Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1999)

Heft: 57: Collaborations Doug Aitken, Nan Goldin, Thomas Nirschhorn

Artikel: Thomas Hirschhorn : Vernunft im Widerstreit Krieg der différance 1l =
reason in conflict the war of différance Il

Autor: Steinweg, Marcus / Fittuci, Gino

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-681353

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-681353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Thomas Hirschhorn

Vernunft 1im Wider-

KRIEG DER
DIFFERANCE II

streilt

Die Wirklichkeit unserer Zeit, die Tatséichlichkeit und Notwendigkeit
unserer Gegenwart heisst, die Grenze als solche gegenwdnrtig werden
zu lassen, heisst in gewisser Weise, die Bedeutung bis an ihre Grenze

el Jean-Luc Nancy!

Was mich am meisten interessiert, sagt ein Freund,
was mich in Atem héalt oder in Lust, hat mit dieser
Grenze zu tun, die wie ein Schnitt in meine Traume
reisst. Was davon ware erzdahlbar und wieviel davon
betrife die Philosophie?

Mit welchen Worten den Horizont ermessen, das
Spielfeld moglicher Entscheidungen, der, wie
man sagt, einheitsversprechenden subjektiven Funk-
tionen des Verstandes, der Urteilskraft oder der Ver-
nunft? Den Moglichkeitsraum also von Urteilen der
theoretischen und der praktischen, der asthetischen,
der — vernunftkritischen Vernunft. Einer allge-
meinen Vernunft, zu deren Wirklichkeit das ge-
fahrliche Spiel
gehort, mit dem Begehren von Unmoglichem, mit
dem latenten Selbstverlust im Selbst. Mit dem, was,

mit dem eigenen Unvermogen

wenn es Spielraum hat, einen infektiésen Schmerz
freizusetzen imstande ist; und einen dem Okosystem

MARCUS STEINWEG ist Schriftsteller und lebt in Koéln.
Anlésslich der Teilnahme Thomas Hirschhorns an der Biennale

in Venedig 1999 erschien sein Text «Krieg der Différance I».

MARCUS STEINWEG

der reinen Urteilskraft urspringlich innewohnen-
den virtuellen Widerstand aktiviert, der die Logik
der freien Entscheidung irreversibel erschiittert
und kompromittiert.

Dem Akt der Wahl also, der Entscheidung, ist ein
gewisses Vertrauen eingeschrieben, eine schwer ver-
meidbare Hoffnung noch der hoffnungslosesten
Urteilsnahme, in ein solches Aussen zu treten,
das als dieser vage, inkommensurable Raum der
Selbstvermittlung, der Verstindigung, der Kommu-
nikation, eine bestimmte Kompatibilitit, eine Sinn
stiftende Verwandtschaft aufweist zu diesem Selbst-
innenraum, in dem Bedeutung vermeintlich erst
entsteht. Dieses Vertrauen ware nicht einfach Bei-
spiel eines naiven Dualismus, einer einfachen Innen-
Aussen-Dialektik. Es ware schon Unterbrechung

jeder Form von Dialektik, Vertrauen auf den irredu-

ziblen Wahnsinn von Vernunft. Darauf, dass sie im
Aussen — und dieses Aussen ist es, das den Raum der
Verrticktheit, einer zuletzt internen Drift bezeich-
net—Wiedererkennung findet und Aufnahme,
wie durch einen besten, ewig fremd gebliebenen
Freund. Eine Aufnahme, die zuletzt Selbstaufnahme
bedeutet an den Kreuzungspunkten dieser kompli-
zierten Horizontverschachtelung, die die Trennlinie
zwischen Innen und Aussen, Vernunft und Wahnsinn
(dem, was man in direkter Entgegenstellung so

PARKETT 57 1999



Thomas Hirschhorn

nennt) zu einem Ort der Erfahrung von Unent-
scheidbarkeit macht.

Was man Wahnsinn nennen kann und Verlust von
Bedeutung, wire eine Hauptachse des so entworfe-
nen Diagramms. Jede Koordinate erfahrt Bestim-
mung im notwendigen Bezug auf die mogliche
Unmoglichkeit von Sinn. Die Erfahrung von Nicht-
Sinn ist Erfahrung im Allgemeinen, akut und
unaufhebbar inharent. Der Nicht-Sinn — das, was
Berechnung, Strategie, Gesetze und Regeln unter-
bricht, eine gewisse Idee also von Horizontalitit zum
Einsturz bringt, was diese Fassung tubersteigt, trans-
horizontale Ekstasis erfordert — wire der andere
Horizontwert einer veranderten Vorstellung von
Horizontalitit.? Eines Horizontverstindnisses, das

dem Diktat einer Endabsicht der
3)

menschli-

chen Vernunft” das um irreduzible Aporie-
erfahrung erweiterte Hoffnungsmodell einer guten
Absicht ohne Ende anzuschliessen weiss. Das Gute an
dieser Absicht wére gerade dies, dass sie masslos ist in
ihrem Drang und jeden Abschluss des Entschei-
dungsspiels in seiner Vorldufigkeit durchquert. Thr
einen zuletzt quasireligiosen, mindestens, so sagt
man wohl, realpolitisch naiven Infinitismus
vorzuwerfen, trifft sie kaum.* Diese Durchquerung
ist zugleich zogerlich und dezisiv.

Ein Unmoglichkeits-Horizont ... um nicht zu ver-
gessen, um unvergessen zu machen — fiir mehr als
diesen einen Augenblick einer Kreuzung der Erfah-
rung von Unmittelbarkeit mit dieser ins Reale erwei-
terten Unmittelbarkeit —, diegalidice

Funktion an die Nicht-Funktionalitit von Ideen

was diein
bindet. Dass die konkrete Handlung, dort, an den
Schnittstellen gerade der horizontalen Vorstellung
ihres geregelten, antizipierten, erfolgsversproche-
nen Verlaufs, der glicklichen Linie, an die
Tatsachlichkeit der Drift, der Orientierungslosigkeit
und Ohnmacht gekoppelt ist. An ein Unbestimmt-
heitsmoment, auf welches die Idee nicht erst ada-
quater Selbstvermittlung notwendig ruckbezogen
sein muss, aber schon die Idee der Idee, die
Ordnung der Ruckkehr und die Logik des Begriffs.
Was die Uberlegung in den Anfangsgrund der
der dann ein
Abgrund heissen muss oder ein fortwihrender
Krieg. Ein Unmoglichkeits-Horizont ...

westlichen Denkgeschichte weist,

auch um in

Erinnerung zu rufen, dass diese allgemeine Vernunft
eine gewisse inkommensurable Mitwisserschaft, eine
Begleiterschaft erfihrt, indem sie weiss. Ein
Selbst-Gewusstsein vor allem, durch dieses, wovon sie
nichts wissen will (wovon sie nicht wissen will, dass es
sie weiss), dessen Vorkommen sie deshalb leugnet,
was sie wie ein Gespenst von sich stosst, wie etwas, das
in seiner Ungreifbarkeit so masslos bedriickt, eine
ungliickliche Kindheit, ein Héssliches, das man am
besten eilig vergisst.

Ahnungen oder Erinnerungen, derer sie sich
unter Berufung auf ihre Prinzipien der Klarheit und
Distinktion verstarkt seit Descartes entledigen zu
konnen glaubt; dass sie es ist, wenn sie so haufig auch
vorgibt von diesem Phantom nichts zu wissen, die
gewusst wird oder geliebt bis in den dauerhaf-
ten Verlust ihrer geschichtsbildenden Autoritéit. Die
Vernunft, das ist das, wovon ein gewisser Wahnsinn,
der Wahnsinn, der sie selber ist, nicht lassen kann;
Zielpunkt einer in néchtigsten Strebungen artiku-
lierten Lust. Dieser Tendenz ins Leere, in die Weite
der unvermessbaren Nacht, in der das Wasser der
Herkunft sich mit dem Wasser dieser grossen Welle,
die man Zukunft nennt, mit dem, was kommt oder
im Kommen ist, mit den Stromen des immer sin-
guldaren Begehrens, den hyperbolischen Hoffnungen
und Selbstversprechungen, den Partikularhorizon-
ten der Bioteleologien der auch blinden, halb be-
wusstlosen Maschinen, die wir sind, verbunden hat
zu einer dunklen dichten Masse ohne Licht. Von die-
ser Nacht unendlich zu erzahlen, von dort her, wo
das Ende des Tages mit dem anderen Ende des
anderen Tages unentscheidbar zusammenzufallen
scheint, wiare Merkmal jedes Denkens, das dem
Wahnsinn der Vernunft auch seine Wahrheit
anerkennt.

1) Jean-Luc Nancy, Das Vergessen der Philosophie, ibers. von Horst
Brithmann, Passagen-Verlag, Wien 1987, S. 83.
2) Das Verhiltnis von Horizont und Entscheidung behandelt

Jacques Derrida, in: ders., Gesetzeskraft. Der «mystische Grund der

146

Autoritdt», ibers. von Alexander Garcia Dittmann, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1991, u.a. S. 53ff.

3) Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, hrsg. von Raymund
Schmidt, Felix Meiner, Hamburg 1990, B 697 ff.

4) «Freiheit», sagt Hermann Liibbe, «gewinnt die Theorie ge-
rade dadurch, dass sie der Logik des Politischen nicht bedin-
gungslos gehorcht.» In: Theorie und Entscheidung. Studien zum
Primat der praktischen Vernunft, Rombach, Freiburg 197 35S SulFle.



Thomas Hirschhorn

Reason 1n Conflict
THE WAR OF
DIFFERANCE I1I

MARCUS STEINWEG

The reality of our time, the factuality and the necessity of our present
day, entails activating an awareness of the limit as such: pushing

meaning to its limit, as it were. Jean-Luc Nancy"

What interests me most, says a friend, what I find
exciting or pleasurable is related to this limit, which
cuts through my dreams like a slice. But how much of
this can be narrated and how much is relevant to phi-
losophy?

With what words can we measure the field of pos-
sible decisions, the horizon of the subjective
functions of intellect, judgment, or reason that
supposedly hold a promise of unity? That is, the
potential field of judgments made by theoretical,
practical, aesthetic reason, and by reason critical of
reason. Included in the reality ofa general reason

MARCUS STEINWEG is a writer living in Cologne. His
essay “The War of Différance I” was published on the occasion
of Thomas Hirschhorn’s contribution to the Venice Biennale,

1999

is the dangerous game with its own inadequacy, with
the desire for the impossible, with the latent loss of
the self in the self. With that which is capable of
unleashing contagious pain if given the leeway, and
thereby activates a virtual resistance originally inher-
ent in the ecosystem of pure reason, which irre-
versibly unsettles and compromises the logic of free
decision.

Inscribed therefore within the act of choice, of
decision, is a certain trust, an almost unavoidable
hope, a commitment to the most hopeless act of
judgment, thereby stepping into such an exterior,
which is a vague, incommensurable space of self-
mediation, of communication that shows a certain
compatibility, a meaningful kinship with the inte-
rior space of the self, which is supposed to
be the source of meaning. This trust is not simply an
example of naive dualism, of a simple dialectics of
inside and outside. It would in fact subvert any kind
of dialectical faith in the irreducible madness of rea-
son. Faith in the fact that it finds recognition in

the outside—and this outside is what denotes the

147 PARKETT 57 1999



Thomas Hirschhorn

space of madness, of an ultimately internal drift—
and acceptance, as if by a best and eternally alien
friend. Acceptance that ultimately signifies self-
acceptance at the point where complex, interlocked
horizons intersect, which turns the dividing line
between inside and outside, between reason and
madness (as it is called in cases of direct antithesis)
into a place marked by the experience of nondeci-
sion.

What one can call madness and loss of meaning
would be a principle axis of the resulting diagram.
Each coordinate is necessarily defined in reference
to the possible impossibility of meaning. The experi-
ence of nonmeaning is experience per se, acute and
inescapably inherent. Nonmeaning, which obstructs
calculation, strategy, laws, and rules and thus causes
a certain notion of horizontality to collapse, which
transcends this version and requires transhorizontal
ecstasy, would be the other horizon of an altered
notion of horizontality.Q) A notion that unites the
dictate of an ultimate intention of human
reason?® with a model of hope, expanded by irre-
ducible aporia, in a good intention without end. The
good thing about this intention would be precisely
that it is immoderate and would frustrate any con-
clusion of the decision-making game in its provision-
ality. To accuse it of an infinitism that is ultimately
quasi-religious or at best naive in terms of realpol-
itik is irrelevant, to say the least.”” This frustration
is both hesitant and decisive at once.

A horizon of impossibility ... in order not to for-
get, in order to make unforgotten—for more than
this one moment of intersection of the experience of
immediacy with this immediacy expanded into real-
ity—is that which binds the idea of function
to the nonfunctionality of ideas. In order not to for-
get that the concrete act at the interface of the hori-
zontal idea, this regulated, anticipatory, promising
course, of the happy line, is coupled with the
factuality of drift, disorientation, and impotence.
With an element of indeterminacy, to which the idea
of not merely adequate self-mediation must necessar-
ily recur but also the idea of the idea, the
order of recurrence, and the logic of the concept.
This directs our reflection towards the first foun-
dations of the history of Western thought, which

148

must then be called an abyss or constant warfare. A
horizon of impossibility ... partly a reminder as well
that this general reason entails a certain incom-
mensurable shared knowledge, a complicity, in
that it knows. A self-knowing above all through
that which it does not want to know anything about
(does not want to know that it knows), therefore
denying its existence, driving it away like a ghost, like
something infinitely oppressive in its impalpability,
an unhappy childhood, something ugly that is best
quickly forgotten.

A belief in the ability of reason to rid itself of
intimations or memories—all the more so since Des-
cartes—by recurring to principles of clarity and dis-
tinctness: Although it often pretends to know noth-
ing of this phantom, it is whatis known or loved
even to the lasting loss of its historical influence and
authority. Reason, that is what a certain madness, the
madness that it is itself, cannot leave alone; the tar-
get of a desire articulated in the darkest nocturnal
strivings. This tendency towards the void, towards the
wide expanses of immeasurable night, in which the
water of origin has combined with the water of that
great wave we call Future, with that which is to come
or is coming, with the streams of ever singular desire,
of hyperbolic hopes and self-promises, the particular
horizons of bioteleologies even of the blind, half-
unconscious machines that we are, into a dark, dense
mass without light. To speak without end of this
night, from the point where the end of the day seems
to merge indistinguishably into the other end of
another day, would be a feature of all thinking that
acknowledges that the madness of reason also has its

truth. (Translation: Gino Fittucci)

1) Jean-Luc Nancy, L’Oublie de la philosophie (Paris: Ed. Galilée,
1986). The quotation here is translated from the German (Das
Vergessen der Philosophie, transl. from the French by Horst
Brithmann, Vienna: Passagen-Verlag, 1997), p. 83.

2) On the relationship of horizon and decision see: Jacques
Derrida, Force de loi: Le “Fondement mystique de ['awtorité” (Paris:
Ed. Galilée, 1994).

3) Immanuel Kant, Critique of Pure Reason, transl. by Werner S.
Pluhar (Indianapolis: Hackett, 1996), B 697 ff.

4) According to Hermann Liibbe, “The theory acquires freedom
precisely by not unconditionally obeying the logic of the politi-
cal.” In: Theorie und Entscheidung. Studien zum Primat der prakti-
schen Vernunft (Freiburg: Rombach, 1971), p. 11.






	Thomas Hirschhorn : Vernunft im Widerstreit Krieg der différance II = reason in conflict the war of différance II

