
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1999)

Heft: 57: Collaborations Doug Aitken, Nan Goldin, Thomas Nirschhorn

Artikel: Thomas Hirschhorn, you are so annoying = Thomas Hirschhorn, du
gehst mir auf die Nerven!

Autor: Vergne, Phillippe / Aeberli, Irene / Niesluchowski, Warren

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-681352

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-681352
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TAomßs //zr-scA/iorn

Dear Thomas,

A few days ago I was reading a text by Professor
Reiner Speck devoted to James Lee Byars's THE
PERFECT TEAR (1984). He describes the phenome-
non of tears not as a weakness, but as a normal phys-

iological reaction, as natural, no doubt, as laughing
and smiling. "The tears secreted daily and unnoticed
by others protect the eye against drying out; they also

wash out foreign particles. Only strong irritation,
triggered, for example, by emotion or lesions, causes
increased secretion or a flow of tears.

A strong irritation: Now that I think of it, this is

the effect produced by your work, its strength and its

power. Thomas, your work annoys me. It annoys me
in the sense that it resists, in the sense that from the

very first time I saw it, in the Jeu de Paume in Paris in
1994, to FLUGPLATZ WELT/WORLD AIRPORT this

summer at the Venice Biennale, its development has

never ceased to disturb and bother me. This includes
the most recent announcement, which I received just
a few days ago, on which there is a reproduction of
the flame of the Statue of Liberty that stands on the
Pont de l'Aima in Paris, and which has now become a

shrine to the memory of Princess Diana. Artists and
their commentators go on and on analyzing the pos-
sibilities of the Monument, after the War, before the

new century. There is no end questioning what the

waning century may and should commemorate. Di-
ana? Popular beliefs as construed by the media? The
extreme inconceivability of a monument to freedom?
Or just of what remains of it? And here you're no
help. You set a trap for us, putting before us some-

thing in the end we only want to (or are only able to)
disregard—kitsch, the taste of the Diana cult. I know

you don't like the word, but in this piece, this post-
card, there is a form of irony. I don't have to wait for

P///L /PPZs Gis a curator of visual arts at the Walker

Art Center.

P/HI/PPP IAERGAAE

your response to say I don't think irony is one of your
weapons. I think this 'petty' taste, which I distinguish
from 'bad' taste, is of concern and interest to you.
It's irritating that you should linger over something
that with distance can only make us smile, for that

story, Diana and the Paparazzi, is of no interest; we

are way above that sort of thing. That story is for oth-

ers, those who read newspapers that we don't... In
doing so, Thomas, in becoming attached to an accu-
mulation of signs that approximate juvenile feelings,

you embarrass us. You embarrass us because that
information is too simple, too dumb, too "popular"
or populist, too direct. But that simplicity, which is

irritating, which from time to time irritates me, is

your strength. That simplicity, like the tears we find
in your installations, is something we do not notice
but which prevents us from becoming dry.

Let's go back to irritation. Some time ago, I was

asked the following question: "If you were to ask

Thomas Hirschhorn a question, what would it be?"

TaAmg ZA« recent AAtory 0/ scnijMwre into consideration,
into wAicA s/>ace aiowZd yon wisA yonr zoorA to Ae inscriAed

This answer met with little success. But the answer
was in itself an attempt not to ask the expected ques-
tion, that of the political nature of your work, its

transgressive dimension. The answer derived from a

perhaps simplistic will to situate your work in the
domain not of practical politics, but of sculptural
practice. Why? On the one hand, so as not to try and
fit the term political into any recipe; on the other, to

try and better understand what you mean when you
say, "I think one should not make political art; one
should make art politically. But in any case you can't
just declare this."^ And finally because even now, I

cannot dissociate your work from a formally precise
investigation that seems to proceed as much virally
as programmatically, and which over the years has

developed a specific vocabulary. Whether you like it
or not, there is now a Thomas Hirschhorn style,

PARKETT 57 1999



Täow<25 //irscAAorw

Fow Ait So
which you yourself have been led to verbally identify
under the name of "display" or "layout," thus distanc-

ing yourself from the verbal facility of the term
"installation." This desire to refuse the fact of the
matter is also annoying.

I would like to distinguish two elements in your
work: on the one hand, the vocabulary, and on the
other, its more general syntax. On the whole, one
could reduce it to a pragmatic or economic mode:

doing things with the means available. Going back to

my own experience of your work, this vocabulary
was already in place in the exhibition at the Jeu
de Paume in 1994: boards, pieces of cardboard,
sawhorses, pictures found in newspapers and maga-
zines collaged onto cardboard, your handwriting in
ballpoint pen, plastic sheeting, large rolls of Scotch-

tape, and harsh, clinical fluorescent lighting. Then
later, unstaged video images shown in real time, can-
dies, plastic flowers, reproductions of artworks, ply-
wood paneling, Xeroxes, garbage cans, and sheets of
aluminum foil.

These "poor" and "dirty" elements without qual-
ities are all handworked. With you, Thomas, there
are few if any readymades. You even insist on the

importance of this notion of "work," as if to make
artistic activity into something more normal, even
banal. Art, making art, is your daily activity; as you
say, it's your capital. Might this be an attempt to
create a direct link between production as tradition-
ally defined in the economic world, and artistic pro-
duction? Could it thus be a direct response to Joseph
Beuys, whom you admire, and his attempts to rede-
fine capital?®' Elsewhere, in an interview with Alison
Gingeras, you spoke of Beuys: "For me Beuys liber-
ates the term 'sculpture' from aesthetic volumes. He
is able to give back to the word 'sculpture' its poten-
tial. He removes it from a practice based in so-called

noble materials. This first point is very important to

my practice."
Let us go back to this practice. You have made lux-

ury symbols (Mercedes, Chanel, Volkswagen) out of

Anwoyzzzg*
somewhat pathetic aluminum foil, putting them on
display in vitrines made out of cardboard or plastic.
You glue advertisements onto old cartons, you bring
together images different by nature, different images
on one surface: fashion and instruments of torture,
Chanel and military parades, BMW and massacres,
Nike and Kosovo, neo-Nazis and the Louvre. Around
the images, there is always a question or a summons
in ballpoint: Loser? Winner? Help me understand
these images; I think they're beautiful. I want to for-
get! I want to resist! Is it art? Thank you very much! I
still don't get it! In this cardboard sign series, which

you entitle LES PLAINTIFS, LES BÊTES, LES POLI-

TIQUES (The Plaintive, The Dumb, The Politicals),

you pummel us with these questions, which of course
we do not want to ask ourselves, and to which no one
will give you an answer. Or if you get one, it will no
doubt be to tell you that the connections you make

are juvenile, and your questions naive, contradictory,
or even demagogical... And from your side you
respond that today the best way to fight back is with
stupidity.®' There, too, you annoy me! What stupidity
are you talking about? That of your images and their
simplicity, or the stupidity of the writing that invades
the cardboard signs? Is it mine? Or theirs? Or that of
Rolex? You see, you're doing it again; you undo any
interpretation. You throw questions at us, but of
course, you don't answer. That would be too easy.

And in one sense, that's why LES PLAINTIFS, LES

BÊTES, LES POLITIQUES takes on such importance in

your work. In my eyes it is a matrix for what you put
forth. To draw a parallel with another artist, Gerhard
Richter, it is your ATLAS, a kind of program. You ask

questions, but don't expect any answers. You do not
defend anything.

Let's go back to sculpture.
You invade the spaces of the vocabulary, material,

questions, and images available to you. Interior or
exterior, you saturate the world with your questions.
You adopt the principle, "more is more, less is less";

you make it into your syntax, dismissing our modern-



TÄowa5 //irscfrfrorn

ist dogma with a wave of your hand... You seem not
to believe in it, or if you do, it's not essential. You
look for what is essential, and put art and the world
on the scales. When one realizes that more than half
the century has attempted to reconcile art and life
with the dream of changing the world, your question-
ing becomes irritating.

With ONE ARTWORK, ONE PROBLEM (1998) at the
Portikus in Frankfurt, you seem to suggest that mo-

dernity and art do not measure up. In the space, you
set up twenty panels of the kind used during elec-

tions, each with press clippings, photographs, and
reflective surfaces (to reflect). Each panel sets forth a

current issue: Palestine, Northern Ireland, unem-
ployment, the Gulf War, nuclear power, Kosovo, fish-
eries, drugs, animal rights... Since the exhibition
space was not large enough to accommodate the
world's problems, you added two additional galleries
of transparent plastic sheeting: The world can see

the art, and art can see the world. Each problem is

linked to another one with a ribbon of wrinkled alu-
minum foil. Along the same principle, each problem
is linked to a "modern-style" abstract sculpture
roughly executed in cardboard and blue plastic.
Fragile and rickety, the sculptures could be used to
illustrate Robert Filliou's equivalence principle, Him

/aii, mai /ai£, jfiai /aif (Well done, poorly done,
undone). The spatial arrangement prevents easy
movement through the work; one has to try and go
around the problems without jostling the sculpture.
The center of the space is inaccessible, and any over-
all view of the whole is impossible. There is too much
text for us to read everything, no matter how willing
we are. It's stifling, and I prefer looking at the sculp-
ture.

The same principle is at work in FLUGPLATZ

WELT/WORLD AIRPORT in Venice. The same rough-
and-ready materials are used to construct in the cen-

ter of an immense hall a scaled down model of an
international "global" airport, circled by the world
and its problems in the form of texts and images, too
much text to read entirely, too much to really acti-
vate. Yet there is not enough space for the comfort of
a middle or central position. You seem to be telling
us that the center is not livable. Likewise, you invade
the corners and no "global" view is possible. It's

annoying. The very form of your sculpture makes
the material and the information of which it is com-
posed illegible, or at the very least makes reading it
troublesome. You're of no help; you play at super-
communication, but stage the loss of meaning. The
cumulative quality of your sculpture casts us back
into our unbearable condition and our fortunate
inability to circumscribe the world within some truth
or morality.

There is an anecdote in Kafka's notebooks that
illustrates the human inability to find a space. "A

group of train travelers had an accident in a tunnel,
at a place from which one could no longer see the

light from the entrance. As for the exit, it seemed so

tiny that you would continually spot it, then immedi-
ately lose it from view. In between, one was never
sure whether it was the beginning or the end of the
tunnel."®!

Thomas, your airport is the tunnel, and this is irri-
tating because it indicates an impossibility, perhaps
that of Beuys's social sculpture. In the catalogue Z«zf-

gmf, Beuys describes and stresses the importance of
his work HIRSCHDENKMAL FÜR GEORGE MACIUNAS

(1982) in the following way: "Monuments to the stag
are accumulators in which human beings and all oth-
er spirits meet to work together at ordering the
world into Proper Form."^ It is this proper form
which seems to me beyond reach when I experience

your work, unless that proper form is the flame in
homage to Diana. Thomas, help me; I don't under-
stand that sculpture. I want to resist it; I find it beau-
tiful.

(7>ons/otefr /row £/te .frrcncfr fry Worrcn Mc.s/ncfroio.sfrï,)

1) Reiner Speck, "The Perfect Tear," in: /«whs Lcc ßyors, 77^ fr/fr
0/ CowAr/ 7s Wfrzc/i Qncsteons 7/noc Dzso/^cnrcfr ed. by Carl

Haenlein, ex. cat. (Hannover: Kestner Gesellschaft, 1999),

p. 213.

2) Thomas Hirschhorn, "Lettre à Thierry," in: An/7agc, ex. cat.
(Kunstmuseum Luzern; Centre d'Art Contemporain, Fribourg;
Künstlerhaus Bethanien, Berlin, 1995-96), p. 16.

3) Thomas Hirschhorn, "J'aime Joseph Beuys" (I love Joseph
Beuys), ibid., p. 31.

4) Thomas Hirschhorn, interview with Alison Gingeras, in:
77iomoY 7/fr.scfrfrorn, ex. cat. (London: Chisenhale Gallery, 1998).
5) Ibid.
6) Franz Kafka, quoted in Giorgio Agamben, L'7/orawc sans conte-

nn (Paris: Editions Circé, 1996).
7) ed. by C. M. Joachimides/N. Rosenthal, ex. cat. (Ber-
lin: Kunstbuch Berlin & Albert Hentrich Verlag, 1982), p. 82.

140



TAomas P/zrscA Aorrc

P///L/PPK 7£jiGW£

Thomas //irsc/j^orw,
g"pPs£ mir ÖM/

ö?«'P iVprfpre/

Lieber Thomas

Vor ein paar Tagen las ich einen Text von Reiner
Speck über den Künstler James Lee Byars und sein

Werk THE PERFECT TEAR (1984). Er beschreibt da-

rin das Phänomen der Tränen, wobei er diese nicht
als Zeichen der Schwäche darstellt, sondern als

natürliche physische Reaktion, nicht minder natür-
lieh als Lachen oder Lächeln: «Die täglich - für das

Gegenüber unbemerkt - sezernierten Tränen schüt-

zen das Auge vor Austrocknung und schwemmen
kleine Fremdkörper aus. Nur bei stärkeren Reizen -
ausgelöst durch Emotion oder Läsion — kommt es zu
vermehrter Sekretion, zum Tränenfluss.»^'

P////,/PP£ V£/?GiV.£' ist Kurator des Walker Art Center in

Minneapolis, USA.

Eine starke Irritation: Das ist, wenn ich es mir
überlege, genau die Wirkung, die deine Arbeit aus-

löst. Es ist ihre Qualität, ihre Stärke. Thomas, deine
Arbeit geht mir auf die Nerven! Sie nervt, weil sie

sich widersetzt, weil das, was du schaffst - von der
ersten Ausstellung deiner Werke, die ich 1994 in der
Galerie Nationale du Jeu de Paume in Paris gesehen
habe, bis zu FLUGPLATZ WELT/WORLD AIRPORT an
der diesjährigen Biennale in Venedig -, mich perma-
nent «stört». Das gilt auch für deine vor ein paar
Tagen bei mir eingetroffene letzte Einladungskarte,
auf der die Flamme der Freiheitsstatue abgebildet
ist, die am Pont de l'Alma in Paris steht und nun zu
einer Gedenkstätte für Diana geworden ist. Die
Künstler und Kunstkritiker werden nicht müde, die

141 PARKETT 57 1999



TAowas //irscAAorn

Möglichkeiten des Denkmals in der Nachkriegszeit,
kurz vor derJahrtausendwende, zu erörtern. Sie wer-
den nicht müde sich zu fragen, was denn das zu Ende

gehende Jahrhundert in feierlicher Erinnerung
behalten darf oder soll. Diana? Die von den Medien
konstruierte Volksmeinung? Das in den letzten

Zügen hegende Freiheitsdenkmal? Oder einfach was

davon noch übrig ist? Und du bist uns dabei keine

Hilfe; du lockst uns in die Falle, indem du uns das

vor Augen führst, was man eigentlich nur ignorieren
will und kann: den Kitsch, den Geschmack des

Dianakultes. Ich weiss, dass du das Wort nicht magst,
aber steckt in diesem Werk, in dieser Ansichtskarte
nicht vielleicht auch eine Form von Ironie? Ich warte
deine Antwort gar nicht ab und sage gleich, dass ich
nicht der Meinung bin, Ironie sei eine deiner
Waffen. Ich glaube, dass dich dieser «kleine Ge-

schmack», den ich vom «schlechten Geschmack»

unterscheiden möchte, interessiert und berührt. Es

ist irritierend, dass du dich mit dem abgibst, wofür
wir nur ein distanziertes Lächeln übrig haben, denn
diese Geschichte von Diana und den Paparazzi inte-
ressiert uns nicht, bewegen wir uns doch in viel höhe-

ren Gefilden. Diese Geschichte ist für die anderen,
für Leute, die jene Zeitungen lesen, die wir nicht
lesen... Indem du das tust, Thomas, indem du es dir
zur Aufgabe machst, alle Attribute einer pubertären
Gemütsbewegung zusammenzutragen, berührst du
uns peinlich. Du bringst uns in Verlegenheit, weil die

Information, die du uns lieferst, zu simpel, zu

dumm, zu populistisch oder populär und zu direkt
ist. Aber diese Simplizität, die irritiert, auch mich
immer wieder irritiert, ist deine Stärke. Und sie hat
wohl eine tränenähnliche Funktion in deiner Instal-
lation: etwas, was nicht auffällt, aber verhindert, dass

wir austrocknen und spröde werden.
Kommen wir auf die Irritation zurück. Vor einiger

Zeit wurde ich gefragt: Wenn Sie Thomas Hirsch-
horn eine Frage stellen müssten, welche wäre das?

Meine Antwort: /« G«/heZ isZ ScAaji/m vor
cZewi //mtergritrad der neueren Ge.se/iic/iZe der P/asZiÄ anzn-
siedeZn? Diese Antwort fand wenig Anklang, obwohl
ich eigentlich nur versucht hatte, nicht die erwartete
Frage zu stellen, nämlich jene nach dem politischen
Charakter deiner Arbeit und ihrer subversiven
Dimension. Sie war Ausdruck meines möglicherwei-

se zu sehr vereinfachenden Wunsches, deine Arbeit
nicht im Umfeld einer politischen, sondern einer
skulpturalen Praxis anzusiedeln. Warum? Einerseits,
um der unüberlegten und inflationären Verwendung
des Begriffs «politisch» entgegenzuwirken, andrer-
seits, weil ich besser verstehen möchte, was du mit
deiner Aussage meinst: «Ich denke, es geht nicht da-

rum, politische Kunst zu machen, sondern Kunst auf
politische Weise zu machen, und das deklariert man
doch nicht.»^' Schliesslich auch, weil deine Arbeit
für mich immer untrennbar mit einer präzisen for-
malen Recherche verbunden ist, die sich auf ebenso
virale wie programmatische Weise zu entwickeln
scheint und im Laufe der Jahre ein eigenes Vokabu-
lar hervorgebracht hat. Ob du es willst oder nicht, es

gibt jetzt einen Thomas-Hirschhorn-Stil, der dir im
Übrigen auch die Bezeichnung «Display» oder «Lay-

out» für deine Arbeiten abverlangt hat, um deine
Vorbehalte gegenüber der sprachlichen Banalität
des Wortes «Installation» zum Ausdruck zu bringen.
Auch diese Weigerung, einen bestehenden Sachver-

halt zu akzeptieren, ist ein Ärgernis.
Ich möchte zwei Elemente deiner Arbeit heraus-

streichen: einerseits das Vokabular und andrerseits
die Syntax. Beide scheinen ganz pragmatisch, öko-
nomisch darauf ausgerichtet zu sein, mit den verfüg-
baren Mitteln auszukommen.

Wie ich persönlich erfahren konnte, ist dieses

Vokabular schon seit der Ausstellung im Jeu de
Paume 1994 im Gebrauch. Bretter, Stücke braunen
Kartons, Holzböcke, Bilder aus Zeitungen und Zeit-
Schriften, gefunden und auf Karton geklebt, deine
Schrift mit Bic-Kugelschreiber, Plastikfolien, breite
Klebebandrollen, brutales, klinisches Neonlicht;
später dann Videobilder ohne Regie, in Echtzeit,
Kerzen, Plastikblumen, Reproduktionen von Kunst-
werken, Sperrholzplatten, photokopierte Texte, Keh-
richtsäcke, zerknüllte Alufolie.

Diese «armen», «schmutzigen», qualitätslosen
Elemente sind alle von Hand bearbeitet. Es gibt bei
dir, Thomas, keine Ready-mades oder nur sehr weni-

ge. Und du bestehst ausdrücklich auf dem Begriff
Arbeit. Als ob du das künstlerische Schaffen banali-
sieren, normalisieren wolltest. Die Kunst, das Kunst-
machen ist deine Arbeit und, wie du sagst, dein
Kapital. Ist das vielleicht dein Versuch, eine direkte

/ 7 2



Verbindung herzustellen zwischen traditionell wirt-
schaftlich verstandener Produktion und künstleri-
scher Produktion? Und ist es vielleicht auch eine
Antwort auf den von dir bewunderten Joseph Beuys
und seine Versuche das Kapital neu zu definieren?®!

Gegenüber Alison Gingeras hast du dich über die

Bedeutung, die Beuys für dich hat, wie folgt geäus-
sert: «Für mich befreit Beuys den Begriff der Skulp-
tur von ästhetischem Ballast. Er schafft es, dem Wort
<Skulptur> seine Kraft zurückzugeben. Er trennt es

von einer auf sogenannte edle Materialien fixierten
Praxis. Dieser Punkt ist für meine Arbeit sehr wich-

tig. »4!

Kommen wir auf deine Praxis zurück. Du bildest
luxuriöse Markenzeichen (Mercedes, Chanel, Volks-

wagen) mit etwas schäbiger Alufolie nach und stellst
sie in Vitrinen aus Karton und Plastik zur Schau. Du
klebst Reklamebilder auf alte Kartons und stellst Bil-
der und Botschaften unterschiedlichster Art auf
demselben Untergrund einander gegenüber: Mode
und Folterungen, Chanel und Militärparade, BMW

und Massaker, Nike und Kosovo, Neonazis und Meis-
terwerke aus dem Louvre. Und rund um die Bilder
schreibst du mit Kugelschreiber Fragen hin, appel-
lierst an das Publikum: «Loser? Winner? Helfen Sie

mir, diese Bilder zu verstehen, ich finde sie schön.
Ich will vergessen! Ich will mich widersetzen! Ist das

Kunst? Vielen Dank! Ich verstehe nichts mehr!» In
dieser Serie von Kartons mit dem Titel LES PLAIN-

TIFS, LES BÊTES, LES POLITIQUES (Die Klagenden,
die Dummen, die Politischen) setzt du uns mit die-
sen Fragen zu, die sich niemand stellen will, auf
die dir auch niemand antworten wird, oder falls
doch, dann höchstens um dir zu sagen, dass deine
Vergleiche pubertär sind, deine Fragen naiv, wider-

sprüchlich, ja demagogisch... Und du antwortest dei-
nerseits, dass die beste Kampfmethode heutzutage
die Dummheit sei.®' Da nervst du mich schon wie-
der! Von welcher Dummheit sprichst du denn? Von

jener deiner Bilder, ihrer Simplizität, der Dummheit
des Geschreibsels, das sich über deine Kartons
ergiesst? Von meiner Dummheit? Von ihrer? Jener
von Rolex? Siehst du, du fängst schon wieder an und
vereitelst jede Interpretation. Du bombardierst uns
mit Fragen und lieferst selbst natürlich keine Ant-
Worten. Das wäre zu einfach. Und in gewisser Weise

nimmt LES PLAINTIFS, LES BÊTES, LES POLITIQUES
deshalb in deiner Arbeit einen wichtigen Platz ein.
Es ist in meinen Augen die Matrix dessen, was du in-
szenierst. Es ist, um eine Parallele zu einem anderen
Künstler, Gerhard Richter, zu ziehen, sozusagen dein
ATLAS, eine Art Programm. Du stellst Fragen ohne
eine Antwort abzuwarten, du willst nichts verteidi-

gen...
Doch zurück zur Skulptur.
Mit diesem Vokabular, diesen Materialien, diesen

Fragen und diesen Bildern überflutest du die Räu-

me, die dir zur Verfügung stehen. Egal ob in Innen-
oder Aussenräumen, du überschwemmst die Welt
mit deinen Fragen. Du gehst nach dem Prinzip more

fs wore, few A /m vor, das du zu deiner Syntax
gemacht hast, und fegst unsere modernistischen
Dogmen vom Tisch... Du scheinst nicht an sie zu

glauben, oder falls doch, ist das nicht wesentlich. Du
suchst etwas, was wesentlich wäre, und legst Kunst
und Welt auf eine Waage. Angesichts der Tatsache,
dass man gerade über ein halbes Jahrhundert lang
versucht hat, Kunst und Leben mit dem Traum, die
Welt zu verändern, in Einklang zu bringen, werden
deine Fragereien zum Ärgernis.

In der 1998 im Portikus in Frankfurt gezeigten
Arbeit EIN KUNSTWERK, EIN PROBLEM scheinst du

uns weismachen zu wollen, dass die Moderne, die
Kunst den gestellten Anforderungen nicht gewachsen
ist. Du hast im Ausstellungsraum zwanzig Plakatwän-
de aufgestellt, wie sie für Wahlplakate verwendet
werden. Auf jeder Plakatfläche sieht man Zeitungs-
ausschnitte, Photos, spiegelnde Flächen (zur Reflexi-
on?). Jede Plakatfläche nimmt ein aktuelles Problem
auf: Palästina, Nordirland, Arbeitslosigkeit, Golf-

krieg, Atomkraft, Fettleibigkeit, Kosovo, Fischerei,

Drogen, Tierschutz... Da der Ausstellungsraum nicht
gross genug ist, um die Probleme der Welt aufzuneh-

men, hast du ihn mit zwei Galerien aus transparentem
Kunststoff gegen aussen erweitert: So kann die Welt
die Kunst sehen, und die Kunst kann die Welt sehen.

Jedes Problem ist durch ein Band aus zerknitterter
Alufolie mit einem anderen Problem verknüpft. Jedes
Problem ist nach demselben Prinzip mit einer
abstrakten «modernen» Skulptur verbunden, die

grob aus Karton und blauem Kunststoff gefertigt ist.
Diese Gebilde sind wacklig, fragil und könnten den

745



Thomas //zrscÄ/iorn

Grundsatz /aü, waZ /aü, jba.s /aü (gut gemacht,
schlecht gemacht, nicht gemacht) von Robert Filliou
illustrieren. Die Anordnung im Raum erschwert ein
freies Zirkulieren. Es gilt, sich um die Plakate herum-
zubewegen, ohne an die Skulpturen zu stossen; die
Mitte des Raums ist unzugänglich, ein Gesamtü-

berblick nicht möglich. Es hat so viele Texte, dass

man sie beim besten Willen nicht alle lesen kann, das

ist erdrückend, ich betrachte lieber die Skulpturen.
Dasselbe Prinzip wird in Venedig bei FLUGPLATZ

WELT/WORLD AIRPORT befolgt. Wiederum kommen
dieselben behelfsmässigen Materialien zum Einsatz,
mit denen in der Mitte eines riesigen Saales das ver-
kleinerte Modell eines internationalen, «globalen»
Flughafens gebaut wurde, umlagert von der Welt
und ihren Problemen in Form von Texten und Bil-
dern, zu zahlreichen Texten, als dass man sie alle
lesen, alle verstehen, wirklich aktiv teilnehmen
könnte. Und es ist zu wenig Platz, um sich bequem
von der Mitte aus umzusehen. Das Zentrum ist unzu-
gänglich, scheinst du uns mitzuteilen. Auf dieselbe

Art bemächtigst du dich der Ecken, so dass kein
Gesamtüberblick möglich ist. Das nervt. Die Form
deiner Skulptur macht das Material, die Informatio-
nen, aus denen sie sich zusammensetzt, unlesbar
oder erschwert das Lesen zumindest erheblich. Du
hilfst uns nicht. Du führst die Hyperkommunikation
vor und inszenierst den Verlust der Orientierung.
Die vielen Anhäufungen in deiner Plastik führen uns

unsere unerträgliche Situation vor Augen und unse-

1) Reiner Speck, «The Perfect Tear», in: Carl Haenlein (Hrsg.),
Pyars, 77ig 0/ Con. Ar/ /s WAieA Qn^s/zons Dis-

Ausstellungskatalog der Kestner Gesellschaft, Hanno-
ver 1999, S. 106.

2) Thomas Hirschhorn, «Lettre à Thierry», in: Anlage, Ausstel-
lungskatalog, Kunstmuseum Luzern; Centre d'Art Contempo-
rain, Friböurg; Künstlerhaus Bethanien, Berlin 1995-1996,
S. 16.

3) Thomas Hirschhorn, «J'aime Joseph Beuys», ebenda, S. 31.

4) Gespräch zwischen Alison Gingeras und Thomas Hirschhorn,

re glückliche Unfähigkeit, die Welt im Rahmen einer
Wahrheit, einer Moral zu erfassen.

In Kafkas Oktavheften gibt es eine Passage, die
diese Unfähigkeit des Menschen, seinen «Raum»

wiederzufinden, illustriert: «Wir sind, mit dem
irdisch befleckten Auge gesehn, in der Situation von
Eisenbahnreisenden, die in einem langen Tunnel
verunglückt sind, und zwar an einer Stelle, wo man
das Licht des Anfangs nicht mehr sieht, das Licht des

Endes aber nur so winzig, dass der Blick es immer-
fort suchen muss und immerfort verliert, wobei

Anfang und Ende nicht einmal sicher sind.»®'

Thomas, dein Flughafen ist dieser Tunnel, und er
irritiert, da er eine Unmöglichkeit aufzeigt. Viel-
leicht jene von Beuys' sozialer Skulptur. Beuys
beschreibt und unterstreicht die Bedeutung seines

Werks HIRSCHDENKMAL FÜR GEORGE MACIUNAS

(1982) wie folgt: «Die Hirschdenkmäler sind Akku-
mulationsmaschinen, an denen Menschen und alle
anderen Geister sich treffen, um gemeinsam zu
arbeiten und dabei die entscheidenden Gesichts-

punkte zu besprechen, die nötig sind die Welt-

läge in die richtige Form zu bringen.»'"' Es ist diese

«richtige Form», die mir unerreichbar scheint, wenn
ich mich mit deiner Arbeit auseinander setze, es sei

denn, diese richtige Form bestehe in der Flamme zu
Ehren Dianas. Thomas, hilf mir, ich verstehe diese

Skulptur nicht, ich will mich ihr widersetzen, und ich
finde sie schön.

(röerstf/zwng- aws dm PranzösucA^n: /rra« Agfor/iJ

in: TAomas FP'rscAAorn, Ausstellungskatalog, Chisenhale Gallery,
London 1998.

5) Ebenda.
6) Franz Kafka, Das dritte Oktavheft, in: //ocAztfê/soor&gm/wngtfn

am/ dm Landtf Mnrf andere Prosa aas dm AfaeA/ass, S. Fischer Ver-

lag, Frankfurt 1980, S. 54.

7) Joseph Beuys, in: C. M.Joachimides, N. Rosenthal (Hrsg.),
Zei/geis/, Ausstellungskatalog, Kunstbuch Berlin & Albert Hen-
trich Verlag, Berlin 1982, S. 82.

144


	Thomas Hirschhorn, you are so annoying = Thomas Hirschhorn, du gehst mir auf die Nerven!

