Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1999)

Heft: 55: Collaborations Andreas Slominski, Edward Ruscha, Sam Taylor-
Wood

Artikel: Cumulus from America : beyond the identity principle : the
anthropophagy formula = jenseits des ldentitatsprinzips : die
Anthropophagieformel

Autor: Rolnik, Suely / MacAdam, Alfred / Hormann, Egbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-680612

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

C

From America

IN EVERY EDITION OF PARKETT, TWO CUMULUS CLOUDS, ONE FROM
AMERIGA, THE OTHER FROM BUROPRE, FLOAT OUT TO AN INTERESTED
PUBLIG. THEY CONVEY INDIVIDUAL OPINIONS, ASSESSMENTS; ~AND

MEMORABLE ENCOUNTERS—AS ENTIRELY PERSONAL PRESENTATIONS
OF PROFESSIONAL ISSUES.

OUR CONTRIBUTORS TO THIS ISSUE-ARE SUELY ROLNIK, A PSYCHOANALYST AND

SENIOR PROFESSOR IN CLINICAL PSYCHOLOGY AT THE CATHOLIC UNIVERSITY OF

SAO PAULO, AND MICHELLE NICOL, AN ART CRITIC AND FREELANCE CURATOR,

WHO LIVES IN ZURICH.

BEYOND THE

IDENTITY PRINCIPLE
THE ANTHROPOPHAGY FORMULA

Today’s world: an infinite ocean of vari-
able flows with no possibility of the
totalization they would have in delin-
eated territories, with no stable fron-
tiers, constantly rearranging. In the
opinion of some, a second flood—
except that this time the waters will
never recede, land will never again be
visible, there are many arks, and they
will drift forever, captained by myriad
Noahs of all shapes and sizes. Never

again will we walk the stable landscape

PARKETT 55 1990

of solid land: We must get used to the
idea that “it’s necessary to sail,”!) with
no fixed direction, no general point of
view on this tumultuous and change-
able surface. There is no longer a sin-
gle form for reality with its map of
possibilities. Now possibilities reinvent
and redistribute themselves constantly,
at the mercy of the successive waves
that efface the existing forms of reality
and generate others, that also end up

scattering themselves in the ocean, car-

186

SUELY ROLNIK

ried along by the movement of new
waves.

Today’s subjectivities: Removed from
their native soil, they have the gift of
ubiquity—they fluctuate at the mercy
of the mutable connections of desire
in currents from all places and times
that all pass simultaneously along the
electronic waves. A singular and fluid
filter of this immense and also fluid
ocean. With no name or permanent
without

address, identity: metamor-



THEODOR DE BRY, detail from a series of engrav-
ings in Johannes Stadius, “America tertia pars...,”
Frankfurt, 1592, Collection Biblioteca Municipal
Mario de Andrade, Saé Paulo / aus der Kupfer-
stichserie zu Johannes Stadius, «America tertia

pars... (Warhafftige Historia und beschreibung

einer Landtschafft ... in der Newen Welt America

gelegen)», Frankfurt 1592,

phosing modulations in an endless pro-
cess that moves forward tirelessly day
after day.

Voices in all languages, from all cor-
ners of the earth, the voices of experts
and those who are not experts are shuf-
fled together in an infinite conversa-
tion, somewhere between afflicted and
excited, about the same question: Have
we in fact all become homeless? Did
the subjective house dissolve, collapse,
disappear? Where is identity? How can
we construct an identity in this world
where national, cultural, ethnic, reli-
gious, social, and sexual territories
have lost their aura of truth, irrever-
sibly denaturalized themselves, gotten
mixed up with everything at hand, fluc-
tuate or cease to exist? How can we
reconstruct a territory in this shifting
world? Which way do we turn in this
disorientation? How can we reorganize
some meaning? How do we conquer
free zones of serenity? This transna-
tional chorus oscillates between varia-

tions on the theme, variations com-

posed by affective positions that run
from the infatuated to the apocalyptic.
Hope or hopelessness, it’s all the same:
poles of a moralistic position that
adopts a value system and uses it to
interpret, judge, and predict what is
happening—a happy ending or the
end of everything.

Meanwhile, another kind of voice
clearly disagrees with this teleological
tone. Its timbre expresses neither judg-
ment nor drama, but the vibration of
the movements of the world where it
is intoned, transmitting the sensation
that this world of today is neither bet-
ter nor worse than others. Like any oth-
er, it is unique, with its own problems,
its ways of affirming life and also of
ruining it, with its territories in the
process of disappearing, with other ter-
ritories beginning to take shape and
requiring cartographies of meaning to
make them intelligible. In this phase of
syntonization, a voice from Brazil can
be heard, a voice very old in the tradi-

tion of this country, a voice that at a

187

received the name

given moment

“anthropophagy.”

The inspiration for the idea of
anthropophagy came from a custom of
the Tupi Indians: it consisted of eating
their enemies—not just any enemy, only
brave warriors. A certain relationship
with alterity thus ritualized itself: They
chose their others in terms of the vital
power imparted by their proximity.
They allowed themselves to be affected
by their others desired to the point of
absorbing them into their bodies, so
that elements of their virtues would be
integrated into the chemistry of the
anthropophagists’ souls and promote
their refinement.

During the 1930s, anthropophagy
acquired a meaning extrapolated from
the literal act of devouring practiced by
The so-called “Anthro-

pophagist Movement” extracted and

the Indians.

reaffirmed the ethical formula of the
relationship with the other that gov-
erns and transfers this ritual to the

sphere of culture. In this movement,



the active presence of this formula
gained visibility in a mode of cultural
production practiced in Brazil since its
foundation. Brazilian culture is born
under the sign of a variable multiplicity
of references and their mixture. How-
ever, since Brazil’s birth, there have
also been many strategies of desire with
regard to mixture, different degrees of
exposure to alterity which this situation
intensifies.

Our founding elite, unlike those of
other New World nations, is oriented
toward Europe and does not invest in
the construction of an “at home” in
Brazilian territory. The body is “separ-
ated from experience,” anesthetized to
the effects of the cohabiting of hetero-
geneous groups and, therefore, is deaf
to the demands of the cultivation of
meaning for the unique problems
delineated in this exposition. The ten-
dency that has maintained its hegemo-
ny since that time is that of consuming
European and, more recently, Ameri-
can, culture which, aside from having
constituted itself in its origin as the car-
tography of an experience of non-mix-
ing, is removed from the context that
brought about its production, and is
not, moreover, problematized in its
consumption in the new context. Mere
jokes of erudition and intelligence
result in sterile repetitions and an “at
home” lacking in elegance and devoid
of meaning. It is just this “Dr. side, quo-
tations side, well-known authors side”?
with their “speculative tedium,”® that
Oswald de Andrade tells us about—a
kind of academic superego struggling
against thought.

Popular culture and, later, mass cul-
ture are traditionally produced starting
from the exposition of this varied oth-
er, out of the necessity to construct a

territory of existence here in Brazil, an

“at home” consisting of everyday life—
a matter of psychic survival. The result
is an exuberant, irreverent, and inven-
tive esthetics. All this production is car-
ried out on the margin of local, official
culture, at best disqualifies it or folk-
lorizes it, thereby avoiding any danger
of disruptive contamination.

A third tradition, meanwhile, in-
sinuates itself between these two
sides, one in which the discriminatory
boundary that separates them is
erased, promoting a general contami-
nation not only between the erudite
and the popular, the national and the
international, but also between the
archaic and the modern, the rural and
the urban, the hand-crafted and the
technological. An “at home” takes shape
that incarnates all the dynamic hetero-
geneity of the sensitive substance which
constitutes the subjectivity of any Bra-
zilian, a subjectivity that is created and
re-created as the effect of an in-
finite miscegenation—nothing to do
with identity. The Anthropophagist
Movement makes this position explicit,
giving it retrospective visibility, but
above all the dignity to affirm it in the
present. The creators who take up this
position allow themselves to construct
their own problems. For this purpose
they incorporate the banal in their own
way and affirm the exuberance of this
irreverent esthetic that impregnates
the everyday life of Brazil within the
official system of culture, mixing it with
the most current and sophisticated
erudite repertoires from the so-called
hegemonic centers that tend to reign
all by themselves in official Brazilian
culture, disconnected from any labor
of thought.

The anthropophagist strategy al-
lows at least three operations to occur:

The first is the bastardization of the

188

culture of the elites and, indirectly, of
European culture as a standard. There
is neither submissive and sterile reposi-
tioning nor opposition maintaining
that culture as a reference, but rather
a radical dislocation of the idea of
“center.” The supposed power of the
generalization of this or of any other
model is overlooked, since all are
understood to be provisional coagula-
tions of language, selected in an
experimental and unique process of
the cultivation of meaning, in the
same way, in fact, as that of the indige-
nous or African universe. Thus the
Indians or the Blacks are not present-
ed as “good” humanity, bearers of a
truth, to be ingested, in contrast to
“bad” European humanity, distant from
truth, to be vomited. As Darcy Ribeiro
writes, we are “as much dis-Europeans,
as we are dis-Indians and dis-Afri-
cans.”® This is because the selection
criteria for the anthropophagist ritual
in culture is not the content of a value
system in itself but one which func-
tions and allows meaning to be pro-
duced. This cannot work for a system
as a totality but for some of its
elements, which are articulated with
elements of other systems thus losing
any connotations of identity.

The second operation which the
anthropophagy strategy makes viable is
the exercise of the creation of culture,
which has nothing to do with signify-
ing, explaining, or interpreting to reveal
truths. The truth, according to the
Anthropophagy Manifesto, “is a lie
repeated many times over.” To make
culture in the style of anthropophagy is
related to mapping: to trace a map that
participates in the construction of the
territory it represents. “Routes. Routes.
Routes.  Routes.

Routes.  Routes.

Routes.” the Manifesto insists seven



times in a row. It is from the paradoxi-
cal closeness among heterogeneous
elements that meaning emanates:
route, cartography of real social move-
ments, critical effect. Any pragmatic
experimentation, if it is more or less
well carried out, is worth more than
the sterile imitation of models.

The third operation derives from
the first two: the breaking down, al-
ready during the 1920s, of the division
of the world into “colonized” and “col-
onizers.” At that time the breaking
down of the division had barely begun
to take shape, but today, in the era of
globalized neoliberalism, those figures
definitively no longer prevail. The
balance of power has shifted; the fig-
ures have changed. The pairs that
defined political conflict in the mod-
ern period have been reshuffled. It is
not a matter of a sovereign colonial
type any longer: the hegemonic power
no longer confronts its Other, there is
no more exteriority, because hegemon-
ic power has progressively extended its
frontiers until it covers most of the
planet.

This strategy of desire defined by
the irreverent juxtaposition that creates
a tension between worlds that do not
touch on the official map of existence,
that demystifies every and all value a
priori, that decentralizes and renders
everything equally bastardized, sets
into motion a mode of subjectivization
that I will call “anthropophagous.” In a
first, strictly visible, approximation,
anthropophagous subjectivity defines
itself as never adhering absolutely to
any system of reference, a fluidity to
mix any kind of repertory and a free-
dom of linguistic improvisation that
derives from such mixtures. Meanwhile,
for an eye attuned to the invisible,
anthropophagy is actualized according

to different strategies of desire, moved
by different vectors of power, that
range from a greater or lesser affirma-
tion of life to its virtual negation. They
are basically distinguished by the way
in which the subjectivity knows and ex-
plores the world, by that which moti-
vates its search for meaning and the
criterion used to choose what will be
absorbed in order to produce that
meaning. Actualized in its most active
vector, the anthropophagous mode of
subjectivization in its invisible facet
functions according to some essential
characteristics.

Before anything else, this mode
depends on the degree of exposure to
alterity: to discover and desire the sin-
gularity of the other, without feeling
shame in discovering and desiring,
without feeling shame about express-
ing that desire, without fear of contam-
inating oneself, because it is within
contamination that our vital powers
expand, that the batteries of desire are
charged, that the becomings are incar-
nated—the Tupi formula. This kind of
relationship with alterity produces a
joy in the body—“the litmus test™ as
the Manifesto asserts twice, the test of a
pulsing vitality.

This capacity depends on a second
characteristic actualized in its most ac-
tive vector: a certain state of the body,
in which its nerve fibers vibrate to the
music of the universes connected by
desire; a certain syntony with affective
modulations provoked by this vibra-
tion; a tolerance for the pressure that
such unfamiliar affects exercise on the
subjectivity so it will incarnate them,
recreate itself, become another. It is
probably what Lygia Clark called the
“state of art without art,”® and what
Oiticica refers to as the “state of in-

vention.””)

189

A third trait exercised in its most
active vector is that which provides the
binding ingredient for an “at home,”
which is the nomadism of desire that
goes its way making its connections,
guided predominantly by the point of
view of the vibratility of the body and
its will to power. An ethical criterion
for making choices—again, the Tupi
formula.

A fourth characteristic is the kind
of subjectivity constituted by an imper-
sonal singularity, a whole dispersed in
the multiple connections of desire in
the social field and which merges among
the assembled worlds. (In contrast the
subjectivity determined by an identity-
figurative principle consists in the per-
son of an “I,” an immured individuality,
imprisoned in its psychic living space
and commanded by the fear of losing
itself.)

A fifth characteristic is the way this
kind of subjectivity emerges: Its genesis
is carried out by means of alliances
and contagion, an infinite rhizome
that changes nature and direction at
the mercy of the racial mixtures that
take place in the great mill of our cul-
tural anthropophagy. (This differs from
the development of an identity-figura-
tive subjectivity that is constructed
through filiation, promoting the fan-
tasy of a linear evolution and the
imprisoning commitment to a system
of values assumed as the essence of the
revered being.)

The voice of Brazil that is heard
in the contemporary debate swirling
around the crisis of identity is that
of anthropophagous subjectivity in its
most active vector. As if we are forever
this people of mixed and bastard blood
that is now constituting itself all over
the Earth (Ribeiro), as if we bring

to this globalized conversation a know-



how with regard to navigating this infi-
nite, churning ocean of today’s world.
Basically, what the anthropophagous
voice brings to this unique impasse is
that it shows not only theoretically but,
above all, pragmatically, that the prob-
lem being posited is not the reconstitu-
tion of an identity, that hallucinated
horizon dividing mankind into those
with hope and those in despair. The
problem is to detach the sensation of
subjective consistency from the model
of identity; detach oneself from the
identity-figurative principle in the con-
struction of an “at home.”

If living without a specific house is
difficult, there is no human life pos-
sible without a mode of being in which
one can feel “at home.” We are not all
becoming homeless: It is not true that
the subjective house has disappeared.
It is only suffering a radical transforma-
tion in the principle of its construc-
tion—which is, of course, perturbing.
Constructing an “at home” nowadays
depends on operations that are rather
inactive in modern Western subjectiv-
ity, but familiar to the anthropopha-
goﬁs mode at its most active: to be
attuned to the transfigurations in the
body, to the effects of new connections

and flows; catch the wave of events that

such currents unleash; to experience
concrete arrangements of existence
that incarnate these sensitive muta-
tions; to invent new possibilities of life.
Such operations depend, of course, on
exercising the powers of the body
equally inactive in contemporary sub-
jectivity: to expand beyond representa-
tion, to conquer an intimacy with the
body as a vibratile surface that detects
the waves even before they arrive, to
learn to catch the wave, establish zones
of familiarity within movement itself—
that is, “it’s necessary to sail,” because
if we don’t, our destiny will probably be
shipwreck. An “at home” made of par-
tial, unique, provisional, fluctuating
totalities, in a series of constant becom-
ings, that each one (individual or
group) constructs using the currents
that touch its body and its selective fil-
tration operated by desire.

Freeing ourselves from the concept
of the identity-figurative principle is
something making itself felt with
urgency all over the planet. We are the
bearers of a vaccine that allows people
to resist this vice: the “anthropophagy
vaccine,” as one of the Manifestos calls
it,Y is indicated for “the spirit that
refuses to conceive the spirit without
the body.” Oswald de Andrade ulti-

190

mately defended the thesis that anthro-

pophagy would constitute a “social

therapy for the contemporary world.”?)

It would seem that it is becoming indis-

pensable for an ecology of the soul (or

of desire?) as this millennium ends.
(Translation: Alfred MacAdam)

1) Fernando Pessoa, Livro do Desassossego
(The Book of Disquiet) n. 495, vol. II (Lis-
bon: Atica, 1982), p. 24.

2) “Manifesto de Poesia Pau-brasil” (1924),
in: A Utopia Antropofagica: Obras Completas
de Oswald de Andrade (Sao Paulo: Globo,
1990). [Oswald de Andrade, “Brasil-Wood
Poetry Manifesto” (1924), in: The Anthro-
pophagy Utopia, Complete Works of Oswald de
Andrade]

3) de Andrade, “Manifesto Antropé6fago”
(1928), in: op. cit.

4) Darcy Ribeiro, O povo brasileiro. A for-
macgao e o sentido do Brasil (Sao Paulo: Com-
panhia das Letras, 1995).

5) de Andrade, “Manifesto Antropéfago.”
6) “A propédsito da magia do objeto”
(1965), in: Lygia Clark (Rio de Janeiro:
Funarte, 1980).

7) “Eden” (1969), in: Hélio Oiticica (Paris:
Editions du Jeu de Paume, 1992).

8) de Andrade, “Manifesto Antrop6fago.”
9) de Andrade, “The March of the Uto-
pias”(1953), in: op. cit.



JENSEITS DES

IDENTITATSPRINZIPS
DIE ANTHROPOPHAGIEFORMEL

Die Welt von heute: ein unendlicher
Ozean wechselnder Stromungen, die
nie das Ganze erfassen konnen, wie das
in klar umrissenen Territorien moglich
ware; ohne feste Grenzen, in immer
neuen Zusammensetzungen. Eine zwei-
te Sintflut, wie manche meinen, nur
dass das Wasser diesmal nicht zurtick-
gehen, das Land nie wieder sichtbar
werden wird, wahrend unzdhlige Ar-
chen fur immer dahintreiben werden,
gesteuert von Abertausenden von Noahs
unterschiedlichster Gestalt und Her-
kunft. Nie wieder werden wir uns auf
festem Boden bewegen kénnen: «See-
fahrt tut not, ...»" An diesen Gedan-
ken miissen wir uns gewohnen, dass wir
ohne klares Ziel und ohne festen Stand-
punkt auf stirmischer und wechselhaf-
ter Oberflache unterwegs sind. Es gibt
keine einheitliche Gestalt der Realitat
mehr mit ihren klar umrissenen Mog-
lichkeiten. Nun bilden und verteilen

sich die Méglichkeiten von Tag zu Tag

neu, Spielballe der Wellen und Gezei-
ten, die die Erscheinungsformen der
Realitit ausloschen und andere er-
schaffen, die sich erneut im Ozean ver-
teilen, fortgetragen von der Bewegung
neuer Wellen.

Die Subjektivititen von heute: Von
ihrer heimischen Erde entfernt, verfu-
gen sie Uber die Gabe der Allgegenwart
— sie fluktuieren, abhdngig von den
wechselnden Verbindungen des Begeh-
rens der Strome von allen Orten und
Zeiten, die sich alle gleichzeitig den
elektronischen Wellen entlang bewegen.
Ein einmaliger und fliessender Filter
dieses unendlich grossen und ebenso
fliessenden Ozeans. Ohne Namen oder
feste Adresse und ohne Identitat: Mo-
dulationen in endloser Abwandlung, in
einem Tag fir Tag unermudlich fort-
schreitenden Prozess.

Stimmen in allen Sprachen, aus al-
len Ecken der Erde, die Stimmen aller

Fachleute und Laien sind in ein un-

191

SUELY ROLNIK

endliches Gesprach verstrickt, das zwi-
schen Trauer und Aufregung schwankt
und sich um die eine Frage dreht: Sind
wir tatsichlich alle heimatlos gewor-
den? Hat sich das subjektive Zuhause
aufgel6st, ist es zusammengebrochen
oder verschwunden? Wo ist die Identi-
tat? Wie konnen wir eine Identitit finden
in einer Welt, in der in nationaler, kul-
tureller, ethnischer, religioser, gesell-
schaftlicher und sexueller Hinsicht die
Aura der Wahrheit verloren gegangen
ist und eine unwiederbringliche Dena-
turalisierung, Vermischung, schliesslich
Fluktuation oder vollige Auflésung statt-
gefunden hat? Wie kénnen wir uns in
dieser wandelbaren Welt wieder ein
Territorium errichten? Wohin sollen
wir uns in dieser Orientierungslosigkeit
wenden? Wie wieder Sinn herstellen?
Wie freie Zonen heiterer Gelassenheit
erobern? Und dieser transnationale
Chor oszilliert in Variationen tber das
die sich aus

Thema, Variationen,

PARKETT 55 1999



Gefithlen ergeben, die von Begeiste-

rung bis zur apokalyptischen Endzeit-
stimmung reichen. Hoffnung oder
Hoffnungslosigkeit, es lauft auf das-
selbe hinaus: Extreme einer moralisti-
schen Position, die sich eines Werte-
systems bedient um zu interpretieren,
zu bewerten und vorauszusagen, was
geschieht — ein Happy End oder das
Ende von allem.

Aber inzwischen widerspricht eine
andere Stimme diesem teleologischen
Tonfall. Thre Klangfarbe driickt weder
Urteil noch Drama aus, sondern die
Schwingung der Bewegungen der Welt,
und wo sie sich erhebt, vermittelt sie
das Gefiihl, dass diese heutige Welt
weder besser noch schlechter ist als
andere. Wie jede andere Welt ist auch
sie einmalig, hat ihre eigenen Proble-
me und ihre eigene Art das Leben zu
bejahen, aber auch zugrunde zu rich-
ten; es gibt in ihr Territorien, die im
Verschwinden begriffen sind, aber
auch solche, die gerade entstehen und
nach neuen hermeneutischen Metho-
den verlangen, die sie verstandlich ma-
chen und ihre Geburt unterstitzen. In
dieser Phase der Vielstimmigkeit ist aus
Brasilien eine Stimme zu vernehmen,

eine in der Tradition dieses Landes sehr

. in der Newen Welt America

Mario de Andrade, Sao Paulo / aus der Kupfer-
.. (Warhafftige Historia und beschreibung

vings in Johannes Stadius, “America tertia pars...
Frankfurt, 1592, Collection Biblioteca Municipal
stichserie zu Johannes Stadius, «America tertia

THEODOR DE BRY, detail from a series of engra-

N
SN
1~
b |
S
ek
=
I =
e 8
S 8
g &
=
Quicgee
SRy
~
S
SRy
bl L)
e )
S RS
QU s &

alte Stimme, die zu einem bestimmten
Zeitpunkt den Namen «Anthropopha-
gie» erhielt.

Der Anthropophagie-Gedanke ist
von einem Brauch der Tupi-Indianer
inspiriert: Sie pflegten ihre Feinde zu
verspeisen — aber nicht jeden Feind,
nur tapfere Krieger. Ein bestimmter
Umgang mit der Andersartigkeit wurde
ritualisiert: Sie suchten ihre Anderen
im Hinblick auf die vitale Kraft aus, die
durch Néhe intensiviert wiirde; sie lies-
sen sich von jenen Anderen so hinreis-
sen und begehrten sie derart, dass sie
sie ihren eigenen Korpern einverleib-
ten, damit ihre Tugenden auf chemi-
schem Weg in ihre Seelen eingehen
und sie vervollkommnen wiirden.

In den 30er Jahren erhielt der Be-
griff Anthropophagie eine aus diesem
buchstéblichen Akt des Verzehrens ab-
geleitete Bedeutung. Die sogenannte
Anthropophagie-Bewegung extrahier-
te und verwendete die ethische Formel
dieses spezifischen, rituellen Umgangs
mit dem Anderen erneut und tibertrug
sie auf kulturelle Vorgange. Durch die-
se Bewegung wurde die unveranderte
Wirksamkeit dieser Formel in einem
bestimmten kulturellen Schaffen sicht-

bar, das in Brasilien seit der Griinder-

199

zeit betrieben wurde. Die brasilianische
Kultur stand schon immer unter dem
Zeichen einer lebendigen Vielfalt der
Bezugspunkte und ihrer Durchdrin-
gung. Seit der Entstehung Brasiliens
gab es jedoch auch zahllose andere An-
satze im Umgang mit dem Begehren
nach Vermischung und verschiedene
Grade der Auseinandersetzung mit dem
Anderen, was diese Situation noch ver-
scharfte.

Unsere Grunderelite hat sich im
Gegensatz zu der anderer Nationen
der Neuen Welt schon immer an Euro-
pa orientiert und trug nichts zur Er-
richtung eines «Zuhause» auf brasilia-
nischem Boden bei. Der Korper blieb
von der Erfahrung abgespalten und
wurde gegen die Auswirkungen des Zu-
sammenlebens heterogener Gruppen
unempfindlich, deshalb ist er taub
gegenuber der Forderung nach einer
sorgfaltigen Kliarung der neuartigen
Probleme, die hier skizziert werden.
Seit jeher herrscht die Tendenz vor, die
europdische Kultur zu konsumieren
und neuerdings auch die amerika-
nische, die, abgesehen davon, dass sie
von Anfang an ein Musterbeispiel
gelebter Nichtvermischung darstellt,
aus dem angestammten Kontext ihrer
Entstehung gerissen wurde und da-
ruber hinaus auch hinsichtlich ihrer
Vereinnahmung im neuen Kontext
nicht kritisch betrachtet wird. Eine
lacherliche Bildung und ein Denken
sind die Folge, was zu sterilen Wieder-
holungen und einem «Zuhause» ohne
jede Eleganz und Bedeutung fihrt. Es
ist nur noch dieses «Doktor sowieso,
Zitat sowieso, bekannter Autor sowie-
so»? von jener «spekulativen Lange-
weile», von der Oswald de Andrade
spricht® - eine Art akademisches
Uber-Ich, das sich dem Denken ver-

schliesst.



Auf der anderen Seite entsteht die
Volkskultur, spater die Massenkultur,
traditionell so, dass sie bei diesem vari-
ierten Anderen ansetzt, allein schon
aus der Notwendigkeit heraus, hier ei-
nen Ort der Existenz zu errichten, ein
«Zuhause», zu dem ein Alltag gehort — das
ist eine Frage des seelischen Uberle-
bens. Das Ergebnis ist eine ippige, res-
pektlose und erfinderische Asthetik.
All dies entsteht an den Rindern der
lokalen, offiziellen Kultur, die es ab-
lehnt oder im gunstigsten Fall zur Folk-
lore erklart um jegliche Gefahr der
Ansteckung zu vermeiden.

Inzwischen ldsst sich eine dritte
Tradition zwischen diesen beiden Posi-
eine, welche die
die beide

trennt, ausloéscht und eine allgemeine

tionen ausmachen,
diskriminierende Grenze,
gegenseitige Beeinflussung nicht nur
zwischen dem Gebildeten und dem
Populdren, dem Nationalen und dem
Internationalen propagiert, sondern
auch zwischen dem Archaischen und
dem Modernen, dem Land und der
Stadt, dem Handwerk und der Techno-
Dabei

«Zuhause», das die gesamte dynami-

logie. entsteht wieder ein
sche Heterogenitit der empfindsamen
Substanz, die die Subjektivitat des Bra-
silianers ausmacht, verkorpert, eine
Subjektivitat, die als Resultat einer
unendlichen Rassenvermischung ent-
steht und wieder ersteht, aber nichts
mit Identitdt zu tun hat. Die Anthropo-
phagie-Bewegung verleiht diesem Sach-
verhalt Ausdruck, indem sie ihn nach-
traglich sichtbar macht, ihm aber auch
die notige Wiirde verleiht um sich in
der Gegenwart zu behaupten. Kiinstler,
die diese Position beziehen, nehmen
sich das Recht sich ihre Fragen selbst
zu stellen. Aus diesem Grund geben sie
das Banale auf ihre Weise wieder, beja-
hen die Uppigkeit der respektlosen

Asthetik, die das brasilianische Alltags-
leben innerhalb der offiziellen Kultur
pragt, und vermischen sie mit dem gén-
gigsten und raffiniertesten Bildungs-
repertoire der sogenannten Herrschafts-
zentren, die dazu neigen, alles allein zu
entscheiden und jeglicher Denkarbeit
aus dem Weg zu gehen.

Die anthropophagische Strategie er-
moglicht mindestens drei Vorgehens-
weisen: Die erste ist die Bastardisierung
der Elitekultur und damit indirekt auch
der europaischen Kultur als Standard.
Das heisst weder unterwiirfige und ste-
rile Aufarbeitung noch eine Opposi-
tion, die jene Kultur als Bezugspunkt
beibehalt, sondern eine radikale Verla-
gerung der Zentrumsvorstellung. Die
Potenz zur Verallgemeinerung dieses
oder jedes anderen Modells wird tiber-
sehen, da sie alle als voribergehende
sprachliche Erscheinungen verstanden
werden, die in einem experimentellen,
einmaligen Prozess der Bedeutungsbil-
dung ausgewdhlt wurden, wie jenes des
eingeborenen oder afrikanischen Uni-
versums. Entsprechend werden India-
ner und Schwarze nicht etwa als «gute
Menschen» dargestellt, die im Besitz
einer Wahrheit waren, die man sich
einverleiben mochte, im Gegensatz
zu den Europidern, den «schlechten»
Menschen, fern jeder Wahrheit, die
ausgekotzt werden miissen. Wie Darcy
Ribeiro schreibt, sind wir «genauso
ent-europaisiert wie wir ent-indiani-
siert und ent-afrikanisiert sind».* Das
liegt daran, dass die Auswahlkriterien
des anthropophagischen Rituals im
kulturellen Bereich nicht einem eigent-
lichen inhaltlichen Wertesystem ent-
sprechen, sondern sich nach dem rich-
ten, was funktioniert, was den Fluss von
Intensitaten und die Herstellung von
Bedeutung ermoglicht. Dies kann zwar

fiir ein System als Ganzes nicht funktio-

193

nieren, aber fur einige seiner Teile in
Verbindung mit Teilen anderer Syste-
me, wobei jedes Anzeichen von Iden-
titat verloren geht.

Die zweite Methode, die durch die
anthropophagische Strategie am Leben
erhalten wird, ist die Praxis einer Kul-
turerzeugung, die nichts mit Bedeu-
ten, Erklaren oder Deuten zur Enthil-
lung von Wahrheiten am Hut hat. Laut
dem Anthropophagischen Manifest ist
die Wahrheit nichts als «eine oft wie-
derholte Liige». Kulturproduktion im
anthropophagischen Sinn hat mit
Kartographie zu tun: eine Karte erstel-
len, die an der Entstehung des von ihr
hat.

dargestellten Territoriums teil

«Wege. Wege. Wege. Wege. Wege.
Wege. Wege.», wiederholt das Manifest
beharrlich, gleich sieben Mal hinter-
einander. Gerade die paradoxe Nahe
unter heterogenen Elementen bringt
Bedeutung hervor: Weg, das Aufzeichnen
realer gesellschaftlicher Bewegungen,
kritische Wirkung. Jedes pragmatische
Experiment ist — halbwegs sorgfiltig
ausgeftithrt — mehr wert als die sterile
Nachahmung von Vorbildern.

Die dritte Methode ergibt sich aus
den ersten beiden: das Durchbrechen
der Aufteilung der Welt in «Kolonisier-
te» und «Kolonisatoren», das sich be-
reits in den 20er Jahren ankiindigte.
Geriet diese Einteilung damals schon
ins Wanken, so ist sie heute, im Zeital-
ter des globalen Neoliberalismus, end-
gultig obsolet geworden. Die Achse der
Machtverhaltnisse hat sich verlagert
und ihr Stellenwert hat sich verandert.
Die Gegensatzpaare, die fir die Kon-
flikte der Moderne bestimmend waren,
sind neu gemischt worden. Es geht
nicht mehr um die Souveranitat in ei-
ner kolonialen Welt. Die hegemoniale
Macht sieht sich nicht mehr mit ihrem

Anderen konfrontiert, es gibt kein Aus-



sen mehr, weil sie ihre Grenzen derart
erweitert hat, dass sie fast die ganze
Erde bedeckt.

Diese Strategie des Begehrens, die
sich durch ein respektloses Aneinan-
derreihen auszeichnet, das eine Span-
nung zwischen Welten erzeugt, die auf
der offiziellen Karte ihrer Existenz
nichts miteinander zu schaffen haben;
die jeden Wert a priori entmystifiziert,
die alles seines Zentrums beraubt und
mit allem anderen vermischt, setzt eine
Art Subjektivitit in Bewegung, die ich
«anthropophagisch» nennen machte.
Bei einer ersten, auf das Sichtbare be-
schrankten Annaherung definiert sich
die anthropophagische Subjektivitat als
eine, die sich niemals auf ein Bezugs-
system festlegt, als eine Fliessende, die
nach Belieben verschiedene Repertoires
mischt, und als Freiheit der sprachli-
chen Improvisation, die sich aus diesen
Mischungen ergibt. Fiir ein Auge, das
auch fiir das Unsichtbare empfanglich
ist, passt sich die Anthropophagie den
jeweiligen Strategien des Begehrens
an, die je verschiedenen Machtfakto-
ren unterliegen, welche von einer mehr
oder weniger ausgepragten Lebensbe-
jahung bis hin zur fast vollstandigen
Negierung des Lebens reichen. Sie
unterscheiden sich vor allem durch die
Art, wie die Subjektivitit etwas erkennt
und die Welt erforscht, durch das
Motiv ihrer Bedeutungssuche und das
Auswahlkriterium fiir das zum Erzeu-
gen der Bedeutung Heranzuziehende.
In seiner aktivsten Auspragung folgt
der anthropophagische Modus der Sub-
jektivierung im unsichtbaren Bereich
einigen wesentlichen Grundziigen.

Vor allen Dingen ist dieser Modus
vom Grad des Konfrontiertseins mit dem
Anderen abhangig: die Einzigartigkeit
des Anderen zu entdecken und zu be-

gehren, ohne dabei Scham zu empfin-

den, auch keine Scham zu empfinden
beim Ausdriicken dieses Begehrens, sich
nicht vor Ansteckung zu fiirchten, weil
durch Ansteckung unsere Lebenskraft
wachst, die Batterien des Begehrens auf-
geladen werden und das Begehrte sich
in uns verkorpert, entsprechend dem
Tupi-Prinzip. Diese Art des Umgangs
mit dem Anderen erzeugt im Kérper
eine Freude; das ist «der Litmustest»?)
der pulsierenden Vitalitat .

Dass dies moglich ist, hangt von
einem zweiten Faktor ab: einer be-
stimmten Korperverfassung, bei der
die Nervenstrange zur Musik der Spha-
ren pulsieren, die sich im Begehren
vereinen; eine gewisse Ubereinstim-
mung mit affektiven Modulationen,
die durch diese Schwingungen erzeugt
werden; eine Empfanglichkeit fiir den
Druck, den derart ungewohnte Affekte
auf die Subjektivitit austben, bis sie
diese aufnimmt und verkorpert, sich
Selbst neu kreiert, eine andere wird.
Das ist es wahrscheinlich, was Lygia
Clark den «Kunstzustand ohne Kunst»®
nennt, und das, worauf sich Oiticica als
den «Zustand der Erfindung» bezieht.”

Ein dritter Grundzug dieses Modus
der Subjektivierung ist derjenige, der
das Bindemittel fir ein «Zuhause» lie-
fert, das Nomadentum des Begehrens,
das auf seinem eigenen Weg seine
Beziehungen herstellt und sich dabei
vorwiegend von der Vibrationsfihig-
keit des Korpers und seinem Willen zur
Macht leiten ldsst: ein ethisches Aus-
wahlkriterium - auch hier wieder das
Tupi-Prinzip.

Ein viertes Charakteristikum ist die
Art Subjektivitat, die eine unpersonliche
Einheit darstellen kann, ein Ganzes,
das in die vielfaltigen Verbindungen
des Begehrens im gesellschaftlichen
Bereich verstreut ist und sich in den

versammelten Welten auflost, wahrend

194

die Subjektivitit, die sich vom Iden-
titat-Gestalt-Prinzip her bestimmt, aus
der Person eines «Ich» besteht, einer
abgeschlossenen Individualitat, die in
ihrem psychischen Lebensraum gefan-
gen ist und von der Angst beherrscht
wird sich selbst zu verlieren.

Ein funftes Charakteristikum ist die
Art und Weise, wie diese Subjektivitit
in Erscheinung tritt. Thre Genese ereig-
net sich aufgrund von Biindnissen und
Ansteckung, ein unendliches Rhizom,
das seine Natur und Richtung nach dem
Zufall der Rassenmischungen éandert,
die in der grossen Miihle der kulturel-
len Anthropophagie stattfinden. (Anders
als die Entwicklung der Identitat-
Gestalt-Subjektivitit, die aus Verwandt-
schaftsverhdltnissen heraus entsteht
und so die Phantasie einer linearen
Evolution fordert und die einengende
Bindung an ein Wertesystem, das als
Essenz des hochsten Wesens verstan-
den wird.)

Die Stimme Brasiliens, die in der
derzeitigen Diskussion tber die Krise
der Identitit zu vernehmen ist, ist die
einer solchen hochaktiven, anthropo-
phagischen Subjektivitat. Als waren wir
fur immer dieses Volk mit dem ge-
mischten und unreinen Blut, das sich
jetzt uber die ganze Erde verbreitet
(Ribeiro), als hatten wir in diesem glo-
balen Diskurs ein Know-how beizu-
steuern, was die Navigation auf dem
unendlichen bewegten Ozean der Welt
von heute angeht. Die einmalige Leis-
tung dieser anthropophagischen Stim-
me in dieser verfahrenen Situation ist,
dass sie nicht nur theoretisch, sondern
auch pragmatisch zeigt, dass es nicht
um die Wiederherstellung einer Iden-
titat geht, diesen halluzinierten Hori-
zont, der die Menschheit in die Hoff-
nungsvollen und die Verzweifelten

unterteilt. Das Problem besteht darin,



das Gefihl der subjektiven Bestindig-
keit vom Modell der Identitiat zu losen;
sich selbst vom Identitits-Gestalt-Prin-
zip bei der Schaffung eines «Zuhause»
zu befreien.

Ist es schon schwierig, ohne konkre-
tes Dach tiber dem Kopf zu leben, so ist
kein menschliches Leben moglich ohne
eine Lebensweise, die ein Gefuhl des
«Zuhause» erlaubt. Wir werden nicht
alle obdachlos: Es trifft nicht zu, dass
das subjektive Haus verschwunden ist.
Es unterliegt nur einer radikalen Trans-
formation seines Konstruktionsprinzips,
was natiirlich beunruhigend ist. In der
heutigen Zeit ein «Zuhause» zu bauen,
macht Methoden erforderlich, die in
der modernen westlichen Subjektivitat
eher ungenutzt bleiben, aber der anth-
ropophagischen Lebensweise in ihren
aktivsten Formen durchaus vertraut
sind: sich auf Umwandlungen im Kor-
per einzustellen, aber auch auf Wir-
kungen von Informationen, Verkntip-
fungen von Stromen; die Welle der von
solchen Stromen ausgelosten Ereignis-
se zu reiten; das Erproben von Exis-
tenzformen, die diese empfindlichen

Verdanderungen widerspiegeln; die Er-

findung neuer Lebensmoglichkeiten.

TARSILA DO AMARAL, ESTUDO PARA “A NEGRA,” 1923,

Tusche und Bleistift auf Papier, 25,4 x 19 ¢m /
ink and pencil on paper, 10 x 74",

Solch ein Vorgehen erfordert nattr-
lich den Einsatz von Korperkriften, die
in der zeitgenossischen Subjektivitit
ebenfalls brachliegen. Es gilt uber die
blosse Reprasentation hinauszugehen
und eine Intimitdt mit dem Korper als
schwingender Oberfliche herzustellen,
welche die Wellen spirt, bevor sie an-
rollen; die Welle reiten zu lernen; eine
Vertrautheit innerhalb der Bewegung
selbst herzustellen, denn: «Seefahrt tut
not.» Tun wir dies nicht, werden wir
Schiffbruch erleiden. Ein «Zuhause»,
das sich aus unvollstindigen, einma-
ligen, provisorischen, fluktuierenden
Entititen in einem Prozess stindigen
Werdens zusammensetzt, ein «Zuhau-
se», das jeder (Individuum oder Grup-
pe) konstruiert, indem er die Stromun-
gen benutzt, die den Korper beriithren,
aber auch die selektive Filterung, die
vom Begehren gesteuert wird.

Dass wir uns dringend vom Konzept
des Identisch-Gestalthaften befreien
mussen, macht sich tuberall auf der
Welt bemerkbar. Wir Brasilianer sind
die Triger eines Impfstoffes, der es
moglich macht, diesem Ubel zu wider-
stehen. Der «Impfstoff der Anthro-

pophagie»® ist angesagt bei einem

falude

[ R EYSRE

95

«Geist, der den Geist nicht ohne Kor-
per denken will». Oswald de Andrade
vertrat letztlich die These, dass die
Anthropophagie eine «gesellschaftliche
Therapie fir die moderne Welt» dar-
stelle.? Es macht ganz den Anschein,
dass sie unentbehrlich sein wird fir die
Okologie der Seele (oder des Begeh-
rens?) am Ende dieses Jahrtausends.

(Uberselzung: Egbert Hormann)

1) Fernando Pessoa, Das Buch der Unruhe,
Ammann Verlag, Zirich 1985, S. 15.

2) Oswald de Andrade, «Manifesto de Poe-
sia Pau-brasil> (1924), in: A Utopia Antro-
pofagica: Obras Completas de Oswald de
Andrade, Sao Paulo 1990.

3) Oswald de Andrade, «Manifesto Antro-
pofago» (1928), in: op. cit.

4) Darcy Ribeiro, O povo brasileiro. A for-
magdo e o sentido do Brasil, Companhia das
Letras, Sao Paulo 1995.

5) de Andrade, «Manifesto Antropé6fago».
6) «A proposito da magia do objeto»
(1965), in: Lygia Clark, Col. Arte Brasilera
Contempordnea, Rio de Janeiro 1980.

7) «Eden» (1969), in: Hélio Oiticica, Gale-
rie Nationale du Jeu de Paume, Paris 1992.
8) Oswald de Andrade, <«Manifesto
Antropo6fago».

9) Oswald de Andrade, «The March of the
Utopias» (1953), in: A Utopia Antropofagica.
Obras Completas de Oswald de Andrade.




	Cumulus from America : beyond the identity principle : the anthropophagy formula = jenseits des Identitätsprinzips : die Anthropophagieformel

