
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1999)

Heft: 55: Collaborations Andreas Slominski, Edward Ruscha, Sam Taylor-
Wood

Artikel: Cumulus from America : beyond the identity principle : the
anthropophagy formula = jenseits des Identitätsprinzips : die
Anthropophagieformel

Autor: Rolnik, Suely / MacAdam, Alfred / Hörmann, Egbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680612

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fro m America

/AT FYFF7 ÊD/7VOJV OF PAFFFTF, TWO CC/Mt/L(/S CF07/DS, OJV£ FFOAT

AAIFF7CA, F77F OTHEÄ FF OM F 7/F OFF, FF OA F Ot/F TO A AT 777TFFFS TED

PI7PF7C. TFFy COWVFK /JVß/V/ÖFA£ 0P7A77 0WS, ASSFSSMF7VFS, A TV7)

MFMOFABFE FJVCO 7/NFFFS — A S F7VF7FFFK PFFS OTVAF PFFSF NFA F7 O NS

OF PF0FFSS707VAF 7SS7/FS.

OFF COWPF7ßt/TOFS TO F/775 7SSFF A FF 5 OFF F FOF777F, A PS F CHO A JVA F FS F A IV7)

STN/Ofl TÄOTTSSO.R /AT CL/N/CAL PSYCHOLOGY AT THL CATHOL/C OAHYLPS/TY OF

SÂO PA£/IO, AJVD M7C77FFFF 7V7COF, AW AFP CF7P7C AA7D £F££IANC£ CP/iATOÄ,

WHO L/ULS /H ZOP/CH.

Beyond the
Identity Principle
THE ANTHROPOPHAGY FORMULA

Today's world: an infinite ocean of vari-

able flows with no possibility of the

totalization they would have in delin-

eated territories, with no stable fron-

tiers, constantly rearranging. In the

opinion of some, a second flood—

except that this time the waters will

never recede, land will never again be

visible, there are many arks, and they
will drift forever, captained by myriad
Noahs of all shapes and sizes. Never

again will we walk the stable landscape

of solid land: We must get used to the

idea that "it's necessary to sail,"*' with

no fixed direction, no general point of
view on this tumultuous and change-
able surface. There is no longer a sin-

gle form for reality with its map of

possibilities. Now possibilities reinvent
and redistribute themselves constantly,

at the mercy of the successive waves

that efface the existing forms of reality
and generate others, that also end up
scattering themselves in the ocean, car-

ried along by the movement of new

waves.

Today's subjectivities: Removed from

their native soil, they have the gift of

ubiquity—they fluctuate at the mercy
of the mutable connections of desire

in currents from all places and times

that all pass simultaneously along the

electronic waves. A singular and fluid
filter of this immense and also fluid
ocean. With no name or permanent
address, without identity: metamor-

PARKETT 55 1999 7<?6



77/2s0Z)07? D£ 7377/ d^az7/row a sm>$ 0/ eragrav-

mg\s in/oAanntf-s S/adzMS, "America firfc'a pars...,"

FVanA/wr£, 7592, Co/^ciion 73iAZioteca Mwm'a/a/

Mario de Andrade, Saô Paw/o / aws der 7Cw/?/er-

.jJicAsene zw/oAanwes SJadiws, «Ammca Jerfia

/?ars... (WarAa//7ige /7i$£oria and AescArez'Awng

einer LandiseAa^/i in der TVezeen Weii America

geiegen)», FranA/wri 7592.

phosing modulations in an endless pro-
cess that moves forward tirelessly day

after day.

Voices in all languages, from all cor-

ners of the earth, the voices of experts
and those who are not experts are shuf-

fled together in an infinite conversa-

tion, somewhere between afflicted and

excited, about the same question: Have

we in fact all become homeless? Did
the subjective house dissolve, collapse,

disappear? Where is identity? How can

we construct an identity in this world
where national, cultural, ethnic, reli-

gious, social, and sexual territories
have lost their aura of truth, irrever-

sibly denaturalized themselves, gotten
mixed up with everything at hand, flue-

tuate or cease to exist? How can we

reconstruct a territory in this shifting
world? Which way do we turn in this

disorientation? How can we reorganize

some meaning? How do we conquer
free zones of serenity? This transna-

tional chorus oscillates between varia-

tions on the theme, variations com-

posed by affective positions that run
from the infatuated to the apocalyptic.

Hope or hopelessness, it's all the same:

poles of a moralistic position that

adopts a value system and uses it to

interpret, judge, and predict what is

happening—a happy ending or the

end of everything.
Meanwhile, another kind of voice

clearly disagrees with this teleological
tone. Its timbre expresses neither judg-
ment nor drama, but the vibration of
the movements of the world where it
is intoned, transmitting the sensation

that this world of today is neither bet-

ter nor worse than others. Like any oth-

er, it is unique, with its own problems,
its ways of affirming life and also of
ruining it, with its territories in the

process of disappearing, with other ter-

ritories beginning to take shape and

requiring cartographies of meaning to

make them intelligible. In this phase of
syntonization, a voice from Brazil can

be heard, a voice very old in the tradi-

tion of this country, a voice that at a

given moment received the name

"anthropophagy."
The inspiration for the idea of

anthropophagy came from a custom of
the Tupi Indians: it consisted of eating
their enemies—notjust any enemy, only
brave warriors. A certain relationship
with alterity thus ritualized itself: They
chose their others in terms of the vital

power imparted by their proximity.
They allowed themselves to be affected

by their others desired to the point of

absorbing them into their bodies, so

that elements of their virtues would be

integrated into the chemistry of the

anthropophagists' souls and promote
their refinement.

During the 1930s, anthropophagy
acquired a meaning extrapolated from
the literal act of devouring practiced by

the Indians. The so-called "Anthro-

pophagist Movement" extracted and

reaffirmed the ethical formula of the

relationship with the other that gov-

erns and transfers this ritual to the

sphere of culture. In this movement,

757



the active presence of this formula

gained visibility in a mode of cultural

production practiced in Brazil since its

foundation. Brazilian culture is born
under the sign of a variable multiplicity
of references and their mixture. How-

ever, since Brazil's birth, there have

also been many strategies of desire with

regard to mixture, different degrees of

exposure to alterity which this situation
intensifies.

Our founding elite, unlike those of
other New World nations, is oriented
toward Europe and does not invest in
the construction of an "at home" in
Brazilian territory. The body is "separ-
ated from experience," anesthetized to

the effects of the cohabiting of hetero-

geneous groups and, therefore, is deaf

to the demands of the cultivation of
meaning for the unique problems
delineated in this exposition. The ten-

dency that has maintained its hegemo-

ny since that time is that of consuming
European and, more recently, Ameri-

can, culture which, aside from having
constituted itself in its origin as the car-

tography of an experience of non-mix-

ing, is removed from the context that

brought about its production, and is

not, moreover, problematized in its

consumption in the new context. Mere

jokes of erudition and intelligence
result in sterile repetitions and an "at

home" lacking in elegance and devoid

of meaning. It is just this "Dr. side, quo-
tations side, well-known authors side"^'

with their "speculative tedium,"®' that
Oswald de Andrade tells us about—a

kind of academic superego struggling
against thought.

Popular culture and, later, mass cul-

ture are traditionally produced starting
from the exposition of this varied oth-

er, out of the necessity to construct a

territory of existence here in Brazil, an

"at home" consisting of everyday life—
a matter of psychic survival. The result
is an exuberant, irreverent, and inven-

tive esthetics. All this production is car-

ried out on the margin of local, official
culture, at best disqualifies it or folk-
lorizes it, thereby avoiding any danger
of disruptive contamination.

A third tradition, meanwhile, in-
sinuates itself between these two

sides, one in which the discriminatory
boundary that separates them is

erased, promoting a general contami-

nation not only between the erudite
and the popular, the national and the

international, but also between the

archaic and the modern, the rural and

the urban, the hand-crafted and the

technological. An "at home" takes shape

that incarnates all the dynamic hetero-

geneity of the sensitive substance which

constitutes the subjectivity of any Bra-

zilian, a subjectivity that is created and

re-created as the effect of an in-

finite miscegenation—nothing to do

with identity. The Anthropophagist
Movement makes this position explicit,
giving it retrospective visibility, but
above all the dignity to affirm it in the

present. The creators who take up this

position allow themselves to construct
their own problems. For this purpose
they incorporate the banal in their own

way and affirm the exuberance of this

irreverent esthetic that impregnates
the everyday life of Brazil within the

official system of culture, mixing it with
the most current and sophisticated
erudite repertoires from the so-called

hegemonic centers that tend to reign
all by themselves in official Brazilian

culture, disconnected from any labor

of thought.
The anthropophagist strategy al-

lows at least three operations to occur:
The first is the bastardization of the

/SS

culture of the elites and, indirectly, of
European culture as a standard. There
is neither submissive and sterile reposi-

tioning nor opposition maintaining
that culture as a reference, but rather
a radical dislocation of the idea of
"center." The supposed power of the

generalization of this or of any other
model is overlooked, since all are

understood to be provisional coagula-
tions of language, selected in an

experimental and unique process of
the cultivation of meaning, in the

same way, in fact, as that of the indige-
nous or African universe. Thus the

Indians or the Blacks are not present-
ed as "good" humanity, bearers of a

truth, to be ingested, in contrast to
"bad" European humanity, distant from

truth, to be vomited. As Darcy Ribeiro

writes, we are "as much dis-Europeans,
as we are dis-Indians and dis-Afri-
cans.'"'' This is because the selection

criteria for the anthropophagist ritual
in culture is not the content of a value

system in itself but one which func-
tions and allows meaning to be pro-
duced. This cannot work for a system

as a totality but for some of its

elements, which are articulated with
elements of other systems thus losing

any connotations of identity.
The second operation which the

anthropophagy strategy makes viable is

the exercise of the creation of culture,
which has nothing to do with signify-

ing, explaining, or interpreting to reveal

truths. The truth, according to the

Anthropophagy Manifesto, "is a lie

repeated many times over." To make

culture in the style of anthropophagy is

related to mapping: to trace a map that

participates in the construction of the

territory it represents. "Routes. Routes.

Routes. Routes. Routes. Routes.

Routes." the Manifesto insists seven



times in a row. It is from the paradoxi-
cal closeness among heterogeneous
elements that meaning emanates:

route, cartography of real social move-

ments, critical effect. Any pragmatic

experimentation, if it is more or less

well carried out, is worth more than

the sterile imitation of models.

The third operation derives from
the first two: the breaking down, al-

ready during the 1920s, of the division

of the world into "colonized" and "col-

onizers." At that time the breaking
down of the division had barely begun

to take shape, but today, in the era of
globalized neoliberalism, those figures

definitively no longer prevail. The

balance of power has shifted; the fig-
ures have changed. The pairs that

defined political conflict in the mod-

ern period have been reshuffled. It is

not a matter of a sovereign colonial

type any longer: the hegemonic power
no longer confronts its Other, there is

no more exteriority, because hegemon-
ic power has progressively extended its

frontiers until it covers most of the

planet.
This strategy of desire defined by

the irreverentjuxtaposition that creates

a tension between worlds that do not
touch on the official map of existence,

that demystifies every and all value a

priori, that decentralizes and renders

everything equally bastardized, sets

into motion a mode of subjectivization
that I will call "anthropophagous." In a

first, strictly visible, approximation,
anthropophagous subjectivity defines

itself as never adhering absolutely to

any system of reference, a fluidity to

mix any kind of repertory and a free-

dom of linguistic improvisation that
derives from such mixtures. Meanwhile,

for an eye attuned to the invisible,

anthropophagy is actualized according

to different strategies of desire, moved

by different vectors of power, that

range from a greater or lesser affirma-
tion of life to its virtual negation. They
are basically distinguished by the way

in which the subjectivity knows and ex-

plores the world, by that which moti-

vates its search for meaning and the

criterion used to choose what will be

absorbed in order to produce that

meaning. Actualized in its most active

vector, the anthropophagous mode of
subjectivization in its invisible facet

functions according to some essential

characteristics.

Before anything else, this mode

depends on the degree of exposure to

alterity: to discover and desire the sin-

gularity of the other, without feeling
shame in discovering and desiring,
without feeling shame about express-

ing that desire, without fear of contam-

inating oneself, because it is within
contamination that our vital powers

expand, that the batteries of desire are

charged, that the becomings are incar-

nated—the Tupi formula. This kind of
relationship with alterity produces a

joy in the body—"the litmus test"®' as

the Manifesto asserts twice, the test of a

pulsing vitality.
This capacity depends on a second

characteristic actualized in its most ac-

five vector: a certain state of the body,

in which its nerve fibers vibrate to the

music of the universes connected by

desire; a certain syntony with affective

modulations provoked by this vibra-

tion; a tolerance for the pressure that
such unfamiliar affects exercise on the

subjectivity so it will incarnate them,

recreate itself, become another. It is

probably what Lygia Clark called the

"state of art without art,"®' and what

Oiticica refers to as the "state of in-
vention."''

7S9

A third trait exercised in its most
active vector is that which provides the

binding ingredient for an "at home,"
which is the nomadism of desire that

goes its way making its connections,

guided predominantly by the point of
view of the vibratility of the body and

its will to power. An ethical criterion
for making choices—again, the Tupi
formula.

A fourth characteristic is the kind
of subjectivity constituted by an imper-
sonal singularity, a whole dispersed in
the multiple connections of desire in
the social field and which merges among
the assembled worlds. (In contrast the

subjectivity determined by an identity-
figurative principle consists in the per-
son of an "I," an immured individuality,
imprisoned in its psychic living space
and commanded by the fear of losing
itself.)

A fifth characteristic is the way this

kind of subjectivity emerges: Its genesis
is carried out by means of alliances

and contagion, an infinite rhizome

that changes nature and direction at

the mercy of the racial mixtures that
take place in the great mill of our cul-

tural anthropophagy. (This differs from
the development of an identity-figura-
tive subjectivity that is constructed

through filiation, promoting the fan-

tasy of a linear evolution and the

imprisoning commitment to a system

of values assumed as the essence of the

revered being.)
The voice of Brazil that is heard

in the contemporary debate swirling
around the crisis of identity is that
of anthropophagous subjectivity in its

most active vector. As if we are forever
this people of mixed and bastard blood
that is now constituting itself all over
the Earth (Ribeiro), as if we bring
to this globalized conversation a know-



how with regard to navigating this infi-
nite, churning ocean of today's world.

Basically, what the anthropophagous
voice brings to this unique impasse is

that it shows not only theoretically but,
above all, pragmatically, that the prob-
lern being posited is not the reconstitu-

tion of an identity, that hallucinated

horizon dividing mankind into those

with hope and those in despair. The

problem is to detach the sensation of
subjective consistency from the model

of identity; detach oneself from the

identity-figurative principle in the con-
struction of an "at home."

If living without a specific house is

difficult, there is no human life pos-
sible without a mode of being in which

one can feel "at home." We are not all

becoming homeless: It is not true that
the subjective house has disappeared.
It is only suffering a radical transforma-

tion in the principle of its construe-

tion—which is, of course, perturbing.
Constructing an "at home" nowadays

depends on operations that are rather
inactive in modern Western subjectiv-

ity, but familiar to the anthropopha-

gous mode at its most active: to be

attuned to the transfigurations in the

body, to the effects of new connections
and flows; catch the wave of events that

such currents unleash; to experience
concrete arrangements of existence

that incarnate these sensitive muta-

tions; to invent new possibilities of life.
Such operations depend, of course, on

exercising the powers of the body

equally inactive in contemporary sub-

jectivity: to expand beyond représenta-
tion, to conquer an intimacy with the

body as a vibratile surface that detects

the waves even before they arrive, to
learn to catch the wave, establish zones

of familiarity within movement itself—

that is, "it's necessary to sail," because

if we don't, our destiny will probably be

shipwreck. An "at home" made of par-
tial, unique, provisional, fluctuating
totalities, in a series of constant becom-

ings, that each one (individual or
group) constructs using the currents
that touch its body and its selective fil-
tration operated by desire.

Freeing ourselves from the concept
of the identity-figurative principle is

something making itself felt with

urgency all over the planet. We are the

bearers of a vaccine that allows people
to resist this vice: the "anthropophagy
vaccine," as one of the Manifestos calls

it,®' is indicated for "the spirit that
refuses to conceive the spirit without
the body." Oswald de Andrade ulti-

mately defended the thesis that anthro-

pophagy would constitute a "social

therapy for the contemporary world."®'

It would seem that it is becoming indis-

pensable for an ecology of the soul (or
of desire?) as this millennium ends.

(Translation.- Al/ral MacAdant)

1) Fernando Pessoa, LZoro do Desassossego

(TAe .ßoo/c 0/ Dfs^nieZ) n. 495, vol. II (Lis-
bon: Atica, 1982), p. 24.

2) "Manifesto de Poesia Pau-brasil" (1924),
in: A Z/Zo/na AnZro^o/dgZca: OZ>ras Con/deZas
de OszoaZd de Andrade (Säo Paulo: Globo,
1990). [Oswald de Andrade, "Brasil-Wood
Poetry Manifesto" (1924), in: 77*e AnZdro-

jbo/dtagy t/Zo/da, Cora/deZe Wor&s 0/ OszoaZd de

Andrade]
3) de Andrade, "Manifesto Antropöfago"
(1928), in: op. cit.
4) Darcy Ribeiro, O /?ooo £ra«7eiro. A /or-
raafâo e 0 senZido do ßradZ (Säo Paulo: Com-

panhia das Letras, 1995).
5) de Andrade, "Manifesto Antropöfago."
6) "A propösito da magia do objeto"
(1965), in: Lygfa CZarÄ (Rio de Janeiro:
Funarte, 1980).
7) "Eden" (1969), in: //eZzo OZZZdca (Paris:
Editions du Jeu de Paume, 1992).
8) de Andrade, "Manifesto Antropöfago."
9) de Andrade, "The March of the Uto-
pias"(1953), in: op. cit.

7 90



Jenseits des —
Identitätsprinzips
DIE ANTHROPOPHAGIEFORMEL

Die Welt von heute: ein unendlicher
Ozean wechselnder Strömungen, die

nie das Ganze erfassen können, wie das

in klar umrissenen Territorien möglich
wäre; ohne feste Grenzen, in immer

neuen Zusammensetzungen. Eine zwei-

te Sintflut, wie manche meinen, nur
dass das Wasser diesmal nicht zurück-

gehen, das Land nie wieder sichtbar

werden wird, während unzählige Ar-

chen für immer dahintreiben werden,

gesteuert von Abertausenden von Noahs

unterschiedlichster Gestalt und Her-

kunft. Nie wieder werden wir uns auf
festem Boden bewegen können: «See-

fahrt tut not, An diesen Gedan-

ken müssen wir uns gewöhnen, dass wir
ohne klares Ziel und ohne festen Stand-

punkt auf stürmischer und wechselhaf-

ter Oberfläche unterwegs sind. Es gibt
keine einheitliche Gestalt der Realität

mehr mit ihren klar umrissenen Mög-
lichkeiten. Nun bilden und verteilen
sich die Möglichkeiten von Tag zu Tag

neu, Spielbälle der Wellen und Gezei-

ten, die die Erscheinungsformen der

Realität auslöschen und andere er-

schaffen, die sich erneut im Ozean ver-

teilen, fortgetragen von der Bewegung

neuer Wellen.

Die Subjektivitäten von heute: Von

ihrer heimischen Erde entfernt, verfü-

gen sie über die Gabe der Allgegenwart

- sie fluktuieren, abhängig von den

wechselnden Verbindungen des Begeh-

rens der Ströme von allen Orten und

Zeiten, die sich alle gleichzeitig den

elektronischen Wellen entlang bewegen.

Ein einmaliger und fliessender Filter
dieses unendlich grossen und ebenso

fliessenden Ozeans. Ohne Namen oder

feste Adresse und ohne Identität: Mo-

dulationen in endloser Abwandlung, in

einem Tag für Tag unermüdlich fort-
schreitenden Prozess.

Stimmen in allen Sprachen, aus al-

len Ecken der Erde, die Stimmen aller
Fachleute und Laien sind in ein un-

endliches Gespräch verstrickt, das zwi-

sehen Trauer und Aufregung schwankt

und sich um die eine Frage dreht: Sind

wir tatsächlich alle heimatlos gewor-
den? Hat sich das subjektive Zuhause

aufgelöst, ist es zusammengebrochen
oder verschwunden? Wo ist die Identi-
tät? Wie können wir eine Identität finden

in einer Welt, in der in nationaler, kul-

tureller, ethnischer, religiöser, gesell-

schaftlicher und sexueller Hinsicht die

Aura der Wahrheit verloren gegangen
ist und eine unwiederbringliche Dena-

turalisierung, Vermischung, schliesslich

Fluktuation oder völlige Auflösung statt-

gefunden hat? Wie können wir uns in

dieser wandelbaren Welt wieder ein

Territorium errichten? Wohin sollen

wir uns in dieser Orientierungslosigkeit
wenden? Wie wieder Sinn herstellen?

Wie freie Zonen heiterer Gelassenheit

erobern? Und dieser transnationale

Chor oszilliert in Variationen über das

Thema, Variationen, die sich aus

PARKETT 55 1999



s
5 s

S

3
£

X"
0$
«3

Q
Q4

O
Q
0
1

£ç
«M
bjO

Gefühlen ergeben, die von Begeiste-

rung bis zur apokalyptischen Endzeit-

Stimmung reichen. Hoffnung oder

Hoffnungslosigkeit, es läuft auf das-

selbe hinaus: Extreme einer moralisti-
sehen Position, die sich eines Werte-

systems bedient um zu interpretieren,
zu bewerten und vorauszusagen, was

geschieht - ein Happy End oder das

Ende von allem.

Aber inzwischen widerspricht eine

andere Stimme diesem teleologischen
Tonfall. Ihre Klangfarbe drückt weder

Urteil noch Drama aus, sondern die

Schwingung der Bewegungen der Welt,

und wo sie sich erhebt, vermittelt sie

das Gefühl, dass diese heutige Welt

weder besser noch schlechter ist als

andere. Wie jede andere Welt ist auch

sie einmalig, hat ihre eigenen Proble-

me und ihre eigene Art das Leben zu

bejahen, aber auch zugrunde zu rieh-

ten; es gibt in ihr Territorien, die im

Verschwinden begriffen sind, aber

auch solche, die gerade entstehen und
nach neuen hermeneutischen Metho-

den verlangen, die sie verständlich ma-

chen und ihre Geburt unterstützen. In
dieser Phase der Vielstimmigkeit ist aus

Brasilien eine Stimme zu vernehmen,
eine in der Tradition dieses Landes sehr

alte Stimme, die zu einem bestimmten

Zeitpunkt den Namen «Anthropopha-
gie» erhielt.

Der Anthropophagie-Gedanke ist

von einem Brauch der Tupi-Indianer
inspiriert: Sie pflegten ihre Feinde zu

verspeisen - aber nicht jeden Feind,

nur tapfere Krieger. Ein bestimmter

Umgang mit der Andersartigkeit wurde

ritualisiert: Sie suchten ihre Anderen
im Hinblick auf die vitale Kraft aus, die

durch Nähe intensiviert würde; sie lies-

sen sich von jenen Anderen so hinreis-

sen und begehrten sie derart, dass sie

sie ihren eigenen Körpern einverleib-

ten, damit ihre Tugenden auf chemi-

schem Weg in ihre Seelen eingehen
und sie vervollkommnen würden.

In den 30er Jahren erhielt der Be-

griff Anthropophagie eine aus diesem

buchstäblichen Akt des Verzehrens ab-

geleitete Bedeutung. Die sogenannte

Anthropophagie-Bewegung extrahier-

te und verwendete die ethische Formel
dieses spezifischen, rituellen Umgangs

mit dem Anderen erneut und übertrug
sie auf kulturelle Vorgänge. Durch die-

se Bewegung wurde die unveränderte

Wirksamkeit dieser Formel in einem

bestimmten kulturellen Schaffen sieht-

bar, das in Brasilien seit der Gründer-

zeit betrieben wurde. Die brasilianische

Kultur stand schon immer unter dem

Zeichen einer lebendigen Vielfalt der

Bezugspunkte und ihrer Durchdrin-

gung. Seit der Entstehung Brasiliens

gab es jedoch auch zahllose andere An-

sätze im Umgang mit dem Begehren
nach Vermischung und verschiedene

Grade der Auseinandersetzung mit dem

Anderen, was diese Situation noch ver-

schärfte.

Unsere Gründerelite hat sich im

Gegensatz zu der anderer Nationen
der Neuen Welt schon immer an Euro-

pa orientiert und trug nichts zur Er-

richtung eines «Zuhause» auf brasilia-

nischem Boden bei. Der Körper blieb

von der Erfahrung abgespalten und

wurde gegen die Auswirkungen des Zu-

sammenlebens heterogener Gruppen

unempfindlich, deshalb ist er taub

gegenüber der Forderung nach einer

sorgfältigen Klärung der neuartigen
Probleme, die hier skizziert werden.

Seit jeher herrscht die Tendenz vor, die

europäische Kultur zu konsumieren

und neuerdings auch die amerika-

nische, die, abgesehen davon, dass sie

von Anfang an ein Musterbeispiel

gelebter Nichtvermischung darstellt,

aus dem angestammten Kontext ihrer

Entstehung gerissen wurde und da-

rüber hinaus auch hinsichtlich ihrer

Vereinnahmung im neuen Kontext
nicht kritisch betrachtet wird. Eine

lächerliche Bildung und ein Denken

sind die Folge, was zu sterilen Wieder-

holungen und einem «Zuhause» ohne

jede Eleganz und Bedeutung führt. Es

ist nur noch dieses «Doktor sowieso,

Zitat sowieso, bekannter Autor sowie-

so»^> von jener «spekulativen Lange-

weile», von der Oswald de Andrade

spricht®' _ eine Art akademisches

Uber-Ich, das sich dem Denken ver-

schliesst.

192



Auf der anderen Seite entsteht die

Volkskultur, später die Massenkultur,

traditionell so, dass sie bei diesem vari-

ierten Anderen ansetzt, allein schon

aus der Notwendigkeit heraus, hier ei-

nen Ort der Existenz zu errichten, ein

«Zuhause», zu dem ein Alltag gehört - das

ist eine Frage des seelischen Uberle-
bens. Das Ergebnis ist eine üppige, res-

pektlose und erfinderische Ästhetik.

All dies entsteht an den Rändern der

lokalen, offiziellen Kultur, die es ab-

lehnt oder im günstigsten Fall zur Folk-

lore erklärt um jegliche Gefahr der

Ansteckung zu vermeiden.

Inzwischen lässt sich eine dritte
Tradition zwischen diesen beiden Posi-

tionen ausmachen, eine, welche die

diskriminierende Grenze, die beide

trennt, auslöscht und eine allgemeine

gegenseitige Beeinflussung nicht nur
zwischen dem Gebildeten und dem

Populären, dem Nationalen und dem

Internationalen propagiert, sondern

auch zwischen dem Archaischen und
dem Modernen, dem Land und der

Stadt, dem Handwerk und der Techno-

logie. Dabei entsteht wieder ein

«Zuhause», das die gesamte dynami-
sehe Heterogenität der empfindsamen
Substanz, die die Subjektivität des Bra-

silianers ausmacht, verkörpert, eine

Subjektivität, die als Resultat einer

unendlichen Rassenvermischung ent-
steht und wieder ersteht, aber nichts

mit Identität zu tun hat. Die Anthropo-
phagie-Bewegung verleiht diesem Sach-

verhalt Ausdruck, indem sie ihn nach-

träglich sichtbar macht, ihm aber auch

die nötige Würde verleiht um sich in

der Gegenwart zu behaupten. Künstler,

die diese Position beziehen, nehmen

sich das Recht sich ihre Fragen selbst

zu stellen. Aus diesem Grund geben sie

das Banale auf ihre Weise wieder, beja-
hen die Üppigkeit der respektlosen

Ästhetik, die das brasilianische Alltags-
leben innerhalb der offiziellen Kultur

prägt, und vermischen sie mit dem gän-

gigsten und raffiniertesten Bildungs-

repertoire der sogenannten Herrschafts-

Zentren, die dazu neigen, alles allein zu

entscheiden und jeglicher Denkarbeit

aus dem Weg zu gehen.
Die anthropophagische Strategie er-

möglicht mindestens drei Vorgehens-
weisen: Die erste ist die Bastardisierung
der Elitekultur und damit indirekt auch

der europäischen Kultur als Standard.

Das heisst weder unterwürfige und ste-

rile Aufarbeitung noch eine Opposi-

tion, die jene Kultur als Bezugspunkt
beibehält, sondern eine radikale Verla-

gerung der Zentrumsvorstellung. Die

Potenz zur Verallgemeinerung dieses

oder jedes anderen Modells wird über-

sehen, da sie alle als vorübergehende

sprachliche Erscheinungen verstanden

werden, die in einem experimentellen,
einmaligen Prozess der Bedeutungsbil-

dung ausgewählt wurden, wie jenes des

eingeborenen oder afrikanischen Uni-

versums. Entsprechend werden India-

ner und Schwarze nicht etwa als «gute
Menschen» dargestellt, die im Besitz

einer Wahrheit wären, die man sich

einverleiben möchte, im Gegensatz

zu den Europäern, den «schlechten»

Menschen, fern jeder Wahrheit, die

ausgekotzt werden müssen. Wie Darcy
Ribeiro schreibt, sind wir «genauso

ent-europäisiert wie wir ent-indiani-

siert und ent-afrikanisiert sind».''' Das

liegt daran, dass die Auswahlkriterien
des anthropophagischen Rituals im

kulturellen Bereich nicht einem eigent-
liehen inhaltlichen Wertesystem ent-

sprechen, sondern sich nach dem rieh-

ten, was funktioniert, was den Fluss von

Intensitäten und die Herstellung von

Bedeutung ermöglicht. Dies kann zwar

für ein System als Ganzes nicht funktio-

nieren, aber für einige seiner Teile in

Verbindung mit Teilen anderer Syste-

me, wobei jedes Anzeichen von Iden-

tität verloren geht.
Die zweite Methode, die durch die

anthropophagische Strategie am Leben

erhalten wird, ist die Praxis einer Kul-

turerzeugung, die nichts mit Bedeu-

ten, Erklären oder Deuten zur Enthül-

lung von Wahrheiten am Hut hat. Laut
dem Arat/iropop/iagAcA«ra Mam/est ist

die Wahrheit nichts als «eine oft wie-

derholte Lüge». Kulturproduktion im

anthropophagischen Sinn hat mit

Kartographie zu tun: eine Karte erstel-

len, die an der Entstehung des von ihr
dargestellten Territoriums teil hat.

«Wege. Wege. Wege. Wege. Wege.

Wege. Wege.», wiederholt das Manifest

beharrlich, gleich sieben Mal hinter-
einander. Gerade die paradoxe Nähe

unter heterogenen Elementen bringt
Bedeutung hervor: Weg, das Aufzeichnen

realer gesellschaftlicher Bewegungen,
kritische Wirkung. Jedes pragmatische

Experiment ist - halbwegs sorgfältig

ausgeführt - mehr wert als die sterile

Nachahmung von Vorbildern.
Die dritte Methode ergibt sich aus

den ersten beiden: das Durchbrechen
der Aufteilung der Welt in «Kolonisier-

te» und «Kolonisatoren», das sich be-

reits in den 20er Jahren ankündigte.
Geriet diese Einteilung damals schon

ins Wanken, so ist sie heute, im Zeital-

ter des globalen Neoliberalismus, end-

gültig obsolet geworden. Die Achse der

Machtverhältnisse hat sich verlagert
und ihr Stellenwert hat sich verändert.

Die Gegensatzpaare, die für die Kon-

flikte der Moderne bestimmend waren,
sind neu gemischt worden. Es geht
nicht mehr um die Souveränität in ei-

ner kolonialen Welt. Die hegemoniale
Macht sieht sich nicht mehr mit ihrem
Anderen konfrontiert, es gibt kein Aus-



sen mehr, weil sie ihre Grenzen derart

erweitert hat, dass sie fast die ganze
Erde bedeckt.

Diese Strategie des Begehrens, die

sich durch ein respektloses Aneinan-

derreihen auszeichnet, das eine Span-

nung zwischen Welten erzeugt, die auf
der offiziellen Karte ihrer Existenz

nichts miteinander zu schaffen haben;

die jeden Wert a priori entmystifiziert,
die alles seines Zentrums beraubt und

mit allem anderen vermischt, setzt eine

Art Subjektivität in Bewegung, die ich

«anthropophagisch» nennen möchte.

Bei einer ersten, auf das Sichtbare be-

schränkten Annäherung definiert sich

die anthropophagische Subjektivität als

eine, die sich niemals auf ein Bezugs-

system festlegt, als eine Fliessende, die

nach Belieben verschiedene Repertoires

mischt, und als Freiheit der sprachli-
chen Improvisation, die sich aus diesen

Mischungen ergibt. Für ein Auge, das

auch für das Unsichtbare empfänglich
ist, passt sich die Anthropophagie den

jeweiligen Strategien des Begehrens

an, die je verschiedenen Machtfakto-

ren unterliegen, welche von einer mehr

oder weniger ausgeprägten Lebensbe-

jahung bis hin zur fast vollständigen

Negierung des Lebens reichen. Sie

unterscheiden sich vor allem durch die

Art, wie die Subjektivität etwas erkennt
und die Welt erforscht, durch das

Motiv ihrer Bedeutungssuche und das

Auswahlkriterium für das zum Erzeu-

gen der Bedeutung Heranzuziehende.

In seiner aktivsten Ausprägung folgt
der anthropophagische Modus der Sub-

jektivierung im unsichtbaren Bereich

einigen wesentlichen Grundzügen.
Vor allen Dingen ist dieser Modus

vom Grad des Konfrontiertseins mit dem

Anderen abhängig: die Einzigartigkeit
des Anderen zu entdecken und zu be-

gehren, ohne dabei Scham zu empfin-

den, auch keine Scham zu empfinden
beim Ausdrücken dieses Begehrens, sich

nicht vor Ansteckung zu fürchten, weil

durch Ansteckung unsere Lebenskraft

wächst, die Batterien des Begehrens auf-

geladen werden und das Begehrte sich

in uns verkörpert, entsprechend dem

Tupi-Prinzip. Diese Art des Umgangs

mit dem Anderen erzeugt im Körper
eine Freude; das ist «der Litmustest»®'

der pulsierenden Vitalität
Dass dies möglich ist, hängt von

einem zweiten Faktor ab: einer be-

stimmten Körperverfassung, bei der

die Nervenstränge zur Musik der Sphä-

ren pulsieren, die sich im Begehren

vereinen; eine gewisse Übereinstim-

mung mit affektiven Modulationen,
die durch diese Schwingungen erzeugt
werden; eine Empfänglichkeit für den

Druck, den derart ungewohnte Affekte

auf die Subjektivität ausüben, bis sie

diese aufnimmt und verkörpert, sich

Selbst neu kreiert, eine andere wird.

Das ist es wahrscheinlich, was Lygia
Clark den «Kunstzustand ohne Kunst»®'

nennt, und das, worauf sich Oiticica als

den «Zustand der Erfindung» bezieht.^'

Ein dritter Grundzug dieses Modus

der Subjektivierung ist derjenige, der

das Bindemittel für ein «Zuhause» lie-

fert, das Nomadentum des Begehrens,
das auf seinem eigenen Weg seine

Beziehungen herstellt und sich dabei

vorwiegend von der Vibrationsfähig-
keit des Körpers und seinem Willen zur
Macht leiten lässt: ein ethisches Aus-

wahlkriterium - auch hier wieder das

Tupi-Prinzip.
Ein viertes Charakteristikum ist die

Art Subjektivität, die eine unpersönliche
Einheit darstellen kann, ein Ganzes,

das in die vielfältigen Verbindungen
des Begehrens im gesellschaftlichen
Bereich verstreut ist und sich in den

versammelten Welten auflöst, während

die Subjektivität, die sich vom Iden-

tität-Gestalt-Prinzip her bestimmt, aus

der Person eines «Ich» besteht, einer

abgeschlossenen Individualität, die in

ihrem psychischen Lebensraum gefan-

gen ist und von der Angst beherrscht

wird sich selbst zu verlieren.

Ein fünftes Charakteristikum ist die

Art und Weise, wie diese Subjektivität
in Erscheinung tritt. Ihre Genese ereig-

net sich aufgrund von Bündnissen und

Ansteckung, ein unendliches Rhizom,
das seine Natur und Richtung nach dem

Zufall der Rassenmischungen ändert,
die in der grossen Mühle der kulturel-
len Anthropophagie stattfinden. (Anders

als die Entwicklung der Identität-

Gestalt-Subjektivität, die aus Verwandt-

schaftsverhältnissen heraus entsteht

und so die Phantasie einer linearen

Evolution fördert und die einengende

Bindung an ein Wertesystem, das als

Essenz des höchsten Wesens verstan-

den wird.)
Die Stimme Brasiliens, die in der

derzeitigen Diskussion über die Krise

der Identität zu vernehmen ist, ist die

einer solchen hochaktiven, anthropo-
phagischen Subjektivität. Als wären wir
für immer dieses Volk mit dem ge-

mischten und unreinen Blut, das sich

jetzt über die ganze Erde verbreitet

(Ribeiro), als hätten wir in diesem glo-

balen Diskurs ein Know-how beizu-

steuern, was die Navigation auf dem

unendlichen bewegten Ozean der Welt

von heute angeht. Die einmalige Leis-

tung dieser anthropophagischen Stim-

me in dieser verfahrenen Situation ist,

dass sie nicht nur theoretisch, sondern

auch pragmatisch zeigt, dass es nicht

um die Wiederherstellung einer Iden-

tität geht, diesen halluzinierten Hori-

zont, der die Menschheit in die Hoff-

nungsvollen und die Verzweifelten

unterteilt. Das Problem besteht darin,

194



das Gefühl der subjektiven Beständig-
keit vom Modell der Identität zu lösen;
sich selbst vom Identitäts-Gestalt-Prin-

zip bei der Schaffung eines «Zuhause»

zu befreien.

Ist es schon schwierig, ohne konkre-

tes Dach über dem Kopf zu leben, so ist

kein menschliches Leben möglich ohne

eine Lebensweise, die ein Gefühl des

«Zuhause» erlaubt. Wir werden nicht
alle obdachlos: Es trifft nicht zu, dass

das subjektive Haus verschwunden ist.

Es unterliegt nur einer radikalen Trans-

formation seines Konstruktionsprinzips,
was natürlich beunruhigend ist. In der

heutigen Zeit ein «Zuhause» zu bauen,

macht Methoden erforderlich, die in
der modernen westlichen Subjektivität
eher ungenutzt bleiben, aber der anth-

ropophagischen Lebensweise in ihren
aktivsten Formen durchaus vertraut
sind: sich auf Umwandlungen im Kör-

per einzustellen, aber auch auf Wir-

kungen von Informationen, Verknüp-

fungen von Strömen; die Welle der von
solchen Strömen ausgelösten Ereignis-
se zu reiten; das Erproben von Exis-

tenzformen, die diese empfindlichen
Veränderungen widerspiegeln; die Er-

findung neuer Lebensmöglichkeiten.

Solch ein Vorgehen erfordert natür-
lieh den Einsatz von Körperkräften, die

in der zeitgenössischen Subjektivität
ebenfalls brachliegen. Es gilt über die

blosse Repräsentation hinauszugehen
und eine Intimität mit dem Körper als

schwingender Oberfläche herzustellen,
welche die Wellen spürt, bevor sie an-

rollen; die Welle reiten zu lernen; eine

Vertrautheit innerhalb der Bewegung
selbst herzustellen, denn: «Seefahrt tut
not.» Tun wir dies nicht, werden wir
Schiffbruch erleiden. Ein «Zuhause»,

das sich aus unvollständigen, einma-

ligen, provisorischen, fluktuierenden
Entitäten in einem Prozess ständigen
Werdens zusammensetzt, ein «Zuhau-

se», das jeder (Individuum oder Grup-

pe) konstruiert, indem er die Strömun-

gen benutzt, die den Körper berühren,
aber auch die selektive Filterung, die

vom Begehren gesteuert wird.
Dass wir uns dringend vom Konzept

des Identisch-Gestalthaften befreien

müssen, macht sich überall auf der

Welt bemerkbar. Wir Brasilianer sind

die Träger eines Impfstoffes, der es

möglich macht, diesem Übel zu wider-

stehen. Der «Impfstoff der Anthro-
pophagie»®' ist angesagt bei einem

«Geist, der den Geist nicht ohne Kör-

per denken will». Oswald de Andrade

vertrat letztlich die These, dass die

Anthropophagie eine «gesellschaftliche

Therapie für die moderne Welt» dar-
stelle.®* Es macht ganz den Anschein,
dass sie unentbehrlich sein wird für die

Ökologie der Seele (oder des Begeh-

rens?) am Ende dieses Jahrtausends.
(Ü&ersetanngv //örniann)

1) Fernando Pessoa, Das DncÄ der Unräte,
Ammann Verlag, Zürich 1985, S. 15.

2) Oswald de Andrade, «Manifesto de Poe-
sia Pau-brasil» (1924), in: A C/tojfrta Anfro-
/?o/dgica: O&ras Cora/detas de Osroa/d de

Andrade, Säo Paulo 1990.

3) Oswald de Andrade, «Manifesto Antro-
pöfago» (1928), in: op. cit.
4) Darcy Ribeiro, O /?ooo ßrasdezro. A /or-
wafdo e o senfido do DrasiZ, Companhia das

Letras, Säo Paulo 1995.

5) de Andrade, «Manifesto Antropöfago».
6) «A proposito da magia do objeto»
(1965), in: Dygia C/ar&, Col. Arte Brasilera
Contemporânea, Rio de Janeiro 1980.

7) «Eden» (1969), in: De/z'o Oifictco, Gale-
rie Nationale dujeu de Paume, Paris 1992.

8) Oswald de Andrade, «Manifesto

Antropöfago».
9) Oswald de Andrade, «The March of the

Utopias» (1953), in: A Dto/ria An£ro/?o/dg7ca.
O&ras Cora/de£as de Oszoa/d de Andrade.

195


	Cumulus from America : beyond the identity principle : the anthropophagy formula = jenseits des Identitätsprinzips : die Anthropophagieformel

