
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1999)

Heft: 55: Collaborations Andreas Slominski, Edward Ruscha, Sam Taylor-
Wood

Artikel: Mitternächtliche Weltweisheit im Privatkanal = Universal wisdom at the
bewitching hour on private TV

Autor: Schmitz, Rudolf / Schelbert, Catherine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-679866

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-679866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mitternächtliche
Weltweisheit ^
im Privatkanal

Beim mitternächtlichen Surfen durch deutsche
Fernsehkanäle kann es passieren, dass man an einem
Stück Unbegreiflichkeit hängen bleibt. Es wider-
spricht allem, was soeben über den Schirm ging,
raste und flackerte. Als sei der Computer abgestürzt
und in einem Tableau erstarrt, das sich nicht von der
Stelle rührt. Da sieht man in jeweils fester Kamera-

position eine Person, die über ein skurriles Thema
redet - ob der Mensch ein zölibatäres System sei, was

aus der Entdeckung der Spiegelneuronen in der

Hirnforschung zu folgern sei, welche Weltsicht die
Braunbären haben, mit welchem Tier der Schriftstel-
1er Heiner Müller verglichen werden könne. Biswei-
len stellt eine Stimme aus dem Off suggestive, asso-

ziativ sprudelnde Fragen. Besondere Nervenkraft
kosten jene Momente, in denen dann noch eine
Simultanübersetzerin sowohl die ungeduldigen Fra-

gen als auch die bereitwilligen Antworten referiert.
Gelegentlich kommt die Blue Box zum Einsatz -
irgendwelche entfernt zum Thema gehörenden
Bilder werden als Hintergrund eingeblendet. Wenn
sich das Frage-und-Antwort-Spiel oder der Monolog
seinem rhetorischen Höhepunkt nähert, werden
nicht selten eben gehörte Kernsätze eingeblendet, in
seltsam altertümlicher Typographie, mit farblichen
Höhungen oder gymnastischen Verläufen von Buch-
staben und Wörtern.

Im Zeitalter des Medien-Hype wirkt das alles wie
eine Rückkehr des Leierkastenmanns, der Moritaten

ß£/DOLß SC//M/TZ, Kritiker und Journalist, lebt in Frank-

furt am Main.

vorträgt. Oder wie eine Reminiszenz an die barocke
Emblematik, mit /»ciwra, mscrijMio und JM&scrijMio -
also die Mehrfachkodierung von Weltweisheit.

Jene anachronistisch wirkenden Sendungen heis-

sen «Prime Time» oder «10 vor 11», werden aber ent-

gegen dem programmatischen Titel inzwischen weit
nach Mitternacht auf den Privatsendern RTL und
SAT 1 ausgestrahlt. P Es sind Produktionen des Regis-

seurs und Produzenten Alexander Kluge, der von
der föderalen Mediengesetzgebung profitiert um sei-

ne als «Quotenkiller» beschimpften Kassiber zu plat-
zieren. Die Gesetzgebung sieht vor, dass Privatsender
mit einem Marktanteil von zehn und mehr Prozent
einen gewissen Prozentsatz ihrer Sendezeit anderen
Anbietern überlassen müssen um so zumindest
einen Keim von Meinungsvielfalt und unabhängiger
Berichterstattung zu pflanzen.

Da Alexander Kluge aber auch Magazine wie

«Spiegel-TV» und «Stern-TV» produziert, die ausge-
zeichnete Einschaltquoten vorweisen, kann er die

mächtigen Privatsender auch zur Ausstrahlung sei-

ner kauzigen Moritaten zwingen. Er wird deshalb

von erzürnten Programmdirektoren gern als «elekt-
ronischer Wegelagerer» bezeichnet, eine Wortwahl,
die ebenfalls bestätigt, dass vor allem das vermeint-
lieh Anachronistische seiner kurzen mitternächtli-
chen Sendungen das Blut der Programmgestalter in
Wallung bringt.

Allerdings könnte man ohne weiteres der Auffas-

sung sein, dass Alexander Kluge den Primat des Bil-
des zugunsten des gesprochenen Wortes brechen
will. Das Abfilmen von Experten jeglicher Couleur

77 PARKETT 55 1999



von einem festen Kamerastandpunkt - mit gelegent-
liehen Zooms auf das Gesicht der Protagonisten -
behauptet schliesslich nichts anderes, als dass es

immer noch darauf ankomme, Leute vor die Kamera

zu holen, die «etwas zu sagen» haben. Dann nämlich

- so die implizite These dieser Sendeform - werde

unser Unterhaltungsbedürfnis voll und ganz erfüllt,
so dass wir kein anderes Bild brauchten als dasjenige
eines Gegenübers, des latenten Dialogpartners. Und
Alexander Kluge gelingt es fast jedes Mal, Spezialis-

ten zu finden, die aus ihrem Sachgebiet sprechen
und zugleich vorführen, dass sie zu faszinierenden

Folgerungen kommen, die uns alle angehen. Im
besten Fall führt das dazu, dass wir einen Film im

eigenen Kopf kreieren und uns selbst als Produzen-

ten erleben.

Solange aber

ist das

ve^iisillt f
Wenn ein Professor der Hirnforschung vor dem

Klettergerüst eines Spielplatzes stehend darüber sin-

niert, ob nicht tatsächlich ein bestimmter Grad an
Nichtkommunizierbarkeit zwischen Individuen seine

organische Metapher darin finde, dass auch die

Hirnhälften des Menschen anatomisch asymmetrisch
seien, also die Projektion aufeinander nicht erlaub-
ten und darüber hinaus diese Ahnung des zöli-
batären Status in Marcel Duchamps GROSSEM GLAS

veranschaulicht sieht, so erlebt man in suggestiver
Weise, was Kleist die «Verfertigung der Gedanken
beim Reden» nannte. Währenddessen werden De-

tails des GROSSEN GLASES eingeblendet, die in der
Folge dem Klettergerüst des Kinderspielplatzes eine

ungeahnte semantische Dimension verleihen. Ale-
xander Kluge benutzt Bilder als assoziatives oder

gegenläufiges Material. Das Konfektionsverhältnis,
das im Fernsehen Bilder und Worte miteinander ver-
schweisst und zum tausendmal erlebten Einerlei
veröden lässt, wird zerlegt. Bilder und Sprache ge-
Winnen ihren autonomen Materialstatus zurück. Der

passgenaue Schnitt, die ölige Montage, die unsere
Fernsehkultur in Entropie überführen, erscheinen

so als fragwürdige Äusserungen von Pseudoprofes-
sionalität.

Mit der Assoziation von Laterna magica, aber
auch der Einblendung von Merksätzen - «Es gibt kei-

ne Objektivität jenseits des Begehrens» - erinnert
Alexander Kluge an die Frühzeit des Mediums, an
den Stumm- und den sowjetischen Avantgarde-Film
der Revolutionszeit und damit an emanzipatorische
Hoffnungen. Der Eindruck von formal «rückwärtsge-
wandter» Sprache dieser Sendungen ist natürlich
auch ein Kontextphänomen. Innerhalb des täglichen
Fernseh-Einerleis signalisieren diese «Amateurfilme»

IS



eine grundsätzlich andere Zeitlichkeit, eine diffe-
rente Wahrnehmungsoption, eine konträre Auffas-

sung der Rohe des Mediums. Es wäre interessant zu
untersuchen, ob nicht sämtlichen Sendungen eine
umfassende Theorie der Informationsgesellschaft zu-

gründe liegt. Wenn ein Gespräch mit einer Proust-

Expertin unter dem Titel «Begehren, das die Welt

regiert - Clinton, Starr, Ovid und Marcel Proust» ein-

geführt wird, so zeichnet sich der Bogen ab, den
Alexander Kluge spannt. Es geht in anthropolo-
gischer Perspektive um ein Imaginäres, das immer
schon bedient wurde und bedient werden will und
sich mit Techniken der Darstellung verbindet, die -
in langer Sicht - verblüffend ähnlich sind.

"Ich bin Ich, weil
mein Hund

mich erkennt"

Mr

Der erwähnte Filmbeitrag erörtert das Problem,
ob Proust den Starr-Report hätte schreiben können
oder ob nicht die moralische Anklägerei sich demje-
nigen verbietet, der hinter jedem Text ein Begehren
erkennt. Wäre also die Mehrzahl der Amerikaner,
die sich fragen, «Warum will Starr das Obszöne ent-
larven?», den skeptischen Proustianern zuzurech-
nen? Dass die literarischen Verfahrensweisen von
Marcel Proust oder Heiner Müller bezüglich ihrer
Relevanz zur Analyse politischer Öffentlichkeit inte-
ressieren, hat mit Kluges ungewöhnlichem Projekt
zu tun, die Sphäre der Ästhetik als Paradigma
menschlicher Orientierungsleistung ernst zu neh-

men. Die unwillkürliche Erinnerung, wie sie im Zent-

rum von Prousts Methode einer Vergegenwärtigung
von Lebenszeit steht, und die Explosion der Erinne-

rung, die Heiner Müllers Methode charakterisiert,
den Toten der Geschichte Stimme zu verleihen, sind
zwei Seiten derselben Medaille. In einem Gespräch
mit Heiner Müllers New Yorker Verleger wird die
erstaunliche Wirkung dieses Schriftstellers darin ver-

ortet, dass dieser der erste digitale Schriftsteller

gewesen sei. Gemeint ist damit Heiner Müllers anti-
realistische Haltung, seine Fähigkeit eine Fülle von
literarischen Anleihen zu machen und die Wahrheit
des Fragments gegen jede Vorstellung von Echtzeit
zu verteidigen.

Sosehr Alexander Kluges Mitternachtsmagazine
mit der Vorstellung von Weltweisheit kokettieren, so-

sehr signalisieren sie - genau wie Proust - die Position
des «Unreliable Narrators», des unzuverlässigen Er-
Zählers. Damit aber vertrauen sie der Kompetenz des

Adressaten. Müllers New Yorker Verleger behauptet,
dass ihn sein Schriftsteherfreund stets an einen

«knuddeligen Hund» erinnert habe, und verweist
dabei auf Gertrud Steins Diktum «Ich bin ich, weil
mein kleiner Hund mich kennt». Ziemlich ähnlich
verhält es sich mit Alexander Kluges Magazinen. Auch
sie, und vieheicht nur noch sie, erinnern die Fernseh-
konsumenten daran, dass sie «vorhanden» sind.

Oft enden die Filme damit, dass der Abspann ein-

setzt, während die Stimmen der Sprechenden noch
zu hören sind um schliesslich weggeblendet zu wer-
den. Die Assoziationen, die Diskurse des Imaginären
gehen niemals zu Ende. Sie führen ein heimliches,
untergründiges Leben. Das relativiert jeweils das

gerade erlebte Magazin, aber es aktualisiert die

Erkenntnis, dass Buch, Film, Bild niemals zu Ende

gebracht sind. Es ist ein Hinweis auf das Neben-
einander konkurrierender Sphären, die nur zum
Zwecke ideologischer Formierung und Beschwichti-

gung als abgeschlossene vorgeführt werden.

Unlängst stellte Alexander Kluge einen jungen
Kolumnisten und Mitbegründer der neuen Filmzeit-
schrift /fewo/wr vor. In dessen Kolumne «Wilde Erd-
beeren» geht es um die magischen Momente des

Kinos. Das Motto des jungen Kritikers ist ebenso ver-
blüffend wie nachvollziehbar: «Jeder Film», so sagt

er, «sollte einmal den Horizont zeigen.»

1) Im zweiten Programm des Schweizer Fernsehens DRS wird
die Sendung unter dem Titel «BekanntMachung!» ausgestrahlt.



Universal Wisdom at
the Bewitching Hour
on Private TV Ät/DOLF SCHM/TZ

While channel-hopping on German television at

midnight, you can find yourself stopped short by a

slice of incomprehensibility. It contradicts every-
thing that just rambled, raced, or flickered across the

screen, as if the computer had crashed and frozen in
a motionless tableau. You see a person in front of a

still camera, talking about some off-beat topic—
whether humanity is a celibate system; what can be

concluded from the discovery of mirror neurons in
neurological research; the worldview of the grizzly
bear; which animal the writer Heiner Müller might
be compared to. Occasionally a voice off-camera

poses suggestive, associative, burbling questions. It
gets particularly nerve-wracking when an interpreter
starts translating the impatient questions as well as

the obliging answers. Once in a while, the blue box
comes into play—pictures projected in the back-

ground that are remotely associated with the subject.
When the question-and-answer game or the mono-
logue seems to be coming to a climax, key sentences
that have just been heard might be intercut on
screen in an oddly old-fashioned typography with
color highlights or gymnastic sequences of letters
and words.

In an age of media hype, the whole thing conjures

up images of an organ grinder cranking out street
ballads or Baroque emblematic art with /he/iira,
mscnjMio, and —that is, multi-encoded uni-
versai wisdom.

i? £/D 0L.F SC//M/TZ is a freelance critic and journalist who

lives in Frankfurt am Main, Germany.

These anachronistic shows are called "Prime
Time" or "Ten to Eleven," but in contrast to their
programmatic titles, they're aired long after mid-

night these days on the private channels RTL and
SAT 1. They are the productions of director and pro-
ducer Alexander Kluge, who has found a slot for his

stiffs, cursed by the establishment as "ratings killers,"
thanks to federal laws requiring private channels
with a market slice of ten or more percent to make a

certain portion of their time available to other pro-

viders to preserve at least a semblance of opinion
plurality and independent reportage.

However, since Alexander Kluge also produces

programs like Spiegel-TV and Stern-TV, which have

excellent ratings, he can force the powerful private
channels to air his little oddball ditties. Enraged pro-
gram directors have been known to call him an "elec-
tronic bandit," a choice of epithet that testifies to the

PARKETT 55 1999 20



hostility aroused by the supposed anachronistic
thrust of his brief midnight forays.

One could, of course, assume that Kluge wants to
undermine the primacy of the image for the sake of
the spoken word. Training a still camera on experts
of every conceivable ilk—occasionally zooming in on
the protagonist's face—merely indicates that it still
makes sense to get people in front of the camera who
have "something to say," because then—this form of
presentation implies—our need for entertainment
will be truly and completely gratified, so that we
need no other image beyond that of the person
opposite, the latent partner in dialogue. And Alexan-
der Kluge almost always manages to ferret out spe-
cialists who speak as experts in their field and yet still
succeed in demonstrating that their fascinating con-
elusions affect us all. At best, we end up creating a

film in our heads and becoming our own producers.
When a professor of neurology standing in front

of a jungle gym wonders whether a certain degree of

noncommunication among individuals actually does

find an organic metaphor in the fact that the two
halves of the human brain are anatomically asymmet-
rical, i.e., that they cannot be projected on top of
each other, and compares this indication of a celi-
bate status to Marcel Duchamp's LARGE GLASS, we

are witness to the suggestive act of what Heinrich von
Kleist calls the production of thoughts in the process
of speaking.*) In the meantime, details of the LARGE

GLASS are intercut that invest the playground equip-
ment with an unimagined semantic dimension. Alex-
ander Kluge deploys pictures to associative or disso-

ciative effect. The television convention of fusing
pictures and images until they are mired in a monot-

ony aired a thousand times over is deconstructed.
The autonomous material status of pictures and

words has been reclaimed. The seamless cuts and the

oily montage that plunge our television culture into
entropy thus appear as questionable embodiments of
pseudo-professionalism.

The association of the taerrea iwagfca or the device

of fading in key sentences—"There is no objectivity
beyond desire."—harks back to the early days of the

medium, to silent, avant-garde Russian films and
thus to emancipatory aspirations. The impression of
a formally "backward looking" idiom conveyed by
these programs is naturally also a matter of context.
Within the nonstop tedium of television, these "ama-

teur films" signal a radically different temporality, a

different perceptual option, a contrary approach to

21



the role of the medium. It would be interesting to
examine whether or not these shows are based on an

all-embracing theory of our information society.
When a talk with a woman specialist on Proust is

called "Desire that rules the world—Clinton, Starr,

Ovid, and Marcel Proust," we begin to understand
Alexander Kluge's trajectory. From an anthropolog-
ical perspective, the imaginary, the eternal tool now
and forever, merges with techniques of presentation,
which prove to be astonishingly similar in the long
run.

The above-mentioned film contribution explores
whether Proust could have written the Starr report
or whether moral accusation is denied anyone who

sees desire in every text. Does that turn all those

Americans who ask themselves "Why does Starr want
to expose obscenity?" into skeptical Proustians? The
fact that the literary methods of Marcel Proust or
Heiner Müller are examined as relevant to the analy-
sis of public politics is related to Alexander Kluge's
unusual agenda of taking the sphere of aesthetics

seriously as a paradigm for human orientation. The

unwitting recollection, which lies at the heart of
Proust's method of dealing with time lived, and the

explosion of recollection, which characterizes Hei-

ner Müller's method of lending voice to history's
dead are two sides of the same coin. In a conversa-
tion with Heiner Müller's New York publisher, this
writer's astonishing impact is examined in terms of
the notion that he was the first playwright of the dig-
ital era. What is meant is Müller's antirealistic atti-
tude, his facility for trading in a wealth of literary

shares and defending the truth of the fragment
against any notion of real time.

Alexander Kluge's midnight shows flirt with the
idea of universal wisdom just as much as they sig-
nal—like Proust—the position of the "unreliable nar-
rator." But that means they also trust the recipient.
Müller's New York publisher underscores the fact
that his writer friend reminded him of a "cuddly
dog" by quoting Gertrude Stein: "I am I because my
dog recognizes me." The case is much the same in
Alexander Kluge's shows. They, and possibly only
they, still remind television consumers that they are

"present." The films often end with the credits start-

ing up while the voices of the speakers are still heard,
only fading out later. The associations, the discourses

on the imaginary, never end. They lead a subrosa

underground life, which relativizes the respective
show but updates the insight that the book, the film,
the picture never come to an end. It is an indication

of the synchronous competing spheres, presented as

closed only for purposes of ideological formation
and appeasement.

Recently Alexander Kluge introduced a young
journalist and co-founder of the new film magazine
Äewotoer. In his column "Wild Strawberries," the film
buff redefines the magic moments of cinema. His
motto is as astonishing as it is discerning. "Every
film," he says, "should once show the horizon."

("XraKätoion: CaiAmre«

1) Cf. his famous essay: äie allmähliche Ver/crfigwng äer Geäan-

[1805].

22


	Mitternächtliche Weltweisheit im Privatkanal = Universal wisdom at the bewitching hour on private TV

