
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1998)

Heft: 54: Collaborations Roni Horn, Mariko Mori, Beat Streuli

Artikel: Mariko Mori's cyborg surrealism = Mariko Moris Cyborg-Surrealismus

Autor: Goodeve, Thyrza Nichols / Hörmann / Parker

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-681302

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-681302
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mariko Mori

THYRZA NICHOLS GOODEVEMariko
Mori's Cyborg

SurrealismI demand that he who still refuses...

to see a horse galloping on a tomato

should be looked upon as a cretin.

André Breton

Two peculiar forms of exploration narrative
concerned with determining what makes us human
came into being in the beginning of the twentieth

century. Both claimed territory that was terrestrial
but not earthy; embodied but not visible to the
naked eye. In 1900, Sigmund Freud published The

Interpretation of Dreams, a book he described as

containing "the most valuable of all the discoveries it is

my good fortune to make."1! The Interpretation of
Dreams was not only key to Freud's entire oeuvre but
to the identity of the twentieth century itself,
revolutionizing and determining how human beings would
approach the production of meaning, symbolization,
and psychic life from that point on. In other words
the wild symbolizations of humans—not just hysterics

(Freud's object of study in the 1890s)—were now
interprétable through science, not just myth and

poetry (although the "science" of psychoanalysis has

been called into question in the latter half of the century

returning Freud's contribution to the realm of
art).2' This newly charted area was a privileged zone,
one that only humans were capable of possessing,

not birds, boxes, or plants. "I'm only human"
infers error, ambivalence, the unpredictability of the

THYRZA NICHOLS GOODEVE is a writer who lives in

New York. She is Senior Instructor at the Whitney Museum

Independent Study Program.

unconscious erupting at any given time. This is

precisely what signified HAL's dip over the edge from
predictable computerdom in Stanley Kubrick's 2001:
A Space Odyssey. He started to err; to engage in
irrational conduct, even to act out an Oedipal relation to
his mentor. In other words HAL was a computer that
had developed an unconscious (and hence had to be

terminated).
In 1900, another key system for delimiting the

contingent ingredients of the human came into
being, one that would rise along with psychoanalysis
(and in opposition to it) to become the primary
science for understanding the individual and "life
itself."3* Genetics, like Freud's "discovery" of the

unconscious, was actually a rediscovery of the
nineteenth century gardener-monk Johann Gregor Mendel's

laws of inheritance formulated from observing
wrinkled versus smooth skin passed from generation
to generation of the pea plant. In 1900 Mendel's laws

were rediscovered, setting in motion modern genetics.

(The word "gene" was used for the first time in
1909.)4* Since that time genetics has passed through
its own history, spanning the eugenics-based studies

of racial purity and inheritance of the early twentieth

century to the hybridized model of seeds and
animals of mid-century to the polyorganic transgenic
fusions between plant and animal of the late twentieth

century.5*

PARKETT 54 1998/99 98



It is in this recent stage—from the mid-seventies

to the present—where a suggestive reanimation of
one of psychoanalysis's most loyal movements seems

to be occurring. Transgenics, more commonly known
as genetic engineering, involves the cross-fertilization

of genes from once distinct and unrelated
organisms resulting in hybrid beings on the molecular
level that were impossible to imagine as "real" before
twentieth century genetics. Surrealism meets hard
science in descriptions such as the following: "I find
myself especially drawn by such engaging new beings
as the tomato with a gene from a cold-sea-bottom-liv-

ing flounder," says Donna Haraway in her book Mod-

est_Witness, "which codes for a protein that slows

freezing, and the potato with a gene from the giant
silk moth, which increases disease resistance. DNA
Plant Technology in Oakland, California, started

testing the tomato-fish antifreeze combination in
1991." 6' Such images of new beings made up of fish/
tomato/anti-freeze combinations sound more like
the free associations of the surrealists. Soluble Fish

was, after all, the name Breton gave to his novella

published the same year as the First Surrealist Manifesto

of 1924. Indeed Haraway uses the phrase cyborg
surrealism to describe both the method and the

"peculiar" territory of advanced capitalist technoscience

she explores in Modest_Witness. In this sense,
the "beauty" (that is, the convulsion of reality) of
Lautréamont's famous hero, Maldoror, "as handsome

as the fortuitous encounter on a dissecting
table of a sewing machine and an umbrella," pales
next to the wonder (and ambivalence) induced by

transgenic constructions such as the mouse who

glows in the dark or which is bred genetically to

develop breast cancer—now readily available and,
even in the case of the OncoMouse, obsolete within
biotechnical laboratories.7' Blue-tipped mermaids
such as those populating Mariko Mori's EMPTY

DREAMS are no longer mythological creatures so

much as signifiers of this new transgenic body, the
fusions between animal and human that have

become the living dreams of cyborg surrealism.

Although Mori has been quoted as saying the

women in her work "appear to be happy because they
are cyborgs, not real women," 8' anyone who has

seriously considered Haraway's often cited Manifesto for

Mariko Mori

Cyborg (written almost exactly sixty years after
Breton's manifesto) knows the distinction between real

women and cyborgs is itself an outmoded fiction, a

hangover of unrepentant humanism. Cyborgs are
never essentially happy nor sad but like all of us

products of history and complexity, woven of unconscious

and conscious drives, desires, and elaborate
emotional territories. Haraway's formulation,
presented in the form of an ironic manifesto, uses the
science-fictional figuration of the cyborg as a way to
account for the very real transformations that have

occurred within the technosocial, technoscientific
landscape of the late twentieth century. In other
words, Mariko Mori's women are real cyborgs.

And yet the question remains, as genetics breeds

beings made up of increasingly complex and
"impure" molecular origin, beings who blur the boundaries

between nature and culture, human and non-
human, is there a different kind of unconscious

emerging from this increased intimacy between
machines, humans, animals, and non-physical territories?

Is there an unconscious produced in the wake

of the seeming wild juxtaposition of Freud's
contemporaneous publication of The Interpretation of Dreams

in 1900 and the foundation of modern genetics? I
would argue there is and it is exactly what Haraway
means by cyborg surrealism. In other words we live in
a world where the once fantastic image of the sewing
machine and umbrella coming together on a dissecting

table seems, on the molecular level, to have come
to life. And now we can wonder what kind of unconscious

imaginings such beings themselves might harbor.

In his essay, "Across the Morphic Fields: The Art
of Mariko Mori," Paul D. Miller invokes surrealism to
account for Mori's high-velocity condensations of
santo (Japanese term meaning large metropolis) with
Japan's hybrid history of cultural transmutation—
the manner in which Japan is woven of Chinese
culture, Buddhism, Shinto religion, Christianity, and
Western high-tech capitalism. In other words, Mori's
surrealism has little to do with the unconscious but
everything to do with the new global culture with
which Japan has become synonymous; it is cross-cultural

(or intra-cultural), a product of "the two-way

conditioning between the imagination and its envi-

99



Mariko Mori

ronment," just as Mori herself is "at home at any
place in the global village, yet still rooted in the
traditions ofJapan."9'

But what of the unconscious in this context,
particularly since it is the unconscious and not the
imagination through which surrealism re-engineers reality?

At the end of Modest_Witness Haraway calls for
the theorizing of an "unfamiliar unconscious, a

different primal scene where everything does not stem
from the dramas of identity and reproduction."10'
Asked to elaborate, she emphasizes that "the word
is to be taken literally. An 'unfamiliar' one is not
of the family. Etymologically speaking, the whole
notion of the familiar means the family, and the
kinds of things that blindside us today aren't necessarily

familiar in the sense of familial. In other words,
all these new kinds of relationality we presently
experience between the organic and inorganic, physical
and non-physical, animal and human—relational-
ities that shape who we are and that we in turn
shape—need to be rethought in terms of an unfamiliar

unconscious. I don't know how else to put it."11'

It is this production, or at least the allusion to this
site of the unfamiliar unconscious, that Mori's art
ultimately presents us with. Tropes of surrealist art
surface from the unfamiliar spiritual, cross-cultural,
environmental, and psychic "mutalities" (Miller's
word) she produces. "Cyborg surrealism" is, then, a

more precise description of what Mori is up to. It is

as well an apt description of the seeming
unconsciously inflected potency and lunacy of much nineties

art, from the emoting techno-angst mannequins
of Tony Oursler to the mutant hero narrative and

reproduction myth of Matthew Barney's CREMASTER

cycle, or the "euphoric enthusiasm" of Jeff Koons's
celebration of materials. The power of this art is the
evocation of what feels like the unconscious (hence
the term surreal is often loosely attached to such

work) but it hardly derives from the same universe or
gene pool of a René Magritte, Max Ernst, Salvador
Dali, or Dorothea Tanning. The fin de siècle works of
an Oursler or Barney do not so much evoke a realm of
the human unconscious but rather produce one from
its merger with many of the things that are, frankly,
"unfamiliar" to it. Such is the near archetypal cyborg
surrealism of Mariko Mori. Neither dream nor

100

MARIKO MORI, LAST DEPARTURE, 1996,

c-print, aluminum, wood, smoked chrome

aluminum frame, 7' x 12' x 3" /
LETZTE ABFAHRT,

C-Print, Aluminium, Holz, rauchschwarz

verchromter Aluminiumrahmen,

213,4 x 365,8 x 7,6 cm.



Mariko Mori

stream of consciousness, free association nor
automatic writing, the images and worlds she creates—
and inhabits—carry the sense of an uncanny psychic

projection fashioned not merely from her own
individual subjectivity but one created from her fusion
with technology, science fiction myths, and the
euphoria of late capitalist culture (what Frederic Jameson

terms the hysterical sublime). In such works as

EMPTY DREAM (1995), LAST DEPARTURE (1996) or
ENTROPY OF LOVE (1996) she presents herself as an

offspring of this universe, indeed as an emerging
icon in it. After all, her family romance is of the

Tokyo-bred cyberqueen thrust from the brow of a

high-tech inventor father. One of his inventions, the
Himawari (sunflower), is "a rooftop honeycomb de¬

vice... that uses chromatic aberration to separate
ultraviolet and infrared radiation from sunlight and

then transmits this purified light indoors via a fiberoptic

cable."12' In other words the Himawari is a hightech

illumination device bred of organic structure
(the honeycomb): a machine that purifies "natural

light" (sunlight) to be used inside an artificial, man-
made indoor environment. It too is a cyborg,
perhaps best understood not as an invention of Mori's
father's but her paternal figure.13' Inventions both,
the daughter and the illumination device circulate as

offsprings of a world where genetics hails
psychoanalysis and surrealism the unfamiliar unconscious

of the cyborg. Neither is only human, except of
course where conscience might make them so.

Mariko Mori

1) Also of note is Laplanche and Pontalis's statement that, "If
Freud's discovery had to be summed up in a single word, that

word would without doubt have to be 'unconscious'." J.

Laplanche and J.B. Pontalis, The Language of Psychoanalysis (New

York: W.W. Norton & Company, 1973©1967), p. 474.

2) See Alan A. Stone, M.D. "Freud's Vision: Psychoanalysis failed

as science, Will it survive as art?" Harvard Magazine, Vol. 99, p. 3.

3) Donna J. Haraway,
Modest_Witness@Second_Millennium.FemaleMan©_Meets_OncoMouseU

(New York: Routledge, 1997), pp. 131-171 for a discussion of
"life itself'; p. 247 for genetics and its relation to definitions of
the human.
4) Horace Freeland Johnson, "A History of Science and

Technology Behind Gene Mapping and Sequencing," in: The Code of
Codes: Scientific and Social Issues in the Human Genome Project, ed.

Daniel J. Kevles and Leroy Hood (Cambridge, Massachusetts:

Harvard University Press, 1992), p. 38.

5) Haraway, op. cit., p. 227.

6) ibid., p. 88.

7) ibid., p. 98. Discusses various kinds of custom-made transgenic

mice.
8) Mariko Mori in: Dike Blair, "We've Got Twenty-Five Years,"

Purple Prose, July 1998, pp. 96-101.

9) Paul D. Miller, "Across the Morphic Fields: The Art of Mariko

Mori," in: New Histories (Boston: Institute of Contemporary Art,
1996), pp. 138-145.
10) Haraway, op. cit., p. 265.
11 How Like a Leaf. Donna J. Haraway interviewed by Thyrza

Nichols Goodeve. (New York: Routledge, 1998)

12) Lisa Corrin, "Mariko Mori's Quantum Nirvana," in: Mariko

Mori, ex. cat., Museum of Contemporary Art, Chicago, 1998,

p. 21.

13) A tear-drop shaped opalescent bulb glows as a result of this

device for a few hours each day in Mori's New York studio.

MARIKO MORI, BEGINNING OF THE END,

LA DÉFENSE, PARIS, 1996,

crystal print, wood, pewter frame, 39 x 197 x 3" /
ANFANG VOM ENDE, LA DÉFENSE, PARIS,

Crystal-Print, Holz, Zinnrahmen, 99 x 500,4 x 1,6 cm.



MARIKO MORI, PURE LAND, 1996-98,

color photograph on glass, 10' x 20' x 13/16", 5 panels, each 4' wide /
REINES LAND,

Farbphotographie auf Glas, 305 x 610 x 2,2 cm, 5 Tafeln, je 122 cm breit.

104 105



Mari ko Mori

Mariko
Moris

THYRZA NICHOLS GOODEVE

Cyborg-
Surrealismus

Ich verlange, dass einer, der sich immer noch weigert,

ein Pferd aufeiner Tomate reiten zu sehen,

als Dummkopfgelten soll.

André Breton

Zu Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts traten zwei

eigentümliche narrative Forschungsansätze in Erscheinung,

die beide danach fragten, was unsere Menschlichkeit

eigentlich ausmacht. Beide drangen damit in
ein Gebiet vor, das wohl irdisch, aber nicht mit Händen

zu greifen beziehungsweise physisch real, aber

von blossem Auge nicht sichtbar war. Im Jahre 1900

veröffentlichte Sigmund Freud seine Traumdeutung,
ein Buch, von dem er sagte, es beinhalte die
wertvollste aller Entdeckungen, die zu machen ihm
beschieden gewesen sei.1' Die Traumdeutung ist nicht
nur der Schlüssel zu Freuds gesamtem Werk, sondern
auch zur Identität des zwanzigsten Jahrhunderts,
insofern als sie den Zugang der Menschen zum Erkennen

und Herstellen von Bedeutung, zu Symbolen und
zum Leben der Psyche vollständig veränderte und
nachhaltig prägte. Man könnte auch sagen, dass

ungeregelte Symbolisierungen - nicht nur von Hysterikern

(Freuds Studienobjekte in den 90er Jahren des

THYRZA NICHOLS GOODEVE ist Kunst-und

Kulturjournalistin sowie Dozentin am Whitney Museum, New York, im

Rahmen des Independent Study Program.

letzten Jahrhunderts) - jetzt mit wissenschaftlichen
Mitteln interpretiert werden konnten, statt wie
bisher mit Hilfe von Mythen und Dichtung (obwohl die
Wissenschaftlichkeit der Psychoanalyse in der zweiten

Hälfte des Jahrhunderts erneut in Frage gestellt
und Freuds Leistung ins Gebiet der Kunst verwiesen
wurde).2' Der neu erschlossene Bereich war eine
privilegierte Zone, die weder Vögeln, Schachteln noch
Pflanzen zugänglich war, sondern allein dem
Menschen. «Ich bin auch nur ein Mensch» heisst so viel
wie anfällig sein für Fehler, Ambivalenzen und
Unwägbarkeiten des Unbewussten, die jederzeit auftreten
können. Ein schönes Beispiel dafür ist HALs Uber-
schreitung seiner berechenbaren Computerexistenz
in Stanley Kubriks 2001 - Odyssee im Weltraum. Er
begann sich zu irren und sich irrational zu verhalten, ja
entwickelte eine ödipale Beziehung zu seinem Mentor.

Mit anderen Worten, HAL hatte sich ein Unter-
bewusstsein zugelegt (und musste deshalb liquidiert
werden).

Im Jahre 1900 entstand eine weitere Schlüsseltheorie,

welche die möglichen Bestandteile des Menschlichen

einzugrenzen suchte und zusammen mit der

PARKETT 54 1998/99 106



Mari ko Mori

Psychoanalyse (und als Gegensatz zu ihr) zur
wichtigsten Wissenschaft zum Verständnis des Individuums

und des «Lebens selbst» wurde.3' Wie Freuds

«Entdeckung» des Unbewussten, ist die Genetik
eigentlich eine Wiederentdeckung; sie beruht auf den

Vererbungsgesetzen, die der Gärtnermönch Johann
Gregor Mendel bereits im neunzehnten Jahrhundert
formuliert hatte, und zwar aufgrund von Beobachtungen

der faltigen beziehungsweise glatten Haut
bei verschiedenen Generationen der Bohnenpflanze.
Mendels Gesetze wurden 1900 neu entdeckt, was die

Entwicklung der modernen Genetik auslöste (das

Wort Gen wurde 1909 zum ersten Mal verwendet).4'
Seither hat die Genetik ihre eigene Geschichte
durchlaufen, von den auf Eugenik beruhenden Studien

zur Reinheit und Vererbung von Rassenmerkmalen

zu Beginn des Jahrhunderts über die Optimierung
von Samen und Tieren durch Kreuzung in den 50er

Jahren bis zu den polyorganisch transgenen
Verbindungen zwischen Pflanze und Tier in den letzten
Jahrzehnten.'''

Im Lauf dieser letzten Phase - also Mitte der 70er

Jahre bis heute - scheint sich eine viel versprechende
Wiederbelebung eines der loyalsten Zweige der
Psychoanalyse abzuzeichnen. Die Transgenetik, besser

bekannt als Gentechnologie, beinhaltet die
Kreuzbefruchtung von Genen ehemals verschiedener, nicht
miteinander verwandter Organismen, wobei auf der
Molekularebene Zwitterwesen entstehen, die vor der

Genforschung des zwanzigsten Jahrhunderts real
unvorstellbar waren. In Äusserungen wie der folgenden

reicht der Surrealismus der Naturwissenschaft
die Hand: «Ich bin besonders von so interessanten

neuen Wesen fasziniert wie etwa der Tomate, die ein
Gen von einer am Meeresboden lebenden
Kaltwasserflunder hat, das ein Protein beisteuert, welches
das Erfrieren der Tomate verzögert», so Donna Ha-

raway in ihrem Buch Modest_Witness, «aber auch von
der Kartoffel mit einem Gen der grossen Seidenmotte,

das die Krankheitsresistenz erhöht. Bei DNA Plant

Technology im kalifornischen Oakland begann man
1991 mit Testversuchen der erfrierungsverzögernden
Verbindung von Tomate und Fisch.»6' Die Vorstellung

solch neuer Wesen aus erfrierungsverzögernden
Kombinationen von Tomate und Fisch erinnert

doch sehr an die freien Assoziationen der Surrealis¬

ten. Löslicher Fisch hiess der kleine Roman, den Breton

1924, gleichzeitig mit dem ersten Manifest des

Surrealismus, veröffentlichte. Haraway benutzt denn
auch den Terminus Cyborg-Surrealismus sowohl

zur Beschreibung der Methode als auch des

«eigenartigen» Forschungsgebiets der spätkapitalistischen
Technowissenschaft, die sie in ModestJWitness untersucht.

So gesehen verblasst die «Schönheit» (surrealistisch

ausgedrückt: ein Krampf der Realität) von
Lautréamonts Maldoror, dem surrealistischen Helden
schlechthin -, «so hübsch wie die zufällige Begegnung

von Nähmaschine und Schirm auf dem Seziertisch»

- gegenüber den Wunderwerken (und
Widersprüchlichkeiten), die aus den diversen transgenen
Kombinationen hervorgehen - etwa der Maus, die
im Dunkeln leuchtet oder genetisch so bestückt ist,
dass sie an Brustkrebs erkrankt - und die heute
bereits problemlos zu haben sind, ja im Falle der
Krebsmaus in biotechnischen Laboratorien bereits
obsolet sind.'' Meerjungfrauen mit blauen Schwanzflossen

wie in Mariko Moris EMPTY DREAMS sind
heute weniger mythologische Gestalten als vielmehr
Repräsentanten des neuen transgenen Körpers,
jener Verschmelzungen von Mensch und Tier, die in
die zum Leben erwachten Träume des Cyborg-Surrealismus

eingegangen sind.
Obwohl Mori in einem Gespräch meinte, dass die

Frauen in ihren Arbeiten glücklich zu sein scheinen,
weil sie Cyborgs seien und keine richtigen Frauen,8'
weiss jeder, der sich mit Haraways häufig zitiertem,
fast genau sechzig Jahre nach Bretons Manifest
erschienenem Manifesto for Cyborg beschäftigt hat, dass

die Unterscheidung von wirklichen Frauen und
Cyborgs selbst schon eine überholte Fiktion und lediglich

das Überbleibsel eines zähen Humanismus ist.

Cyborgs sind grundsätzlich weder glücklich noch

traurig, sondern wie wir alle Produkte von Geschichte

und Verflechtungen, die sich aus unbewussten und
bewussten Antrieben, Wünschen und komplexen
emotionalen Schichten zusammensetzen. Haraways als

ironisches Manifest präsentierte Aussage verwendet
das halb wissenschaftliche, halb fiktionale Gebilde des

Cyborg, um die sehr realen Veränderungen zu erläutern,

die die Gesellschaft und Wissenschaft des

ausgehenden zwanzigsten Jahrhunderts prägen. Mit anderen

Worten: Mariko Moris Frauen sind echte Cyborgs.

107



MARIKO MORI, ENTROPY OF LOVE, 1996,

color photograph on glass, 10' x 20' x 13/16", 5 panels, each 4'wide /
ENTROPIE DER LIEBE,

Farbphotographie auf Glas, 305 x 610 x 2,2 cm, 5 Tafeln, je 122 cm breit.

Mariko Mori

Während die Genetik Wesen hervorbringt, deren

Ursprung zunehmend komplex und molekular
«unsauber» ist, Wesen, welche die Grenzen zwischen

Natur und Kultur, Menschlichem und Nichtmenschlichem

verschwimmen lassen, bleibt nach wie vor

offen, ob diese Intimität zwischen Maschinen,
Menschen, Tieren und immateriellen Bereichen nicht
eine neue Form des Unbewussten erzeugt. Hat sich

im Gefolge des scheinbar zufälligen zeitlichen
Zusammentreffens von Freuds Publikation der

Traumdeutung im Jahre 1900 und der Begründung der

modernen Genetik ein eigenes Unbewusstes

entwickelt? Ich möchte behaupten, dass dies zutrifft,
und das ist es genau, was Haraway mit dem Begriff
des Cyborg-Surrealismus meint. Wir leben also in

einer Welt, in der das einst phantastische Bild der

Vereinigung von Nähmaschine und Regenschirm auf

dem Seziertisch im molekularen Bereich Wirklichkeit

geworden zu sein scheint. Und jetzt mögen wir

uns fragen, welche unbewussten Vorstellungen
solche Wesen wohl in sich tragen.

In seinem Essay «Across the Morphic Fields: The

Art of Mariko Mori»9' nimmt Paul D.Miller Bezug

auf den Surrealismus, um Moris Hochgeschwindig-

keits-Verdichtungen von moderner Grossstadt
(japanisch: santo) undjapans wechselhafter Geschichte zu

erklären - einem Geflecht aus chinesischer Kultur,

Buddhismus, Schinto-Religion, Christentum und
westlichem Hightech-Kapitalismus. Anders formuliert,
Moris Surrealismus hat wenig mit dem Unbewussten

zu tun, aber sehr viel mit der neuen globalen Kultur,

für die Japan zum Synonym geworden ist: Es ist eine

Kreuzung der Kulturen, ein Produkt «der Wechselwirkung

zwischen der Vorstellungswelt und ihrem

Umfeld», ganz so wie auch Mori selbst «zwar überall

im globalen Dorf zuhause ist, aber dennoch in der

japanischen Tradition verwurzelt bleibt».
Wo aber bleibt in diesem Kontext das Unbewuss-

te, wo es doch das Unbewusste und nicht die bewuss-

te Vorstellungskraft ist, in dem die surrealistische

Demontage und Rekonstruktion der Realität stattfindet?

Am Ende von Modest_Witness fordert Haraway

eine Theorie eines «ungewohnten Unbewussten,

dessen Urszene eine ganz andere wäre, wo alles eben

nicht von den Dramen der Identität und des

Geschlechts herrührt».10' Zur Erläuterung sagt

108 109



Mariko Mori

sie ausdrücklich: «Das Wort soll im eigentlichen
Sinn verstanden werden. Wenn etwas nicht vertraut

(engl.: unfamiliar) ist, gehört es nicht zur Familie.

Etymologisch betrachtet meint der Ausdruck familiar
eben die Familie, aber jene Dinge, die uns heute

blind erwischen, sind uns nicht mehr unbedingt
vertraut in dem Sinn, dass sie in der Familie hegen. Man

könnte auch sagen, dass all die neuen Beziehungsformen,

die wir zur Zeit zwischen dem Organischen

und dem Anorganischen, dem Physischen und dem

Immateriellen, dem Tierischen und dem Menschli¬

chen erleben - Beziehungen, die uns selbst ebenso

formen wie das, was wir unsererseits formen -, in den

Begriffen eines uns nicht vertrauten Unbewussten

neu gedacht werden müssen.»11'

Es ist die Entstehung oder doch die Ankündigung
eines solchen Orts des unvertrauten Unbewussten,

mit dem uns Mariko Moris Arbeit letztlich
konfrontiert. In den unvertrauten spirituellen,
kulturübergreifenden, umweltbezogenen und psychisch

schillernden Zwittergestalten (mutalities, sagt Miller),
die sie in die Welt setzt, scheinen Elemente der sur-

MARIKO MORI, KUMANO, 1997-98,

color photograph on glass, 10' x 20' x 13/16", 5 panels, each 4' wide /
Farbphotographie auf Glas,

303 x 610 x 2,2 cm, 5 Tafeln, je 122 cm breit.

110



Mariko Mori

realistischen Kunst auf. «Cyborg-Surrealismus» könnte

man kurz und präzise nennen, was Mori betreibt.
Und das wäre zugleich auch eine treffende Beschreibung

der anscheinend unbewusst verwandelten Kraft
und Verrücktheit eines grossen Teils der Kunst der
90er Jahre, von Tony Ourslers anrührenden, angstgequälten

Techno-Puppen über die Verwandlungsgeschichten

und den Fortpflanzungsmythos in Matthew

Barneys CREMASTER-Zyklus bis zum «euphorischen
Enthusiasmus» von Jeff Koons' Materialzelebrationen.
Die Kraft solcher Kunst liegt in der Beschwörung von
etwas, was dem Unbewussten sehr nahe kommt (deshalb

wird der Begriff «surreal» oft leichthin auf diese

Arbeiten angewendet), stammt aber kaum aus
demselben Universum oder Gen-Pool wie jene eines René

Magritte, Max Ernst, Salvador Dali oder einer Dorothea

Tanning. Am Ende unseres Jahrhunderts
beschwören die Arbeiten von Oursler oder Barney nicht
so sehr einen Bereich des menschlichen Unbewussten,

als einen, der aus der Verschmelzung von Dingen

hervorging, die dem Unbewussten offensichtlich
fremd sind. Von dieser Art ist auch der nahezu

archetypische Cyborg-Surrealismus von Mariko Mori.
Weder Traum noch Bewusstseinsstrom, weder freie
Assoziation noch automatisches Schreiben, vermitteln

die von ihr geschaffenen (und bewohnten)
Bilder und Welten das Gefühl einer unheimlichen
psychischen Projektion, die sich nicht allein aus ihrer
eigenen individuellen Subjektivität speist, sondern
auch das Werk ihrer Fusion mit Technologie, Science-

fiction und der Euphorie der spätkapitalistischen
Kultur (die Frederic Jameson als das «hysterisch
Sublime» bezeichnete) ist. In Arbeiten wie EMPTY DREAM

(Leerer Traum, 1995), LAST DEPARTURE (Letzte
Abfahrt, 1996) oder ENTROPY OF LOVE (Entropie der
Liebe, 1996) stellt sich Mariko Mori selbst als Erzeugnis

dieses Universums dar, ja als eine darin erscheinende

Ikone. Laut ihrer legendären Familiengeschichte
ist sie schliesslich die in Tokio aufgewachsene

Cyberqueen, Kopfgeburt ihres Vaters und Hightech-
Erfinders. Eine seiner Erfindungen heisst Himawa-

ri, Sonnenblume. Himawari ist «ein auf dem Dach

befindlicher Honigwabenmechanismus der
chromatische Abweichungen dazu benutzt, ultraviolette
und infrarote Strahlung von Sonnenlicht zu trennen
und dieses gereinigte Licht mittels Glasfaserkabel in

Innenräume zu übertragen.»i2> Himawari ist demnach

ein Hightech-Beleuchtungsmechanismus, der
aus einer organischen Struktur (der Honigwabe)
entwickelt wurde, ein Gerät, das «natürliches Licht»
(Sonnenlicht) reinigt, um dann in einer künstlichen,

von Menschen geschaffenen Umgebung in
Innenräumen eingesetzt zu werden. Auch das ist ein

Cyborg, der wohl am besten nicht als Erfindung
ihres Vaters, sondern als Mariko Moris eigentliche
Vaterfigur verstanden werden sollte.1,1 Beide
Erfindungen, Tochter und Beleuchtungsanlage, sind
Produkte einer Welt, in der sich die Genetik mit der
Psychoanalyse vermählt und der Surrealismus mit dem

unvertrauten Unbewussten des Cyborg. Keine von
beiden ist rein menschlich, es sei denn, das Bewusst-

sein mache sie dazu.

(Ubersetzung: Hörmann/Parker)

1) Freud laut Klappentext von: The Interpretation of Dreams, Avon
Books, New York 1965.

2) Vgl. dazu: Alan A.Stone, «Freud's Vision: Psychoanalysis
failed as science, will it survive as art?» (Die Psychoanalyse hat
als Wissenschaft versagt, wird sie als Kunst überleben?), Harvard
Magazine, Bd. 99, p. 3.

3) Donna J. Haraway,
Modest_Witness@Second_Millennium.FemaleMan©_Meets_OncoMouse[I\

Routledge, New York 1997, S. 131-171, zum Begriff des «life
itself»; S. 247 betreffend Genetik und Definition des Menschen.
4) Horace Freeland Johnson, «A History of Science and
Technology Behind Gene Mapping and Sequencing», in: The Code of
Codes: Scientific and Social Issues in the Human Genome Project, ed.

Daniel J. Kevles and Leroy Hood, Harvard University Press,

Cambridge, Mass. 1992, S. 38.

5) Vgl. Haraway, a.a.O., S. 227.

6) Ebenda, S. 88.

7) Ebenda, S. 98 über verschiedene Arten «massgeschneiderter»
transgener Mäuse.
8) Mariko Mori in: Dike Blair, «We've Got Twenty-Five Years»,

Purple Prose, Juli 1998, S. 96-101.
9) Paul D.Miller, «Across the Morphic Fields: The Art of Mariko
Mori», in: New Histories, Institute of Contemporary Art, Boston
1996, S. 138-145.
10) Haraway, a.a.O, S. 265.
11 How Like a Leaf. Donna J. Haraway interviewed by Thyrza
Nichols Goodeve, Routledge, New York 1998.

12) Lisa Corrin, «Mariko Mori's Quantum Nirvana», in: Mariko
Mori, Ausstellungskatalog, Museum of Modern Art Chicago,
1998, S. 21.

13) Laut Lisa Corrin brennt in Moris New Yorker Studio als

Resultat dieses technischen Wunders täglich einige Stunden
lang ein tränenförmiger Leuchtkörper.

III



MARIKO MORI, MIRROR OF WATER, 1996-98, color photograph on glass, 10' x 20' * 13/16", 5 panels, each 4' wide / WASSERSPIEGEL, Farbphotographie auf Glas, 303 x 610 x 2,2 cm, 5 Tafeln, je 122 cm bieit.

112 113


	Mariko Mori's cyborg surrealism = Mariko Moris Cyborg-Surrealismus

