
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1998)

Heft: 54: Collaborations Roni Horn, Mariko Mori, Beat Streuli

Artikel: Cumulus from America : inside the XXIV Bienal's body = im Körper der
XXIV. Biennale

Autor: Piccoli, Valéria / Aeberli, Irene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-681376

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-681376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


From America

IN EVERY EDITION OF PARKETT, TWO CUMULUS CLOUDS, ONE FROM

AMERICA, THE OTHER FROM EUROPE, FLOAT OUT TO AN INTERESTED

PUBLIC. THEY CONVEY INDIVIDUAL OPINIONS, ASSESSMENTS, AND

MEMORABLE EN C O UN TERS—A S ENTIRELY PERSONAL PRESENTATIONS
OF PROFESSIONAL ISSUES.

OUR CONTRIBUTORS TO THIS ISSUE ARE VALÉRIA PICCOLI, 4 CURATORIAL

ASSISTANT AT THE XXIV BIENAL DE SÂO PAULO, AND MARIA LIND, CURATOR

AT THE MODERNA MUSEET, STOCKHOLM.

InsicU
XXIV
Body
At the entrance, I see, strategically

placed, Tarsila do Amaral's strange
figure of the ABAPORU, a masterpiece of
Brazilian Modernismo, recently exiled

(not without heated local debate)
when it was purchased by an Argentine
collector. The ABAPORU is a man with a

minuscule head and enormous feet

sitting on an arid piece of ground from
which only a cactus flower springs.

According to Tarsila, it was those dis-

: the
Biena

proportionately large feet planted on
the ground that most impressed
Oswald de Andrade in the work which she

gave him as an anniversary present in
1928. To the poet the feet and hands

on the ground suggested the native

man, the savage, the anthropophagus.
That man was baptized with a name

composed by de Andrade himself after
he searched for words in a dictionary
of the Tupi-Guarani language: Aba

(man), poru (who eats).

A few months later, de Andrade
would inaugurate the Anthropophagite

Movement, a literary movement
whose first step was the publication of

VALÉRIA PICCOLI

the Revista de Antropofagia, which
carried in its first issue the Anthropophagite

Manifesto. The page on which the
manifesto appeared was illustrated with a

drawing of Tarsila's ABAPORU. De

Andrade, in his characteristically ironic
and irreverent tone, proclaimed as a

law of anthropophagy: "I am only interested

in that which is not mine."

Exactly seventy years later, I see

crowds gathering every day around the

"man who eats" and frenetically exploring

the entire third floor of the pavilion

to discover Klein's LARGE BLUE

ANTHROPOPHAGY, Bacon's SELF-PORTRAIT

WITH NEWSPAPER, Géricault's study for

177 PARKETT 54 1998/99



THE RAFT OF THE MEDUSA, Malevich's

SUPREMATIST CROSS, and Giacometti's

MAN WALKING. Bodies of work by Mas-

son, Magritte, Siqueiros, Hesse, Smith-

son, Bourgeois, and Oppenheim resist

Nauman's deafening mantra: "Eat me!

Feed me! Help me! Hurt me!" Then

they descend to the second floor to

find Orozco's spliced Citroën; Kent-

ridge's apartheid parables; Jeff Wall's

epic grotesque DEAD TROOPS TALK;

Tracey Moffatt's wildlife film on male

surfers; Miguel Rio Branco's slide show

of the visceral acts of daily life; and

Meyer Vaisman's spectral skeleton self-

portrait in amber resin, to name a few

of the cultural cannibals present.
On the ground floor among the

national representations, Pierrik So-

rin's bawdy holographic video; Sylvie

Fleury's couture rockets; a slab of ice

o
h-y

X

f>N

b-y

«T

S

S
o

o
00
CM
Os

à"
=5
O
0*

cm.

05 LZl

X
t-v

05

"is"
S

o 3
Q s

s

CO
Q5 «3

c-< :o

that Olafur Eliasson engineered to

penetrate the building's glass facade

and mysteriously survive the climatic
conditions of Ibirapuera Park; and Mi-
roslaw Balka's barking captive dogs.

Carrying newspapers, following the

monitors, or using audio-tours as

guides, people snake their way through
the exhibition as if led by an invisible

thread. But what is that thread after
all?

"Only anthropophagy unites us.

Socially. Economically. Philosophically."
In 1928, anthropophagy and cannibalism

were understood by de Andrade as

a cultural strategy that allowed Latin
Americans to conceive of their mestizo

identity in terms, for example, of
appropriation, the symbolic devouring of
the values of the other. Today, in a

world debating the inevitability of glob¬

alization or resistance to it,
anthropophagy and cannibalism acquire new

meanings that are transgressive and

irreverent (or even more so) than those

elaborated by de Andrade. Revealing
his meanings as well as newer ones,

opening their possibilities even

further, revealing their poetics, making
them echo, admitting their antecedents

and parallels. Here is the thread,
the spine that keeps the body of the

XXIV Bienal de Säo Paulo erect.

And like all bodies, the Bienal has

various constituents: The "National
Representations" section is the most
traditional of them, modeled on the Venice

Biennale. "Routes. Routes. Routes.

Routes. Routes. Routes. Routes." and

"Contemporary Brazilian Art" echoed

the concepts of anthropophagy and

cannibalism in the international
setting, while "Historical Nucleus" was

intended to group some punctual
historical works that could be looked at as

metaphors of the idea of anthropophagy.

This last segment was subtitled:

"Anthropophagy and Stories of
Cannibalisms." Structured around the ABA-

PORU and other works by Tarsila do

Amaral, this segment presented the

discovery of cannibalistic practices

among the Brazilian Indians by European

adventurers and travelers. Narratives

about sixteenth century Brazil

that described in minute detail the

culinary refinements involved in the

preparation of the body of a prisoner
who was to be devoured by the tribe

were the principal source for the European

image of an America characterized

as the "cannibal Indies" in the

allegories about the continents. The

Ugolinos and Saturns, monstrous de-

vourers of their children, vampires and

other mythological figures painted or
sculpted by artists like Rodin, Carpeaux,

178



Moreau, and Munch, are indices of the

survival of the idea of cannibalism in
the European imagination of the

nineteenth century. Perhaps the greatest

example is THE RAFT OF THE MEDUSA,

a visual narrative of French cannibalism

that inflamed Géricault's imagination.

Stories of cannibalism run through
the self-destructive impulses of Van

Gogh, the painting-collages of Magritte
that defy the eye's rationality, the

flowering of the unconscious brought
about by the Surrealists (one cannot
overlook the importance of Picabia's

magazine Cannibale as an antecedent

for de Andrade's Anthropophagite Manifesto),

or through the work of Siqueiros

as a metaphor for war and destruction.

But for these stories about cannibalism

to be told, it was necessary to break

a few traditions. The Historical Nucleus

was not to be made up of rooms given

over to artists for small retrospectives,

but to be structured according to

the presence of works, which, taken

individually and in dialogue with the

other exhibitions would resonate with
the echoes of anthropophagy. For

instance, the STUDY FOR A PORTRAIT OF

VAN GOGH by Bacon could be seen

from the Van Gogh space, or sculptures

by Giacometti and the Brazilian Maria

Martins, both derived from the
Surrealist primer, were visually integrated,
or from a certain point in the Matta

space, it was possible to see an imaginary

axis of Latin American masters,

moving on one side toward Reveron

and on the other toward Siqueiros.
A second step was the insertion, in

the mode of "contamination," of works

by contemporary Brazilian artists in
each of the exhibitions that constituted
the Historical Nucleus section. A large

photograph of a portrait of Freud made

in chocolate by Vik Muniz stared down

BEATRIZ MILHAZES, BOY FISHING, 1997, oil on canvas, 27% x 46%" (top) /
FISCHENDER KNABE, Öl auf Leinwand, 70 x 180 cm (oben)

TARSILA DO AMARAL, URUTU, 1928, oil on canvas, 23% x 28%" (bottom) /
Ol auf Leinwand, 60,5 x 72,5 cm (unten).

179



ALBERT ECKHOUT, TARAIRIU DANCE,

1 7th century, oil on wood, 66% x 9' 7%" /
1 7. Jahrhundert, Öl auf Holz, 168 x 294 cm.

JEFF WALL, DEAD TROOPS TALK, 1991-92,

transparency in lightbox, 90% x 164%" /
TOTE SOLDATEN SPRECHEN,

Diapositiv in Leuchtkasten, 229 x 417 cm.

at the viewer from the Dada and
Surrealism exhibition; one of Mira Schen-

del's objects made of twisted Japanese

paper communed with Eva Hesse's

sculptures, and a bundle of bloody
clothes by Barrio lay like a truncated

corpse tucked below one of Bacon's

paintings. The contaminations were

more than just surprise elements, they

were there to affirm that criticism and

history are made simultaneously, that

every present has a past, and that the

past always acquires new meanings

depending on how and from what

point of view the present decides to

look at it.

This punctuation of works by Brazilian

artists and Tarsila do Amaral's central

position in the exhibition might

suggest that the Historical Nucleus was

constructed from a nationalistic

approach. Rather, the punctuation
emphasized an art without territorial
demarcations, starting from the idea of
coexistence and the contemporaneity
of themes. A better example of this

would probably be the "Monochrome"
exhibition: a hall of white works all

from the same period (the end of the

fifties and the beginning of the sixties)

and made by artists from different

parts of the world. The white canvas,

the zero degree of painting, nonrepre-
sentation, becomes a point of departure

for a discussion of plasticity in artists

such as the American Ryman, the

Venezuelan Soto, the Italian Manzoni,
and the Brazilian Oiticica, among others.

In the same way, eighteenth-century

Mexican casta paintings depicting
racial mixtures, Brazilian baroque sculptures,

and religious iconography from
the Andes were grouped together in
order to show not their Mexican or
Brazilian character but to affirm the

digestion of techniques and styles of
representation imported from Europe
by the artists of the New World. Despite
the de-territorialization proposed by
the tales of cannibalism, the possibility
of initiating a discussion about contemporary

art and culture beginning from

a theme formulated within a national

territory acquired special meaning
within the Brazilian cultural
panorama—especially if we consider that we

are on the verge of commemorating
five hundred years of our existence.

For us, that possibility may signify the

transformation of taboo into totem.
The chance for a new deglutition, for
overcoming a Eurocentric gaze, for the

inversion of the map as proposed by

Torres-Garcla.

As I proceed through the pavilion
which once housed industrial fairs, I

wonder if in fact we were dealing with

anthropophagy. All around me, Nie-

meyer's architecture is majestic. It seems

to me that in none of the previous
Bienals did it appear so integral and

so well-preserved in its structural clarity.

The exhibition project demonstrates

the modulations of space,

emphasizes the rhythm of the succession

of columns that visually stand out. It
occurs to me that the great theme is

perhaps not anthropophagy, but rather

actuality and the relevance of
proposals. Actuality and the relevance of
works that were actual and relevant in

their own time establish a dialogue that
continues today. "What you have there
is what I call living culture," Lygia Clark

would say. Or, quoting Ivo Mesquita,

"Ultimately it's life we think about

when we talk about art."

180



VALÉRIA PICCOLI

Im Körper der
XXIV. Biennale
Gleich am Eingang erblicke ich die

strategisch geschickt platzierte,
merkwürdige Gestalt von Tarsila do Amarals

ABAPORU - ein Meisterwerk des

brasilianischen Modernismo, das vor kurzem

(unter hitzigen lokalen Debatten) sein

Ursprungsland verliess, da es in den

Besitz eines argentinischen Sammlers

überging. Der ABAPORU ist ein Mann

mit winzigem Kopf und riesigen Füssen,

der auf einem vertrockneten Klumpen

Erde sitzt, dem einzig eine Kaktusblüte

entspriesst. Laut Tarsila waren es

die fest am Boden verwurzelten,

übergrossen Füsse, die Oswald de Andrade

an diesem Werk, das sie ihm 1928 zum

Geburtstag schenkte, am meisten

beeindruckten. Der Dichter verband die

Füsse und Hände auf der Erde mit dem

Bild des Eingeborenen, des Wilden, des

Menschenfressers. Er gab der Figur auch

ihren Namen, den er mit Hilfe eines

Wörterbuchs der Tupi-Guarani-Spra-
che selbst kreiert hatte: Aba (Mensch),

poru (der frisst).

Ein paar Monate danach rief de

Andrade die Anthropophagie-Bewegung
ins Leben, eine literarische Strömung,
die mit der Gründung der Revista de

Antropofagia begann, in deren erster

Ausgabe das Manifesto Antropôfago

(Anthropophagisches Manifest) erschien.

Der Abdruck in der Revista war mit
einer Zeichnung von Tarsilas ABAPORU

illustriert. In seiner typischen,
ironischen und respektlosen Art erhob de

Andrade den folgenden Satz zum Gebot

der Menschenfresserei: «Mich

interessiert nur, was mir nicht gehört.»
Genau siebzigJahre später sehe ich,

wie die Leute sich täglich vor dem

«Mann, der frisst» drängen und eifrig
das ganze dritte Stockwerk des Pavillons

erkunden, wo sie Werke entdecken

wie Kleins GROSSE BLAUE ANTHROPOPHAGIE,

Bacons SELBSTPORTRÄT MIT

ZEITUNG, Géricaults Studie zum FLOSS

DER MEDUSA, Malewitschs SUPREMA-

181 PARKETT 54 1998/99



TISTISCHES KREUZ und Giacomettis

SCHREITENDER MANN. Werkgruppen
von Masson, Magritte, Siqueiros, Hesse,

Smithson, Bourgeois und Oppenheim

stehen unbeeindruckt vor Nau-

mans ohrenbetäubendem Mantra: «Eat

me! Feed me! Help me! Hurt me!»

Dann steigt man in den zweiten Stock

hinunter und erblickt Orozcos zweigeteilten

Citroën, Kentridges Apartheidparabeln,

Jeff Walls monumentale
Groteske DEAD TROOPS TALK (Gespräch

der toten Soldaten), Tracey Moffatts

Video-Naturstudien über männliche

Surfer (HEAVEN), Miguel Rio Brancos

Diashow des harten Alltags und Meyer
Vaismans geisterhaftes Skelett-Selbstporträt

in Bernsteinharz, um nur einige

der hier vertretenen Kulturkannibalen

zu erwähnen.

Im Erdgeschoss findet man mitten

unter den brasilianischen Ausstellungs¬

stücken Pierrik Sorins schlüpfriges
holographisches Video, Sylvie Fleurys

Couture-Raketen, Olafur Eliassons

Eisblock, der die Glasfassade des Gebäudes

durchbricht und auf wundersame

Weise den klimatischen Verhältnissen

des Ibirapuera-Parks trotzt, und Miros-

S
s

law Balkas bellende eingesperrte Hunde.

Mit Zeitungen im Arm, in geführten

Gruppen oder mit Audio-Tour-Kopfhö-
rern ausgestattet schlängeln sich die

Leute durch die Ausstellung, als folgten

sie einem unsichtbaren Faden.

Aber welcher Art ist dieser Faden?

a
bQ

00

I
s •

OS

S

h«

S

§
E-
feî

i
kq
Q

so b

H ^

182



«Uns verbindet nur die Anthropophagie.

Gesellschaftlich. Wirtschaftlich.

Philosophisch.» 1928 verstand de

Andrade Anthropophagie und
Kannibalismus als kulturelle Strategie, die es

den Lateinamerikanern erlaubte, ihre
mestizische Identität beispielsweise unter

dem Aspekt der Aneignung, des

symbolischen Verschlingens der Werte

des Anderen zu sehen. Heute, da wir
das Unausweichliche der Globalisierung
oder allfällige Widerstandsmöglichkeiten

diskutieren, erhalten die Begriffe
Menschenfresserei und Kannibalismus

neue Bedeutungen, bei denen Verletzung

und Respektlosigkeit anders (oder

sogar noch stärker) zum Ausdruck

kommen, als dies bei de Andrade der

Fall war. Das Aufzeigen seiner und dieser

neuen Bedeutungen, ihre Erweiterung,

die Offenbarung ihrer Poesie

und das Echo, das sie auslösen, neben

dem gleichzeitigen Geltenlassen von

Vorläufern und Parallelen: Dies ist der

rote Faden, das Rückgrat, das den Körper

der XXIV. Biennale von Säo Paulo

trägt und aufrecht hält.

Wie alle Körper setzt sich auch die

Biennale aus verschiedenen Teilen

zusammen: Die Abteilung der Länderausstellungen

ist die traditionellste und

folgt dem Muster der Biennale von

Venedig; die Bereiche «Routes. Routes.

Routes. Routes. Routes. Routes. Routes.»

und «Zeitgenössische Brasilianische

Kunst» stellen die Begriffe Anthropophagie

und Kannibalismus in einem

internationalen Rahmen dar, während

die Abteilung «Historical Nucleus»

vereinzelte historische Werke präsentieren

sollte, die man als Metaphern
der anthropophagischen Idee verstehen

kann. Sie trägt denn auch den Untertitel

«Anthropophagie und Geschichten

über Kannibalismus». Der rund um
den ABAPORU und andere Werke von

Tarsila do Amaral aufgebaute Bereich

stellt die Entdeckung kannibalischer

Praktiken bei brasilianischen
Ureinwohnern durch europäische Reisende

und Abenteurer vor. Reiseberichte aus

dem sechzehnten Jahrhundert, welche

die kulinarischen Finessen der

Zubereitung eines zum Verzehr bestimmten

Gefangenen bis ins kleinste Detail
beschrieben, waren hauptsächlich dafür

verantwortlich, dass sich in Europa das

Bild eines Amerika entwickelte, auf das

die allegorische Bezeichnung
«Kannibalisches Indien» passte. Die Ugolinos
und Saturne, monströse Verschlinger
ihrer eigenen Kinder, Vampire und
andere mythologische Gestalten in den

Werken von Künstlern wie Rodin, Car-

peaux, Moreau und Munch künden

davon, dass die Idee des Kannibalismus

in Europa auch im neunzehnten
Jahrhundert fortdauerte. Das wohl
grossartigste Beispiel dafür ist DAS FLOSS

DER MEDUSA; ein Bericht über
Kannibalismus in Frankreich hatte Géricaults

Phantasie entflammt. Kannibalistisches

scheint auch auf in Van Goghs
selbstzerstörerischen Impulsen und Magrittes
sich dem rationalen Blick widersetzenden

Gemälde-Collagen, man begegnet
ihm im aufblühenden Unbewussten des

Surrealismus (die Bedeutung von Pica-

bias Zeitschrift Cannibale als Vorläuferin

von de Andrades Manifesto Antro-

pofago ist unübersehbar) oder in der

Metapher für Krieg und Zerstörung bei

Siqueiros.
Damit aber diese Kannibalismus-

Geschichten erzählt werden konnten,

musste mit ein paar Traditionen gebrochen

werden. Man entschied also, die

Abteilung «Historischer Kern» nicht
als Nebeneinander von Räumen zu

gestalten, die einzelnen Künstlern für
kleine Retrospektiven überlassen wurden,

sondern entsprechend der

Ausstrahlung einzelner Werke zu strukturieren,

die einzeln und im Dialog mit
anderen Ausstellungsstücken das Thema

der Menschenfresserei aufnehmen

183



DENNIS OPPENHEIM, ATTEMPT TO RAISE HELL, 1974,

bronze mannequin and bell, 25 ' 11 " x 12' 1'A", (right)/
VERSUCH DIE HÖLLE IN BEWEGUNG ZU SETZEN,

Bronzefigur und -glocke, 790 x 247 cm (rechts).

ALEIJADINHO (ANTONIO FRANCISCO LISBOA),

JOHN THE BAPTIST, end of the 18th century,

polychrome wood / JOHANNES DER TÄUFER,

Ende 18. Jahrhundert, farbig bemaltes Holz.

und widerspiegeln sollten. So konnte

man zum Beispiel Bacons STUDIE ZU

EINEM PORTRÄT VON VAN GOGH vom

van Gogh-Raum aus sehen; die Skulpturen

von Giacometti und der Brasilianerin

Maria Martins, deren Wurzeln

auf den Surrealismus zurückgehen,
bildeten eine visuelle Einheit; von einem

bestimmten Punkt im Matta-Raum Hess

sich eine imaginäre Achse lateinamerikanischer

Meister überblicken, die sich

von Reverön bis Siqueiros erstreckte.

Ein zweiter Schritt war das Einfügen

von Werken zeitgenössischer brasi¬

lianischer Künstler in alle Ausstellungen,

die zusammen den «Historischen

Kern» bildeten, im Sinn einer
«Kontamination». Die grossformatige
Photographie eines Freud-Porträts aus
Schokolade von Vik Muniz starrte in der
Dada- und Surrealismus-Ausstellung auf
die Betrachter herab; eines von Mira
Schendels Objekten aus geflochtenem

Japanpapier hielt Zwiesprache mit Eva

Hesses Skulpturen und ein blutiges
Kleiderbündel von Barrio lag wie

eine verstümmelte Leiche unter einem

Gemälde von Bacon. Diese Kontamina¬

tionen waren mehr als reine

Überraschungselemente; sie dienten als

Bestätigung, dass Kritik und Geschichte sich

gleichzeitig entwickeln, dass jede
Gegenwart eine Vergangenheit besitzt und
dass die Vergangenheit immer wieder

neue Bedeutungen erhält, je nachdem,
wie und aus welchem Blickwinkel die

Gegenwart sie betrachten will.
Die Hervorhebung von Werken

brasilianischer Künstler und Tarsila do

Amarals zentrale Stellung in der

Ausstellung könnten den Verdacht wecken,

dem «Historischen Kern» liege ein

184



nationalistischer Ansatz zugrunde. Das

Gegenteil ist der Fall, legt doch diese

Hervorhebung das Schwergewicht auf
eine Kunst ohne territoriale Grenzen,

die von der Vorstellung der Koexistenz

und Gleichzeitigkeit der Themen

ausgeht. Ein besseres Beispiel dafür ist

wahrscheinlich die Monochromie-Aus-

stellung: eine Halle voll weisser Arbeiten,

die alle aus derselben Zeit (gegen

Ende der 50er, Anfang der 60erJahre),
aber von Künstlern aus verschiedenen

Teilen der Welt stammen. Die weisse

Leinwand, die Nullstufe der Malerei,

die Nichtdarstellung, wird zum

Ausgangspunkt einer Diskussion plastischer

Themen bei Künstlern wie dem Amerikaner

Ryman, dem Venezolaner Soto,

dem Italiener Manzoni und dem
Brasilianer Oiticica. Auf gleiche Weise wurden

mexikanische carta-Gemälde aus

dem achtzehnten Jahrhundert, welche

die Vermischung der Rassen wiedergeben,

zusammen mit brasilianischen

Barockskulpturen und religiösen Bildern

aus den Anden gezeigt, nicht etwa um

ihren mexikanischen oder brasilianischen

Charakter zu betonen, sondern

um aufzuzeigen, wie die Künstler der

Neuen Welt die aus Europa importierten

Darstellungstechniken und
Stilarten aufgenommen und ihren Bedürfnissen

angepasst haben. Trotz der in

den Kannibalismus-Geschichten

angesprochenen Deterritorialisierung kam

der Möglichkeit, ausgehend von einem

nationalen Thema eine Diskussion über

zeitgenössische Kunst und Kultur
auszulösen, in der brasilianischen
Kunstlandschaft besondere Bedeutung zu -
vor allem im Hinblick darauf, dass wir
in Kürze die 500 Jahre unserer Existenz

feiern werden. Für uns könnte es

die Verwandlung des Tabu zum Totem

bedeuten: die Chance zu einer neuen

Ablösung, zur Uberwindung des euro-

zentrischen Blicks, zu einer Umkehrung

der Landkarte wie sie Torres

Garcia vorschlug.
Als ich weiter in dem Pavillon

umherwandere, der früher Industriemessen

beherbergte, frage ich mich,
ob wir es tatsächlich mit Menschenfresserei

zu tun haben. Niemeyers
Architektur ist majestätisch. Ich habe das

Gefühl, dass sie in keiner der früheren

Biennalen, die ich sah, so vollständig
erschien und in ihrer strukturellen
Klarheit derart gut zur Geltung kam.

Das Ausstellungsprojekt demonstriert
die räumlichen Modulationen, betont
den Rhythmus der optisch hervorste¬

chenden Säulenreihe. Ich ertappe mich

beim Gedanken, dass das grosse Thema

vielleicht gar nicht die Menschenfresserei

ist, sondern vielmehr die

Wirklichkeit und die Relevanz von

Vorschlägen. Die wirklichen Gegebenheiten

und die Relevanz von Werken, die

zu ihrer Zeit wirklich und relevant

waren und einen Dialog in Gang setzten,

der bis zum heutigen Tag andauert.

«Ihr habt dort das, was ich lebendige

Kultur nenne», würde Lygia Clark

sagen, oder mit den Worten von Ivo

Mesquita: «Letztlich meinen wir das

Leben, wenn wir über Kunst
sprechen.» (Ubersetzung: Irene Aeberli)

FRANCIS BACON, SELF PORTRAIT, 1971, oil on canvas, 14 x 12" /
SELBSTPORTRÄT, Öl auf Leinwand, 35,5 x 30,5 cm.

185


	Cumulus from America : inside the XXIV Bienal's body = im Körper der XXIV. Biennale

