Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1998)

Heft: 54: Collaborations Roni Horn, Mariko Mori, Beat Streuli

Artikel: Cumulus from America : inside the XXIV Bienal's body = im Korper der
XXIV. Biennale

Autor: Piccoli, Valéria / Aeberli, Irene

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-681376

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-681376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ONE FROM

IN EVERY EDITION OF PARKETT, TWO GUMULUS GLOUDS,
AMERIGA, THE OTHER FROMSEURGOPE; <ELOAL QUTST0=AIN TN TERESTED

PUBLIC. THEY CONVEY INDIVIDUAE  OPINIONS, ASSESSMENTS, AND
MEMORABLE ENCOUNTERS—AS ENTIRELY PERSONAL PRESENTATIONS

OUR CONTRIBUTORS TO THIS ISSUE ARE VALERIA PTCCOLL,
ASSISTANT AT THE XXIV BIENAL DE SAO PAULO, AND MARIA LIND,

OF PROFESSIONAL ISSUES.

A CURATORIAL

CURATOR

AT THE MODERNA MUSEET, STOCKHOLM.

Inside the
XXIV Bienal’s

Body

At the entrance, I see, strategically
placed, Tarsila do Amaral’s strange fig-
ure of the ABAPORU, a masterpiece of
Brazilian Modernismo, recently exiled
(not without heated local debate)
when it was purchased by an Argentine
collector. The ABAPORU is a man with a
minuscule head and enormous feet sit-
ting on an arid piece of ground from
which only a cactus flower springs.

According to Tarsila, it was those dis-

proportionately large feet planted on
the ground that most impressed Os-
wald de Andrade in the work which she
gave him as an anniversary present in
1928. To the poet the feet and hands
on the ground suggested the native
man, the savage, the anthropophagus.
That man was baptized with a name
composed by de Andrade himself after
he searched for words in a dictionary
of the Tupi-Guarani language: Aba
(man), poru (who eats).

A few months later, de Andrade
would inaugurate the Anthropophag-
ite Movement, a literary movement

whose first step was the publication of

177

VALERIA PICCOLI

the Revista de Antropofagia, which car-
ried in its first issue the Anthropophagite
Manifesto. The page on which the man-
ifesto appeared was illustrated with a
drawing of Tarsila’s ABAPORU. De An-
drade, in his characteristically ironic
and irreverent tone, proclaimed as a
law of anthropophagy: “I am only inter-
ested in that which is not mine.”
Exactly seventy years later, I see
crowds gathering every day around the
“man who eats” and frenetically explor-
ing the entire third floor of the pavil-
ion to discover Klein’s LARGE BLUE AN-
THROPOPHAGY, Bacon’s SELF-PORTRAIT
WITH NEWSPAPER, Géricault’s study for

PARKE T 541 9i19:8 /2919



THE RAFT OF THE MEDUSA, Malevich’s
SUPREMATIST CROSS, and Giacometti’s
MAN WALKING. Bodies of work by Mas-
son, Magritte, Siqueiros, Hesse, Smith-

son, Bourgeois, and Oppenheim resist
Nauman’s deafening mantra: “Eat me!
Feed me! Help me! Hurt me!” Then
they descend to the second floor to
find Orozco’s spliced Citroén; Kent-
ridge’s apartheid parables; Jeff Wall’s
epic grotesque DEAD TROOPS TALK;
Tracey Moffatt’s wildlife film on male
surfers; Miguel Rio Branco’s slide show
of the visceral acts of daily life; and
Meyer Vaisman’s spectral skeleton self-
portrait in amber resin, to name a few
of the cultural cannibals present.

On the ground floor among the
national representations, Pierrik So-
rin’s bawdy holographic video; Sylvie
Fleury’s couture rockets; a slab of ice

TARSILA DO AMARAL, ABAPORU, 1928, oil on canvas, 57% x 50 /

ol auf Leinwand, 147 x 127 cm.

that Olafur Eliasson engineered to
penetrate the building’s glass facade
and mysteriously survive the climatic
conditions of Ibirapuera Park; and Mi-
roslaw Balka’s barking captive dogs.
Carrying newspapers, following the
monitors, or using audio-tours as
guides, people snake their way through
the exhibition as if led by an invisible
thread. But what is that thread after
all?

“Only anthropophagy unites us. So-
cially. Economically. Philosophically.”
In 1928, anthropophagy and cannibal-
ism were understood by de Andrade as
a cultural strategy that allowed Latin
Americans to conceive of their mestizo
identity in terms, for example, of ap-
propriation, the symbolic devouring of
the values of the other. Today, in a
world debating the inevitability of glob-

178

alization or resistance to it, anthro-
pophagy and cannibalism acquire new
meanings that are transgressive and ir-
reverent (or even more so) than those
elaborated by de Andrade. Revealing
his meanings as well as newer ones,
opening their possibilities even fur-
ther, revealing their poetics, making
them echo, admitting their anteced-
ents and parallels. Here is the thread,
the spine that keeps the body of the
XXIV Bienal de Sao Paulo erect.

And like all bodies, the Bienal has
various constituents: The “National Rep-
resentations” section is the most tradi-
tional of them, modeled on the Ven-
ice Biennale. “Routes. Routes. Routes.
Routes. Routes. Routes. Routes.” and
“Contemporary Brazilian Art” echoed
the concepts of anthropophagy and
cannibalism in the international set-
ting, while “Historical Nucleus” was
intended to group some punctual his-
torical works that could be looked at as
metaphors of the idea of anthropopha-
gy. This last segment was subtitled:
“Anthropophagy and Stories of Canni-
balisms.” Structured around the ABA-
PORU and other works by Tarsila do
Amaral, this segment presented the
discovery of cannibalistic practices
among the Brazilian Indians by Euro-
pean adventurers and travelers. Narra-
tives about sixteenth century Brazil
that described in minute detail the
culinary refinements involved in the
preparation of the body of a prisoner
who was to be devoured by the tribe
were the principal source for the Euro-
pean image of an America charac-
terized as the “cannibal Indies” in the
allegories about the continents. The
Ugolinos and Saturns, monstrous de-
vourers of their children, vampires and
other mythological figures painted or
sculpted by artists like Rodin, Carpeaux,



Moreau, and Munch, are indices of the
survival of the idea of cannibalism in
the European imagination of the nine-
teenth century. Perhaps the greatest
example is THE RAFT OF THE MEDUSA,
a visual narrative of French cannibal-
ism that inflamed Géricault’s imagina-
tion. Stories of cannibalism run through
the self-destructive impulses of Van
Gogh, the painting-collages of Magritte
that defy the eye’s rationality, the
flowering of the unconscious brought
about by the Surrealists (one cannot
overlook the importance of Picabia’s
magazine Cannibale as an antecedent
for de Andrade’s Anthropophagite Mani-
festo), or through the work of Siqueiros
as a metaphor for war and destruction.

But for these stories about cannibal-
ism to be told, it was necessary to break
a few traditions. The Historical Nucle-
us was not to be made up of rooms giv-
en over to artists for small retrospec-
tives, but to be structured according to

the presence of works, which, taken

BEATRIZ MILHAZES, BOY FISHING, 1997, oil on canvas, 27% x 462" (top) /
FISCHENDER KNABE, Ol auf Leinwand, 70 x 180 cm (oben)

TARSILA DO AMARAL, URUTU, 1928, oil on canvas, 23% x 28%” (bottom) /
0l auf Leinwand, 60,5 x 72,5 ¢m (unten).

individually and in dialogue with the
other exhibitions would resonate with
the echoes of anthropophagy. For in-
stance, the STUDY FOR A PORTRAIT OF
VAN GOGH by Bacon could be seen
from the Van Gogh space, or sculptures
by Giacometti and the Brazilian Maria
Martins, both derived from the Sur-
realist primer, were visually integrated,
or from a certain point in the Matta
space, it was possible to see an imagi-
nary axis of Latin American masters,
moving on one side toward Rever6n
and on the other toward Siqueiros.

A second step was the insertion, in
the mode of “contamination,” of works
by contemporary Brazilian artists in
each of the exhibitions that constituted
the Historical Nucleus section. A large

photograph of a portrait of Freud made

in chocolate by Vik Muniz stared down

179



ALBERT ECKHOUT, TARAIRIU DANCE,
17th century, oil on wood, 66Y% x 9° 77" /
17. Jahrhundert, 0l auf Holz, 168 x 294 cm.

JEFF WALL, DEAD TROOPS TALK, 1991-92,

transparency in lightbox, 90% x 164%” /
TOTE SOLDATEN SPRECHEN,

Diapositiv in Leuchtkasten, 229 x 417 c¢m.

at the viewer from the Dada and Sur-
realism exhibition; one of Mira Schen-
del’s objects made of twisted Japanese
paper communed with Eva Hesse’s
sculptures, and a bundle of bloody
clothes by Barrio lay like a truncated
corpse tucked below one of Bacon’s
paintings. The contaminations were
more than just surprise elements, they
were there to affirm that criticism and
history are made simultaneously, that
every present has a past, and that the
past always acquires new meanings
depending on how and from what
point of view the present decides to
look at it.

This punctuation of works by Brazil-
ian artists and Tarsila do Amaral’s cen-
tral position in the exhibition might
suggest that the Historical Nucleus was
constructed from a nationalistic ap-
proach. Rather, the punctuation em-
phasized an art without territorial de-
marcations, starting from the idea of
coexistence and the contemporaneity
of themes. A better example of this
would probably be the “Monochrome”
exhibition: a hall of white works all

from the same period (the end of the

fifties and the beginning of the sixties)

and made by artists from different
parts of the world. The white canvas,
the zero degree of painting, nonrepre-
sentation, becomes a point of depar-
ture for a discussion of plasticity in art-
ists such as the American Ryman, the
Venezuelan Soto, the Italian Manzoni,

and the Brazilian Oiticica, among oth-

ers. In the same way, eighteenth-centu-

ry Mexican casta paintings depicting
racial mixtures, Brazilian baroque sculp-
tures, and religious iconography from
the Andes were grouped together in
order to show not their Mexican or
Brazilian character but to affirm the
digestion of techniques and styles of
representation imported from Europe
by the artists of the New World. Despite
the de-territorialization proposed by
the tales of cannibalism, the possibility
of initiating a discussion about contem-
porary art and culture beginning from
a theme formulated within a national
territory acquired special meaning
within the Brazilian cultural panora-
ma—especially if we consider that we
are on the verge of commemorating

five hundred years of our existence.

180

For us, that possibility may signify the
transformation of taboo into totem.
The chance for a new deglutition, for
overcoming a Eurocentric gaze, for the
inversion of the map as proposed by
Torres-Garcia.

As I proceed through the pavilion
which once housed industrial fairs, I
wonder if in fact we were dealing with
anthropophagy. All around me, Nie-
meyer’s architecture is majestic. It seems
to me that in none of the previous
Bienals did it appear so integral and
so well-preserved in its structural clar-
ity. The exhibition project demon-
strates the modulations of space, em-
phasizes the rhythm of the succession
of columns that visually stand out. It
occurs to me that the great theme is
perhaps not anthropophagy, but rather
actuality and the relevance of pro-
posals. Actuality and the relevance of
works that were actual and relevant in
their own time establish a dialogue that
continues today. “What you have there
is what I call living culture,” Lygia Clark
would say. Or, quoting Ivo Mesquita,
“Ultimately it’s life we think about

when we talk about art.”



VALERIA PICCOLI

Im Korper der
XXIV. Biennale

Gleich am Eingang erblicke ich die
strategisch geschickt platzierte, merk-
wiirdige Gestalt von Tarsila do Amarals
ABAPORU - ein Meisterwerk des brasili-
anischen Modernismo, das vor kurzem
(unter hitzigen lokalen Debatten) sein
Ufsprungsland verliess, da es in den
Besitz eines argentinischen Sammlers
uberging. Der ABAPORU ist ein Mann
mit winzigem Kopf und riesigen Fis-
sen, der auf einem vertrockneten Klum-
pen Erde sitzt, dem einzig eine Kaktus-
bliite entspriesst. Laut Tarsila waren es
die fest am Boden verwurzelten, tiber-
grossen Fusse, die Oswald de Andrade

an diesem Werk, das sie ihm 1928 zum

Geburtstag schenkte, am meisten be-
eindruckten. Der Dichter verband die
Flsse und Hande auf der Erde mit dem
Bild des Eingeborenen, des Wilden, des
Menschenfressers. Er gab der Figur auch
ithren Namen, den er mit Hilfe eines
Worterbuchs der Tupi-Guarani-Spra-
che selbst kreiert hatte: Aba (Mensch),
poru (der frisst).

Ein paar Monate danach rief de
Andrade die Anthropophagie-Bewegung
ins Leben, eine literarische Strémung,
die mit der Grindung der Revista de
Antropofagia begann, in deren erster
das Manifesto Antropéofago
(Anthropophagisches Manifest) erschien.

Ausgabe

181

Der Abdruck in der Revista war mit
einer Zeichnung von Tarsilas ABAPORU
illustriert. In seiner typischen, ironi-
schen und respektlosen Art erhob de
Andrade den folgenden Satz zum Ge-
bot der Menschenfresserei: «Mich in-
teressiert nur, was mir nicht gehort.»
Genau siebzig Jahre spiter sehe ich,
wie die Leute sich tiglich vor dem
«Mann, der frisst» dringen und eifrig
das ganze dritte Stockwerk des Pavil-
lons erkunden, wo sie Werke entdecken
wie Kleins GROSSE BLAUE ANTHROPO-
PHAGIE, Bacons SELBSTPORTRAT MIT
ZEITUNG, Géricaults Studie zum FLOSS
DER MEDUSA, Malewitschs SUPREMA-

PARKETT 54 1998/99



TISTISCHES KREUZ und Giacomettis
SCHREITENDER MANN. Werkgruppen
von Masson, Magritte, Siqueiros, Hes-
se, Smithson, Bourgeois und Oppen-
heim stehen unbeeindruckt vor Nau-
mans ohrenbetaubendem Mantra: «Eat
me! Feed me! Help me! Hurt me!»
Dann steigt man in den zweiten Stock
hinunter und erblickt Orozcos zweige-
teilten Citroén, Kentridges Apartheid-
parabeln, Jeff Walls monumentale Gro-
teske DEAD TROOPS TALK (Gesprach
der toten Soldaten), Tracey Moffatts
Video-Naturstudien tber mannliche
Surfer (HEAVEN), Miguel Rio Brancos
Diashow des harten Alltags und Meyer
Vaismans geisterhaftes Skelett-Selbst-
portrit in Bernsteinharz, um nur eini-
ge der hier vertretenen Kulturkanniba-
len zu erwiahnen.

Im Erdgeschoss findet man mitten

unter den brasilianischen Ausstellungs-

stiicken Pierrik Sorins schltipfriges ho-
lographisches Video, Sylvie Fleurys
Couture-Raketen, Olafur Eliassons Eis-
block, der die Glasfassade des Gebau-
des durchbricht und auf wundersame
Weise den klimatischen Verhaltnissen

des Ibirapuera-Parks trotzt, und Miros-

T

SAO PAOLO BIENNALE, 1998, general view,

[first floor (right) / Blick in die Ausstellung im

ersten Stock (rechts).
b

182

law Balkas bellende eingesperrte Hunde.
Mit Zeitungen im Arm, in gefiihrten
Gruppen oder mit Audio-Tour-Kopfho-
rern ausgestattet schlangeln sich die
Leute durch die Ausstellung, als folg-

ten sie einem unsichtbaren Faden.

Aber welcher Art ist dieser Faden?

CILDO MEIRELES, INSIDE THE DETOUR INTO THE RED, 1967-98, installation /

IM INNERN DER UMLEITUNG INS ROT, Installation.



«Uns verbindet nur die Anthropo-
phagie. Gesellschaftlich. Wirtschaftlich.
1928
Andrade Anthropophagie und Kanni-

Philosophisch.» verstand de
balismus als kulturelle Strategie, die es
den Lateinamerikanern erlaubte, ihre
mestizische Identitat beispielsweise un-
ter dem Aspekt der Aneignung, des
symbolischen Verschlingens der Werte
des Anderen zu sehen. Heute, da wir
das Unausweichliche der Globalisierung
oder allfallige Widerstandsmoglichkei-
ten diskutieren, erhalten die Begriffe
Menschenfresserei und Kannibalismus
neue Bedeutungen, bei denen Verlet-
zung und Respektlosigkeit anders (oder
sogar noch stirker) zum Ausdruck
kommen, als dies bei de Andrade der
Fall war. Das Aufzeigen seiner und die-
ser neuen Bedeutungen, ihre Erweite-
rung, die Offenbarung ihrer Poesie
und das Echo, das sie auslosen, neben
dem gleichzeitigen Geltenlassen von
Vorldaufern und Parallelen: Dies ist der
rote Faden, das Riickgrat, das den Kor-
per der XXIV. Biennale von Sao Paulo
tragt und aufrecht halt.

Wie alle Korper setzt sich auch die
Biennale aus verschiedenen Teilen zu-
sammen: Die Abteilung der Landeraus-
stellungen ist die traditionellste und
folgt dem Muster der Biennale von Ve-
nedig; die Bereiche «Routes. Routes.
Routes. Routes. Routes. Routes. Routes.»
und «Zeitgenossische Brasilianische
Kunst» stellen die Begriffe Anthropo-
phagie und Kannibalismus in einem
internationalen Rahmen dar, wahrend
die Abteilung «Historical Nucleus» ver-
einzelte historische Werke prasentie-
ren sollte, die man als Metaphern
der anthropophagischen Idee verstehen
kann. Sie trigt denn auch den Unter-
titel «Anthropophagie und Geschich-
ten tiber Kannibalismus». Der rund um
den ABAPORU und andere Werke von

SAO PAOLO BIENNALE, 1998, general view, 2nd and 3rd floors from the ramp /

Blick in den zweiten und dritten Stock der Ausstellung.

Tarsila do Amaral aufgebaute Bereich
stellt die Entdeckung kannibalischer
Praktiken bei brasilianischen Urein-
wohnern durch europaische Reisende
und Abenteurer vor. Reiseberichte aus
dem sechzehnten Jahrhundert, welche
die kulinarischen Finessen der Zube-
reitung eines zum Verzehr bestimmten
Gefangenen bis ins kleinste Detail be-
schrieben, waren hauptsichlich dafar
verantwortlich, dass sich in Europa das
Bild eines Amerika entwickelte, auf das
die allegorische Bezeichnung «Kanni-
balisches Indien» passte. Die Ugolinos
und Saturne, monstrose Verschlinger
ihrer eigenen Kinder, Vampire und
andere mythologische Gestalten in den
Werken von Kinstlern wie Rodin, Car-
peaux, Moreau und Munch kinden
davon, dass die Idee des Kannibalismus
in Europa auch im neunzehnten Jahr-
hundert fortdauerte. Das wohl gross-
artigste Beispiel daftr ist DAS FLOSS
DER MEDUSA; ein Bericht tiber Kanni-

balismus in Frankreich hatte Géricaults

183

Phantasie entflammt. Kannibalistisches
scheint auch auf in Van Goghs selbst-
zerstorerischen Impulsen und Magrittes
sich dem rationalen Blick widersetzen-
den Gemailde-Collagen, man begegnet
ihm im aufblihenden Unbewussten des
Surrealismus (die Bedeutung von Pica-
bias Zeitschrift Cannibale als Vorlaufe-
rin von de Andrades Manifesto Antro-
pofago ist uniibersehbar) oder in der
Metapher fiir Krieg und Zerstorung bei
Siqueiros.

Damit aber diese Kannibalismus-
Geschichten erziahlt werden konnten,
musste mit ein paar Traditionen gebro-
chen werden. Man entschied also, die
Abteilung «Historischer Kern» nicht
als Nebeneinander von Riumen zu
gestalten, die einzelnen Kunstlern fir
kleine Retrospektiven tiberlassen wur-
den, sondern entsprechend der Aus-
strahlung einzelner Werke zu struktu-
rieren, die einzeln und im Dialog mit
anderen Ausstellungsstiicken das The-

ma der Menschenfresserei aufnehmen



ALEIJADINHO (ANTONIO FRANCISCO LISBOA),
JOHN THE BAPTIST, end of the 18th century,
polychrome wood / JOHANNES DER TAUFER,
Ende 18. Jahrhundert, farbig bemaltes Holz.

und widerspiegeln sollten. So konnte
man zum Beispiel Bacons STUDIE ZU
EINEM PORTRAT VON VAN GOGH vom
van Gogh-Raum aus sehen; die Skulp-
turen von Giacometti und der Brasilia-
nerin Maria Martins, deren Wurzeln
auf den Surrealismus zurtickgehen, bil-
deten eine visuelle Einheit; von einem
bestimmten Punkt im Matta-Raum liess
sich eine imaginare Achse lateinameri-
kanischer Meister iberblicken, die sich
von Reveron bis Siqueiros erstreckte.
Ein zweiter Schritt war das Einfi-

gen von Werken zeitgenossischer brasi-

lianischer Kunstler in alle Ausstellun-
gen, die zusammen den «Historischen
Kern» bildeten, im Sinn einer «Konta-
mination». Die grossformatige Photo-
graphie eines Freud-Portréts aus Scho-
kolade von Vik Muniz starrte in der
Dada- und Surrealismus-Ausstellung auf
die Betrachter herab; eines von Mira
Schendels Objekten aus geflochtenem
Japanpapier hielt Zwiesprache mit Eva
Hesses Skulpturen und ein blutiges
Kleiderbiindel von Barrio lag wie ei-
ne verstimmelte Leiche unter einem

Gemailde von Bacon. Diese Kontamina-

184

DENNIS OPPENHEIM, ATTEMPT TO RAISE HELL, 1974,
bronze mannequin and bell, 25’ 11" x 12’ 1%, (right) /
VERSUCH DIE HOLLE IN BEWEGUNG ZU SETZEN,
Bronzefigur und -glocke, 790 x 247 c¢m (rechts).

tionen waren mehr als reine Uberra-

schungselemente; sie dienten als Besté-
tigung, dass Kritik und Geschichte sich
gleichzeitig entwickeln, dass jede Ge-
genwart eine Vergangenheit besitzt und
dass die Vergangenheit immer wieder
neue Bedeutungen erhilt, je nachdem,
wie und aus welchem Blickwinkel die
Gegenwart sie betrachten will.

Die Hervorhebung von Werken bra-
silianischer Kiinstler und Tarsila do
Amarals zentrale Stellung in der Aus-
stellung konnten den Verdacht wecken,

dem «Historischen Kern» liege ein



nationalistischer Ansatz zugrunde. Das
Gegenteil ist der Fall, legt doch diese
Hervorhebung das Schwergewicht auf
eine Kunst ohne territoriale Grenzen,
die von der Vorstellung der Koexistenz
und Gleichzeitigkeit der Themen aus-
geht. Ein besseres Beispiel dafir ist
wahrscheinlich die Monochromie-Aus-
stellung: eine Halle voll weisser Arbei-
ten, die alle aus derselben Zeit (gegen
Ende der 50er, Anfang der 60er Jahre),
aber von Kiinstlern aus verschiedenen
Teilen der Welt stammen. Die weisse
Leinwand, die Nullstufe der Malerei,
die Nichtdarstellung, wird zum Aus-
gangspunkt einer Diskussion plastischer
Themen bei Kinstlern wie dem Ameri-
kaner Ryman, dem Venezolaner Soto,
dem Italiener Manzoni und dem Brasi-
lianer Oiticica. Auf gleiche Weise wur-
den mexikanische casta-Gemalde aus
dem achtzehnten Jahrhundert, welche
die Vermischung der Rassen wiederge-
ben, zusammen mit brasilianischen Ba-
rockskulpturen und religiosen Bildern
aus den Anden gezeigt, nicht etwa um
ihren mexikanischen oder brasiliani-
schen Charakter zu betonen, sondern
um aufzuzeigen, wie die Kinstler der
Neuen Welt die aus Europa importier-
ten Darstellungstechniken und Stil-
arten aufgenommen und ihren Bedirf-
nissen angepasst haben. Trotz der in
den Kannibalismus-Geschichten ange-
sprochenen Deterritorialisierung kam
der Moglichkeit, ausgehend von einem
nationalen Thema eine Diskussion tiber
zeitgenossische Kunst und Kultur aus-
zulosen, in der brasilianischen Kunst-
landschaft besondere Bedeutung zu —
vor allem im Hinblick darauf, dass wir
in Kuirze die 500 Jahre unserer Exis-
tenz feiern werden. Fur uns konnte es
die Verwandlung des Tabu zum Totem
bedeuten: die Chance zu einer neuen

Ablosung, zur Uberwindung des euro-

zentrischen Blicks, zu einer Umkeh-
rung der Landkarte wie sie Torres
Garcia vorschlug.

Als ich

umherwandere, der fruher Industrie-

weiter in dem Pavillon
messen beherbergte, frage ich mich,
ob wir es tatsachlich mit Menschenfres-
serei zu tun haben. Niemeyers Archi-
tektur ist majestatisch. Ich habe das Ge-
fihl, dass sie in keiner der fritheren
Biennalen, die ich sah, so vollstindig
erschien und in ihrer strukturellen
Klarheit derart gut zur Geltung kam.
Das Ausstellungsprojekt demonstriert
die raumlichen Modulationen, betont

den Rhythmus der optisch hervorste-

chenden Saulenreihe. Ich ertappe mich
beim Gedanken, dass das grosse The-
ma vielleicht gar nicht die Menschen-
die
Wirklichkeit und die Relevanz von Vor-

fresserei ist, sondern vielmehr
schligen. Die wirklichen Gegebenhei-
ten und die Relevanz von Werken, die
zu ihrer Zeit wirklich und relevant
waren und einen Dialog in Gang setz-
ten, der bis zum heutigen Tag andau-
ert. «<Ihr habt dort das, was ich lebendi-
ge Kultur nenne», wiirde Lygia Clark
sagen, oder mit den Worten von Ivo
Mesquita: «Letztlich meinen wir das
Leben, wenn wir tber Kunst spre-

chen.» (ﬁ[m‘&etzung: Irene Aeberli)

FRANCIS BACON, SELF PORTRAIT, 1971, oil on canvas, 14 x 12" /
SELBSTPORTRAT, Ol auf Leinwand, 35,5 x 30,5 cm.

185



	Cumulus from America : inside the XXIV Bienal's body = im Körper der XXIV. Biennale

