Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1998)

Heft: 53: Collaborations Tracey Moffatt, Elizabeth Peyton, Wolfgang Tillmans
Artikel: "Les infos de I'enfer" : Blindganger! = a dud

Autor: Liebermann, Valeria / Elliott, Fiona

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-681088

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-681088
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«LES INFOS

VALERTA EIEBERMANN

Blindganger!

Wer kritisiert eigentlich die Kritik? Wird Weitsicht belohnt? Und am andern Ende: Werden die sich aufplusternden

Verhinderer spdter je zur Rechenschaft gezogen?

Wie verantwortungslos eine aufs Angreifen und Kritisieren spezialisierte Kunstkritik sich zuweilen gebdrdet, fiikrte

kiirzlich der Artikel einer mit Scheuklappenblick bewehrten akademischen Wiihimaus vor. Wieder einmal geht’s um

Faschismusverdacht. Wir baten Valeria Liebermann auf den unsaglichen Anwurf einzugehen.

Bereits Tage nach der Eroffnung des
Deutschen Pavillons auf der Biennale
Venedig 1995 war die Arbeit MUSEUM,
MODELL 1:10 (1995) von Katharina
Fritsch heftig umstritten. Es hagelte
Kritik an der angeblichen «Giganto-
manie» und «Sterilitit» der gezeigten
Arbeit und an den Anspriichen der
Kunstlerin; sie wurde aber auch als
einer der Hohepunkte der Biennale
hervorgehoben und auf der Titelseite
des Artforum abgebildet. So unpopular
die Arbeit anscheinend war und ist, so
sehr fordert sie noch heute eine hitzi-
ge, teilweise beleidigende, aber doch in-
tensive Auseinandersetzung heraus. In
einem jungst veroffentlichten Artikel
von Anselm Wagner!) zur Asthetikvor-
stellung und kiinstlerischen Ideologie
von Katharina Fritsch werden Argu-
mente der 1995 gedusserten Kritik auf-
gegriffen und fir eine voreingenom-
mene Beweisfithrung ausgeschlachtet.
Ausgangspunkt der Abhandlung ist ein

von ihm postuliertes Unbehagen, das

sich in der Berichterstattung zeigen
wirde und das vermutlich — so sug-
geriert er — durch in der Arbeit ver-
Wahrheiten

ausgelost worden wiére. Diese mochte

steckte, unangenehme
er mit Hilfe einer kunsthistorisch an-
mutenden Analyse aufdecken und MU-
SEUM, MODELL 1:10 als Manifestation
von Fritschs Asthetik und Ideologie
vorfihren, die er als «extrem rick-
wartsgewandt, irrational und pseucio-
religiés» bezeichnet.

Anhand der wichtigsten Argumen-
te, auf denen Wagner seine These
stutzt, will ich darlegen, wie er mit
einer rein linear-historischen Argu-
mentation und einer vermutlich be-
wussten Verdrehung von Quellen und
Fakten das Werk Fritschs grundsatzlich
missversteht. Aus formalen Entschei-
dungen zieht er unzuldssige Riick-
schlusse, die zu dem Vorwurf des
faschistischen Denkens fiihren.

Zunachst fallt an seiner «Analyse»

auf, dass er auf eine sorgfaltige Beschrei-

169

bung seines Untersuchungsgegenstan-
des — das MUSEUM, MODELL 1:10 -
verzichtet und nur die Erlauterungen
aus dem Biennale-Katalog tibernimmt.
Mit keinem Wort geht er auf die Wir-
kung der Skulptur im Raum, auf die
seltsame Spannung zwischen Anzie-
hung und Abweisung ein, die durch
die Hohe und Grosse der Arbeit und
die Beziehung der einzelnen Teile zu-
einander entsteht.

Ihn interessiert vorab — angeregt
durch den Titel — die Frage, ob es sich
nun um eine Skulptur oder ein Archi-
handelt.
kann fir ihn eine kunstlerische Arbeit

tekturmodell Anscheinend
nur eines von beiden sein, denn das
Argument, dass beides gleichberech-
tigt im Werk angelegt sei, lasst er nicht

gelten, auch wenn in dem von ihm

VALERIA LIEBERMANN ist Kura-
torin der Sammlung Ackermans in Xan-
ten. Sie arbeitet an einer Dissertation tiber

Katharina Fritsch.

PARKETT 531998



ofters zitierten Interview mit Fritsch?
diese Moglichkeit angesprochen wird.
Die von ihm vorgenommene Trennung
von Modell und Skulptur zeigt, wie
sehr der Autor in den von Kunsthistori-
kern so gern aufrechterhaltenen Gat-
tungsgrenzen denkt. Dies tberrascht,
da er selbst der Kiinstlerin im Laufe
seines Textes vorwirft, sie wurde die
uberholte Trennung in Skulptur und
Malerei propagieren, weil sie far
die Nutzung des Gebdudes vorschlagt
«Skulpturen» im Erdgeschoss und «Ma-
lerei» im Obergeschoss auszustellen.
Dass sie zwar mit diesen Begriffen
arbeitet, sie aber nicht kanonisch ver-
steht, beweist ein Blick auf ihr (Euvre.
So kann eine Skulptur eine aus Poly-
ester oder Gips gegossene Figur sein,
sie kann aber auch aus Geriauschen,®
aus mit Gerauschen kombinierten Farb-

raumen,® aus versprithtem Parfum?

oder Lebewesen® bestehen. Dartiber

hinaus ist der «malerische» Einsatz von
Farbe, die den Werken haufig ihre
Plastizitit nimmt, unerlésslich, da eine
bestimmte Farbe unverzichtbarer Be-
standteil des jeweiligen Bildes ist. Als
Beispiel mochte ich die verschiedenen
Versionen der MUHLE nennen, die zu-
nachst 1979 als kleines «Modell»”) her-
gestellt, 1990 als sieben Meter grosses
Gebdude in Saarbriicken ausgefiihrt,
ebenfalls 1990 in Form einer Single
von Parkett veroffentlicht und 1996
als GRAUER RAUM MIT MUHLEN-
GERAUSCH wihrend der Ausstellung in
Basel gezeigt wurde. Fir die Kiinstlerin
sind alle Ausfithrungen gleich bedeu-
tend und sollen dazu beitragen, das
Bild einer Miihle von méglichst vielen
Seiten her zu fokussieren. Aus diesem
Grund ist die von Wagner versuchte
Festlegung unzuldssig, MUSEUM, MO-
DELL 1:10 sei entweder Modell oder
Skulptur, sein

ebenso Argument,

Fritsch wiirde mit klaren Gattungsgren-
zen arbeiten.

Nach dem Versuch der genauen
Definition des Werkes analysiert er
dessen Inhalte. Dabei greift er zwei
verschiedene, sich erganzende, inhalt-
liche Argumentationsstrange auf. Zu-
ndchst konstatiert er einen utopisch-
idealistischen Ansatz, der von einer
Ideologie der Klarheit und Reinheit
bestimmt sein soll. Zur genaueren
Bestimmung dieser Ideologie bemitht
er einerseits die dsthetischen Vorstel-
lungen von Vertretern der Moderne
wie Adolf Loos, andererseits die Visio-
nen des Johannes aus der Offenbarung
und deren mittelalterliche Auslegung.
Beide Auffassungen seien von einem
ahnlichen Wunsch beseelt alles Unrei-
bei
Johannes die Sexualitit — abzustreifen

ne — bei Loos das Ornament,
und zu vernichten. In diesem Zusam-
menhang behauptet er, «..dass Ka-
tharina Fritschs Menschen- und Tier-
figuren immer geschlechtslos sind...»®),
und fithrt als Beispiel die einzige wirk-
lich geschlechtslose Figur, das Kind bei
KIND MIT PUDELN (1995/96), an. Dass
aber alle anderen Menschen- oder
Tierskulpturen ein zuweisbares, teil-
weise sogar offensichtliches Geschlecht
besitzen, unterschligt er vollig. So be-
sitzt der ELEFANT (1987), entsprechend
dem Naturvorbild (eine Elefantenkuh),
Briste und Vagina, wihrend die Maus
und die Ratten ihre Primédrgeschlechts-
male unter dem Fell verborgen haben.
Auch sind die lebenden Personen, die
far Arbeiten wie SCHWARZER TISCH
MIT EINEIIGEN ZWILLINGEN (1985)
SPAZIERGANGER ~MIT HUND
(1986) zur Verfiigung standen, sicher

oder

nicht geschlechtslos gewesen. Seine
These, Fritschs Werke wirden eine
asexuelle Grundvorstellung aufweisen,
die konstitutiv fiir das faschistische Kor-

170

perbewusstsein sei, lasst sich nicht nur
ohne Probleme als aus der Luft gegrif-
fen widerlegen, sondern wirft ein merk-
wiirdiges Licht auf den Autor selber.
Der zweite Punkt fiir die Festlegung
des Inhaltes betrifft das angebliche
ideelle Vorbild. Er gibt an, die Kinst-
lerin hétte Richard Wagners Bihnen-
Parsifal  als
Referenzpunkt»? genannt. Diese Ver-

weihfestspiel «geistigen
kniipfung stammt aber nicht aus den
Aussagen der Kinstlerin, sondern von
Andeutungen von Hans-Joachim Miil-
ler,!” Jean-Christophe Ammann'! und
Gary Garrels.'? Aufgrund der falschen
Behauptung, Fritsch hitte sich auf
Ideen des Wagnerschen Librettos bezo-
gen, analysiert Anselm Wagner aus-
fahrlich die Gedanken und Vorstellun-
gen Richard Wagners, aber auch die
Auslegung und Bedeutung dieser Oper
im Dritten Reich, und zwingt anschlies-
send seine Erkenntnisse dem Werk
Fritschs auf. Zwar relativiert er seine
Aussagen etwas, indem er ihr zuge-
steht, sie wiurde sich wahrscheinlich
eher auf die unpolitische, zeitlose Les-
art der Oper beziehen, unterstellt ihr
aber gleichzeitig, sie wolle die bei Wag-
ner angelegte, elitire Vorstellung der
«Gralsritter» in die Kunst einfiithren,
da sie anerkennt, ihr Museum sei nur
far einen speziellen Kiinstlertyp geeig-
net. Gerade die Parsifal-Verbindung
zeigt, wie wenig sich der Autor mit der
Arbeit und den wirklichen Vorbildern
und Anregungen auseinandergesetzt
hat. Seit Beginn ihrer kunstlerischen
Tatigkeit hat Fritsch sich immer wieder
Gedanken tiber Museen und Kunstver-
eine gemacht und vor allem iber den
Ausstellungsbetrieb, in dessen Réader-
werk sie seit Anfang der 80er Jahre ein-
gespannt ist. 1980/81 hatte sie mit
einem befreundeten Kiinstler — Peter
Josef Abels — ein «Kunstmotel» mit



umliegendem Garten erdacht, in wel-
chem die Gaste in einer von Kunstlern
gestalteten Umgebung ibernachten
und in Ruhe Kunst geniessen kénnen.
Diese Idee wurde nicht weitergefiihrt,
war aber immer wieder Thema gemein-
samer Diskussionen. Zwischen 1989
und 1993 fuhrte Fritsch anldsslich der
Vorbereitungen ihrer Ausstellung im
DIA Center for the Arts, New York,
lange Gespriache mit Charles Wright,
dem damaligen Direktor des DIA, iber
den idealen Ausstellungsort. Dabei kris-
tallisierte sich immer klarer die Vorstel-
lung eines Ausstellungsortes heraus,
der all das in sich vereinigt, was sie sich
als ideal vorstellte: klare Riume, die
aber keine anonyme Neutralitat besit-
zen, Raume der Ruhe und Konzentra-
tion, eine Offenheit gegentiber dem
Kinstler und seiner Tatigkeit, ein Aus-
stellungsturnus, der dem eingeladenen
Kiinstler eine intensive Auseinander-
setzung mit dem vorgegebenen Raum
erlaubt, und vor allem ein Ausstel-
lungsbetrieb ohne Terminzwang. Sol-
che Riaume koénnten dem Betrachter
eine Annaherung an die Kunstwerke
ermoglichen, die dem entspricht, was
der Kunstler wahrend der Realisierung
eines Werkes erfihrt. Ein weiterer Be-
zugspunkt fir die Vorstellung von Orten
der Ruhe, an denen man eine dhnliche
Grenzerfahrung machen kann, sind die
von der Kiinstlerin entworfenen Fried-
hofe, die Anselm Wagner als Beispiel
fir die «totalitire Asthetik» anfiihrt,
deren Faszination Fritsch erlegen sein
soll. Die Friedhofe sind allerdings in
keiner Weise totalitir gedacht, son-
dern nur fir Leute vorgesehen, die
sich nach dem Tod eine anonymé Ruhe-
stitte wuinschen. Katharina Fritsch
greift mit dem MUSEUM, MODELL 1:10
Uberlegungen zum Ort der Kunst auf,
welche die gesellschaftliche Relevanz

eines Ausstellungsraumes und die

Verantwortlichkeit der Kunstler fur
die darin gezeigten Werke einkreisen.
Sie nimmt mit ihrer Arbeit eine klare
Position als Kunstlerin ein um eine
Diskussion uber die Funktion der
Gesellschaft

herauszufordern. Mit diesen Uberle-

Kunst innerhalb der
gungen steht sie mitten im aktuellen
Diskurs um Kunst als Erlebnisort und
Dienstleistung.

Hat Wagner mit seiner These der
asexuellen Figur und der Parsifal-Asso-
ziation das ideelle Vorbild far das
MUSEUM, MODELL 1:10 als faschistoid
und totalitar verunglimpft, so versucht
er in einem néchsten Schritt auch die
formale Gestaltung in eine dhnliche
Richtung zu interpretieren. Die Herlei-
tung der oktagonalen Form vom Fel-
sendom in Jerusalem (691/92) tuber
die Aachener Pfalzkapelle (790-805)
und das Castel del Monte (um 1250)
bis zum Tannenberg-Denkmal (1927)
ist zwar ltickenhaft, aber in sich schlus-
sig. Schwierig wird es genau in dem
Moment, wo er behauptet, die Kiinst-
lerin habe sich bei ihrem Entwurf an
diesen Gebauden orientiert. Denn er
ignoriert — wie viele Kunsthistoriker —
die Tatsache, dass die Kinstler weit-
gehend mit dem linearen, rein histo-
risch ausgerichteten Kunstverstindnis
gebrochen haben und sich nur noch
sehr selten mit ihren weit zurtck-
liegenden Vorgangern oder der alten
Kunstgeschichte auseinandersetzen. In-
teressanter und sicher aufschlussrei-
cher als eine historische Herleitung
der oktagonalen Form wire eine Un-
tersuchung dariiber gewesen, inwie-
weit andere Kiinstler der 80er und 90er
Jahre dhnliche Rdume — sei es im Mo-
dell oder als Architektur — geschaffen
haben und wozu diese dienen sollten.
Ich denke da z.B. an OKTAGON FUR

171

MUNSTER (1987) von Dan Graham,
oder die ESCAPE VEHICLES (1996) von
Andrea Zittel. Auch seine angedeutete
Auffassung, die Ubernahme einer Form
entspriche gleichzeitig der Ubernahme
einer bestimmten Ideologie, ist dus-
serst problematisch. Selbst wenn die
fihrenden Kopfe des Nationalsozialis-
mus, wie er sicherlich richtig ausfiihrt,
die Aachener Pfalzkapelle oder das
Castel del Monte rezipieren und ihre
Architekturformen fiir ihre Zwecke miss-
brauchen, bedeutet das denn wirklich
gleichzeitig, dass alle, die nach den
Nationalsozialisten diese formalen Mit-
tel fiir sich entdecken, sie entspre-
chend der nationalsozialistischen Vor-
stellung benutzen?

Als Fazit zieht Wagner aus seinen
Uberlegungen, die Kiinstlerin hitte wie
eingangs erwdhnt eine extrem riick-
wartsgewandte, irrationale und pseu-
doreligiés verbramte Ideologie, die
permanent faschistisches Gedanken-
gut anstreife. Betrachtet man ihre
Arbeiten aber genauer und ldsst sich
auf sie ein, so sind sie eher der Beleg
fir ein Weltbild, das von grundlegen-
den Polaritaten bestimmt wird, als far
ein faschistoides. Die Polarititen sind
zum Beispiel Kunst und Warenwelt,
weiblich und mannlich, religiés und
sakular oder offentlich und privat.
Anstatt diese zu tiberwinden oder eine
der Seiten als erstrebenswert herauszu-
stellen, zeigt sie sie als gegeben, als
Komponenten des Lebens, die vor
jeder Moral oder jenseits von Gut und
Bose vorhanden sind. Als die Erfahrun-
gen, die vorsprachlich und vormora-
lisch sind. Sie bietet keinen Ausweg aus
dem von ihr aufgezeigten Dualismus,
sondern weist eher darauf hin, dass
dieser im Leben selbst angelegt ist. «Im
ganzen Leben ist nichts eindeutig.
Alles hat die berithmten zwei Seiten. Je



eher man das akzeptiert, umso klarer
kann man denken.»'3) Anstatt den
tiblichen Weg zu gehen und damit der
Tradition des Idealismus zu folgen,
mochte sie den Dualismus mit Hilfe
des rationalen Geistes nicht tberwin-
den, sondern ihn mit Hilfe von intuiti-
ven Bildern als akzeptable Moglichkeit
anbieten. Genau darin liegt meiner
Meinung nach, neben der technischen
Perfektion und dem unverrickbaren
Glauben an die Macht der Bilder, die
grosse Qualitit der Werke von Kathari-
na Fritsch. Dass sie nicht auf die gangi-
gen, den Alltag bestimmenden ethi-
schen und moralischen Vorstellungen
und Thesen spekuliert, sondern eine
grosstmogliche Offenheit anbietet. Die
einzige «Moral», die fir sie neben
gesellschaftlichen Konventionen denk-
bar ist, liegt im vorsprachlichen Stau-
nen, aus dem «...sich erstaunlicher-
weise eine Moral <ergibt,, die dann

sichtbar wird, wenn ich eine Skulptur

1) Anselm Wagner, «Heim ins Reich der
reinen Form. Katharina Fritsch, Richard
Wagner und der Gral», in: Noéma, Nr. 48,
Juli/August 1998, S. 50-57.

2) Matthias Winzen im Gespriach mit Ka-
tharina Fritsch, in: Katharina Fritsch, Aus-
stellungskatalog, San Francisco Museum
of Modern Art, Museum fiir Gegenwarts-
kunst Basel, Basel 1996, S. 68-85.

3) So die Langspielplatte REGEN (1987),
oder die Singles UNKEN (1982/90), MUH-
LE, KRANKENWAGEN (beide 1990).

realisiere».!?) Es ist eine Moral, die sich
zeigt, wenn man sich auf die Dinge, mit
denen man sich beschéftigt, einldsst,
ihnen seine volle Aufmerksamkeit und
Genauigkeit entgegenbringt und die
ihnen inharenten Regeln beachtet.
Diese Regeln, die sich aus den Dingen
selbst ergeben, konnten als Metapher fiir
ein soziales Gebilde gedeutet werden.
Das grosse Missverstandnis Wagners
liegt darin, dass es fiir ihn anscheinend
die wertfrei zu betrachtende Gleichzei-
tigkeit von Gut und Bose bzw. Richtig
und Falsch nicht gibt. Aus diesem
Grund kann er sie auch im Werk von
Fritsch nicht entdecken und als eigene
Qualitdt gelten lassen. Er ist von der
rein oberflachlichen Erscheinung der
Arbeit — einem glasern-goldenen, acht-
eckigen Pavillon, umgeben von einem
dunklen, einen Stern aussparenden
Wald und einem hohen Sockel — aus-
gegangen und hat dann nicht die

Arbeit ihren internen Regeln gemdss

4) z.B. ROTER RAUM MIT KAMINGERAUSCH
(1991).

5) PARFUM IM HAUSFLUR (1984)

6) z.B. SPAZIERGANGER MIT HUND (1986)
7) Sie befindet sich auf dem WAREN-
GESTELL (1979-84).

8) Wagner, a.a.0., S. 51.

9) Wagner, a.a.0,, S. 52.

10) Hans-Joachim Miiller, «Die Zeit, die
Kunst, der Stachelbaum», in: Die Zeit,
Nr. 25, 16.6.1995, S. 50-51.

11) Jean-Christophe Ammann, «Ich stecke

interpretiert, sondern ihr von aussen
eine bestimmte Vorstellung angetra-
gen. Um diese Idee zu stiitzen, hat er
die Quellen und Tatsachen, die sich
auf Fritsch beziehen, verdreht oder
falsch wiedergegeben. Seine Kenntnis
der Architekturgeschichte und der
Ideologie Richard Wagners und des
Dritten Reichs mag sehr fundiert sein,
dass man historische Erkenntnisse aber
nicht bedenkenlos auf zeitgenossische
Kunst projizieren darf, miusste ihm,
gerade angesichts der Schwere des Ver-
gleichs, bewusst sein. Wagners Text
zeigt, dass er sich tiberhaupt nicht auf
das Werk von Katharina Fritsch ein-
gelassen hat, sondern nur sein philolo-
gisches Wissen fiir ein selbstgerechtes,
verantwortungsloses und vermutlich
bereits vor der Untersuchung formu-
liertes Urteil benutzt. Damit betreibt er
keine wissenschaftliche Analyse, son-
dern infamen Rufmord an einer Kiinst-

lerin.

gewiss in keiner autistisch-regressiven Pha-
se purer Selbstbespiegelung», in: Kunst-
Sforum International, Bd. 131, August-Okto-
ber 1995, S. 72-78.

12) Gary Garrels, «<An Introduction», in:
Katharina Fritsch, Ausstellungskatalog, San
Francisco Museum of Modern Art, Mu-
seum fiir Gegenwartskunst Basel, 1996,
S. 12-31.

13) Matthias Winzen im Gesprich mit
Katharina Eritsch, a.a.0.,:S. 73.

14) Winzen, ebenda, S. 77.

KATHARINA FRITSCH, MUSEUM, MODELL 1:10, 1995,

Holz, Aluminium, Plexiglas, Folie, Farbe, 3,3 x 10,4 x 10,4 m /
MUSEUM, MODEL 1:10, wood, aluminum, Plexiglas, foil, paint,
ca. 130 x 409% x 409%”.

172






VALERIA LIEBERMANN

A DUD

Who actually criticizes the critics? Is vision rewarded? And at the other end of the scale: Are puffed-up obstruc-

tivists ever later called to account?

Just how irresponsible art criticism specializing in brickbats and attack can be was demonstrated recently in an

article by a blinkered, academic vole. It’s the old story: allegations of fascism. We asked Valeria Liebermann to

examine these despicable accusations.

Within days of the opening of the Ger-
man Pavilion at the Venice Biennale in
1995, Katharina Fritsch’s MUSEUM, MO-
DELL 1:10 (1995) was causing a major
stir. Critics bombarded both the work
and the artist’s aspirations with accu-
sations of “gigantomania” and “steril-
ity”—yet, at the same time, it also stood
out as one of the highpoints of the
Biennale and made the cover of Art
Jorum. As unpopular as the work appar-
ently was, and is, today it still provokes
heated debate—sometimes insulting,
but always intense. In a recent article
on Katharina Fritsch’s aesthetics and
artistic ideology, Anselm Wagner!) takes
up arguments put forward by critics in
1995 and picks their bones to support
his own prejudiced outlook. The start-
ing point for his essay is the alleged
disquiet he claims was evident in con-
temporary reports on the work and
which—he suggests—was presumably

engendered by unpleasant truths con-

VALERIA LIEBERMANN is curator
of the Sammlung Ackermans in Xanten,
Germany. She is writing her dissertation

on Katharina Fritsch.

PARKETT 53 1998

cealed within it. These he then sets
out to uncover, backed up by an art-
historical-sounding analysis, in order
to advance MUSEUM, MODELL 1:10 as a
manifestation of what he describes as
Fritsch’s “extremely backward-looking,
irrational, pseudo-religious” aesthetics
and ideology.

Taking up the main points that
Wagner uses to support his argument,
it is my intention to show how his
purely linear historical reasoning and
his presumably conscious distortion of
sources and facts leads to a fundamen-
tal misapprehension of Fritsch’s work.

He draws unsound conclusions from

‘the very form of the piece and accuses

the artist of nothing short of fascist atti-
tudes.

The first striking aspect of his “anal-
ysis” is that he sidesteps any precise
description of the subject of his investi-
gation—MUSEUM, MODELL 1:10—and
simply reiterates the account of the
work in the Biennale catalogue. He
makes no mention of the effect of
the sculpture in the space, or of the
strange tension in the combination of

attraction and rejection that is generat-

474

ed by the height and size of the work
and the interconnections between its
constituent parts.

His initial concern—kindled by the
title—is whether this work is in fact a
sculpture or an architectural model.
Apparently in his mind an artistic work
has to be one or the other, for he will
not countenance the idea that a work
could be both to an equal degree,
despite the fact that this very possibility
is aired in the interview with Fritsch?
that he frequently cites elsewhere. The
separation that he makes between
models and sculpture shows the extent
to which he adheres to the divisions
between different genres so beloved of
art historians. This comes as rather a
surprise since his essay accuses the art-
ist of propagating a defunct division
between sculpture and painting in that
she proposes that the building should
be used for “sculptures” on the lower
floor and for “painting” on the upper
floor. A glance at her own work will
show that, while she does use this ter-
minology, her understanding of it is
certainly not canonic. Thus a sculpture

can be a molded polyester or plaster



figure, but it can equally well consist of
sounds,® sounds plus color-spaces,?
sprayed perfume,® or living creatures.®
In addition her “painterly” use of color,
which frequently reduces the plasticity
of the objects, is indispensable to her
work since a particular color can be a
crucial element in the image con-
cerned. To demonstrate this I should
like to refer the reader to the different
versions of MUHLE (Mill), which first
emerged in 1979 as a small “model”.”)
In 1990 it was realized as a seven-meter-
high building in Saarbriicken, and
again in 1990 it was published as a
single record by Parkett. In 1996 it was
shown in the Basel
GRAUER RAUM MIT MUHLENGERAUSCH
(Gray Room with Mill Noise). For the

artist these different versions are all of

exhibition as

equal importance and are intended to
focus on the image of a mill from as
many sides as possible. Thus Wagner’s
assertion that MUSEUM, MODELL 1:10
must either be a model or a sculpture,
and his argument that Fritsch is work-
ing along clear demarcation lines when
it comes to genre, are simply inadmis-
sible.

Having attempted to establish a pre-
cise categorization of the work, he then
analyzes its contents. In doing so he
draws on two different, complemen-
tary arguments. Firstly he identifies an
idealistic, utopian approach which is
supposedly guided by an ideological
pursuit of clarity and purity. In order to
define this ideology all the more pre-
cisely, on the one hand he invokes the
aesthetic principles of representatives
of Modernity such as Adolf Loos, while
on the other hand he quotes the
visions of St. John in the Book of Reve-
lations plus interpretations of the latter
from the Middle Ages. Both sources

are inspired by a similar desire, namely

to strip away and destroy everything
impure—for Loos this meant orna-
ment and for St. John sexuality. In this
connection Wagner claims “...that Ka-
tharina Fritsch’s human and animal fi-
gures are always sexless...”® and backs
this up with the one and only truly
sexless figure in her work, the KIND
MIT PUDELN (Child with Poodles,
1995/96), completely suppressing the
fact that, by contrast, all her other
human and animal sculptures are
clearly of one sex or the other, in some
cases even quite obviously so. Thus
ELEFANT (1987)—like its counterpart
in nature (a female elephant)—has
teats and a vagina, while the mouse and
the rats have primary sexual character-
istics hidden under their fur. Equally
the living humans behind works such
as SCHWARZER TISCH MIT EINEIIGEN
ZWILLINGEN (Black Table with Identi-
cal Twins, 1985) and SPAZIERGANGER
MIT HUND (Man Out for a Walk with
Dog, 1986) were no doubt not sexless.
His proposition that Fritsch’s works are
in principle asexual, which in itself
constitutes a fascist attitude to the body,
is not only all too readily countered as
utterly farfetched, but also throws an
odd light on the author himself.

The second point in his analysis of
the work’s contents concerns its sup-
posed inspiration. He maintains that
the artist has cited Richard Wagner’s
Parsifal (his “Festival Play for the Con-
secration of the Theater”) as a “point
of spiritual reference”® for this work.
The same connection has already been
made on previous occasions by Hans-
Joachim Miiller,'?) Jean-Christophe Am-
mann,') and Gary Garrels,'? but, as the
artist herself has said, there is no truth
in this. On the basis of the false claim
that Fritsch had drawn on ideas from
Wagner’s libretto, Anselm Wagner then

175

not only goes in detail into Richard
Wagner’s thinking and precepts, but
also examines the interpretation and
meaning of this opera during the
Third Reich and finishes by foisting his
conclusions onto Fritsch’s work. Admit-
tedly he somewhat relativizes his asser-
tions by allowing that she would most
likely be drawing on a nonpolitical,
timeless reading of the opera, but at
the same time alleges that she is trying
to introduce into art the elite notion of
the “Knights of the Holy Grail,” as por-
trayed by Wagner, since she recognizes
that her museum is only suited to a
specific kind of artist. This insistence
on Parsifal shows just how little atten-
tion the author has in fact paid to the
real forerunners and inspiration for
Fritsch’s work. Since the outset of her
career as an artist, Fritsch has repeat-
edly looked at the question of mu-
seums and public galleries, with partic-
ular regard to the exhibitions circuit
‘whose machinery she has been caught
up in since the early eighties. In 1980/81
together with a friend, the artist Peter
Josef Abels, she devised an “artmotel”
set in gardens, where guests could stay
in surroundings designed by artists,
and enjoy art in peace. Although the
idea was never taken beyond this stage,
Abels and Fritsch frequently returned
to it in their discussions. Between 1989
and 1993, during the preparations for
her exhibition in the DIA Center for
the Arts in New York, Fritsch engaged
in lengthy conversations about the
ideal exhibition space with Charles
Wright, the then Director of the DIA.
As they talked, the idea emerged
with increasing clarity of an exhi-
bition space that combined everything
that she felt would be ideal: clear
spaces, albeit not anonymously neutral,

spaces of peace and concentration, an



openness towards the artist and his or
her activities, a turnover of exhibitions
that would allow the invited artist time
to engage on a deep level with the given
space, and above all an exhibitions pro-
gram not fixated on dates. Thus the
viewer’s approach to the artwork could
to a certain extent match the artist’s
experience during the realization of
the work. A further point of reference
for the idea of havens of peace, where
one could experience a similarly mar-
ginal situation, are the cemeteries de-
signed by the artist, which Anselm
Wagner cites as an example of the “to-
talitarian aesthetics” whose fascination
Fritsch has allegedly succumbed to.
However, the cemeteries are not in the
slightest totalitarian: On the contrary,
they are only intended for people who
specifically would like an anonymous
last resting place. In MUSEUM, MODELL
1:10 Katharina Fritsch is addressing
issues concerning art venues, focusing
on the social relevance of an exhibition
space and the responsibility of the art-
ist for the works shown in that space.
With this work she is taking up a clear
artistic position, in order to stimulate
discussion on the function of art in
society, thereby moving into the very
center of current debate on art as a
place to be experienced or as a service
provider.

Having expounded on asexuality
and Parsifal and having thus, by impli-
cation, denigrated MUSEUM, MODELL
1:10 as fascistic and totalitarian, Wag-
ner then proceeds to attempt to inter-
pret its formal design along similar
lines. His chronology of octagonal
forms starting with the Dome of the
Rock in Jerusalem (691/92), continu-
ing with the Cathedral in Aachen
(790-805) and the Castel del Monte (c.
1250), and ending with the Tannen-

berg Memorial (1927) has gaps but is
otherwise reasonable. However, diffi-
culties arise as soon as he claims that
Fritsch has been guided by these struc-
tures in her own design. For—like
many art historians—he ignores the
fact that artists have as good as dis-
pensed with a linear, purely historical
understanding of art and nowadays
only rarely engage with their distant
forebears and the art history of old. It
might have been rather more interest-
ing and certainly more revealing if he
had instead investigated the extent
to which other artists in the eighties
and the nineties have created similar
spaces—either as models or as full-
scale architectural projects—and what
the intentions behind these might be.
Here I have in mind Dan Graham'’s
OKTAGON FUR MUNSTER (Octagon for
Miinster, 1987) or Andrea Zittel’s
ESCAPE VEHICLES (1996).
more, his implied attitude that the

Further-

adoption of a form also means the
adoption of a particular ideology is
problematic in the extreme. For even if
leading National Socialists, as he no
doubt quite rightly says, took note of
the Cathedral in Aachen or the Castel
del Monte and misused their architec-
tural forms for their own purposes,
does this really mean that from that
moment onwards all those who discov-
er this form for themselves then deploy
it in the same vein as the National
Socialists?

The conclusion Wagner draws from
his musings is—as it was said at the out-
set—that Katharina Fritsch has an
extremely backward-looking, irrational
ideology, laced with pseudo-religion
and constantly bordering on fascist
thought. However, if one looks more
closely at her works and enters freely

into them, as it were, the worldview

176

they present seems rather to encom-
pass fundamental opposites than to be
in any sense fascistic: opposites such as
art and the world of commercial goods,
female and male, religious and secular,
public and private. Instead of resolving
these or picking out one or the other as
desirable, Fritsch presents them as giv-
en, as components of life, predating
morality and beyond Good and Evil—
experiences that are preverbal and pre-
moral. She does not offer a way out of
this dualism, but points instead to the
fact that this is in itself part of life:
“Nothing in the whole of life is un-
ambiguous. There are the famous two
sides to everything. The sooner you
accept that, the more clearly you can
think.”!® She does not take the usual
path, following the traditions of ideal-
ism, nor is she intent on overcoming
this dualism with the aid of some
rational spirit, but wants instead—with
the aid of intuitive images—to present
it as an acceptable possibility. In my
opinion, this—plus technical perfec-
tion and her immutable belief in the
power of the image—is what lends her
work its outstanding quality. She does
not speculate on the usual ethical and
moral notions affecting our everyday
lives but offers the greatest possible
openness. For her the only conceivable
“morality” besides social convention
resides in the realm of preverbal
amazement, out of which “...astonish-
ingly enough a morality ‘arises’ which
becomes visible when I realize a sculp-
ture.”!) It is a morality that emerges
when one opens oneself up to the
things one is dealing with, devotes
one’s full attention and care to them,
and respects their own inherent rules.
These rules, which arise from things
per se, could be interpreted as a meta-

phor for a social structure.



It would seem that Wagner’s major
misapprehension derives from the fact
that, as far as he is concerned, there is
no such thing as a simultaneity of Good
and Evil, Wrong and Right, which
should neither be judged one way or
the other. For this reason he is unable
to perceive it and accept it as a quality
in Fritsch’s work. He has taken the out-
ward appearance of the work as his
starting point—an octagonal pavilion
made from glass and gold, surrounded
by a wood delineating the shape of a
star, and a high plinth—and has not
interpreted the work according to its
own internal laws, but has imposed an
idea on it formed by purely external
notions. In order to support this idea
he has taken sources and facts relevant
to Fritsch’s work and either distorted
or misreported them. His knowledge of
the history of architecture and of the
ideology of Richard Wagner and the
Third Reich may well go deep, but he
must surely also be aware that one can-
not heedlessly project historical facts
onto contemporary art, particularly in
view of the seriousness of the compari-
son. Wagner’s essay shows that he has
not engaged with Fritsch’s work at all,
but has simply used his philological
knowledge to arrive at a self-righteous,
irresponsible, presumably preformu-
lated judgment. This is not academic
analysis, this is character assassination.

(Translation: Fiona Elliott)

KATHARINA FRITSCH, SCHWARZER TISCH
MIT EINEIIGEN ZWILLINGEN, 1985,

Herr Wiegmann und Herr Wiegmann, Holz,
Farbe, Kunststoff, Hohe und Durchmesser

je 150 em, Ausstellungsversion /

BLACK TABLE WITH IDENTICAL TWINS,
Herr Wiegmann and Herr Wiegmann, wood,
paint, plastic, height and diameter

ca. 597 each, exhibition version.

1) Anselm Wagner, “Heim ins Reich der
reinen Form. Katharina Fritsch, Richard
Wagner und der Gral,” in: Noéma (no. 48,
July/August 1998), pp. 50-57.

2) Matthias Winzen in conversation with
Katharina Fritsch, in: Katharina Fritsch, ex.
cat. (San Francisco Museum of Modern
Art, Museum fir Gegenwartskunst Basel,
Basel, 1996), pp. 68-85.

3) See, for instance, the long-playing re-
cord REGEN (Rain, 1987), or the singles
UNKEN (Toads; 1982/90), MUHLE (Mill)
and KRANKENWAGEN (Ambulance), both
from 1990.

4) €.g. ROTER RAUM MIT KAMINGERAUSCH
(Red Room with Chimney Noise, 1991).

5) PARFUM IM HAUSFLUR (Perfume in the
Hallway, 1984).

6) e.g. SPAZIERGANG MIT HUND (Man Out
for a Walk with Dog, 1986).

7) This model has a place on the WAREN-
GESTELL (Display Stand, 1979-84).

8) Wagner, op. cit., p. 51.

9) Wagner, op. cit., p. 52.

10) Hans-Joachim Miller, “Die Zeit, die
Kunst, der Stachelbaum,” in: Die Zeit, no.
25, 16.6.95, pp. 50-51.

11) Jean-Christophe Ammann, “Ich stecke
gewiss in
Phase purer Selbstbespiegelung,” in: Kunst-
Jorum International 131, August-October
1995, pp. 72-78.

12) Gary Garrels, “An Introduction,” in:

keiner autistisch-regressiven

Katharina Fritsch, ex. cat. (San Francisco
Museum of Modern Art,
Gegenwartskunst Basel, Basel, 1996), pp.
12-31.

13) Winzen, op. cit., p. 72.

14) Winzen, ibid., p. 78.

Museum far




	"Les infos de l'enfer" : Blindgänger! = a dud

