
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1998)

Heft: 53: Collaborations Tracey Moffatt, Elizabeth Peyton, Wolfgang Tillmans

Artikel: "Les infos de l'enfer" : Blindgänger! = a dud

Autor: Liebermann, Valeria / Elliott, Fiona

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-681088

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-681088
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


-LES INFOS p| t'PtfEB
VALERIA LIEBERMANN

Blindgänger
Wer kritisiert eigentlich die Kritik? Wird Weitsicht belohnt? Und am andern Ende: Werden die sich aufplusternden

Verhinderer späterje zur Rechenschaft gezogen

Wie verantwortungslos eine aufs Angreifen und Kritisieren spezialisierte Kunstkritik sich zuweilen gebärdet, führte
kürzlich der Artikel einer mit Scheuklappenblick bewehrten akademischen Wühlmaus vor. Wieder einmal geht 's um

Faschismusverdacht. Wir baten Valeria Liebermann auf den unsäglichen Anwurf einzugehen.

Bereits Tage nach der Eröffnung des

Deutschen Pavillons auf der Biennale

Venedig 1995 war die Arbeit MUSEUM,

MODELL 1:10 (1995) von Katharina

Fritsch heftig umstritten. Es hagelte

Kritik an der angeblichen «Giganto-
manie» und «Sterilität» der gezeigten
Arbeit und an den Ansprüchen der

Künstlerin; sie wurde aber auch als

einer der Höhepunkte der Biennale

hervorgehoben und auf der Titelseite
des Artforum abgebildet. So unpopulär
die Arbeit anscheinend war und ist, so

sehr fordert sie noch heute eine hitzige,

teilweise beleidigende, aber doch

intensive Auseinandersetzung heraus. In
einem jüngst veröffentlichten Artikel
von Anselm Wagner1' zur Asthetikvor-

stellung und künstlerischen Ideologie
von Katharina Fritsch werden

Argumente der 1995 geäusserten Kritik
aufgegriffen und für eine voreingenommene

Beweisführung ausgeschlachtet.

Ausgangspunkt der Abhandlung ist ein

von ihm postuliertes Unbehagen, das

sich in der Berichterstattung zeigen

würde und das vermutlich - so

suggeriert er - durch in der Arbeit
versteckte, unangenehme Wahrheiten

ausgelöst worden wäre. Diese möchte

er mit Hilfe einer kunsthistorisch
anmutenden Analyse aufdecken und
MUSEUM, MODELL 1:10 als Manifestation

von Fritschs Ästhetik und Ideologie
vorführen, die er als «extrem

rückwärtsgewandt, irrational und
pseudoreligiös» bezeichnet.

Anhand der wichtigsten Argumente,

auf denen Wagner seine These

stützt, will ich darlegen, wie er mit
einer rein linear-historischen
Argumentation und einer vermutlich be-

wussten Verdrehung von Quellen und

Fakten das Werk Fritschs grundsätzlich
missversteht. Aus formalen Entscheidungen

zieht er unzulässige
Rückschlüsse, die zu dem Vorwurf des

faschistischen Denkens führen.
Zunächst fällt an seiner «Analyse»

auf, dass er auf eine sorgfältige Beschrei-

169

bung seines Untersuchungsgegenstandes

- das MUSEUM, MODELL 1:10 —

verzichtet und nur die Erläuterungen
aus dem Biennale-Katalog übernimmt.

Mit keinem Wort geht er auf die

Wirkung der Skulptur im Raum, auf die

seltsame Spannung zwischen Anziehung

und Abweisung ein, die durch
die Höhe und Grösse der Arbeit und

die Beziehung der einzelnen Teile

zueinander entsteht.

Ihn interessiert vorab - angeregt
durch den Titel - die Frage, ob es sich

nun um eine Skulptur oder ein
Architekturmodell handelt. Anscheinend

kann für ihn eine künstlerische Arbeit

nur eines von beiden sein, denn das

Argument, dass beides gleichberechtigt

im Werk angelegt sei, lässt er nicht

gelten, auch wenn in dem von ihm

VALERIA LIEBERMANN ist Kuratorin

der Sammlung Ackermans in Xanten.

Sie arbeitet an einer Dissertation über

Katharina Fritsch.

PARKETT 53 1998



öfters zitierten Interview mit Fritsch2'

diese Möglichkeit angesprochen wird.

Die von ihm vorgenommene Trennung
von Modell und Skulptur zeigt, wie

sehr der Autor in den von Kunsthistorikern

so gern aufrechterhaltenen

Gattungsgrenzen denkt. Dies überrascht,
da er selbst der Künstlerin im Laufe

seines Textes vorwirft, sie würde die

überholte Trennung in Skulptur und
Malerei propagieren, weil sie für
die Nutzung des Gebäudes vorschlägt

«Skulpturen» im Erdgeschoss und
«Malerei» im Obergeschoss auszustellen.

Dass sie zwar mit diesen Begriffen
arbeitet, sie aber nicht kanonisch
versteht, beweist ein Blick auf ihr Œuvre.

So kann eine Skulptur eine aus Polyester

oder Gips gegossene Figur sein,

sie kann aber auch aus Geräuschen,3'

aus mit Geräuschen kombinierten
Farbräumen,4' aus versprühtem Parfum5'

oder Lebewesen8' bestehen. Darüber
hinaus ist der «malerische» Einsatz von

Farbe, die den Werken häufig ihre
Plastizität nimmt, unerlässlich, da eine

bestimmte Farbe unverzichtbarer
Bestandteil des jeweiligen Bildes ist. Als

Beispiel möchte ich die verschiedenen

Versionen der MÜHLE nennen, die
zunächst 1979 als kleines «Modell»7'

hergestellt, 1990 als sieben Meter grosses
Gebäude in Saarbrücken ausgeführt,
ebenfalls 1990 in Form einer Single

von Parkett veröffentlicht und 1996

als GRAUER RAUM MIT
MÜHLENGERÄUSCH während der Ausstellung in
Basel gezeigt wurde. Für die Künstlerin
sind alle Ausführungen gleich bedeutend

und sollen dazu beitragen, das

Bild einer Mühle von möglichst vielen

Seiten her zu fokussieren. Aus diesem

Grund ist die von Wagner versuchte

Festlegung unzulässig, MUSEUM,

MODELL 1:10 sei entweder Modell oder

Skulptur, ebenso sein Argument,

Fritsch würde mit klaren Gattungsgrenzen

arbeiten.

Nach dem Versuch der genauen
Definition des Werkes analysiert er
dessen Inhalte. Dabei greift er zwei

verschiedene, sich ergänzende, inhaltliche

Argumentationsstränge auf.

Zunächst konstatiert er einen utopisch-
idealistischen Ansatz, der von einer

Ideologie der Klarheit und Reinheit

bestimmt sein soll. Zur genaueren
Bestimmung dieser Ideologie bemüht

er einerseits die ästhetischen Vorstellungen

von Vertretern der Moderne
wie Adolf Loos, andererseits die Visionen

des Johannes aus der Offenbarung
und deren mittelalterliche Auslegung.
Beide Auffassungen seien von einem

ähnlichen Wunsch beseelt alles Unreine

- bei Loos das Ornament, bei

Johannes die Sexualität - abzustreifen

und zu vernichten. In diesem

Zusammenhang behauptet er, «...dass

Katharina Fritschs Menschen- und

Tierfiguren immer geschlechtslos sind...»8',

und führt als Beispiel die einzige wirklich

geschlechtslose Figur, das Kind bei

KIND MIT PUDELN (1995/96), an. Dass

aber alle anderen Menschen- oder

Tierskulpturen ein zuweisbares,
teilweise sogar offensichtliches Geschlecht

besitzen, unterschlägt er völlig. So

besitzt der ELEFANT (1987), entsprechend
dem Naturvorbild (eine Elefantenkuh),
Brüste und Vagina, während die Maus

und die Ratten ihre Primärgeschlechtsmale

unter dem Fell verborgen haben.

Auch sind die lebenden Personen, die

für Arbeiten wie SCHWARZER TISCH

MIT EINEIIGEN ZWILLINGEN (1985)

oder SPAZIERGÄNGER MIT HUND

(1986) zur Verfügung standen, sicher

nicht geschlechtslos gewesen. Seine

These, Fritschs Werke würden eine

asexuelle Grundvorstellung aufweisen,

die konstitutiv für das faschistische Kör-

perbewusstsein sei, lässt sich nicht nur
ohne Probleme als aus der Luft gegriffen

widerlegen, sondern wirft ein

merkwürdiges Licht auf den Autor selber.

Der zweite Punkt für die Festlegung
des Inhaltes betrifft das angebliche
ideelle Vorbild. Er gibt an, die Künstlerin

hätte Richard Wagners Bühnen-

weihfestspiel Parsifal als «geistigen

Referenzpunkt»9' genannt. Diese

Verknüpfung stammt aber nicht aus den

Aussagen der Künstlerin, sondern von

Andeutungen von Hans-Joachim

Müller,10'Jean-Christophe Ammann11' und

Gary Garrels.12' Aufgrund der falschen

Behauptung, Fritsch hätte sich auf
Ideen des Wagnerschen Librettos bezogen,

analysiert Anselm Wagner
ausführlich die Gedanken und Vorstellungen

Richard Wagners, aber auch die

Auslegung und Bedeutung dieser Oper
im Dritten Reich, und zwingt anschliessend

seine Erkenntnisse dem Werk

Fritschs auf. Zwar relativiert er seine

Aussagen etwas, indem er ihr
zugesteht, sie würde sich wahrscheinlich
eher auf die unpolitische, zeitlose Lesart

der Oper beziehen, unterstellt ihr
aber gleichzeitig, sie wolle die bei Wagner

angelegte, elitäre Vorstellung der
«Gralsritter» in die Kunst einführen,
da sie anerkennt, ihr Museum sei nur
für einen speziellen Künstlertyp geeignet.

Gerade die Parsifal-Verbindung

zeigt, wie wenig sich der Autor mit der

Arbeit und den wirklichen Vorbildern
und Anregungen auseinandergesetzt
hat. Seit Beginn ihrer künstlerischen

Tätigkeit hat Fritsch sich immer wieder

Gedanken über Museen und Kunstvereine

gemacht und vor allem über den

Ausstellungsbetrieb, in dessen Räderwerk

sie seit Anfang der 80erJahre

eingespannt ist. 1980/81 hatte sie mit
einem befreundeten Künstler - Peter

Josef Abels - ein «Kunstmotel» mit

170



umliegendem Garten erdacht, in
welchem die Gäste in einer von Künstlern

gestalteten Umgebung übernachten
und in Ruhe Kunst geniessen können.

Diese Idee wurde nicht weitergeführt,
war aber immer wieder Thema gemeinsamer

Diskussionen. Zwischen 1989

und 1993 führte Fritsch anlässlich der

Vorbereitungen ihrer Ausstellung im

DIA Center for the Arts, New York,

lange Gespräche mit Charles Wright,
dem damaligen Direktor des DIA, über

den idealen Ausstellungsort. Dabei

kristallisierte sich immer klarer die Vorstellung

eines Ausstellungsortes heraus,

der all das in sich vereinigt, was sie sich

als ideal vorstellte: klare Räume, die

aber keine anonyme Neutralität besitzen,

Räume der Ruhe und Konzentration,

eine Offenheit gegenüber dem

Künstler und seiner Tätigkeit, ein

Ausstellungsturnus, der dem eingeladenen
Künstler eine intensive Auseinandersetzung

mit dem vorgegebenen Raum

erlaubt, und vor allem ein

Ausstellungsbetrieb ohne Terminzwang. Solche

Räume könnten dem Betrachter
eine Annäherung an die Kunstwerke

ermöglichen, die dem entspricht, was

der Künstler während der Realisierung
eines Werkes erfährt. Ein weiterer

Bezugspunkt für die Vorstellung von Orten
der Ruhe, an denen man eine ähnliche

Grenzerfahrung machen kann, sind die

von der Künstlerin entworfenen Friedhöfe,

die Anselm Wagner als Beispiel
für die «totalitäre Ästhetik» anführt,
deren Faszination Fritsch erlegen sein

soll. Die Friedhöfe sind allerdings in
keiner Weise totalitär gedacht,
sondern nur für Leute vorgesehen, die

sich nach dem Tod eine anonyme Ruhestätte

wünschen. Katharina Fritsch

greift mit dem MUSEUM, MODELL 1:10

Überlegungen zum Ort der Kunst auf,

welche die gesellschaftliche Relevanz

eines Ausstellungsraumes und die

Verantwortlichkeit der Künstler für
die darin gezeigten Werke einkreisen.
Sie nimmt mit ihrer Arbeit eine klare

Position als Künstlerin ein um eine

Diskussion über die Funktion der

Kunst innerhalb der Gesellschaft

herauszufordern. Mit diesen

Überlegungen steht sie mitten im aktuellen
Diskurs um Kunst als Erlebnisort und

Dienstleistung.
Hat Wagner mit seiner These der

asexuellen Figur und der Parsifal-Asso-

ziation das ideelle Vorbild für das

MUSEUM, MODELL 1:10 als faschistoid

und totalitär verunglimpft, so versucht

er in einem nächsten Schritt auch die

formale Gestaltung in eine ähnliche

Richtung zu interpretieren. Die Herleitung

der oktagonalen Form vom
Felsendom in Jerusalem (691/92) über

die Aachener Pfalzkapelle (790-805)

und das Castel del Monte (um 1250)

bis zum Tannenberg-Denkmal (1927)

ist zwar lückenhaft, aber in sich schlüssig.

Schwierig wird es genau in dem

Moment, wo er behauptet, die Künstlerin

habe sich bei ihrem Entwurf an

diesen Gebäuden orientiert. Denn er

ignoriert - wie viele Kunsthistoriker -
die Tatsache, dass die Künstler

weitgehend mit dem linearen, rein historisch

ausgerichteten Kunstverständnis

gebrochen haben und sich nur noch

sehr selten mit ihren weit

zurückliegenden Vorgängern oder der alten

Kunstgeschichte auseinandersetzen.

Interessanter und sicher aufschlussreicher

als eine historische Herleitung
der oktagonalen Form wäre eine

Untersuchung darüber gewesen, inwieweit

andere Künstler der 80er und 90er

Jahre ähnliche Räume - sei es im Modell

oder als Architektur - geschaffen
haben und wozu diese dienen sollten.

Ich denke da z.B. an OKTAGON FÜR

MÜNSTER (1987) von Dan Graham,

oder die ESCAPE VEHICLES (1996) von
Andrea Zittel. Auch seine angedeutete

Auffassung, die Übernahme einer Form

entspräche gleichzeitig der Übernahme

einer bestimmten Ideologie, ist

äusserst problematisch. Selbst wenn die

führenden Köpfe des Nationalsozialismus,

wie er sicherlich richtig ausführt,
die Aachener Pfalzkapelle oder das

Castel del Monte rezipieren und ihre
Architekturformen für ihre Zwecke

missbrauchen, bedeutet das denn wirklich

gleichzeitig, dass alle, die nach den

Nationalsozialisten diese formalen Mittel

für sich entdecken, sie entsprechend

der nationalsozialistischen

Vorstellung benutzen?

Als Fazit zieht Wagner aus seinen

Überlegungen, die Künstlerin hätte wie

eingangs erwähnt eine extrem

rückwärtsgewandte, irrationale und

pseudoreligiös verbrämte Ideologie, die

permanent faschistisches Gedankengut

anstreife. Betrachtet man ihre

Arbeiten aber genauer und lässt sich

auf sie ein, so sind sie eher der Beleg

für ein Weltbild, das von grundlegenden

Polaritäten bestimmt wird, als für
ein faschistoides. Die Polaritäten sind

zum Beispiel Kunst und Warenwelt,

weiblich und männlich, religiös und
säkular oder öffentlich und privat.
Anstatt diese zu überwinden oder eine

der Seiten als erstrebenswert herauszustellen,

zeigt sie sie als gegeben, als

Komponenten des Lebens, die vor

jeder Moral oder jenseits von Gut und
Böse vorhanden sind. Als die Erfahrungen,

die vorsprachlich und vormoralisch

sind. Sie bietet keinen Ausweg aus

dem von ihr aufgezeigten Dualismus,

sondern weist eher darauf hin, dass

dieser im Leben selbst angelegt ist. «Im

ganzen Leben ist nichts eindeutig.
Alles hat die berühmten zwei Seiten. Je

171



eher man das akzeptiert, umso klarer
kann man denken.»13' Anstatt den

üblichen Weg zu gehen und damit der

Tradition des Idealismus zu folgen,
möchte sie den Dualismus mit Hilfe
des rationalen Geistes nicht überwinden,

sondern ihn mit Hilfe von intuitiven

Bildern als akzeptable Möglichkeit
anbieten. Genau darin liegt meiner

Meinung nach, neben der technischen

Perfektion und dem unverrückbaren

Glauben an die Macht der Bilder, die

grosse Qualität der Werke von Katharina

Fritsch. Dass sie nicht auf die gängigen,

den Alltag bestimmenden
ethischen und moralischen Vorstellungen
und Thesen spekuliert, sondern eine

grösstmögliche Offenheit anbietet. Die

einzige «Moral», die für sie neben

gesellschaftlichen Konventionen denkbar

ist, liegt im vorsprachlichen Staunen,

aus dem «...sich erstaunlicherweise

eine Moral <ergibt>, die dann

sichtbar wird, wenn ich eine Skulptur

1) Anselm Wagner, «Heim ins Reich der
reinen Form. Katharina Fritsch, Richard
Wagner und der Gral», in: Noëma, Nr. 48,

Juli/August 1998, S. 50-57.
2) Matthias Winzen im Gespräch mit
Katharina Fritsch, in: Katharina Fritsch,

Ausstellungskatalog, San Francisco Museum
of Modern Art, Museum für Gegenwartskunst

Basel, Basel 1996, S. 68-85.
3) So die Langspielplatte REGEN (1987),
oder die Singles UNKEN (1982/90), MÜHLE,

KRANKENWAGEN (beide 1990).

realisiere».14' Es ist eine Moral, die sich

zeigt, wenn man sich auf die Dinge, mit
denen man sich beschäftigt, einlässt,

ihnen seine volle Aufmerksamkeit und

Genauigkeit entgegenbringt und die

ihnen inhärenten Regeln beachtet.

Diese Regeln, die sich aus den Dingen
selbst ergeben, könnten als Metapher für
ein soziales Gebilde gedeutet werden.

Das grosse Missverständnis Wagners

liegt darin, dass es für ihn anscheinend

die wertfrei zu betrachtende Gleichzeitigkeit

von Gut und Böse bzw. Richtig
und Falsch nicht gibt. Aus diesem

Grund kann er sie auch im Werk von

Fritsch nicht entdecken und als eigene

Qualität gelten lassen. Er ist von der

rein oberflächlichen Erscheinung der

Arbeit - einem gläsern-goldenen,
achteckigen Pavillon, umgeben von einem

dunklen, einen Stern aussparenden
Wald und einem hohen Sockel -
ausgegangen und hat dann nicht die

Arbeit ihren internen Regeln gemäss

4) z.B. ROTER RAUM MIT KAMINGERÄUSCH

(1991).
5) PARFUM IM HAUSFLUR (1984)
6) z.B. SPAZIERGÄNGER MIT HUND (1986)
7) Sie befindet sich auf dem
WARENGESTELL (1979-84).
8) Wagner, a.a.O., S. 51.

9) Wagner, a.a.O., S. 52.

10) Hans-Joachim Müller, «Die Zeit, die
Kunst, der Stachelbaum», in: Die Zeit,
Nr. 25, 16.6.1995, S. 50-51.
11) Jean-Christophe Ammann, «Ich stecke

interpretiert, sondern ihr von aussen

eine bestimmte Vorstellung angetragen.

Um diese Idee zu stützen, hat er

die Quellen und Tatsachen, die sich

auf Fritsch beziehen, verdreht oder

falsch wiedergegeben. Seine Kenntnis

der Architekturgeschichte und der

Ideologie Richard Wagners und des

Dritten Reichs mag sehr fundiert sein,

dass man historische Erkenntnisse aber

nicht bedenkenlos auf zeitgenössische

Kunst projizieren darf, müsste ihm,

gerade angesichts der Schwere des

Vergleichs, bewusst sein. Wagners Text

zeigt, dass er sich überhaupt nicht auf
das Werk von Katharina Fritsch

eingelassen hat, sondern nur sein philologisches

Wissen für ein selbstgerechtes,

verantwortungsloses und vermutlich
bereits vor der Untersuchung formuliertes

Urteil benutzt. Damit betreibt er
keine wissenschaftliche Analyse,
sondern infamen Rufmord an einer Künstlerin.

gewiss in keiner autistisch-regressiven Phase

purer Selbstbespiegelung», in: Kunstforum

International, Bd. 131, August-Oktober
1995, S. 72-78.

12) Gary Garrels, «An Introduction», in:
Katharina Fritsch, Ausstellungskatalog, San

Francisco Museum of Modern Art,
Museum für Gegenwartskunst Basel, 1996,
S. 12-31.
13) Matthias Winzen im Gespräch mit
Katharina Fritsch, a.a.O., S. 73.

14) Winzen, ebenda, S. 77.

KATHARINA FRITSCH, MUSEUM, MODELL 1:10, 1995,

Holz, Aluminium, Plexiglas, Folie, Farbe, 3,3 x 10,4 x 10,4 m /
MUSEUM, MODEL 1:10, wood, aluminum, Plexiglas, foil, paint,

ca. 130 x 409>/2 x 409'/2".

172





VALERIA LIEBERMANN

A DUD
Who actually criticizes the critics Is vision rewarded And at the other end of the scale: Are puffed-up obstruc-

tivists ever later called to account

Just how irresponsible art criticism specializing in brickbats and attack can be was demonstrated recently in an

article by a blinkered, academic vole. It's the old story: allegations offascism. We asked Valeria Liebermann to

examine these despicable accusations.

Within days of the opening of the

German Pavilion at the Venice Biennale in
1995, Katharina Fritsch's MUSEUM, MO-

DELL 1:10 (1995) was causing a major
stir. Critics bombarded both the work
and the artist's aspirations with
accusations of "gigantomania" and

"sterility"—yet, at the same time, it also stood

out as one of the highpoints of the

Biennale and made the cover of Art-

forum. As unpopular as the work apparently

was, and is, today it still provokes
heated debate—sometimes insulting,
but always intense. In a recent article

on Katharina Fritsch's aesthetics and

artistic ideology, Anselm Wagner1' takes

up arguments put forward by critics in
1995 and picks their bones to support
his own prejudiced outlook. The starting

point for his essay is the alleged

disquiet he claims was evident in

contemporary reports on the work and

which—he suggests—was presumably

engendered by unpleasant truths con-

VA LE RIA LIEBERMANN is curator

of the Sammlung Ackermans in Xanten,

Germany. She is writing her dissertation

on Katharina Fritsch.

cealed within it. These he then sets

out to uncover, backed up by an art-

historical-sounding analysis, in order

to advance MUSEUM, MODELL 1:10 as a

manifestation of what he describes as

Fritsch's "extremely backward-looking,
irrational, pseudo-religious" aesthetics

and ideology.

Taking up the main points that

Wagner uses to support his argument,
it is my intention to show how his

purely linear historical reasoning and

his presumably conscious distortion of
sources and facts leads to a fundamental

misapprehension of Fritsch's work.

He draws unsound conclusions from
the very form of the piece and accuses

the artist of nothing short of fascist

attitudes.

The first striking aspect of his "analysis"

is that he sidesteps any precise

description of the subject of his

investigation—MUSEUM, MODELL 1:10—and

simply reiterates the account of the

work in the Biennale catalogue. He

makes no mention of the effect of
the sculpture in the space, or of the

strange tension in the combination of
attraction and rejection that is generat¬

ed by the height and size of the work

and the interconnections between its

constituent parts.
His initial concern—kindled by the

title-—is whether this work is in fact a

sculpture or an architectural model.

Apparently in his mind an artistic work
has to be one or the other, for he will

not countenance the idea that a work

could be both to an equal degree,

despite the fact that this very possibility
is aired in the interview with Fritsch2'

that he frequently cites elsewhere. The

separation that he makes between

models and sculpture shows the extent

to which he adheres to the divisions

between different genres so beloved of
art historians. This comes as rather a

surprise since his essay accuses the artist

of propagating a defunct division

between sculpture and painting in that
she proposes that the building should
be used for "sculptures" on the lower

floor and for "painting" on the upper
floor. A glance at her own work will
show that, while she does use this

terminology, her understanding of it is

certainly not canonic. Thus a sculpture
can be a molded polyester or plaster

PARKETT 53 1998 174



figure, but it can equally well consist of
sounds,3' sounds plus color-spaces,4'

sprayed perfume,5' or living creatures.6'

In addition her "painterly" use of color,

which frequently reduces the plasticity
of the objects, is indispensable to her

work since a particular color can be a

crucial element in the image
concerned. To demonstrate this I should

like to refer the reader to the different
versions of MÜHLE (Mill), which first

emerged in 1979 as a small "model".7'

In 1990 it was realized as a seven-meter-

high building in Saarbrücken, and

again in 1990 it was published as a

single record by Parkett. In 1996 it was

shown in the Basel exhibition as

GRAUER RAUM MIT MÜHLENGERÄUSCH

(Gray Room with Mill Noise). For the

artist these different versions are all of
equal importance and are intended to

focus on the image of a mill from as

many sides as possible. Thus Wagner's
assertion that MUSEUM, MODELL 1:10

must either be a model or a sculpture,
and his argument that Fritsch is working

along clear demarcation lines when

it comes to genre, are simply inadmissible.

Having attempted to establish a precise

categorization of the work, he then

analyzes its contents. In doing so he

draws on two different, complementary

arguments. Firstly he identifies an

idealistic, Utopian approach which is

supposedly guided by an ideological

pursuit of clarity and purity. In order to

define this ideology all the more
precisely, on the one hand he invokes the

aesthetic principles of representatives
of Modernity such as Adolf Loos, while

on the other hand he quotes the

visions of St. John in the Book of
Revelations plus interpretations of the latter
from the Middle Ages. Both sources

are inspired by a similar desire, namely

to strip away and destroy everything

impure—for Loos this meant ornament

and for St. John sexuality. In this

connection Wagner claims "...that
Katharina Fritsch's human and animal

figures are always sexless..."8' and backs

this up with the one and only truly
sexless figure in her work, the KIND

MIT PUDELN (Child with Poodles,

1995/96), completely suppressing the

fact that, by contrast, all her other
human and animal sculptures are

clearly of one sex or the other, in some

cases even quite obviously so. Thus

ELEFANT (1987)—like its counterpart
in nature (a female elephant)—has
teats and a vagina, while the mouse and

the rats have primary sexual characteristics

hidden under their fur. Equally
the living humans behind works such

as SCHWARZER TISCH MIT EINEIIGEN

ZWILLINGEN (Black Table with Identical

Twins, 1985) and SPAZIERGÄNGER

MIT HUND (Man Out for a Walk with

Dog, 1986) were no doubt not sexless.

His proposition that Fritsch's works are

in principle asexual, which in itself
constitutes a fascist attitude to the body,

is not only all too readily countered as

utterly farfetched, but also throws an

odd light on the author himself.

The second point in his analysis of
the work's contents concerns its

supposed inspiration. He maintains that

the artist has cited Richard Wagner's

Parsifal (his "Festival Play for the

Consecration of the Theater") as a "point
of spiritual reference"9' for this work.

The same connection has already been

made on previous occasions by Hans-

Joachim Müller,10' Jean-Christophe
Ammann,11' and Gary Garrels,12' but, as the

artist herself has said, there is no truth
in this. On the basis of the false claim

that Fritsch had drawn on ideas from

Wagner's libretto, Anselm Wagner then

not only goes in detail into Richard

Wagner's thinking and precepts, but
also examines the interpretation and

meaning of this opera during the

Third Reich and finishes by foisting his

conclusions onto Fritsch's work. Admittedly

he somewhat relativizes his assertions

by allowing that she would most

likely be drawing on a nonpolitical,
timeless reading of the opera, but at

the same time alleges that she is trying
to introduce into art the elite notion of
the "Knights of the Holy Grail," as

portrayed by Wagner, since she recognizes
that her museum is only suited to a

specific kind of artist. This insistence

on Parsifal shows just how little attention

the author has in fact paid to the

real forerunners and inspiration for
Fritsch's work. Since the outset of her

career as an artist, Fritsch has repeatedly

looked at the question of
museums and public galleries, with particular

regard to the exhibitions circuit
whose machinery she has been caught

up in since the early eighties. In 1980/81

together with a friend, the artist Peter

Josef Abels, she devised an "artmotel"
set in gardens, where guests could stay

in surroundings designed by artists,

and enjoy art in peace. Although the

idea was never taken beyond this stage,

Abels and Fritsch frequently returned
to it in their discussions. Between 1989

and 1993, during the preparations for
her exhibition in the DIA Center for
the Arts in New York, Fritsch engaged

in lengthy conversations about the

ideal exhibition space with Charles

Wright, the then Director of the DLA.

As they talked, the idea emerged
with increasing clarity of an
exhibition space that combined everything
that she felt would be ideal: clear

spaces, albeit not anonymously neutral,

spaces of peace and concentration, an

175



openness towards the artist and his or
her activities, a turnover of exhibitions
that would allow the invited artist time

to engage on a deep level with the given

space, and above all an exhibitions

program not fixated on dates. Thus the

viewer's approach to the artwork could

to a certain extent match the artist's

experience during the realization of
the work. A further point of reference

for the idea of havens of peace, where

one could experience a similarly
marginal situation, are the cemeteries

designed by the artist, which Anselm

Wagner cites as an example of the
"totalitarian aesthetics" whose fascination

Fritsch has allegedly succumbed to.

However, the cemeteries are not in the

slightest totalitarian: On the contrary,
they are only intended for people who

specifically would like an anonymous
last resting place. In MUSEUM, MODELL

1:10 Katharina Fritsch is addressing
issues concerning art venues, focusing
on the social relevance of an exhibition

space and the responsibility of the artist

for the works shown in that space.

With this work she is taking up a clear

artistic position, in order to stimulate

discussion on the function of art in

society, thereby moving into the very
center of current debate on art as a

place to be experienced or as a service

provider.

Having expounded on asexuality
and Parsifal and having thus, by
implication, denigrated MUSEUM, MODELL

1:10 as fascistic and totalitarian, Wagner

then proceeds to attempt to interpret

its formal design along similar
lines. His chronology of octagonal
forms starting with the Dome of the

Rock in Jerusalem (691/92), continuing

with the Cathedral in Aachen

(790-805) and the Castel del Monte (c.

1250), and ending with the Tannen¬

berg Memorial (1927) has gaps but is

otherwise reasonable. However,
difficulties arise as soon as he claims that
Fritsch has been guided by these structures

in her own design. For—like

many art historians—he ignores the

fact that artists have as good as

dispensed with a linear, purely historical

understanding of art and nowadays

only rarely engage with their distant
forebears and the art history of old. It
might have been rather more interesting

and certainly more revealing if he

had instead investigated the extent
to which other artists in the eighties
and the nineties have created similar

spaces—either as models or as full-
scale architectural projects—and what

the intentions behind these might be.

Here I have in mind Dan Graham's

OKTAGON FÜR MÜNSTER (Octagon for
Münster, 1987) or Andrea Zittel's
ESCAPE VEHICLES (1996). Furthermore,

his implied attitude that the

adoption of a form also means the

adoption of a particular ideology is

problematic in the extreme. For even if
leading National Socialists, as he no
doubt quite rightly says, took note of
the Cathedral in Aachen or the Castel

del Monte and misused their architectural

forms for their own purposes,
does this really mean that from that

moment onwards all those who discover

this form for themselves then deploy
it in the same vein as the National
Socialists?

The conclusion Wagner draws from
his musings is'—as it was said at the

outset—that Katharina Fritsch has an

extremely backward-looking, irrational

ideology, laced with pseudo-religion
and constantly bordering on fascist

thought. However, if one looks more

closely at her works and enters freely
into them, as it were, the worldview

they present seems rather to encompass

fundamental opposites than to be

in any sense fascistic: opposites such as

art and the world of commercial goods,

female and male, religious and secular,

public and private. Instead of resolving
these or picking out one or the other as

desirable, Fritsch presents them as given,

as components of life, predating
morality and beyond Good and Evil—

experiences that are preverbal and pre-
moral. She does not offer a way out of
this dualism, but points instead to the

fact that this is in itself part of life:

"Nothing in the whole of life is

unambiguous. There are the famous two

sides to everything. The sooner you

accept that, the more clearly you can

think."13' She does not take the usual

path, following the traditions of idealism,

nor is she intent on overcoming
this dualism with the aid of some

rational spirit, but wants instead—with

the aid of intuitive images—to present
it as an acceptable possibility. In my

opinion, this—plus technical perfection

and her immutable belief in the

power of the image—is what lends her

work its outstanding quality. She does

not speculate on the usual ethical and

moral notions affecting our everyday
lives but offers the greatest possible

openness. For her the only conceivable

"morality" besides social convention
resides in the realm of preverbal

amazement, out of which "...astonish¬

ingly enough a morality 'arises' which

becomes visible when I realize a

sculpture."14' It is a morality that emerges
when one opens oneself up to the

things one is dealing with, devotes

one's full attention and care to them,

and respects their own inherent rules.

These rules, which arise from things

per se, could be interpreted as a metaphor

for a social structure.

176



It would seem that Wagner's major
misapprehension derives from the fact

that, as far as he is concerned, there is

no such thing as a simultaneity of Good

and Evil, Wrong and Right, which

should neither be judged one way or
the other. For this reason he is unable

to perceive it and accept it as a quality
in Fritsch's work. He has taken the

outward appearance of the work as his

starting point—an octagonal pavilion
made from glass and gold, surrounded

by a wood delineating the shape of a

star, and a high plinth-—and has not

interpreted the work according to its

own internal laws, but has imposed an

idea on it formed by purely external

notions. In order to support this idea

he has taken sources and facts relevant

to Fritsch's work and either distorted

or misreported them. His knowledge of
the history of architecture and of the

ideology of Richard Wagner and the

Third Reich may well go deep, but he

must surely also be aware that one cannot

heedlessly project historical facts

onto contemporary art, particularly in

view of the seriousness of the comparison.

Wagner's essay shows that he has

not engaged with Fritsch's work at all,

but has simply used his philological
knowledge to arrive at a self-righteous,

irresponsible, presumably preformu-
lated judgment. This is not academic

analysis, this is character assassination.

(Translation: Fiona Elliott)

KATHARINA FRITSCH, SCHWARZER TISCH

MIT EINEIIGEN ZWILLINGEN, 1985,

Herr Wiegmann und Herr Wiegmann, Holz,

Farbe, Kunststoff, Höhe und Durchmesser

je 150 cm, Ausstellungsversion /
BLACK TABLE WITH IDENTICAL TWINS,

Herr Wiegmann and Herr Wiegmann, wood,

paint, plastic, height and diameter

ca. 59" each, exhibition version.

1) Anselm Wagner, "Heim ins Reich der
reinen Form. Katharina Fritsch, Richard
Wagner und der Gral," in: Noëma (no. 48,

July/August 1998), pp. 50-57.
2) Matthias Winzen in conversation with
Katharina Fritsch, in: Katharina Fritsch, ex.
cat. (San Francisco Museum of Modern
Art, Museum für Gegenwartskunst Basel,
Basel, 1996), pp. 68-85.
3) See, for instance, the long-playing
record REGEN (Rain, 1987), or the singles
UNKEN (Toads; 1982/90), MÜHLE (Mill)
and KRANKENWAGEN (Ambulance), both
from 1990.

4) e.g. ROTER RAUM MIT KAMINGERÄUSCH

(Red Room with Chimney Noise, 1991).
5) PARFUM IM HAUSFLUR (Perfume in the

Hallway, 1984).
6) e.g. SPAZIERGANG MIT HUND (Man Out
for a Walk with Dog, 1986).

7) This model has a place on the
WARENGESTELL (Display Stand, 1979-84).
8) Wagner, op. cit., p. 51.

9) Wagner, op. cit., p. 52.

10) Hans-Joachim Müller, "Die Zeit, die
Kunst, der Stachelbaum," in: Die Zeit, no.
25, 16.6.95, pp. 50-51.
11) Jean-Christophe Ammann, "Ich stecke

gewiss in keiner autistisch-regressiven
Phase purer Selbstbespiegelung," in: Kunstforum

International 131, August-October
1995, pp. 72-78.
12) Gary Garrels, "An Introduction," in:
Katharina Fritsch, ex. cat. (San Francisco
Museum of Modern Art, Museum für
Gegenwartskunst Basel, Basel, 1996), pp.
12-31.
13) Winzen, op. cit., p. 72.

14) Winzen, ibid., p. 78.


	"Les infos de l'enfer" : Blindgänger! = a dud

