
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1996)

Heft: 46: Collaborations Richard Artschwager, Cady Noland, Hiroshi
Sugimoto

Artikel: "Les infos du paradis" : Gilles Deleuze 1925-1995

Autor: Fleck, Robert / Schelbert, Catherine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680601

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680601
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


« LES INFOS DU PARADIS »

Gilles
Deleuze

1925-1995
ROBERT FLECK

Als Gilles Deleuze am 4. November
1995 angesichts einer unerträglichen
Lungenkrankheit und der Unmöglichkeit,

weiter zu denken und zu schreiben,

aus dem Fenster seiner Wohnung
am Pariser Boulevard Niel sprang, war
das Ereignis den französischen Medien

gerade einen Satz wert. Der Verstorbene

habe zu den wichtigsten
Philosophen der Gegenwart gezählt, Punkt,

aus... Dieses weitgehende Übergehen

von Deleuzes Ableben in den Medien
seines Heimatlandes hat ausländische

Beobachter zu Recht empört. Deleuze

selbst wäre darüber wohl eher erleichtert

gewesen: Sich von den Medien

nicht vereinnahmen zu lassen und sich

ihrer Macht möglichst zu entziehen -
das war, unabhängig von den Situatio-

ROBERT FLECK studierte 1981-86

bei Gilles Deleuze an der Universität Paris

VIII-Saint-Denis. Er ist freier Kritiker und

Ausstellungsmacher sowie Korrespondent
des deutschen Kunstmagazins Art. Er lebt

in Frankreich.

nisten um Guy Debord, ein fast obses-

sionelles Konzept von Gilles Deleuze

und, was weniger bekannt ist, auch eine

wesentliche Grundlage seiner Konzeption

von Kunst und Philosophie.
So war etwa die Verabschiedungsfeier

für den toten Michel Foucault im

Juni 1984 in der Pariser Salpetriere
Deleuze ein Greuel gewesen: Er hielt
die Totenrede für Foucault vor einer
Phalanx von Fernsehkameras und

Vertretern der nouveaux philosophes -
wie Glucksmann und Bernard-Henri

Levy -, die in seinen Augen die
Prostitution gegenüber den Medien
geradezu zum Zentrum ihrer philosophischen

Aktivität gemacht hatten. Seit

diesem Zeitpunkt formulierte Deleuze

in seinen letzten Werken - Foucault

(1986)Die Falte. Leibniz und der

Barock (1988), Unterhandlungen (1990)

und Was ist Philosophie? (1991) mit
Felix Guattari - ein Konzept der
Resistance gegen die Medienmacht und die

neue «Gesellschaft der Kontrolle», das

ihn zu einer moralischen Instanz bei

einer jungen Generation werden liess,

die erst jetzt den Autor von Rhizom

(1976) entdeckte. Schon 1981, als

die neue sozialistische Regierung in

Frankreich Hunderte improvisierter
Radiosender zuliess, hatte Deleuze

eine interessante Auseinandersetzung
mit Felix Guattari: «Felix ist von den

freien Radios ganz begeistert - welche

Illusion, denn die Leute sagen da nur,
was ihnen die Macht schon vorher
erzählt hat.» Die unhinterfragt
propagierte Gleichung «Denken, Kunst

und Medien» erschien ihm als eine

Dummheit par excellence.

Politisch kam Gilles Deleuze aus

dem Radikalismus der Jugendgeneration

der Befreiung vom Vichy-Regime
1944/45 und aus der ausserparlamen-
tarischen Linksopposition gegen den

französischen Algerienkrieg Anfang
der 60er Jahre. Dieser Gestus stand am

Ursprung seiner Wiederentdeckung
Nietzsches im Umkreis von Pierre Klos-

sowski in der Pariser Szene der frühen

Nachkriegsjahre. Er zieht sich unge-

177 PARKETT 46 1 996



brachen von den ersten Essays, «Der

Christus der Bourgeoisie» (1947), über
den Anti-Odipus (1972) bis zum

prophetischen Text «Das Genie von Yassn

Arafat» (1983)

In philosophischei Hinsicht

dagegen kam Deleuze von der formalen

Logik her Die technische, professionelle

Auffassung der Philosophie - im

Gegensatz zu den «Essayisten» Barthes,

Baudrillard und Lyotard - prägte
seinen Stil bis zuletzt, und sein Werk ist

fur den philosophischen Laien deshalb

auch das unzugänglichste unter den

Hauptvertretern der grossen
franzosischen Philosophengeneration nach

Sartre, neben Foucault und Derrida Es

ging ihm um das Weiterfuhren des

strengen Philosophierens in der
Tradition von Leibniz, Bergson und

Heidegger Nicht um das Aufweichen der

philosophischen Form, sondern um

die Schaffung revolutionärer Probleme

und Begriffe Innerhalb des Rahmens

strenger Philosophie war Deleuze dann

auch um so unorthodoxer, von
seiner durch Nietzsche geplagten Kant-

Rezeption wahrend des Studiums bei

Fernand Alquie und dem Aufbrechen
der damals dominierenden Phänomenologie

in den ersten Buchern über
Hume (1953), Proust (1964) und Bergson

(1966) bis zu den Hauptwerken
der 60er Jahre, Differenz und Wieder-

holungund Logik des Sinns (beide 1969)

Aus der Verarbeitung der Pop Art und
des nouveau roman entsteht dabei eine

Konzeption der seriellen Logik und
der Zeichentheorie, die die philosophische

Grundlage fur die wissens-

soziologischen Thesen der Postmoderne

bildet Es war vor allem auf
diese giundlegenden Arbeiten

gemünzt, als Foucault 1974 schrieb, das

Jahrhundert werde einmal deleuzia-

msch sein

Insgesamt kann man das Werk von
Deleuze auf drei Ebenen beschreiben

Das neue Denkmodell des vielheith-

chen, «rhizomatischen» Denkens ging
aus der Begegnung mit dem

Psychoanalytiker Felix Guattan im Jahr
1968 hervor Es ist bekannt, wie sehr

die Zuhörerschaft der Vorlesungen

von Deleuze/Guattan in der freien

Universität Vincennes und ab 1980

von Deleuze m Paris VIII-Saint-Dems

mehrheitlich nicht aus Philosophie-
Studenten bestand, sondern aus

Filmemachern, Kunstlern, Modeleuten,

Schauspielern, Historikern und
Schriftstellern im Studentenalter oder um die

Vierzig Damit war in exemplarischer
Form die Idee der intermedialen Praxis

verwirklicht, die das wissenschaftliche

und künstlerische Denken dei

70er Jahre bestimmte, wobei dieses

«Ideenlabor» nicht aus einem

programmatischen Ansprach hervorging
wie die diskursive Inflation des

«Interdisziplinären» in Kunstvermittlung und

Wissenschaft jener Zeit, sondern aus

dem nomadischen Zusammentreffen

von Leuten aus unzähligen Disziplinen
rund um eine Art zu philosophieren,
die sich dann wieder fur die verschiedensten

künstlerischen Disziplinen als

unmittelbai fruchtbar erwies Das war

im übrigen nur dadurch möglich, dass

Deleuze ungeachtet aller universitären
Vorschriften einfach jeden aufnahm,

der kam Auch darin erinnert die Rolle

von Deleuze ein wenig an die von

Beuys im deutschen Kunstbereich,
sowohl an die Praxis der Free International

University - abzüglich ihrer
idealistischen Ideologie - wie an Beuys'

systematischen Verstoss gegen die

Aufnahmebeschrankungen an dei

Düsseldorfer Akademie

Bedeutend fur die Geschichte der

Philosophie und Kunsttheorie seit den

70er Jahren wurde diese Vorlesung
durch das Konzept des «nomadischen

Denkens», das aus dem Dialog mit der

«nomadischen» Versammlung der

zusammengewürfelten Zuhörerschaft

hervorging Drei Bucher, die Deleuze

zusammen mit Felix Guattan schrieb,

maikieren diese Entwicklung Der

Anti-Odipus (1972) suchte Freud vom

(idealistischen) Kopf auf die

(materialistischen) Fusse einer Philosophie der

Strome und der kollektiven Wunsche

zu stellen und mit dem Repressions-

modell von Psychoanalyse und

Marxismus zu brechen, zugunsten einer
neuen Konzeption von Sexualität,

Kreativität und Politik Als Manifest des

«antipsychiatrischen» Denkens nach

68 wurde das Buch ein Bestseller und
machte Deleuze und Guattari zu

«Stars» dieser Generation Rhizom

erschien 1976 als Vorabdruck der

Einleitung zum zweiten Band der un-

tei dem Generalthema Kapitalismus
und Schizophrenie begonnenen
Untersuchung Der programmatische Begriff
des Rhizoms als Prinzip eines Denkens

in multiplen Verbindungen und
ausserhalb der Hierarchien spielte dann

nicht erst die bekannte Rolle in der

Kunst der 90er Jahre, sondern beein-

flusste bereits nachdrücklich die spate
Performance-Kunst und die «Neue

Malerei» der Jahre 1978 bis 1985

Der zweite Band von Kapitalismus

und Schizophrenie schliesslich, nach

fast zehnjähriger Arbeit, 1980 untei
dem Titel Tausend Plateaus veröffentlicht,

stellt den «positiven» oder
«konstruktivistischen» Teil nach dem
«kritischen» Teil des Anti-Odipus dar und
versucht m verschiedenen geologischen

Schichten, von der formalen

Logik, der Evolutionstheorie, der
Geschichte, der Ethnologie, der
Musiktheorie, der Zeichentheorie und der

178



Malerei zur Politik und politischen
Ökonomie, die Aufschliessung des «rhi-

zomatischen Denkens» in multiplen
Themen und unuberschaubaren
Querverweisen. Dieses Werk hielt Deleuze

selbst bis zuletzt fur sein bei weitem

wichtigstes, und es bildet einen
überreichen Steinbruch an ästhetischen

und politischen Konzepten und Pisten

- em wucherndes «Mega-Buch» mit
unendlich vielen Ein- und Ausgängen,
das wie ein komplexer Spiegel alle

anderen Bucher von Deleuze enthalt.

Die zweite Ebene von Deleuzes

Werk ist die Arbeit an einer Zeichen-

theorie, die auf eine andere Grundlage

zurückgreift als das in diesem Bereich

seit dem russischen und franzosischen

Strukturalismus dominierende

Sprachmodell, nämlich auf das Bild.
Schon im Anti-Odipus spielte die

Theorie des Bilderflusses als neuer

Definition des Unbewussten eine

grosse Rolle Ab 1981 entsteht die

direkte philosophische Beschäftigung

mit der Malerei (Vorlesung über die

Geschichte der Malerei und
Monographie Francis Bacon) und dem Film

aus diesem Verlangen, über die
bildenden Künste sich einem

nichtlinguistischen Modell der Zeichen

anzunähern. Besonders im Buch

über das «Zeit-Bild» (Kino, Bd. 2,

1985) und den Autorenfilm seit dem

Neo-Realismus entsteht in diesem

Rahmen mit dem Begriff «Image-
Pensee» und «Image-Temps» eine

Konzeptuahsierung der Concept Art
und der Body Art auf höchstem

Niveau, was Die Falte (1988) fur die

Minimal Art weiterfuhrt.
Die dritte Ebene bei Deleuze war

vielleicht die überraschendste
angesichts des Diskurses der Vielheit und

der multiplen Strome, der im Anti-

Odipus formuliert war. Es war seine

besondere Konzeption der Gattungen

und ihrer möglichen Interferenz.
Gilles Deleuze war extrem skeptisch

gegenüber der Rede vom offenen

Kunstbegriff, gegenüber Kontexttransfer

und der Idee der Auflösung
des Kunstwerks ms Leben oder in
soziale Prozessuahtät. Der Respekt

vor der unausweichlichen inneren

Logik jedes Mediums erschien im

Gegenteil als Vorbedingung rhizo-

matischer Praxis und der Konstruktion

von ästhetischen und politischen
Fluchtlinien in jedem Bereich. Die

Affinität seiner philosophischen Praxis

zum Burroughschen «Cut up» und

«Pick up» stand dazu nicht in
Widerspruch So «stahlen» Deleuze und

Guattan den Begriff der «Strome» bei

der Kunstbewegung Fluxus über

ihren gemeinsamen Freund Jean-

Jacques Lebel, und sie liebten auch

die Vorstellung, philosophische
Bücher zu schreiben, aus der sich

NichtPhilosophen - Künstler zum Beispiel

- Dinge klauen könnten, die zum

Leben sprechen wie bei Spinoza.
Mehr als fur den 1992 verstorbenen

Felix Guattari aber waren dabei fur
Deleuze Kunst und Philosophie
gerade nach der radikalen Erweiterung
ihrer Felder synonym mit Präzisions-

aibeit. Formeln wie Feyerabends

anything goes oder Wittgensteins Sprach-

spiel-Relativismus konnten Deleuze

denn auch auf die Palme treiben. Dass

gerade auf dieser Grundlage seme

ganze philosophische Arbeit im
Zeichen eines standigen Reflektierens

über Kunst erfolgte, macht die ästhetische

Tragweite dieses Werks aus.

1) Die Erscheinungsdaten in Klammern
beziehen sich jeweils auf das französische

Original.

Gilles Deleuze
ROBERT FLECK 1925 — 1995
On November 4, 1995, when Gilles

Deleuze, faced with an unbearable

lung disease and the impossibility of
continuing to think and write, jumped
out of the window of his Parisian apartment

on Boulevard Niel, the French

press devoted one sentence to his

death. Deleuze was one of the world's

most important living philosophers.
End of story... The indifference of
the media m France provoked justified

outrage among foreign observers.

But the neglect would probably
have pleased Deleuze: to remain

independent of the media and elude

its pressure was, apart from Guy

Debord, almost an obsession with
Gilles Deleuze and also, though less

179 PARKETT 46 1 996



well known, essential to his ideas on

art and philosophy
Thus, the memorial service held for

Michel Foucault in June 1984 at the

Salpetnere m Pans was agony for
Deleuze He gave the obituary facing
a phalanx of television cameras and

"New Philosophers," like Glucksmann

and Bernard-Henri Levy, who in his

opinion had made prostitution to the

media the very center of their
philosophical activities The concept of
resistance to the might of the media

and the new "society of surveillance"

that informed Deleuze's work from

then on—m his last books Foucault

(1986)The Fold Leibniz and the

Baroque (1988), Pourparlers (1990), and

What Is Philosophy? with Felix Guattan,
1991—turned him into a moral authority

when a young generation belatedly

discovered the author of Rhizome

(1976) As early as 1981, when the new

socialist regime in France permitted
hundreds of improvised radio stations,

Deleuze had an interesting argument
with Felix Guattan "Felix is delighted
with the deregulation—what an

illusion because people merely reiterate
what the powers that be tell them " The

unquestioning acceptance of the

propagated equation "Thought, Art and

Media" struck him as the height of
stupidity

Politically, Gilles Deleuze, born in
1925, belonged to the radical young

generation that emerged after liberation

from the Vichy Regime in 1944/45
and later espoused extra-parliamentary

ROBER1 FLECK, based in France,

studied with Gilles Deleuze at the Paris

VIII-Saint-Denis University, 1981-86 He

is a freelance critic and curator, and

correspondent for the German art magazine

Art

leftist opposition to the French-Algerian

war of the early sixties This
attitude led to Deleuze's rediscovery of
Nietzsche m Pierre Klossowski's circle

during the immediate postwar years—a
line of thought that he pursued without

interruption from his first essays

of 1947, "The Bourgeoisie's Jesus," to

Anti-Oedipus (1972) and the piophetic
essay "The Genius of Yasir Arafat"

(1983)

Philosophically, Deleuze based his

thought on formal logic His technical,

professional treatment of philosophy
in contrast to the essayists Barthes,

Baudnllard, and Lyotard characterized

his style to the end Thus, as one of the

mam exponents, with Foucault and

Dernda, of French philosophy in the

generation following Sartre, his work is

the least accessible to the philosophical
layperson He devoted himself to

strictly philosophical pursuits in the

tradition of Leibniz, Bergson, and

Heidegger He was not interested in

diluting philosophical form but rather

m creating revolutionary problems
and concepts Within a strictly
philosophical framework, however, Deleuze

was thoroughly unorthodox, from his

Nietzschean reading of Kant under the

tutelage of Fernand Alquie and his

undoing of phenomenological
hegemony in his earliest books on Hume

(1953), Proust (1964) and Bergson

(1966) to his main works of the sixties,

Difference and Repetition and The Logic

ofSense (both 1969) His analysis of Pop

Art and the Nouveau Roman led to a

conception of serial logic and semiotics

that forms the philosophical basis

of the socio-epistemological theses of
postmodernism Foucault was referring

above all to these fundamental
works when he wrote, in 1974, that this

century would one day be Deleuzean

As a whole, Deleuze's oeuvre can

be broken down into three levels

The new model of multiple, "rhizomic"

thought grew out of his encounter with

psychoanalyst Felix Guattan m 1968 It
is common knowledge that the majority

of those who attended the Deleuze

and Guattan courses at the free

University of Vincennes and, from 1980,

Deleuze's courses in Pans VHI-Samt-

Dems were not philosophy students

but filmmakers, artists, students of
fashion, theater people, historians, and

writers ranging m age from twenty to

forty. Thus the idea of intermedial

practice, which characterized academic

and artistic theory of the seventies,

was put into exemplary effect
Deleuze's "laboratory of ideas" did not
stem from an agenda, such as the

discursive inflation of "interdisciplinary"
art transmittal and scholarship
advanced at this time, but simply evolved

out of the nomadic confluence of
people from countless artistic
disciplines who engaged in a manner of
philosophizing that was immediately

applicable to their multiple concerns
This was possible, by the way, only
because Deleuze ignored French

university regulations and opened his

courses to anyone who wanted to

attend His role in this respect might
be compared tojoseph Beuys' activities

in Germany, specifically his "Free

International University"—but without its

idealistic ideology—and to his systematic

subversion of the restrictive admissions

policy at the Düsseldorf Academy
The significance of these lectures

for the history of philosophy and the

theory of art since the sixties lies in
the concept of "nomadic thought" that

emerged m dialogue with a "nomadic"

gathering of heterogeneous listeners

Three books written with Felix Guat-

180



tari mark this development Anti-Oedi-

pus (1972) sought to shift Freudian

interpretation from (idealistic) head to

(materialistic) feet on the basis of a

philosophy of flow and of collective

desire The psychoanalytic and Marxist

model of repression gave way to a new

conception of sexuality, creativity, and

politics As a manifesto of post-1968

"antipsychiatnc" thought, the book

became a bestseller, and its authors,

the "stars" of this generation Rhizome

was published m 1976 as a prerelease

of the introduction to the second vol

ume of his broad study on Capitalism
and Schizophrenia The development
of the concept of the "rhizome" as a

principle of thought with multiple
extra hierarchical connections, therefore,

exerted a profound influence on
late performance art and the Neo-

expressiomsm between 1978 and 1985,

long before its now familiar role m the

art of the nineties Ten years of work

were invested m the second volume of
Capitalism and Schizophrenia, finally
published as A Thousand Plateaus in
1980 It followed up the "critical" tenor
of Anti Oedipus with a "positive" and

"constructivist" investigation of various

geological strata—formal logic, the

theory of evolution, history, anthropology,

musicology, semiotics, paint
ing, politics, and political economy—
to demonstrate "rhizomic thinking" in
multiple fields and in a complex web of
cross-references Deleuze always

considered this his most important

work, and as a prolific quarry of
aesthetic and political concepts, a

rampant "mega-book" with infinite
entrances and exits, it embraces all of
his other publications, like a complex

mirror
The second level of Deleuze's work

is a theory of semiotics based on premises

that deviate from the prevailing

linguistic model in this field since the

rise of Russian and French structuralism

Deleuze argues in terms of the

image In Anti-Oedipus the theory of
a flow of images already figured
significantly as a new definition of the

unconscious As of 1981 his direct
philosophical treatment of pamtmg (in his

course on the history of painting and

his monograph, Francis Bacon The Lo

gic of Sensation, 1981) and cinema was

motivated by the possibility of unearthing

a nonhnguistic semiotic model

through the fine arts In particular, in
his book on the "time-image" (Cinema,

vol 2, 1985) and films made by writers

since neoreahsm, he proposed the

notions of image pensee and image temps

m an erudite conceptualization of
Concept Art and Body Art The same

concepts were subsequently applied to

Minimal Art in The Fold (1988)

The third level m Deleuze's oeuvre,
his special conception of species and

their potential interference, was

perhaps the most surprising m view of the

discourse m Anti-Oedipus on multiphc

lty and multiple flow Gilles Deleuze

was extremely skeptical about talk of an

open concept of art, about contextual
transfer and the idea of the artwork

blending into life and social processes

In fact, a respect for the ineluctable

inner logic of every medium was for
him a requisite of rhizomic practice
and the construction of aesthetic and

political vanishing points in every field
The affinity of his philosophical practice

with Burroughs' imperatives, "cut

up" and "pick up," was not a contradiction

In fact, Deleuze and Guattan

"purloined" the concept of "flow" from
the Fluxus movement through their
friend Jean-Jacques Lebel, and they
loved the idea of writing philosophical
books from which nonphilosophers—
artists, for instance—could steal things
that speak to life, as m Spinoza For

Guattan, who died in 1992, and even

more so for Deleuze, art and philosophy

were synonymous with precision
work, especially after their radical

extension into other fields Formulas

like Feyerabend's "Anything goes" or
the relativity of Wittgenstein's linguistic

wordplay were anathema to
Deleuze The very fact that, against this

background, he devoted himself to

ceaseless reflection on art lends his

philosophical oeuvre its exceptional
aesthetic impact

(Translation Catherine Schelbert)

1) The dates of publication refer to the
French original

181


	"Les infos du paradis" : Gilles Deleuze 1925-1995

