Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1996)

Heft: 46: Collaborations Richard Artschwager, Cady Noland, Hiroshi
Sugimoto

Artikel: "Les infos du paradis” : Gilles Deleuze 1925-1995

Autor: Fleck, Robert / Schelbert, Catherine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-680601

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680601
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

<LES INFOS DU PARADIS-

Gilles

Deleuze
1925-1995

ROBERT FLECK

Als Gilles

1995 angesichts einer unertraglichen

Deleuze am 4. November

Lungenkrankheit und der Unmdglich-
keit, weiter zu denken und zu schrei-
ben, aus dem Fenster seiner Wohnung
am Pariser Boulevard Niel sprang, war
das Ereignis den franzésischen Medien
gerade einen Satz wert. Der Verstor-
bene habe zu den wichtigsten Philo-
sophen der Gegenwart gezihlt, Punkt,
aus... Dieses weitgehende Ubergehen
von Deleuzes Ableben in den Medien
seines Heimatlandes hat auslandische
Beobachter zu Recht empoért. Deleuze
selbst wire dartiber wohl eher erleich-
tert gewesen: Sich von den Medien
nicht vereinnahmen zu lassen und sich
ihrer Macht moglichst zu entziehen —

das war, unabhéngig von den Situatio-

ROBERT FLECK studierte 1981-86
bei Gilles Deleuze an der Universitit Paris
VIII-Saint-Denis. Er ist freier Kritiker und
Ausstellungsmacher sowie Korrespondent
des deutschen Kunstmagazins Art. Er lebt

in Frankreich.

nisten um Guy Debord, ein fast obses-
sionelles Konzept von Gilles Deleuze
und, was weniger bekannt ist, auch eine
wesentliche Grundlage seiner Konzep-
tion von Kunst und Philosophie.

So war etwa die Verabschiedungs-
feier fir den toten Michel Foucault im
Juni 1984 in der Pariser Salpétriére
Deleuze ein Greuel gewesen: Er hielt
die Totenrede fiir Foucault vor einer
Phalanx von Fernsehkameras und
Vertretern der nouveaux philosophes —
wie Glucksmann und Bernard-Henri
Lévy -, die in seinen Augen die Pro-
stitution gegentiber den Medien ge-
radezu zum Zentrum ihrer philosophi-
schen Aktivitit gemacht hatten. Seit
diesem Zeitpunkt formulierte Deleuze
in seinen letzten Werken — Foucault
(1986)Y), Die Falte. Leibniz und der
Barock (1988), Unterhandlungen (1990)
und Was ist Philosophie? (1991) mit
Félix Guattari — ein Konzept der Rési-
stance gegen die Medienmacht und die
neue «Gesellschaft der Kontrolle», das
ihn zu einer moralischen Instanz bei

177

einer jungen Generation werden liess,

die erst jetzt den Autor von Rhizom
(1976) entdeckte. Schon 1981, als
die neue sozialistische Regierung in
Frankreich Hunderte improvisierter
Radiosender zuliess, hatte Deleuze
eine interessante Auseinandersetzung
mit Félix Guattari: «Félix ist von den
freien Radios ganz begeistert — welche
Illusion, denn die Leute sagen da nur,
was ihnen die Macht schon vorher
erzahlt hat.» Die unhinterfragt pro-
pagierte Gleichung «Denken, Kunst
und Medien» erschien ihm als eine
Dummbheit par excellence.

Politisch kam Gilles Deleuze aus
dem Radikalismus der Jugendgenera-
tion der Befreiung vom Vichy-Regime
1944 /45 und aus der ausserparlamen-
tarischen Linksopposition gegen den
franzosischen Algerienkrieg Anfang
der 60er Jahre. Dieser Gestus stand am
Ursprung seiner Wiederentdeckung
Nietzsches im Umkreis von Pierre Klos-
sowski in der Pariser Szene der frithen
Nachkriegsjahre. Er zieht sich unge-

PARKETT 46 1996

(PHOTO: HELENE BAMBERGER, GAMMA )



brochen von den ersten Essays, «Der
Christus der Bourgeoisie» (1947), iiber
den Anti-Odipus (1972) bis zum pro-
phetischen Text «Das Genie von Yassir
Arafat» (1983).

In philosophischer Hinsicht da-
gegen kam Deleuze von der formalen
Logik her. Die technische, professio-
nelle Auffassung der Philosophie — im
Gegensatz zu den «Essayisten» Barthes,
Baudrillard und Lyotard — pragte sei-
nen Stil bis zuletzt, und sein Werk ist
fur den philosophischen Laien deshalb
auch das unzugianglichste unter den
Hauptvertretern der grossen franzo-
sischen Philosophengeneration nach
Sartre, neben Foucault und Derrida. Es
ging ihm um das Weiterfithren des
strengen Philosophierens in der Tra-
dition von Leibniz, Bergson und Hei-
degger. Nicht um das Aufweichen der
philosophischen Form, sondern um
die Schaffung revolutiondarer Probleme
und Begriffe. Innerhalb des Rahmens
strenger Philosophie war Deleuze dann
auch um so unorthodoxer, von sei-
ner durch Nietzsche gepragten Kant-
Rezeption wéhrend des Studiums bei
Fernand Alquié und dem Aufbrechen
der damals dominierenden Phdnome-
nologie in den ersten Btichern tuber
Hume (1953), Proust (1964) und Berg-
son (1966) bis zu den Hauptwerken
der 60er Jahre, Differenz und Wieder-
holungund Logik des Sinns (beide 1969).
Aus der Verarbeitung der Pop Art und
des nouveau roman entsteht dabei eine
Konzeption der seriellen Logik und
der Zeichentheorie, die die philoso-
phische Grundlage fiir die wissens-
soziologischen Thesen der Postmo-
derne bildet.

diese grundlegenden Arbeiten ge-

Es war vor allem auf

munzt, als Foucault 1974 schrieb, das
Jahrhundert werde einmal deleuzia-

nisch sein.

Insgesamt kann man das Werk von
Deleuze auf drei Ebenen beschreiben.
Das neue Denkmodell des vielheitli-
chen, «rhizomatischen» Denkens ging
aus der Begegnung mit dem Psycho-
Félix im Jahr

1968 hervor. Es ist bekannt, wie sehr

analytiker Guattari
die Zuhorerschaft der Vorlesungen
von Deleuze/Guattari in der freien
Universitdt Vincennes und ab 1980
von Deleuze in Paris VIII-Saint-Denis
mehrheitlich nicht aus Philosophie-
studenten bestand, sondern aus Fil-
memachern, Kunstlern, Modeleuten,
Schauspielern, Historikern und Schrift-
stellern im Studentenalter oder um die
Vierzig. Damit war in exemplarischer
Form die Idee der intermedialen Pra-
xis verwirklicht, die das wissenschaft-
liche und kunstlerische Denken der
70er Jahre bestimmte, wobei dieses
«Ideenlabor» nicht aus einem pro-
grammatischen Anspruch hervorging
wie die diskursive Inflation des «Inter-
disziplindren» in Kunstvermittlung und
Wissenschaft jener Zeit, sondern aus
dem nomadischen Zusammentreffen
von Leuten aus unzdhligen Disziplinen
rund um eine Art zu philosophieren,
die sich dann wieder fur die verschie-
densten kiinstlerischen Disziplinen als
unmittelbar fruchtbar erwies. Das war
im ubrigen nur dadurch moglich, dass
Deleuze ungeachtet aller universitiren
Vorschriften einfach jeden aufnahm,
der kam. Auch darin erinnert die Rolle
von Deleuze ein wenig an die von
Beuys im deutschen Kunstbereich, so-
wohl an die Praxis der Free Internatio-
nal University — abziliglich ihrer idea-
listischen Ideologie — wie an Beuys’
systematischen Verstoss gegen die
Aufnahmebeschrinkungen an der
Disseldorfer Akademie.

Bedeutend fir die Geschichte der

Philosophie und Kunsttheorie seit den

178

70er Jahren wurde diese Vorlesung
durch das Konzept des «nomadischen
Denkens», das aus dem Dialog mit der
«nomadischen» Versammlung der zu-
sammengewirfelten Zuhorerschaft her-
vorging. Drei Biicher, die Deleuze
zusammen mit Félix Guattari schrieb,
markieren diese Entwicklung: Der
Anti-édipus (1972) suchte Freud vom
(idealistischen) Kopf auf die (materia-
listischen) Fusse einer Philosophie der
Strome und der kollektiven Wiinsche
zu stellen und mit dem Repressions-
modell von Psychoanalyse und Mar-
xismus zu brechen, zugunsten einer
neuen Konzeption von Sexualitit,
Kreativitit und Politik. Als Manifest des
«antipsychiatrischen» Denkens nach
68 wurde das Buch ein Bestseller und
machte Deleuze und Guattari zu
«Stars» dieser Generation. Rhizom er-
schien 1976 als Vorabdruck der Ein-
leitung zum zweiten Band der un-
ter dem Generalthema Kapitalismus
und Schizophrenie begonnenen Unter-
suchung. Der programmatische Begriff
des Rhizoms als Prinzip eines Denkens
in multiplen Verbindungen und aus-
serhalb der Hierarchien spielte dann
nicht erst die bekannte Rolle in der
Kunst der 90er Jahre, sondern beein-
flusste bereits nachdriicklich die spate
Performance-Kunst und die «Neue
Malerei» der Jahre 1978 bis 1985.
Der zweite Band von Kapitalismus
und Schizophrenie schliesslich, nach
fast zehnjahriger Arbeit, 1980 unter
dem Titel Tausend Plateaus veroffent-
licht, stellt den «positiven» oder «kon-
struktivistischen» Teil nach dem «kriti-
schen» Teil des Anti-Odipus dar und
versucht in verschiedenen geologi-
schen Schichten, von der formalen
Logik, der Evolutionstheorie, der Ge-
schichte, der Ethnologie, der Musik-

theorie, der Zeichentheorie und der



Malerei zur Politik und politischen
Okonomie, die Aufschliessung des «rhi-
zomatischen Denkens» in multiplen
Themen und untiberschaubaren Quer-
verweisen. Dieses Werk hielt Deleuze
selbst bis zuletzt fir sein bei weitem
wichtigstes, und es bildet einen tber-
reichen Steinbruch an ésthetischen
und politischen Konzepten und Pisten
- ein wucherndes «Mega-Buch» mit
unendlich vielen Ein- und Ausgiangen,
das wie ein komplexer Spiegel alle
anderen Blicher von Deleuze enthalt.
Die zweite Ebene von Deleuzes
Werk ist die Arbeit an einer Zeichen-
theorie, die auf eine andere Grundlage
zuriickgreift als das in diesem Bereich
seit dem russischen und franzosi-
schen Strukturalismus dominierende
Sprachmodell, namlich auf das Bild.
Schon die

Theorie des neu-

im  Anti-Odipus spielte
Bilderflusses
er Definition des Unbewussten eine
grosse Rolle. Ab 1981 entsteht die
direkte philosophische Beschaftigung

als

mit der Malerei (Vorlesung tber die
Geschichte der Malerei und Mono-
graphie Francis Bacon) und dem Film
aus diesem Verlangen, tber die bil-
denden Kiunste sich einem nicht-

linguistischen Modell der Zeichen

anzunahern. Besonders im Buch
uber das «Zeit-Bild» (Kino, Bd. 2,
1985) und den Autorenfilm seit dem
Neo-Realismus entsteht in diesem
Rahmen mit dem Begriff «Image-
Pensée» und «Image-Temps» eine
Konzeptualisierung der Concept Art
und der Body Art
Niveau, was Die Falte (1988) fur die

Minimal Art weiterfihrt.

auf hochstem

Die dritte Ebene bei Deleuze war
vielleicht die tberraschendste ange-
sichts des Diskurses der Vielheit und
der multiplen Stréome, der im Anti-
Odipus formuliert war. Es war seine
besondere Konzeption der Gattun-
gen und ihrer moglichen Interferenz.
Gilles Deleuze war extrem skeptisch
gegenliber der Rede vom offenen
Kunstbegriff, gegeniiber Kontext-
transfer und der Idee der Auflésung
ins Leben oder in
Der

unausweichlichen

des Kunstwerks
soziale Prozessualitét. Respekt
vor der inneren

Logik jedes Mediums erschien im

Gegenteil als Vorbedingung rhizo-
matischer Praxis und der Konstruk-
tion von dsthetischen und politischen
Fluchtlinien in jedem Bereich. Die
Affinitat seiner philosophischen Pra-

xis zum Burroughschen «Cut up» und

«Pick up» stand dazu nicht in Wider-
spruch. So «stahlen» Deleuze und
Guattari den Begriff der «Strome» bei
der

ihren

Kunstbewegung Fluxus tber

gemeinsamen Freund Jean-
Jacques Lebel, und sie liebten auch
die Vorstellung, philosophische Bii-
cher zu schreiben, aus der sich Nicht-
Philosophen — Kiinstler zum Beispiel
— Dinge klauen koénnten, die zum
Leben

Mehr als far den 1992 verstorbenen

sprechen wie bei Spinoza.
Félix Guattari aber waren dabei fir
Deleuze Kunst und Philosophie ge-
rade nach der radikalen Erweiterung
ihrer Felder synonym mit Prizisions-
arbeit. Formeln wie Feyerabends any-
thing goes oder Wittgensteins Sprach-
spiel-Relativismus konnten Deleuze
denn auch auf die Palme treiben. Dass
gerade auf dieser Grundlage seine
ganze philosophische Arbeit im Zei-
chen eines stiandigen Reflektierens
tiber Kunst erfolgte, macht die dstheti-

sche Tragweite dieses Werks aus.

1) Die Erscheinungsdaten in Klammern
beziehen sich jeweils auf das franzésische
Original.

Gilles Deleuze
1925-1995

ROBERT EFLECK

On November 4, 1995, when Gilles
Deleuze, faced with an unbearable
lung disease and the impossibility of
continuing to think and write, jumped
out of the window of his Parisian apart-

ment on Boulevard Niel, the French

press devoted one sentence to his
death. Deleuze was one of the world’s
most important living philosophers.
End of story... The indifference of
the media in France provoked justi-

fied outrage among foreign observers.

1.7:9,

But the
have pleased Deleuze: to remain in-

neglect would probably
dependent of the media and elude
its pressure was,
Debord,

Gilles Deleuze and also, though less

apart from Guy

almost an obsession with

PARKETT 46 1996



well known, essential to his ideas on
art and philosophy.

Thus, the memorial service held for
Michel Foucault in June 1984 at the
Salpétriere in Paris was agony for
Deleuze. He gave the obituary facing
a phalanx of television cameras and
“New Philosophers,” like Glucksmann
and Bernard-Henri Lévy, who in his
opinion had made prostitution to the
media the very center of their philo-
sophical activities. The concept of
resistance to the might of the media
and the new “society of surveillance”
that informed Deleuze’s work from
then on—in his last books: Foucault
(1986)V), The Fold. Leibniz and the
Baroque (1988), Pourparlers (1990), and
What Is Philosophy? with Félix Guattari,
1991—turned him into a moral author-
ity when a young generation belated-
ly discovered the author of Rhizome
(1976). As early as 1981, when the new
socialist regime in France permitted
hundreds of improvised radio stations,
Deleuze had an interesting argument
with Félix Guattari: “Félix is delighted
with the deregulation—what an illu-
sion because people merely reiterate
what the powers that be tell them.” The
unquestioning acceptance of the prop-
agated equation “Thought, Art and
Media” struck him as the height of
stupidity.

Politically, Gilles Deleuze, born in
1925, belonged to the radical young
generation that emerged after libera-
tion from the Vichy Regime in 1944 /45
and later espoused extra-parliamentary

ROBERT FLECK,
studied with Gilles Deleuze at the Paris
VIII-Saint-Denis University, 1981-86. He

based in France,

is a freelance critic and curator, and cor-
respondent for the German art maga-

zine Art.

leftist opposition to the French-Alge-
rian war of the early sixties. This atti-
tude led to Deleuze’s rediscovery of
Nietzsche in Pierre Klossowski’s circle
during the immediate postwar years—a
line of thought that he pursued with-
out interruption from his first essays
of 1947, “The Bourgeoisie’s Jesus,” to
Anti-Oedipus (1972) and the prophetic
essay “The Genius of Yasir Arafat”
(1983).

Philosophically, Deleuze based his
thought on formal logic. His technical,
professional treatment of philosophy
in contrast to the essayists Barthes,
Baudrillard, and Lyotard characterized
his style to the end. Thus, as one of the
main exponents, with Foucault and
Derrida, of French philosophy in the
generation following Sartre, his work is
the least accessible to the philosophical
layperson. He devoted himself to
strictly philosophical pursuits in the
tradition of Leibniz, Bergson, and
Heidegger. He was not interested in
diluting philosophical form but rather
in creating revolutionary problems
and concepts. Within a strictly philo-
sophical framework, however, Deleuze
was thoroughly unorthodox, from his
Nietzschean reading of Kant under the
tutelage of Fernand Alquié and his
undoing of phenomenological hege-
mony in his earliest books on Hume
(1953), Proust (1964) and Bergson
(1966) to his main works of the sixties,
Difference and Repetition and The Logic
of Sense (both 1969). His analysis of Pop
Art and the Nouveau Roman led to a
conception of serial logic and semiot-
ics that forms the philosophical basis
of the socio-epistemological theses of
postmodernism. Foucault was refer-
ring above all to these fundamental
works when he wrote, in 1974, that this

century would one day be Deleuzean.

180

As a whole, Deleuze’s oeuvre can
be broken down into three levels.
The new model of multiple, “rhizomic”
thought grew out of his encounter with
psychoanalyst Félix Guattari in 1968. It
is common knowledge that the major-
ity of those who attended the Deleuze
and Guattari courses at the free Uni-
versity of Vincennes and, from 1980,
Deleuze’s courses in Paris VIII-Saint-
Denis were not philosophy students
but filmmakers, artists, students of
fashion, theater people, historians, and
writers ranging in age from twenty to
forty. Thus the idea of intermedial
practice, which characterized academ-
ic and artistic theory of the seventies,
was put into exemplary effect. De-
leuze’s “laboratory of ideas” did not
stem from an agenda, such as the dis-
cursive inflation of “interdisciplinary”
art transmittal and scholarship ad-
vanced at this time, but simply evolved
out of the nomadic confluence of
people from countless artistic disci-
plines who engaged in a manner of
philosophizing that was immediately
applicable to their multiple concerns.
This was possible, by the way, only
because Deleuze ignored French uni-
versity regulations and opened his
courses to anyone who wanted to
attend. His role in this respect might
be compared to Joseph Beuys’ activities
in Germany, specifically his “Free Inter-
national University”—but without its
idealistic ideology—and to his system-
atic subversion of the restrictive admis-
sions policy at the Dusseldorf Academy.

The significance of these lectures
for the history of philosophy and the
theory of art since the sixties lies in
the concept of “nomadic thought” that
emerged in dialogue with a “nomadic”
gathering of heterogeneous listeners.

Three books written with Félix Guat-



tari mark this development: Anti-Oedi-
pus (1972) sought to shift Freudian
interpretation from (idealistic) head to
(materialistic) feet on the basis of a
philosophy of flow and of collective
desire. The psychoanalytic and Marxist
model of repression gave way to a new
conception of sexuality, creativity, and
politics. As a manifesto of post-1968
“antipsychiatric” thought, the book
became a bestseller, and its authors,
the “stars” of this generation. Rhizome
was published in 1976 as a prerelease
of the introduction to the second vol-
ume of his broad study on Capitalism
and Schizophrenia. The development
of the concept of the “rhizome” as a
principle of thought with multiple
extra-hierarchical connections, there-
fore, exerted a profound influence on
late performance art and the Neo-
expressionism between 1978 and 1985,
long before its now familiar role in the
art of the nineties. Ten years of work
were invested in the second volume of
Capitalism and Schizophrenia, finally
published as A Thousand Plateaus in
1980. It followed up the “critical” tenor
of Anti-Oedipus with a “positive” and
“constructivist” investigation of various
geological strata—formal logic, the
theory of evolution, history, anthro-
pology, musicology, semiotics, paint-
ing, politics, and political economy—
to demonstrate “rhizomic thinking” in
multiple fields and in a complex web of
cross-references. Deleuze always con-
sidered this his

most important

work, and as a prolific quarry of aes-
thetic and political concepts, a ram-
pant “mega-book” with infinite en-
trances and exits, it embraces all of
his other publications, like a complex
mirror.

The second level of Deleuze’s work
is a theory of semiotics based on prem-
ises that deviate from the prevailing
linguistic model in this field since the
rise of Russian and French structural-
ism. Deleuze argues in terms of the
image. In Anti-Oedipus the theory of
a flow of images already figured signif-
icantly as a new definition of the un-
conscious. As of 1981 his direct philo-
sophical treatment of painting (in his
course on the history of painting and
his monograph, Francis Bacon. The Lo-
gic of Sensation, 1981) and cinema was
motivated by the possibility of unearth-
ing a nonlinguistic semiotic model
through the fine arts. In particular, in
his book on the “time-image” (Cinema,
vol. 2, 1985) and films made by writers
since neorealism, he proposed the
notions of image-pensée and image-temps
in an erudite conceptualization of
Concept Art and Body Art. The same
concepts were subsequently applied to
Minimal Art in The Fold (1988).

The third level in Deleuze’s oeuvre,
his special conception of species and
their potential interference, was per-
haps the most surprising in view of the
discourse in Anti-Oedipus on multiplic-
ity and multiple flow. Gilles Deleuze

was extremely skeptical about talk of an

181

open concept of art, about contextual
transfer and the idea of the artwork
blending into life and social processes.
In fact, a respect for the ineluctable
inner logic of every medium was for
him a requisite of rhizomic practice
and the construction of aesthetic and
political vanishing points in every field.
The affinity of his philosophical prac-
tice with Burroughs’ imperatives, “cut
up” and “pick up,” was not a contradic-
tion. In fact, Deleuze and Guattari
“purloined” the concept of “flow” from
the Fluxus movement through their
friend Jean-Jacques Lebel, and they
loved the idea of writing philosophical
books from which nonphilosophers—
artists, for instance—could steal things
that speak to life, as in Spinoza. For
Guattari, who died in 1992, and even
more so for Deleuze, art and philoso-
phy were synonymous with precision
work, especially after their radical
extension into other fields. Formulas
like Feyerabend’s “Anything goes” or
the relativity of Wittgenstein’s linguis-
tic wordplay were anathema to De-
leuze. The very fact that, against this
background, he devoted himself to
ceaseless reflection on art lends his
philosophical oeuvre its exceptional
aesthetic impact.

(Translation: Catherine Schelbert)

1) The dates of publication refer to the
French original.



	"Les infos du paradis" : Gilles Deleuze 1925-1995

