
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1995)

Heft: 44: Collaborations Vija Celmins, Andreas Gursky, Rirkrit Tiravanija

Artikel: Cumulus from America : sense and sentimentality = über Sinn und
Sentimentalität

Autor: Deitcher, David / Heibert, Frank

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680785

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


From America
IN EVERY EDITION OF PARKETT, TWO CUMULUS CLOUDS, ONE FROM

AMERICA, THE OTHER FROM EUROPE, FLOAT OUT TO AN INTERESTED

PUBLIC. THEY CONVEY INDIVIDUAL OPINIONS, ASSESSMENTS, AND

MEMORABLE EN COUNTERS—AS ENTIRELY PERSONAL PRESENTATIONS

OF PROFESSIONAL ISSUES.

Our contributors to this issue are DAVID DEITCHER, a writer and art critic
who lives in New York, and ALEXANDRE MELO, an art critic, who teaches

sociology of culture at the University of Lisbon and wrote a doctoral thesis on

"The Contemporary Art System."

Sense and
DAVID DEITCHER Sentimentality
Early in March, the senior art critic
of the New York Times wrote a particularly

nasty review of the Ross Bleckner

and Felix Gonzalez-Torres exhibitions

at the Solomon R. Guggenheim
Museum. What made Michael Kim-

melman's review striking was not its

nastiness, but the way in which it
demonstrated the tenacity of the cultural

prejudice against the sentimental in
"serious" art. Given the fact that
sentimentality has been considered the kiss

of death for high culture since the

birth of modernism, it was hardly
surprising to find so mainstream a critic

banking on the destructive power of
calling art sentimental in order to

thoroughly discredit it. This was

predictable in every way except for the fact

that it occurred in relation to two artists

who figure prominently among a

great many who for some time now
have challenged the modernist

injunction against the sentimental, doing
much to save the sentimental, as it
were, from itself.

To understand what is at stake in
the attempt to rehabilitate the
sentimental it helps to know that the Times

critic invoked the name of Oscar Wilde

to support this aspect of his critique.
Hard to say why Mr. Kimmelman chose

a less than ideal statement by Wilde to

aid him in this work of destruction, or
why he didn't quite get it right. Oscar

did not say—as Kimmelman insisted

he "famously" did—that "all bad poetry
is sincere." He said: "All bad poetry
springs from genuine feeling," which is

PARKETT 44 1995 212



not quite the same thing, as his ensuing

clarification revealed "To be natural

is to be obvious, and to be obvious is

to be inartistic " This is Oscar the

provocative pedant, the champion of aes-

theticism, who finds "the natural" m

chronic need of improvement This is

Oscar the advocate of amoral modernist

art that is the work of a

counterintuitive, not to say snobbish, artistic

intelligence Kimmelman was not

wrong to identify Oscar Wilde with

insincerity The great Irishman

positively reveled m irony, just as he railed

against sincerity's still more saccharine

sibling sentimentality Wilde was,

perhaps, the severest of Victorian antisen-

timentalists, as anyone familiar with his

remarks about Dickens' death of Little
Nell can tell you But Wilde's irony and

his tonic antisentimentality were both
chastened precisely one century ago
when he was publicly disgraced m the

trials of May 1895, which led to his

conviction for committing acts of "gross

indecency" and to his imprisonment
for two ruinous years of labor Wilde

then wrote the bittersweet De Profundis

and his saddest poem, The Ballad of

Reading Gaol, which was sufficiently
sincere and sentimental to prompt our
own neo-Wildean gadfly, Gore Vidal, to

turn Wilde's acerbic jab at Dickens

against Wilde himself "Must one have

a heart of stone," Vidal cribbed, "to
read The Ballad ofReading Gaol without

laughing?" In the context of Wilde's

public exposure as the most notorious
Victorian queen, his prior taste for irony

and his distaste for the sentimental

can be understood as expressions of

something other than wit or style or
high cultural preservation, as an

expression, that is, of his need for
protective self-concealment "Insincerity,"
Wilde wrote on more than one occa¬

sion, "is simply a method by which we

can multiply our personalities "

It was revealing of the Times' critic
to enlist Oscar Wilde in order to slam

Ross Bleckner, and to a lesser extent,
Felix Gonzalez-Torres I believe that

the review was subtly homophobic, just
as I believe that Mr Kimmelman also

sensed m some way that it was What

better way to deflect the reader's attention

from an argument's tacit
homophobia than to attribute it to one of
history's most venerated gay martyrs?
Was Oscar Wilde homophobic? Well,

yes, m a way that most homosexuals,

past and present, can understand with

depressing ease Is Kimmelman the

enemy? Perhaps not, if compared to

the legions of the faithful who daily

prove that they are far better qualified
for that distinction And yet, his review

should be recognized as complicit insofar

as the cultural prejudice against the

sentimental never was the merely inevitable

product of disinterested aesthetic

evaluation In her book Epistemology of
the Closet, queer theorist Eve Sedgwick
has demonstrated that the cultural

injunction against the sentimental is

inseparable from the misogyny and

homophobia which shape modern

social life and inform the scripts we

speak But does it necessarily follow
that the sentimental can be redeemed

unproblematically for postmodernist
culture as part of the broader efforts

to counter sexism, homophobia and

racism?

A year or so ago I encountered an

acquaintance of mine, who is a Marxist

art historian, on a street corner near

my apartment, and, after we

exchanged greetings, he asked me where

I was going To a gallery, I said, to see a

show called "Yours," that the artist
Michael Jenkins had organized After I

informed him that the exhibition
surveyed contemporary attempts to
rehabilitate the sincere and the sentimental

m art, my friend responded by barking
"Sentimentality? Kitsch'" With this

utterance, he disavowed any susceptibility

to mushy emotionalism, and

recalled the modern identification of
sentimentality with bathos, fraudulent

emotion, and mass manipulation It is

a fact that unreconstructed sentimentality

remains indispensable m reaping
enormous profits m this, our culture
of Gump Furthermore, my colleague's

handy equation (sentimentality kitsch)

brought to mmd the historic
pertinence of the sentimental to fascist and

Stalinist cultures, m which it formed
the common denominator among the

presiding iconographies of strapping
farmers, robust milkmaids and volkish

moms and dads Still more problematically

in the present context, the linkage

of sentimentality with kitsch

conjures the fascist taste for buff, Aryan
athletes and warriors, the worshipful

representation of which undoubtedly

contributed to Theodor Adorno's

apparently homophobic postulation
(among the aphorisms of his Minima

Moraha) "Totalitarianism and

homosexuality belong together" I say

"apparently homophobic" because m this

otherwise sensitive analysis of the

misogyny and repressed homosexuality
that the eminent Frankfurt School

dialectician identifies with totalitarian

concentrations of totalitarian (male)

power, Adorno appears to have held

homosexuality, rather than its repression,

accountable for this flowering of
evil In the face of all this historical
evidence of the tainted sentimental,
rehabilitating it for contemporary culture
would seem to be a very tall order
indeed

213



And yet, the sentimental was not

always so suspect According to the

Oxford English Dictionary, "sentimental"

was originally understood m a

favorable sense, as a word that was used

to characterize someone who, or something

that, exhibits "refined and elevated

feeling " The fact that this remained

its primary meaning throughout the

eighteenth century identified the

affirmative use of "sentimental" with the

culture and manners of the aristocracy
on the brink of revolution Only by the

middle of the nineteenth century did
"sentimental" settle into its derogatory

tailspin Its decline throughout that

century and into our own can therefore

be understood in relation to the

emergence of modern democracies in
general, and to the rise of the

bourgeoisie and bourgeois culture m particular

The reassignment of the
sentimental from its status as a signifier of a

rare and valued human and cultural
attribute into an emblem for something

common and corrupting was

central to the social construction of
modernist art and culture, with its

preference for abstraction, progressive

experimentation and irony over

representation, traditional narrative and

theatrical or melodramatic emotion
And as the sentimental was exorcised

from high culture it remained close to

the throbbing heart of romance literature,

Hollywood movies, soap operas,

popular music in short, much of mass

culture
In this sense, the cultural condemnation

of the sentimental joins a host

of other critical judgments and

conceptual formations that have been

instrumental in constructing the

antagonistic intimacy of modernist art and

mass culture As feminist and, later,

queer theorists have argued, modernist

critical discourse is not informed solely

by the materialist and enlightenment-
derived aesthetic considerations such

as Adorno and Clement Greenberg
addressed They also testify to the

politics of gender and sexuality As

modernists secured a bastion of high
culture m the face of the supposedly

standardized and manipulative
pleasures of mass culture, the bastion they
erected was also a men's club Any gloss

on the critical literature of modernism
reveals that the terms that have been

used to valorize certain kinds of human

experience, and certain ways of

expressing them poetically, were either

explicitly masculinist and misogynous

or encoded that way Among the bynow

familiar binary pairs that have been

used to maintain order amidst the

fundamental disorder of modern cultural

production and consumption (original
versus copy, irony versus sincerity,
public versus private, directness versus

subterfuge, unsentimental versus

sentimental) the favored term in every pair
is understood as masculine, the devalued

term as feminine
One can learn something about this

gendered process of cultural
formation—and about the power relations

that are endemic to it—by turning
to one of its more familiar facts In
"Modernism's Other Mass Culture as

Woman," Geiman scholar Andreas

Huyssen recalls that literature and art

in modern societies have been marginalized

relative to industry, business,

science, the law, waging war and playing

sports Compared to these intensely

capitalized and decidedly manly

activities, the pursuit of culture looks,

well, questionable as does the masculinity

of any man who can be described

as "artistic " It is not hard to see how a

crisis of masculinity ensued, and how it

fueled the process by which such artistic

men have divided up culture as if to

secure a defensible territory of "virile"

significance Not only did this help to

stabilize an inherently unstable masculinity,

it also enhanced male privilege
by establishing men as the most

authentic subjects m art In addition to

whatever else it achieved, the social

construction of vanguard modernists

as dynamic, tempestuous, risk-taking
adventurers has resulted in the

establishment of this fortified island of
cultural virility in a sea of cultural

effeminacy that to this day is damned

by contrast as trivial
Add to this defensive drama the fact

that it unfolded against the political
backdrop of insurgent feminisms, and

you have a fairly compelling and useful

theoretical account—as far as it goes

The limits of this narrative's utility
become apparent, however, once you

turn to the situation of the many men

of art who also happen to be queer
In his essay, Huyssen describes how

canonical male modernists such as

Flaubert are inclined to fetishize their
own "imaginary femininity " To his

literary example (epitomized by
Flaubert's famous quip, "Mme Bovary,

c'est moi ") I would add the chorus

line of effeminizmg-yet-low-risk
gestures by safely straight male artists,

ranging from Henri Matisse's transcendent

interior decorating to Matthew

Barney's solo for video in a simple
black dress and heels As these men
flaunt their "feminine" side, Huyssen

reasons, they divert attention from
their broader complicity in, and profit
from, patriarchal society's hostility for
what he calls "real women " Huyssen

remains discouragmgly mute, however,

regarding the queer men of art, who

bear a more than passing and decided-

214



ly more than "imaginary" relation to

cultural and lived experiences that are

discredited as "feminine " Nor does he

address the sheer quantity of vanguard
cultural capital that showers upon the

male artist who does what women are

ignored for doing, or what gay men are

pilloried for doing because that is

precisely what is expected of them While

gay male cultural producers have profited

as members of their gender,
neither they nor their works can be said to

emerge from this situation unscathed

Some men clearly have more to fear

from exposure than others, which

explains how it is possible to recite
the words of Oscar Wilde m order to

support an ahistoncal and implicitly
homophobic condemnation of the
sentimental m contemporary art

The failure to address the situation
of the gay male participant in the

construction of antisentimental patriarchal

modernism offers a useful example

of the, at best, heterosexist and, at

worst, homophobic eradication of the

homosexual men and women from the

cultural and political stage But beyond
the erasure of queer humanity from

mainstream readings of culture, this

silence supports the still thriving, toxic

myth of homosexual control over
patriarchal concentrations of power, whether

one is talking about the "velvet

Mafia" that supposedly rules contemporary

culture from Hollywood to the

Guggenheim, or the homosexuality
that allegedly supplies hbidmal fuel for
homophobic totalitarianism

If it is true, as Sedgwick claims, that

gay men, lesbians, and straight women
have demonstrated a shared interest in
rehabilitating the sentimental since the

birth of modernism, what form might
this take in art? A recent exhibition at
the Bronx Museum of the Arts, entitled

"Division of Labor 'Women's Work'

in Contemporary Art," revealed a

renewed regard for the works of feminist

artists who, during the 1970s,

challenged the cultural prejudice against
works that center on such female-iden-

tified forms of human labor as knitting
and sewing, cooking and cleaning,
childbirth and child rearing, and the

spaces and emotional registers associated

with them The exhibition did little
to counter the assertion of more recent
feminist critics that this tactical reversal

risked repeating a fixed, and therefore

less than liberating view of "the

feminine " The show did, however,

reveal the extent to which many of
these artists avoided being sentimental

m works that explored such sentimental

matters as love and loss Does this

mean that the only way to rehabilitate
the sentimental is to do so unsentimen-

tally? The sentimental requires highly

imaginative and highly strategic
handling, not just because it has for so long
been tainted by association to the

cultures of Hitler, Stalin, and Gump, nor

just because its classification as "feminine"

deprives it of cultural esteem,

but because its practitioners risk devot

mg so much creative energy to figuring
out how to describe their pam that little

is left over to devote to considering
how to move from pain to power

In a characteristically lucid and

utterly pessimistic essay, political
philosopher Slavoj Zizek recently
condemned compassion and the cultural

gambits that promote it in terms that

some might cheer and others lament
Zizek insists that "the liberal-democratic

'postmodern' ethics of compassion
with the victim legitimizes the avoidance,

the endless postponement, of the

act " Compassion, m other words, is a

distancing maneuver that absolves indi¬

viduals of any responsibility for more
direct forms of engagement People

with AIDS, AIDS activists and queers
m general know exactly what Zizek is

talking about, having rarely been interested

in compassion, much less by its

public signifiers such as the red "AIDS

ribbon " And yet, I admit that I did feel

a trace of distress on the most recent
Oscar night when I noticed dramatically

fewer Hollywood celebrities wearing
those ribbons How could this be? In
this, the age of unapologetic conservative

backlash, perhaps the liberal-democratic

"postmodern" ethics of compassion

don't look so bad On the other
hand, the likelihood of increased injustice

and intensified brutality makes it
even more necessary to guard against

compassion as a fetish and an easy

pose Artists who participate in rehabilitating

the sentimental must think long
and hard about how to create works

that do not so much inspire compassion

as facilitate identification across

lines of difference

I was discussing the sentimental m
class the other day, and a female
student complained that Felix Gonzalez-

Torres's art, as she put it, "does not
seem unmasculine" She expressed

frustration with the fact that it is too

withholding, that it does not give

enough, that she has to do too much

work in order to establish its meaning
Another student—a young man—responded

by saymg that Felix's art gives
him too much In particular, he

recoiled on the ramp of the Guggenheim
before a snapshot of a love letter that
Felix had transformed into a jigsaw
puzzle and slipped inside a cellophane
bag For this student the work that

more successfully evoked the feelings
he associates with a love letter was an

unmarked stack of baby blue paper,

215



subtitled "Lover Boy " The predictability

of these gender-assigned opinions
aside, this was a telling moment These

students revealed how very difficult it is

to work in the important, but inherently

hazardous, territory of the everyday,

the contingent, the emotional, the

romantic, the melancholic For me, the

love-letter-as-puzzle was not too much,

it seems just right just literal enough
to challenge the cultural injunction
against the sentimental, as it claims the

letter and the snapshot for art Cropping

the letter short of its edges also

seems right
Focusing m such a way as to

fragment a few lines combines with the

modest scale of the work to make reading

unavoidable But this close-up

deprives the viewer of the kind of
possession that would have accompanied
fuller access to the whole Reading
these fragments (which still communicate

romantic longing) combines with

• •

Uber
DAVID DEITCHER

Anfang Marz schrieb Michael Kimmel-

man, Kunstkritiker und Redaktor der
New York Times, eine ausgesprochen
boshafte Kritik über die Ausstellungen

von Ross Bleckner und Felix Gonzalez-

Torres im Solomon R Guggenheim-
Museum Das Bemerkenswerte an dem

Artikel war nicht seine Bosheit, son-

the form of the puzzle to create a

symbolic expression for, and a real

experience of, desire which cannot be

fulfilled This situation parallels the

artist's situation as well, by which I am

not referring, however, to privileged
information about the life of Felix

Gonzalez-Torres, which all too many
viewers and critics seize upon to determine,

and exhaust, the meaning and

value of his art In order for this work

to function at its deepest level, it helps

to know nothing about its creator,

beyond whatever can be learned from
the object before your eyes For then

its point is made through a poetic
condensation that prompts a series of

questions Who can claim unconditional

love (except from a puppy)' Who

can claim to know a friend or a lover

who will always be yours' Whose

romance will last forever' For whom

does anything stay the same' Who will

not die' For whom is life not a puzzle'

dern die Deutlichkeit, mit der er das

hartnäckige kulturelle Vorurteil
gegenüber dem Sentimentalen in der
«ernsthaften» Kunst augenscheinlich
machte Angesichts der Tatsache, dass

seit dem Aufkommen des Modernismus

jegliche Sentimentalität als Todes-

kuss fur die hohe Kultur betrachtet

To this list of questions, the work

suggests a rather general, but important
answer Make the most of your life

Doubtless, the terrible sadness

surrounding the tragedy of AIDS has

fueled many of the recent attempts to

rehabilitate the sentimental m art and

culture But this is a longstanding project,

involving a great many different
kinds of people who continue to assert

the preciousness of aspects of their

experience, and ways of embodying it
poetically, that have been devalued

because of the way culture and society
have been constructed I will spare you
the litany of the oppressed, and the

laundry list of proper names, and

instead leave you thinking, as I still

am, about how the sentimental can go

beyond the kitsch of compassion to

bring about a poetics of the everyday

that is anchored in the particularity

of our lives, but is not limited
to it

wurde, war es kaum überraschend, dass

ein Mainstream-Kritiker sich auf die

destruktive Kraft des Verdikts, ein
Kunstwerk sei sentimental, verliess,

um dieses gründlich abzuqualifizieren
Dass sich dieser Vorfall aber auf zwei

Kunstler bezog, die eine herausragende

Stellung unter denen einnehmen,

Sinn und
Sentimentalität

PARKETT 44 1995 216



welche nunmehr seit einiger Zeit

gegen die modernistische Verteufelung
des Sentimentalen antreten und sich

dafür einsetzen, das Sentimentale

sozusagen vor sich selbst zu retten - das war

eigentlich das einzige, was man nicht
schon vorher hatte wissen können

Um zu begreifen, worum es bei

dem Versuch, das Sentimentale zu

rehabilitieren, wirklich geht, ist besonders

aufschlussreich, dass der Kritiker
der Times Oscar Wilde zitierte, um seine

Argumentation zu stutzen Schwer

zu sagen, warum Mr Kimmelman eine
alles andere als ideale Äusserung von

Wilde gewählt hat, zur Unterstützung
seines Zerstorungswerks, oder warum

er das Zitat nicht ganz richtig hingekriegt

hat Oscar Wilde hat nicht
gesagt - und er ist schon gar nicht dafür

«berühmt», wie Kimmelman behauptet

- «Schlechte Lyrik ist immer aufrichtig»

Sondern «Schlechte Lyrik
entspringt immer einem echten Gefühl»,

was nicht ganz dasselbe ist, wie Wildes

nachfolgende Erläuterung zeigt
«Natürlich sein heisst offensichtlich sein,
und offensichtlich sein heisst unkunst-

lerisch sein » Da haben wir Oscar, den

provokativen Pedanten, den Meister

des Asthetizismus, der dem «Natürlichen»

chronische Verbesserungsbe-

durftigkeit bescheinigt Da haben wir
Oscar, den Anwalt amoralischer

modernistischer Kunst, die einer anti-

mtuitiven, um nicht zu sagen
snobistischen künstlerischen Intelligenz

entspringt Kimmelman hatte keineswegs

unrecht, Oscar Wilde mit Unauf-

richtigkeit zu identifizieren Der grosse

Ire schwelgte zweifellos gern m Ironie,
ebenso wie er gegen die noch suss-

lichere Schwester der Aufrichtigkeit
schimpfte die Sentimentalität Wilde

war wohl der strengste aller viktonam-
schen Anti-Sentimentahsten, was jeder

bestätigen kann, der seine Bemerkungen

über die Sterbeszene der kleinen

Neil kennt '> Doch Wildes Ironie und

erfrischende Anti-Sentimentahtat wurden

beide vor genau hundert Jahren
bestraft, und zwar durch die öffentliche

Brandmarkung m den

Gerichtsverhandlungen vom Mai 1895, die zu

seiner Verurteilung wegen Handlungen
von «schwerwiegender Anstossigkeit»
und zu zwei vernichtenden Jahren
Zuchthaus und Zwangsarbeit führten
Wilde schrieb danach das bittersusse

De Profundis und sein traurigstes
Gedicht, Die Ballade des Zuchthauses zu

Reading Das war aufrichtig und
sentimental genug, um unsere neo-wilde-

amsche Schmeissfliege Gore Vidal

darauf zu bringen, Wildes beissenden

Seitenhieb gegen Dickens flugs gegen
Wilde selbst zu kehren «Muss man ein
Herz von Stein haben», plagiierte
Vidal, «um Die Ballade des Zuchthauses zu

Reading ohne Lachen zu lesen?» Im

Zusammenhang mit Wildes öffentlicher

Vorführung als notorischste vikto-

namsche Tunte lassen sich sein früherer

Hang zur Ironie und sein Abscheu

gegenüber der Sentimentalität als

Ausdruck von etwas anderem als Witz, Stil

oder Sorgfalt im Umgang mit hoher

Kultur sehen - nämlich als Ausdruck

seines Bedürfnisses nach Verbergen

semes wahren Ichs aus Selbstschutz

«Unaufnchtigkeit», schrieb Wilde mehr

als einmal, «ist nichts anderes als eine

Methode, unsere Persönlichkeiten zu

multiplizieren »

Verräterisch, dass der Kritiker der
Times Oscar Wilde anfuhrt, um Ross

Bleckner - und, etwas abgemildert,
Felix Gonzalez-Torres - fertigzumachen

Ich halte Kimmelmans Kritik
fur unterschwellig homophob, und

ich bin ebenso davon uberzeugt, dass

auch er selbst das irgendwie gemerkt

hat Welche bessere Taktik gäbe es, die

Aufmerksamkeit des Lesers von der

stillschweigenden Homophobie seines

Arguments abzulenken, als dieses

einem der meistverehrten schwulen

Märtyrer zuzuschreiben? War Oscar

Wilde homophob? Tja, vielleicht, in

einer Weise, die die meisten
Homosexuellen der Vergangenheit und

Gegenwart mit deprimierender
Leichtigkeit nachvollziehen können Ist
Kimmelman der Feind? Vielleicht nicht,

wenn man ihn mit den Legionen der
Getreuen vergleicht, die tagtäglich
beweisen, dass sie diesen Titel viel eher

verdienen Und doch muss seine Kritik
unter dem Gesichtspunkt der Kompli-
zenschaft betrachtet werden, denn das

kulturelle Vorurteil gegen das

Sentimentale war niemals einfach das

unvermeidliche Produkt einer unparteiischen

ästhetischen Bewertung In
ihrem Buch Epistemology of the Closet

(Erkenntnistheorie des Versteckspiels) hat

die Schwulen- und Lesben-Theoretike-

nn Eve Sedgwick demonstriert, dass

die kulturelle Verteufelung des

Sentimentalen nicht von der Misogynie und

Homophobie zu trennen ist, die das

moderne gesellschaftliche Leben und

unser Rollenverhalten prägen Doch

folgt daraus, dass das Sentimentale

völlig unproblematisch fur die post-
modermstische Kultur gerettet werden

kann, als Teil der weiter gefassten

Bemühungen, Sexismus, Homophobie
und Rassismus zu bekämpfen?

Vor ungefähr einem Jahr traf ich

einen Bekannten, einen marxistischen

Kunsthistoriker, an einer Strassenecke

nicht weit von meiner Wohnung, und

nachdem wir uns begrusst hatten, fragte

er mich, wohin ich gerade unterwegs

sei Zu einer Galerie, sagte ich,

um eine Ausstellung namens «Yours

(Dein)» zu sehen, die der Kunstler

217



Michael Jenkms organisiert hatte Als

ich meinem Freund mitteilte, die

Ausstellung befasse sich mit zeitgenössischen

Versuchen, Aufrichtigkeit und

Sentimentalität m der Kunst zu

rehabilitieren, antwortete er barsch

«Sentimentalität? Kitsch'» Damit erklarte er
sich über jeglichen Verdacht des breiigen

Emotionahsmus erhaben und

berief sich dabei auf die moderne

Gleichsetzung von Sentimentalität und
falschem Pathos, verlogener Gefuhhg-
keit und Massenmanipulation Es ist

eine Tatsache, dass unverarbeitete
Sentimentalität in unserer heutigen Sim-

pel-Kultur eine unabdingbare
Voraussetzung ist und bleibt, um immense
Profite einzufahren Daruber hinaus

fiel mir bei der praktischen Gleichung
meines Kollegen (Sentimentalität
Kitsch) der historische Zusammenhang

zwischen dem Sentimentalen und
der faschistischen oder stahnistischen

Kultur ein, in der das Sentimentale

den gemeinsamen Nenner der
vorherrschenden Ikonographien der kraftigen
Bauern, drallen Milchmädchen und
völkischen Mutter und Vater bildete
Die Verknüpfung des Sentimentalen

mit dem Kitsch lässt, was im gegenwärtigen

Kontext noch problematischer
ist, an die faschistische Vorliebe für
nackte Korper denken an arische

Athleten und Krieger, deren ldohsie-

rende Darstellung ganz sicher Theodor

Adornos homophob anmutendes

Postulat (aus den Aphorismen m
seinen Minima Moralia) mit beemflusst

hat «Totahtansmus und Homosexualität

gehören zusammen » Ich sage

«homophob anmutend», denn in
seiner ansonsten einfühlsamen Analyse

der Frauenfeindhchkeit und
unterdrückten Homosexualität, die der
bedeutende Dialektiker der Frankfurter

Schule mit den Konzentrationen

totalitärer (männlicher) Macht

identifiziert, scheint Adorno die

Homosexualität, und nicht etwa ihre

Unterdrückung, fur das Aufblühen des

Bösen verantwortlich zu machen

Angesichts all dieser historischen Nachweise

des negativ belasteten Sentimentalen

kommt einem der Versuch, es fur
die Kultur der Gegenwart zu

rehabilitieren, allerdings als ein gewagtes

Unterfangen vor
Und dabei war das Sentimentale

nicht immer so verdächtig Laut Oxford

Dictionary war «sentimental» ursprünglich

positiv zu verstehen, als ein Wort,
das einen Menschen oder eine Sache

charakterisierte, der oder die «ein

verfeinertes und erhabenes Gefühl»

ausdruckte (und mit dieser Bedeutung

wurde es im achtzehnten
Jahrhundert auch als englisches Lehnwort

im Deutschen eingeführt) Die

Tatsache, dass diese Bedeutung im

ganzen achtzehnten Jahrhundert im

Vordergrund blieb, ist Ausdruck des

affirmativen Gebrauchs von
«sentimental» im kulturellen und sittlichen

Leben einer Aristokratie an der
Schwelle zur Revolution Erst gegen
Mitte des neunzehnten Jahrhunderts
driftete «sentimental» schliesslich in
seine abwertende Bedeutung ab Die

bis in unsere Zeit hinein fortdauernde

Abwertung lasst sich daher im
Zusammenhang mit dem Entstehen der

modernen Demokratien im allgemeinen

und mit dem Aufstieg des Burger-
turns und der bürgerlichen Kultur im
besonderen sehen Die Umdeutung
des Sentimentalen - von seinem Status

als Zeichen fur eine seltene, wertvolle

menschliche und kulturelle Eigenschaft

zu einem Emblem des Gewöhnlichen

und Korrupten - spielte eine
zentrale Rolle fur die soziale Konstruktion
der modernistischen Kunst und Kultur,

die der Abstraktion, dem fortschreitenden

Experiment und der Ironie den

Vorrang gab gegenüber der Darstellung,

dem traditionellen Erzählen und

der theatralischen oder melodramatischen

Empfindung Wahrend der ho

hen Kultur so das Sentimentale

ausgetrieben wurde, verschwand es nie aus

herzerschütternden Liebesromanen,

Hollywood-Filmen, Soap Operas oder

der Pop-Musik, kurz aus der Massenkultur

In diesem Sinne gehört die kulturelle

Achtung des Sentimentalen zu

einer ganzen Reihe anderer kritischer
Urteile und Begnfflichkeiten, die am

antagonistischen Zusammenspiel von

modernistischer Kunst und Massenkultur

mitgewirkt haben Theoretiker und

Theoretikerinnen der Frauen- und spater

der Schwulen- und Lesbenbewegung

haben darauf hingewiesen, dass

der modernistische kritische Diskurs

nicht allein durch die materialistischen,

der Aufklarung verpflichteten
ästhetischen Betrachtungen gespeist

wird, von denen Kritiker wie Adorno
und Clement Greenberg gesprochen
haben Es werden auch geschlechtsspezifische

und sexualpohtische Positionen

bezogen Als die Modernisten sich

eine Bastion der hohen Kultur sicherten,

konfrontiert mit den angeblich
standardisierten und mampulativen
Wonnen der Massenkultur, eröffneten

sie damit zugleich auch einen
Herrenklub Em Blick auf die kritische

Literatur des Modernismus zeigt, dass

die Termini, mit denen bestimmte

Formen menschlicher Erfahrung und
bestimmte Weisen, diese poetisch zu

formulieren, bewertet wurden, wo nicht
offen, so zumindest verschlüsselt
chauvinistisch und frauenfemdhch waren
Bei sämtlichen, mittlerweile vertrauten,
dichotomen Begriffspaaren, mit denen

218



man versucht hat, Ordnung m die
fundamentale Unordnung der modernen

kulturellen Produktion und Rezeption

zu bringen (Original vs Kopie, Ironie
vs Aufrichtigkeit, öffentlich vs privat,
Direktheit vs Ausflucht, unsentimental

vs sentimental), wird der positiv
verstandene Begriff als männlich konno-

tiert, der abschätzige als weiblich
Man kann über diesen geschlechtsbezogenen

Prozess kultureller Prägung

- und über die dann vorherrschenden

Machtmechanismen - etwas lernen,
indem man einen seiner bekannteren

Fakten betrachtet In seinem Essay

«Massenkultur als Frau Das Andere

des Modernismus» weist der deutsche

Wissenschafter Andreas Huyssen darauf

hm, dass Literatur und Kunst m
der modernen Gesellschaft im Unterschied

zu Industrie, Handel, Wissenschaft,

Jura, Kriegsfuhrung und Sport
an den Rand gedrangt worden sind

Verglichen mit diesen kapitalintensiven

und entschieden männlichen
Aktivitäten sieht eine kulturelle Tätigkeit
etwas, sagen wir, fragwürdig aus -
ebenso wie die Männlichkeit eines

Mannes, der als «künstlerisch»

bezeichnet werden kann Es ist nicht
schwer nachzuvollziehen, warum eine
Krise der Männlichkeit daraus folgte
und wie diese den Prozess der Aufspaltung

der Kultur durch ebendiese

künstlerisch tatigen Manner befordert
hat - als ginge es um die Sicherung
eines verteidigungsfahigen Territoriums

«maskuliner» Zuschreibung
Dadurch wurde nicht nur eine innerlich
instabile Männlichkeit stabilisiert,
sondern auch ein männliches Privileg
festgeschrieben, weil Manner als die

authentischeren Subjekte der Kunst

etabliert wurden Neben all semen

anderen Leistungen hat das

gesellschaftliche Konstrukt, Avantgarde-

Modermsten seien dynamische,
sturmische, risikofreudige Abenteurer, zur

Verankerung dieser befestigten Insel

kultureller Männlichkeit im Ozean

einer kulturellen Verweibhchung
gefuhrt, welche ihrerseits bis heute als

trivial gilt und geachtet wird
Wenn wir diesem Drama der

Abwehr noch die Tatsache hinzufugen,
dass es sich vor dem politischen

Hintergrund eines rebellischen

Feminismus abspielte, dann haben wir
eine ziemlich uberzeugende und nützliche

theoretische Darstellung - so weit

sie reicht Die Grenzen der Fruchtbarkeit

dieses Gedankengangs werden

deutlich, sobald man sich mit der

Situation der vielen Manner m der

Kunst beschäftigt, die zufällig auch

noch schwul sind Huyssen beschreibt

in seinem Aufsatz anerkannte männliche

Modernisten wie Flaubert, die

dazu neigen, ihre eigene «imaginäre
Weiblichkeit» zu fetischisieren Dem

literarischen Beispiel Flauberts (durch

sein berühmtes Apergu «Madame Bo-

vary, c'est moi» auf den Punkt

gebracht) wurde ich die lange Parade der

effemimerten, aber harmlosen
künstlerischen Gebärden von beruhigend
heterosexuellen Kunstlern hinzufügen,

das geht von Henri Matisses

transzendenter Inneneinrichtung bis zu

Matthew Barneys Solo fur Video im
kleinen Schwarzen mit Pumps Indem
diese Manner ihre «feminine» Seite

herauskehren, lenken sie ab von ihrer

weitgehenden Komphzenschaft und

ihrem Profit in bezug auf die

Feindseligkeit der patriarchalischen Gesellschaft

gegenüber «echten Frauen», wie

Huyssen sie nennt Der Autor hüllt sich

allerdings in em befremdliches Schweigen,

was die schwulen Manner m der

Kunst betrifft, die schliesslich eine

mehr als vorübergehende und ganz

gewiss mehr als «imagmare» Beziehung

zu kulturellen und erlebten

Erfahrungen haben, welche als «feminin»

abgewertet werden Er benennt
auch nicht die schiere Menge
avantgardistischen kulturellen Kapitals, mit
dem männliche Kunstler überschüttet

werden, wenn sie dasselbe tun, wofür
Künstlerinnen ignoriert werden oder

wofür schwule Manner verspottet
werden, weil es exakt dem entspricht, was

von ihnen erwartet wird Zwar haben

schwule Kulturschaffende davon profitiert,

zum männlichen Geschlecht zu

gehören, aber weder von ihnen noch

von ihren Arbeiten kann man sagen,
dass sie unversehrt aus dieser Situation

hervorgegangen sind Einige Manner

furchten wohl die Öffentlichkeit mehr
als andere Was wiederum erklart, wie

es möglich ist, Oscar Wilde zu zitieren,
um eine ahistorische und implizit
homophobe Verurteilung des

Sentimentalen m der zeitgenössischen
Kunst zu stutzen

Dieses Verschweigen der Situation
des Schwulen, der am Aufbau des

antisentimentalen, patriarchalischen
Modernismus beteiligt ist, liefert ein
aufschlussreiches Beispiel fur den -
bestenfalls heterosexistischen, schlimmstenfalls

homophoben - Ausschluss

homosexueller Männer und Frauen

von kulturellen und politischen Foren

Doch über die Ausloschung
homosexuellen Menschseins aus den

Mainstream-Lesarten von Kultur hinaus

stutzt dieses Verschweigen den

immergrünen giftigen Mythos von der
homosexuellen Kontrolle über
patriarchalische Machtkonzentrationen, egal,

ob von der Samt-Mafia die Rede ist, die

angeblich die zeitgenossische Kultur
von Hollywood bis zum Guggenheim-
Museum regiert, oder von der
Homosexualität, die angeblich hbidinöses Ol

219



ms Feuer des homophoben Totahtaris-

mus giesst
Wenn es stimmt, was Sedgwick

behauptet, nämlich dass Schwule, Lesben

und heterosexuelle Frauen seit Beginn
des Modernismus ein gemeinsames
Interesse daran gezeigt haben, das

Sentimentale zu rehabilitieren, welche

Form könnte das in der Kunst anneh-

men' Kürzlich zeigte eine Ausstellung

im Bronx Museum of the Arts,
«Division of Labor <Women's Work> m

Contemporary Art (Arbeitsteilung
<Frauenarbeit> m der zeitgenossischen

Kunst)», ein neues Interesse an Werken

feministischer Künstlerinnen, die

in den 70er Jahren das kulturelle
Vorurteil rund um weiblich identifizierte
Formen menschlicher Arbeit wie

Stricken und Stopfen, Kochen und
Putzen, Gebaren und Aufziehen von
Kindern sowie die damit verbundenen
Räume und Gefuhlsregister bekämpften

Die Ausstellung setzte der Behauptung

neuerer feministischer Kritikerinnen

wenig entgegen, diese taktische

Umkehrung riskiere, eine festgelegte
und deshalb alles andere als befreiende

Sicht des «Weiblichen» zu wiederholen

Allerdings wurde deutlich, wie

sorgfaltig viele der ausgestellten Werke

Sentimentalität vermieden, obwohl sie

sich mit sentimentalen Themen wie

Liebe und Verlust auseinandersetzten

Heisst dies, dass das Sentimentale sich

nur auf unsentimentale Weise

rehabilitieren lassU Mit dem Sentimentalen

gilt es erfindungsreich und taktisch

klug umzugehen, nicht allein, weil es

so lange mit der Assoziation einer Hitler-,

Stalin- oder Simpel-Kultur behaftet

war, oder weil ihm seine Klassifizierung

als «weiblich» den kulturellen
Wert abspricht, sondern weil die
praktizierenden Sentimentahsten Gefahr

laufen, so viel kreative Energie m die

Suche nach dem Ausdruck ihres

Schmerzes zu investieren, dass ihnen
kaum noch welche übrigbleibt, um

einen Weg vom Schmerz zur schwungvollen

Entfaltung zu finden
In einem bezeichnend klarsichtigen

und zutiefst pessimistischen
Aufsatz verdammte der politische

Philosoph Slavoj Zizek kürzlich das

Mitgefühl und die kulturellen Schachzuge,

die es aufgrund der ungleichen
Verteilung von Gluck und Unglück erst

ermöglichen Zizek betont, «die libe-

raldemokratische, <postmoderne> Ethik
des Mitgefühls mit dem Opfer
legitimiert die Vermeidung, die endlose

Verschiebung der Tat» Mitgefühl ist

mit anderen Worten ein Distanzie-

rungsmanover, das den einzelnen von

jeglicher Verantwortung fur direktere
Formen des Engagements entbindet
Menschen mit Aids, Aids-Aktivisten

und Lesben und Schwule im allgemeinen

wissen genau, wovon Zizek redet,

sie haben sich nur selten für Mitgefühl
interessiert, und noch viel weniger fur
dessen öffentliche Demonstration, etwa

durch eine rote «Aids-Schleife» Und
doch muss ich zugeben, dass ich einen

Anflug von Trauer verspurte, als ich

bemerkte, dass deutln h weniger
Hollywood-Berühmtheiten bei der letzten

Oscar-Verleihung solche Schleifen trugen

Wie konnte das sein? In unserem
Zeitalter des ungerührten konservativen

Ruckschwungs steht uns die libe-

raldemokratische <postmoderne> Ethik
des Mitgefühls vielleicht doch nicht so

schlecht an Andererseits macht die

grosse Wahrscheinlichkeit zunehmender

Ungerechtigkeit und Brutalität es

noch notwendiger, sich vor dem

Mitgefühl als Fetisch und billiger Pose zu

hüten Künstler, die an der Rehabilitierung

des Sentimentalen mitwirken,
müssen lange und genau darüber nach¬

denken, wie sie Werke schaffen wollen,
die weniger Mitgefühl einflössen, als

vielmehr eine Identifizierung quer über
alle Grenzen hinweg erleichtern

Neulich erörterte ich dieses Thema

in meinem Seminar, und eine Studentin

beklagte, dass Felix Gonzalez-Torres'

Kunst, wie sie es ausdruckte, «nicht
unmännlich wirkt» Sie äusserte sich

unbefriedigt über die Tatsache, dass

seine Werke zuviel zurückhielten, nicht

genug preisgäben, dass sie als Betrachterin

zuviel Arbeit leisten müsse, um
deren Bedeutung zu ermitteln Em

junger Student antwortete ihr, dass

Felix' Werke ihm zu viel preisgaben Er

hatte auf der Rampe des Guggenheim-
Museums das Photo eines Liebesbriefes

gesehen, das Felix in ein Puzzle

verwandelt und in eine Zellophantute
gesteckt hatte, und war erschreckt

davor zurückgewichen Die Arbeit, der

es bestens gelang, bei diesem

Studenten Gefühle zu wecken, die er mit
Liebesbriefen assoziierte, war ein
unbeschriebener Stapel babyblaues

Papier mit dem Titel «Lover Boy»

Abgesehen von der Vorhersehbarkeit

solcher geschlechtsspezifischer

Äusserungen war dies sehr aufschlussreich

Die Reaktionen der Studenten machten

deutlich, wie schwierig die Arbeit
auf dem wichtigen, aber unvermeidlich

gefährlichen Terrain des Alltäglichen,
des Zufallsbedingten, Emotionalen,
Romantischen und Melancholischen

ist Fur mich ist der Liebesbnef-als-

Puzzle-m-emer-Tute nicht zuviel, eher

gerade richtig, gerade direkt genug,
um die kulturelle Verteufelung des

Sentimentalen anzugreifen, denn dieses

Werk beansprucht den Liebesbrief
und das Schnappschussphoto für die

Kunst Dem Brief seine Ecken und
Kanten zu stutzen kommt mir ebenfalls

richtig vor Die Fokussierung - auf eini-

220



ge wenige, aus ihrem Zusammenhang

gelöste Zeilen - kombiniert mit dem

kleinen Format des Werkes macht

die Lektüre unausweichlich. Doch bei

näherem Hinsehen verweigert das

Werk dem Betrachter jene Art von
Besitznahme, die ein vollständiger
Zugang zum Ganzen mit sich bringen
würde. Wenn man diese Fragmente
liest, die durchaus noch romantische

Sehnsucht übermitteln, entsteht in

Verbindung mit der Form des Puzzles

ein symbolischer Ausdruck für
unerfülltes Begehren und dessen gelebte

Erfahrung. Darin liegt auch eine Parallele

zur Situation des Künstlers; das soll

übrigens keine Anspielung auf irgendein

Insiderwissen aus Felix Gonzalez-

Torres' Privatleben sein, auf das sich

viel zu viele Betrachter und Kritiker
stürzen, um die Bedeutung und den

Wert seiner Kunst zu bestimmen und

auszuschöpfen. Seine Arbeiten
funktionieren dann in besonders tiefgehender

Weise, wenn wir nichts über ihren

Schöpfer wissen als das, was dem

Objekt vor unseren Augen zu entnehmen

ist. Dann erfüllt es seinen Zweck

durch eine poetische Verdichtung, die

eine Reihe von Fragen auslöst: Wer

kann behaupten, bedingungslose Liebe

zu erfahren (ausser von einem
Hündchen)? Wer kann behaupten, Freunde

oder Geliebte «für immer» zu haben?

Wessen Liebesgeschichte hält ewig?

Für wen verändert sich nicht alles im
Leben? Wer wird nicht sterben? Für

wen ist das Leben kein Puzzle? Felix

Gonzalez-Torres' Werk bietet eine

ziemlich allgemeine, aber wichtige
Antwort auf diesen Fragenkatalog:
Mach das Beste aus deinem Leben.

Ohne Zweifel hat die Aids-Tragödie
und die furchtbare Trauer, die mit
ihr verbunden ist, viele der derzeitigen

Bemühungen ausgelöst, das Sen¬

timentale in Kunst und Kultur zu

rehabilitieren. Doch wir haben es mit
einem langfristig angelegten
Unterfangen zu tun, an dem viele, sehr

unterschiedliche Menschen beteiligt
sind, die den Wert ihrer besonderen

Lebenserfahrungen behaupten und

poetisch verkörpern, Menschen, die

abschätzig behandelt wurden, weil

Kultur und Gesellschaft so konstruiert
sind, wie sie es sind. Ich werde auf die

Litanei der Unterdrückten und die lange

Liste der Eigennamen verzichten;

statt dessen sollten wir darüber nach¬

denken, wie das Sentimentale den

Kitsch des Mitgefühls überwinden und
eine Poetik des Alltäglichen
hervorbringen kann, die in der individuellen
Besonderheit unseres Lebens verankert

ist, ohne darauf beschränkt zu

sein.

(Übersetzung: Frank Heibert)

1) Es handelt sich um eine Szene aus
Charles Dickens' Raritätenladen. Oscar
Wilde schrieb dazu: «Man muss schon ein
Herz von Stein haben, um Klein Neils
Sterbeszene lesen zu können, ohne zu
lachen.»

JIM HODGES, WHAT'S LEFT, 1993,

Men's clothing with silver plated chain, 18 x 33 x 52" /
VkAS BLEIBT, Männerkleider und versilberte Kette,

46 x 84 x 132 cm.

221


	Cumulus from America : sense and sentimentality = über Sinn und Sentimentalität

