
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1995)

Heft: 43: Collaboration mit Susan Rothenberg & Juan Muñoz

Artikel: Balkon : whirling dervishes = tanzende derwische

Autor: Liebmann, Lisa / Aeberli, Irene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680339

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LISA LIEBMANN

Whirling Dervishes

On a cusp autumn evening in New

York last November, ten dancing members

of the Mevlevi order of Sufism

from Konya, Tin key—better known

outside of Islam as "The Whirling
Dervishes"—peifoimed the sacred Sema

ceremony at the Cathedral St John

the Divine, accompanied by a dozen

singers and musicians of the Mevlevi

Ensemble The event maiked the
Dervishes' First visit here since 1978, and

the endless pews and cavernous aisles

of this great local bastion of ecumenism

and world culture were filled with

bodies—many of them young, a good
number of them European, and most,

it seemed, quite studied and stylish—as

well as with the competing spirits of

enlightenment and expectancy

LISA LIEBMANN is a write) who

lives in New Yoik Her monograph on

David Salle was published in December

1994 by Rizzoli

I had been present in 1978 as a

gatecrashing student, and perhaps
because of the heightened nervous

state and illicit vantages that that

implies, all I had clearly remembered

was the whirling The sight of daun-

tingly focused men m vast white, arcing
skirts and perpetual, pivoting motion
will loom large indeed if one happens

to be standing plastered against a huge

stone pillar, practically under the

platform stage With a conventional

seat, howevei, my perspective changed
radically What had seemed thrilhngly
fierce and dvnamic now appeared
considered and rather slow, what had

seemed exotic and theatucal was now

familiar, somehow, and organically
conceived

As might be expected of a distracted

New Yorker, I felt an initial twinge of
impatience as the program very giadu-
ally began—first with guest speakers

reading excerpts from the teachings

of Mevlana Jalaluddin Rumi, the

thirteenth-century poet-philosopher who

founded this mystical sect The ritual
itself properlv began with the arrhythmic

singing of the Naat-i-Serif m praise
of the Prophet Mohammed, followed

by a mild drum call and the dervishes'

"slap of glory," summoning the

celebrants, or semazen, to awaken and "Be "

Up to this point, the dervishes,

along with the Dance Master who will

monitor the rhythms of the Sema, have

been sitting in a straight row to one
side of the stage on the floor Each

weais his sikke—a columnar, honey-

colored, boiled wool hat that
symbolizes the tomb and lemains on the

dancer's head throughout—and a

black wool cloak, representing mortality

and worldlv possessions, that will be

removed for the whirling (The musicians

are on the opposite side of the

stage, on a raised platform, facing out
But now at last, there is movement

PARKETT 43 1995 154



THE DERVISHES OE THE MEVLEVI ORDER / DIE DERWISCHE DES MEVLEVI-ORDENS, St. John the Divine, New York, Novembei 1994.

(PHOTO-JACK VARTOOGIAN)

The Sheikh, or spiritual leader, takes

up his post, and still in their cloaks, the

semazen in turn rise to form the circular,

serial configuration known as The

Sultan Veled Walk, named after the

eldest son of Mevlana. Rhythmically,
this is a most attenuated cycle during
which the dancers move around the

ceremonial space three times, at a

moderate pace, saluting one another

as well as the Sheikh through a long

sequence of turning and bowing. (As

even its name might ineffably suggest,
The Sultan Veled Walk has something
in common with certain American

square dances, such as the "Virginia
Reel," that are characterized by daisy-

chain processions, "meeting and greeting,"

and intricate "do-si-dos.")

Finally, the second, most dynamic

part of the Sema—the Four Salaams

and the whirling—may begin. Without
their cloaks, the semazen now stand

gathered in the center of the ceremo¬

nial space, arms crossed, in long white

skirts, called tennure, that symbolize the

shroud, and short white jackets that are

fastened on the right side but stay loose

on the left. As they begin to revolve,

their crossed arms unfurl in a movement

that suggests an emergence or
rebirthing.

The dancing itself evokes many

things at once: an army in ecstasy, flowers

reaching for the sun, the unselfcon-

sciousness of children spontaneously

breaking into a twirl, a funeral celebration,

a sublime choreographic lesson

in astronomy. For all its otherworldly

power and visual beauty, however, a

ponderous, pointedly mortal shuffling
quality surfaces intermittently, as

participants periodically stop short, for
example, to resume their sitting
positions along with their black cloaks

between salaams, or among rotating
boys and men, calmly exuding authority.1'

Each dancer, of course, has his

own inner rhythm and his own planetary

axis while turning—his own

degrees of ecstasy, no doubt, as well. The

rapture of the semazen, one learns,

reaches a peak, during the third, musically

most intense salaam, but this is

not really visible and can only be

experienced by those who are whirling.
Spectacular as its climax may be, the

Sema is no mere spectacle. But when

the music slows and the movement
devolves during the fourth and last

salaam, the Koran is read, dervishes

greet again and depart, and the rest of
us may share in their catharsis.

1) It is a testament at once to this authority,
and to the intensity of the dervishes' abandon,

that Mevlevi mysticism and all of its
rituals were banned in 1925 after the
overthrow of the Ottoman Empire for being
subversive to the nationalist goals of the new
Turkish Republic. The ban lasted for over
25 years, until a small group of dervishes
convinced the local government of Konya
that the "Turn" might be valuable as "a
historical tradition" within Turkish culture.

155



LISA LIEBMANN

Tanzende Derwische

An einem frischen Novemberabend

im letzten Jahr vollzogen zehn tanzende

Angehörige des sufischen Mevlevi-

Ordens ans dem türkischen Konya -
ausserhalb des Islam besser bekannt als

«die tanzenden Derwische» - in der

Kathedrale St. John the Divine in New

York die heilige Sema-Zeremonie,

begleitet von einem Dutzend Sanger und

Musiker des Mevlevi-Ensembles. Es war
das erste Mal seit 1978, dass die
Derwische nach New York kamen, und

die endlosen Bänke und hohlenartigen
Schiffe dieser bedeutenden lokalen

Bastion der Ökumene und Weltkultur

waren brechend voll mit Menschen -
viele davon jung, etliche aus Europa
und die meisten offenbar ziemlich
gebildet und elegant - und nicht minder
voll von widerstreitenden Gefühlen der

Erleuchtung und der gespannten

Erwartung

Ich war schon 1978 dabeigewesen,

als Studentin, die sich ohne

Eintrittskarte eingeschlichen hatte. Und

vielleicht wegen des Kitzels des

Unerlaubten und der damit verbundenen

erhöhten Nervosität war das einzige,

LISA LIEBMANN ist Schriftstellerin

und lebt in New York Ihre Monographie

über David Salle erschien im Dezembei

1994 bei Rizzoli

woran ich mich deutlich erinnerte,
der Wirbeltanz. Der Anblick von
einschüchternd andächtigen Mannern m

weissen, weiten, schwingenden Gewandern,

die sich unentwegt um die eigene

Achse drehen, hinterlässt in der

Tat einen tiefen Eindruck, wenn man

gegen eine riesige Steinsaule gepresst

praktisch unter der Buhne steht. Auf
einem normalen Sitzplatz sah ich die

Zeremonie jetzt aus einer völlig anderen

Perspektive. Was ich hinreissend

wild und dynamisch m Erinnerung
hatte, wirkte nun durchdacht und
eher langsam; was mich damals

exotisch und theatralisch angemutet hatte,

empfand ich irgendwie als vertraut
und organisch gewachsen.

Wie von einer rastlosen New

Yorkerin nicht anders zu erwarten, wurde

ich zuerst ziemlich ungeduldig, als die

Darbietung so ganz allmählich und
schrittweise ihren Anfang nahm - als

erstes mit Gastrednern, die Auszüge

aus den Lehren von Mevlana Dschela-

leddm Rumi vortrugen, dem Dichter
und Philosophen, der im 13. Jahrhundert

diese mystische Sekte gegründet
hatte. Das eigentliche Ritual begann
dann mit dem unrhythmischen Singen

des Naat-i-Serzf, eines Lobliedes

auf den Propheten Mohammed, dem

ein sanftes Trommeln und der «Ruh¬

messchlag» der Derwische folgte,
welcher die Tänzer oder Semazen zum

Erwachen und zum «Sein» aufforderte.
Bis dahin hatten die Derwische

zusammen mit dem Tanzmeister, der

die Rhythmen des Sema überwachte, in

einer geraden Reihe auf einer Seite

der Buhne auf dem Boden gesessen.

Jeder trug einen Sikke- einen zylindrischen,

homgfarbenen Filzhut, der das

Grab symbolisiert und wahrend der

ganzen Zeremonie nie abgelegt wurde

- und einen schwarzen Wollumhang,
der die Sterblichkeit und den
irdischen Besitz verkörperte und vor dem

Tanzen abgestreift wurde. (Die Musiker

befanden sich auf der gegenüberliegenden

Seite der Buhne auf einem

erhöhten Podium, das Gesicht nach

aussen gewandt.) Aber nun gab es endlich

Bewegung. Der Scheich oder
spirituelle Meister nahm seinen Platz ein,

und auch die Semazen, immer noch mit
ihren Umhängen, erhoben sich und
stellten sich zu einer kreisförmigen
Anordnung auf, der Ausgangsstellung

zum Sultan-Walad-Tanz, der nach dem

ältesten Sohn des Mevlana benannt ist.

Rhythmisch war dies eine sehr ruhige
Phase, bei der sich die Tanzer in einer
langen Abfolge von Drehungen und

Verbeugungen gemessenen Schrittes

dreimal rund um die Buhne bewegten

PARKETT 43 1995 156



und den Scheich und einander bei

jeder Begegnung grussten (Der Sul-

tan-Walad-Tanz weist übrigens
Ähnlichkeiten auf mit bestimmten
amerikanischen square-dances wie etwa dem

«Virginia Reel», die von Kettenreigen,

«Meeting and Greeting» und komplizierten

«Do-si-dos» geprägt sind

Schliesslich konnte der zweite,
dynamischere Teil des Sema - die Vier

Saläms und der Wirbeltanz - beginnen
Die Semazen, jetzt ohne Umhang, standen

mit verschrankten Armen m der

Mitte der Buhne, bekleidet mit langen

weissen Rocken, Tennure genannt, die

das Totenhemd symbolisieren, und

kurzen weissen Jacken, die auf der

rechten Seite festgesteckt waren, auf
der linken aber lose hingen Als sie mit
den Drehbewegungen begannen,
entfalteten sie ihre Arme mit einer

Bewegung, die an Auftauchen oder

Wiedergeburt denken liess

Dei Wirbeltanz selbst rief bei mir

ganz verschiedene Assoziationen hervor

ein Heer m Ekstase, Blumen, die

sich der Sonne entgegenstrecken, die

völlige Unbefangenheit von Kindern,
die sich plötzlich um die eigene
Achse zu drehen beginnen, eine

Totenfeier, eine eihabene choreographische

Astronomielektion Bei aller
uberirdischen Kraft und Schönheit

drang jedoch immer wieder auch

etwas Schwerfälliges, deutlich an die

Sterblichkeit Mahnendes, Schleppendes

durch, so etwa, wenn einzelne

Derwische unvermittelt stehenblieben,
die schwarzen Umhange uberzogen
und sich, zwischen den Saläms oder

auch inmitten der anderen umherwn-
belnden Jungen und Manner, wieder

auf dem Boden niederliessen, wobei

sie eine ruhige Autontat ausstrahlten

11 Jeder Tanzer hat natürlich
seinen eigenen inneren Rhythmus und

rHt DERVISHES Ol IHR MEVLEVI

ORDER / DIF Dl RW1SCHE DES ME VIFVI-

ORDENS, St John the Divine, New York,

November 1994 (PH010 jACK VAR10001AN)

seme eigene Korperachse, um die er
sich dreht, zweifellos auch seinen

eigenen Grad von Ekstase Die

Verzückung der Semazen, heisst es, erreicht
wahrend des dritten, musikalisch

intensivsten Saläm einen Höhepunkt, was

aber von aussen nicht wirklich erkennbar

ist und nur von den Tänzern selbst

erfahren werden kann So spektakulär
das Herumwirbeln auch erscheinen

mochte, das Sema war kein blosses

Spektakel Als Musik und Bewegungen
wahrend des vierten und letzten Salam

wieder langsamer wurden, rezitierte
der Scheich eine Koransure, die

Derwische grussten nochmals und entfeinten

sich, und wir anderen durften an

ihrer Katharsis teilhaben

(Ubersetzung Irene Aeberli)

1) Es ist ein Beweis fur diese Autontat und
fur die intensive Hingabe der Derwische,
dass die Mevlevi-Mystik und die damit
verbundenen Rituale 1925 nach der Auflösung

des Osmanischen Reiches vei boten
wurden, da man befürchtete, sie konnten
die nationalistischen Ziele der neuen Tur
kischen Republik unterminieren Das Verbot

hielt sich mehr als 25 Jahre, bis es

einer kleinen Gruppe von Derwischen
gelang, die lokalen Behörden von Konya
davon zu uberzeugen, dass das «Herumwirbeln»

eine wertvolle, in der tui kischen
Kultur verankeite «historische Tradition»

157


	Balkon : whirling dervishes = tanzende derwische

