
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1994)

Heft: 40-41: Collaborations Francesco Clemnte, Peter Fischli / David Weiss,
Günther Förg, Damien Hirst, Jenny Holzer, Rebecca Horn, Sigmar
Polke

Artikel: Going back to start, perpetually : playing the nomadic game in the
critical reception of art = Ein ewiges Zurück zum Ausgangspunkt :
kritische Kunstbetrachtungg als nomadisches Spiel

Autor: Denson, G. Roger / Moses, Magda / Opstelten, Bram

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680603

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GOING BACK TO START,
PERPETUALLY: Playing
the Nomadic Game in the
Critical Reception of Art

G ROGER DENSON

Considering that many intellectuals have exalted the

nomadic model as the premiere method for experiencing
today's cultural and ideological mix, it may be time to give

greater consideration to game theory and what it offers us

in the critical reception of art After all, we know well that
the postmodern experience of wandering among, and

exchanging values in, the diverse models of reality and

identity can be likened to that of the avid player of games

who, when entering and participating in preestablished

structures with preset rules, defers all beliefs and practices
save those that are required by the game If the player is of
"good faith," s/he abides by the game's rules, performs its

chance and required operations, then egresses the game
and abandons its rules after the game is won or lost Afterward

the player can always commence a fresh game with

new rules

Conflating game theory with the nomadic model facilitates

the operations of the critic or culturophile who is

faced with an ever-expanding selection of cultural and

conceptual models of art and thought What's won or lost in
this game is a more advanced empathy with, or at least a

greater insight into, the signifiers that constitute those

models and their relationship to the societal institutions
This much, at least, we've learned from Modernism Freud,
Gertrude Stein, Wittgenstein, Duchamp, Borges, Cage,

G ROGER DENSON is a writer and critic who lives in New

York

Warhol, and Dernda all understood consciousness, the

unconscious, the world, or their art m terms of games

Whether or not we follow their lead in looking gamely

at the world and still become enlightened, emancipated,

or empowered depends, of course, on the game played
and one's luck, qualifications that are abhorred by opponents

of game theory's application to art or to life For

one's own will and priorities must yield to chance and

necessity in the game, though skill at playing is a matter of

learning to reconcile these factors with one's predisposition

Taking the opposition's point of view for a moment,
we need think only of the inveterate gamblers from

ancient Rome to modern Las Vegas who exemplify
humankind's possible undoing by games Moralization on
the reduction of life to a game existed as long as 2,500

years ago in the Mahabharata, where Yudhishthira loses

the entire kingdom of the Pandavas to the guileful Dur-

yodhana m a game of dice—a gamble which could only be

recouped by a war great of death and destruction But we

can as well sense a dual moral in this ancient epic, a

denoted defense of the game, foi the game is the dharmic

catalyst anthropomorphosized
Contemporary readers, however, may find the Mahab-

harata's lesson on games anticipates a more timely lesson

of a hermeneutical variety the notion that looking at

overt ancient representations and systems discloses values

that remain discreetly veiled, yet which still actively underpin

present civilization I am, of course, referring to the

PARKETT 40/41 1994 152



HENRY BOND, UNTITLED, 1993 /
OHNE TITEL, 1993, «don't look now», group

exhibition, THREAD WAXING SPACE,

NEW YORK, 1994. (PHOTO: ANNIE LEIBOWITZ)

genealogy of seemingly benign recreations that yields a

semiotic mine of latent militancy, misogyny, and racism.

For example, from Persia we've inherited the game of polo
that wasn't so much recreation as a preparation for war;

similarly, the Japanese game of go was, in the sixteenth

century, a compulsory course at the Japanese military academy.

In a medieval Latin treatise on chess, Quaedam moralita

de scaccario, known also as the Innocent Morality (as it is

sometimes attributed to Pope Innocent III), we find the

diagonal movement of the queen allegorized as the greed
and deviousness of women without scruples. And a more
blatant prejudice was exhibited in the nineteenth century
with the board game Fox and Geese, when, after two separate
rebellions against British officers, one by Chinese and one

by Indians, the game was renamed, respectively, Chinese

Rebels and Officers and Sepoys; knowing British colonial history,

it's easy to infer from this renaming who replaced the

fox and who the geese. Perhaps we should also trace the

highly systematized game theories being taught today to

professionals in economics, politics, and warfare; after all,

the same or similar stratagems being taught internationally
for the mastering of chance and necessity, calculating odds,

disarming opponents, and winning prizes in contemporary
life were developed by our patriarchal, racist, and

homophobic forebears.

But whereas wealth and even life itself are often readily

given over to games, a majority of people believe they must

protect their "truths" from becoming game-like. Games are

thought to be prohibitive of, or oppositional to, truth: We

express this when we dismiss others—especially in matters

of love or business—as playing games with us. But what we

may mean to say is that they are playing a different kind of

game than we, a game with different rules and different
aims. Wittgenstein, in his Philosophical Investigations,

suggests that the expression of our truths, through our
language, can only be deduced from the rules of games: that

there are many kinds of games, some gravely serious. That

we come to some kind of consensus in the definition of
rules can be attributed to the "complicated network of
similarities overlapping and crisscrossing" subjective games.
The chance and necessity of raw and wild expressions,

then, is domesticated by their similar and overlapping
aims, making, in Wittgenstein's words, a family that we call

language. But since the sharing of games inspires consensus

about rules, the games often congeal as "truths."
Hence, some of us prefer to halt this congealing etymology
at the stage when we can clearly recognize our consensus

and redefine the entwining of chance and necessity as

"contingencies" rather than "truths."
The critical game is being redefined in just this manner,

while busily adapting itself to the convergence and collision

of cultural models it has set in motion in the game of
multiculturalism. But the nomadic method is not merely
the mixing of genres that Clifford Geertz writes of, in
which inquiries from one conventional discipline take on
the mode or "look" of another." For nomadism isn't mere-

153



SARAH CHARLESWORTH, GHOST, 1993 / GESPENST, 1993,

«don't Look now», group exhibition, THREAD WAXING SPACE,

NEW YORK, 1994. (PHOTO: ANNIE LEIBOWITZ)

ly the adaptation or appropriation of a few modes which it
then makes sedentary; rather, it shifts constantly according
to the dictates of the will, chance, and necessity. Nor is

it Frederic Jameson's effacement of key boundaries in

pastiche,2> though it is initially at work in the exploration
anterior to pastiche; nor is it Derrida's notion that a true
"structure of structure" has no boundaries, for nomadism

recognizes the boundaries conventionally ascribed to a

model, entering and egressing them accordingly, though,
as in Derrida's project, it remains unbounded by a notion
of infinite play." Nor is the nomadic method absurdly "outside

thought," as Brian Massumi attributes to Foucaulf",
and it's certainly not the excruciatingly slow paradigm
shift in science described by Thomas Kuhn. Deleuze and

Guattari seem to come closest in describing the nomadic
method as the deterritorialization of desire, but they
contradict themselves when they favor Artaud's "crowned

anarchy" as a synonym;''' for the nomadic method can infiltrate

and flourish within centralized and authoritarian

systems (so long as it remains a step ahead of them and

isn't apprehended and repressed). And it is by no means

Baudrillard's movement over a territory without a map or a

generation of models without origin or reality; rather, it
recognizes extant maps and histories, but swears allegiance

MARK DION, THE SCALE NATURAE, 1993 / DIE NATURSKALA,

1993, «don't look now», group exhibition, THREAD WAXING SPACE,

NEW YORK, 1994. (PHOTO: ANNIE LEIBOWITZ)

to none. The nomadic game can embrace all these models,

yet it will never settle in any.

Now, to a great degree, the nomad is to late twentieth

century intellectuals what the noble savage was to Enlightenment

writers like Dryden, Rousseau, Voltaire, and

Chateaubriand. I write this not to debunk the nomadic model

in postmodern culture, but to stress how some intellectuals

(I think especially of Deleuze and Guattari) have romanticized

a pragmatic, decentered, migrant existence in a dissident

response to global institutions and technologies that

are becoming increasingly centralized and fortified at their
boundaries. We must keep in mind that few individuals or
communities in the world have become nomadic in reveiw-

ing, analyzing, or utilizing the diversity of world models

that have been imposed on them; many are still only

unconsciously sensing the displacement of their assumed

(but historically fictional) homogeneity. Of course, the

diversity of the world has permeated some communities for

only a few decades. Furthermore, there are a host of global
conditions in the world that are adversarial to the spread of
nomadic methods of conceptualization, judgement, and

discourse, whether in reference to the shifting significations

that come with cross-cultural or multicultural convergence,

or the multiplicity of conceptual models that breed

154



ORSHI DROZDIK, MANUFACTURING THE SELF, 1993 /
ERZEUGUNG DES SELBST, 1993, «don't look now>:, JEANNE DUNNING, UNTITLED, 1993 / OHNE TITEL, 1993,

group exhibition, THREAD WAXING SPACE, NEW YORK, 1994. *don't look now, group exhibition, THREAD WAXING SPACE, 1994.

(PHOTO. ANNIE I.EIBOWITZ) (PHOTO: ANNIE LEIBOWITZ)

with today's radical skepticism, deconstructive suspension
and deferral of belief, and provisional and pragmatic views

of discourse and political action.

The nomadic tendency, then, is an intellectual's game,

though it is also at work more diffusely in the mainstreams

of postindustrial nations. Even in this context, we would do

well in reminding ourselves that the conceptual nomadism

we refer to at work in multiculturalism isn't a capacious

embodiment of diversity, nor is it necessarily the sense of
rootlessness it is conventionally made out to be; rather, it is

the willed and pragmatic response to diversity and displacement

that leads to prosperous and protean results, whether

in making, interpreting, and criticizing art or in adjusting
to existential and social dictates.

No doubt a kind of conceptual and cultural nomadism

has been mediated for centralized and static populations

through journalism, network and cable television, cinema,

the computer internet, and virtual reality. So, from here on

perhaps we can distinguish what we mean anthropologically

by "nomadic"—from our metaphorical usage of it critically

and theoretically to describe the shifting and migrations

occurring in a multicultural civilization—by calling
the latter the "nomadic game." For the designation "game"
denotes that the nomadic in postmodern civilization is

increasingly becoming a mental exercise, redefining it,

according to Nietzsche's terms, as "a mobile marching

army of metaphors, metonymies, and anthropomorphisms."

Paradoxically, this logic proceeds to make the

couch potato or armchair traveller a potentially formidable

player of nomadism.

Still, if the nomadic game has any valuable currency
today, it is chiefly among critics and aficionados of diverse

cultural and ideological models. In the art world, specifically,

it is manifesting itself as what Thomas McEvilley
refers to as the shifting out of diagrammatic clarity that

comes from a combined incorporation and resistance to

cross-culturation.6' But unfortunately, many critics today
don't take the defining nomadic step of temporarily deferring

or suspending their own ideological and cultural models

(the diagrammatic clarity of which McEvilley writes)
when encountering models that are foreign or unique.
Rather than accepting the criteria offered by the model

they enter, they resist it and conventionally carry in and

deploy their own static criteria.
But the nomadic game doesn't give primacy to any critical

method or ideology. Preponderant critical notions like
"the death of the author or artist," "the primacy of the sig-

nifier," "the iconographic or mythological reading," "the

155



unmediated interpretation," "the phenomenology of the

aesthetic," "the critic as corrective reader of art," "the

deconstruction of iogocentrism," as well as rhetorical

appeals made to expertise, method, vocabulary, histon-

cism, revolution, conformity, closure, the avant-garde,
populism, and most recently, the exposure of authority and

hegemony All these and other notions of art and criticism
and appeals to authority are shelved as provisional,
ideological, and methodological games that may be pulled out
for stylistic, historic, heuristic, or practical use—but never

with the intent to impose hegemony
Take as examples of imposed hegemonies and resistance

to the nomadic game the critical response to two highly

publicized exhibitions meant to be paradigmatic, respectively,

of the cross-cultural and multicultural projects
the exhibitions Magiciens de la Terre, a selection of artists

organized by the Centre Pompidou that represented fifty
world cultures m Paris in 1989, and the 1993 Whitney Biennial

in New York, which selected artists based on their
dissent against racism, patriarchy, disci lmination of sexuality,
and fundamentalist notions of family and gender Rather

than embracing either of these exhibitions for their
paradigmatic attempts at applying nomadic criteria in the selection

of the art exhibited, many critics rebuked the shows on

the basis of conventional, Western aesthetic or political
criteria while hardly considering how the curators' views were

indicative of an accelerating, shifting dynamic that is forcing

the entire word to reconsider conventional and local

models of reality, identity, and power"
This is an important disclosure that contradicts the

notion that some intellectuals have about global civilization

already being in the midst of a nomadic transference More

accurately, we recognize pluralistic existence, but we rarely

engage these pluralities, especially in the mainstream,

beyond expressing a taste for tourism or exotic cuisine In

some cases, when nomadism is referred to positively, it is

confused with the diversity celebrated by postmodernist
pastiche, multiculturalism, relativism, or pluralism, but
when we do so, we are confusing the mere recognition of
an extant, factual, cultural, and conceptual diversity with
the willingness of individuals or populations to interface

with and applv the lessons of that diversity to their lives and

art For cultural and conceptual nomadism is no more or
no less than the direct engagement of several cultural and

conceptual models, many of which can be unfamiliar in the

incipient relationship of the artist, viewer, or critic to the

given model And though considerations of diversity have

begun to dominate cultural discourse, the willingness to

explore and apply that diversity is still too confined to be

regarded a significant movement m the West

Yet more and more artists, critics, and curators are coming

to understand how valuable the nomadic method of

organizing and viewing the diversity of styles, modes, and

ideologies can be, some are even consciously playing the

game Usually we only have occasion to play the nomadic

game at the big biennials where an engagement of cultural
difference is encouraged at the global level But there have

always been group shows that encourage the game of
conceptual and cultural shifts on a smaller scale

In New York, last winter, the nomadic game was at play

in the exhibition Don't Look Now, curated byjoshua Decter

at the Thread Waxing Space In constructing a long narrow
corridor and transforming it into a spatial loop of 68

projected self-portrait stills, each by a different artist or team,

Decter edified a uniform structure of signification But,

paradoxically, this imposed uniformity of structure underscored

the diversity of each self-portrait's interior meaning
and space Moreover, the temporary, minimal architecture
and dematerialized imagery stressed, respectively, the

notions of mental construction and projection, the late twentieth

century's theoretical metaphors for consciousness and

reality that have replaced the Enlightenment metaphor of
the mind's reflection of an independent world, as well as

drawing attention to the idea that there are at least as many
worlds as there are makers of them Naturally, the greater
the expanse of the network, the more nomadic the visits to

other subjective models become, even if, as Decter's loop
implies, we ultimately return to the point from which we

depart
If any artist plays the nomadic game as a career, it is

Robert Morris, as his 1994 retrospective at the Guggenheim

makes clear Long misunderstood for what was

interpreted by many critics as his oeuvre's incoherence, we can

now see how Morris's shifting of styles and ideologies over

thirty years was a prodigiously nomadic cultural project by

a single artist Clearly, Morris was a forerunner in showing
how the nomadic game doesn't require a principle of unity
tojustify movement from one model to another His example

challenges the Western tradition of seeking perfection
in unity For in this game, discreet units of theory are

adequate and functional in themselves, and reconciliation of
the models encountered isn't necessary, no matter how

156



important the principle of consistency is to any one of the

models internally.
We're concerned, then, with a capacious and dynamic

rendering of relativism and pluralism. For though relativism

and pluralism uphold subjectivity in a static way, the

nomadic game encourages both individuals and public to

migrate from model to model, to make use of those models

to enhance communication and relations, to increase the

1) See Cliffoid Geertz, "Blurred Genres. The Refiguration of
Social Thought," originally published m The American Scholar,

49, Spring 1980, and reprinted in Critical Theory Since 1965, edited

by Hazard Adams and Leroy Searle (Tallahassee' Florida
State University Pi ess, 1986), pp 514-523
2) See Frederic Jameson, "Postmodernism and Consumer Society,"

published in The Anti-Aesthetic. Essays on Postmodern Culture,
edited by Hal Foster (Port Townsend, WA Bay Press, 1983), pp.
111-125
3) See Jacques Derrida, "Structure, Sign and Play in the
Discourse of the Human Sciences," The Languages of Criticism and
the Sciences of Man The Structuralist Controversy (Baltimore The
John Hopkins Press, 1970), pp 247-272

odds for finding the best possible explanations or solutions

to specific problems, and, perhaps most importantly, to

resist authoritarian approaches in thought and life. But it
also offers a sense of play that may be used to levitate even

the most serious activities. For, like those games that have

their origins in functional tasks, the nomadic game facilitates

movement equally among the capricious, the heuristic,

and the necessary.

4) See Brian Massumi, A User's Guide to Capitalism and Schizophrenia

(Cambridge, MA MIT Press, 1993), p 6

5) See Deleuze and Guattari, A Thousand Plateaus. Capitalism
and Schizophrenia, translated by Brian Massumi (Minneapolis
University of Minnesota Press, 1987), p. 158

6) See Thomas McEvilley, "Airivederci Venice. The Third Woild
Biennials," Artforum, November, 1993> p 114

7) I think especially of the writing concerning Magiciens de la
Terre by Michael Brenson in The New York Times, Benjamin H D

Buchloh, and Eleanore Heartney in Art In America, and reviews
of the Whitney Biennial by Michael Kimmelman in The New York

Times, Dan Cameron, Jan Avgikos, and Glenn O'Brien in Art-
forum, and Peter Schjeldahl in The Village Voice

DAVID MAMMONS, FLYING CARPET, 1990 / FLIEGENDER TEPPICH, 1990, «don't look now», gioup exhibition,

I HIlbAD WAXING SPACE, NEW YORK, 1994 (PHOTO ANNIE LEIBOWI fZ)

4 0 it f /f / fr H K -9 / "4 V I »n * / fr «O* \ * A' •'

::
'

;
' /

ly * li „ # \| * * if tlk.tr.kA : e -ft * Ml V # t t* a 4 * 4

I j a
f' K

v
' * V 11 Ö ft * Ä A * * * ^ * ft > *

0 '-if A so ^.4 7 V ' A

VnV) 1- vi'V«"»" '
# ' 3

'

:«V. fy 4. *y| -V # A*; » * t» « a

s
: .V -V' A $ « M 4, a A /• *

* iu *' ' '

| * »1 * 4 £ V n ' * ' '
t A

•» 4 4 1 4- i? -4 \l
1 I k A ^

1 s4 * »V. W- '

t '<* * \ I K 4 S t / * K, * N. "&* ^ ti \ : IV AvJ / A \ 'v

151



EIN EWIGES ZURÜCK
ZUM AUSGANGSPUNKT:
Kritische Kunstbetrachtung

als nomadisches Spiel
G ROGER DENSON

In Anbetracht der Tatsache, dass viele Intellektuelle das

nomadische Modell zur primären Art und Weise des

Umgangs mit dem heutigen kulturellen und ideologischen
Allerlei erhoben haben, durfte es an der Zeit sein, der

Spieltheorie und ihrem möglichen Nutzen für die kritische

Kunstbetrachtung grossere Beachtung zu schenken

Schliesslich wissen wir nur allzu genau um die Ähnlichkeit
der postmodernen Erfahrung des Umherwanderns und
des Werteaustausches zwischen den verschiedenen Wirk-
lichkeits- und Identitatsmodellen mit der Erfahrung des

Spielers, der, sobald er sich auf vorher festgelegte Strukturen

mit vorgegebenen Regeln einlasst, sämtliche Uberzeugungen

und Angewohnheiten zurückstellt mit Ausnahme

derer, die das Spiel auferlegt Wenn der Spieler «guten
Glaubens» ist, halt er sich an die Regeln des Spiels, führt
dessen zufällige und vorgeschriebene Schritte aus, nach

gewonnenem oder verlorenem Spiel wiederum scheidet er

aus und verabschiedet sich von dessen Regeln Danach

kann der Spieler jederzeit ein neues Spiel mit neuen

Regeln anfangen
Eine Verschmelzung der Spieltheorie mit dem

nomadischen Modell erleichtert das Vorgehen des Kritikers
oder des Kulturphilen, der sich mit einer stetig wachsenden

Auswahl kultureller und begrifflicher Kunst- und
Denkmodelle konfrontiert sieht Gewonnen oder verlo-

G ROGER DENSON ist Schriftsteller und Kunstkritiker

und lebt in New York

ren wird bei diesem Spiel ein hoherentwickeltes

Einfühlungsvermögen oder zumindest eine grossere Einsicht m
die Signifikanten, die diese Modelle und ihre Beziehung

zu realen gesellschaftlichen Institutionen begründen So

vieljedenfalls haben wir von der Moderne gelernt Freud,
Gertrude Stein, Wittgenstein, Duchamp, Borges, Cage,

Warhol und Dernda sie alle haben das Bewusstsein, das

Unbewusste, die Welt oder ihre Kunst im Sinne eines

Spiels verstanden
Ob wir ihrem Beispiel einer spielerischen Betrachtung

der Welt folgen oder nicht und dennoch aufgeklärt,
emanzipiert oder befähigt werden, hangt natürlich vom jeweiligen

Spiel und von unserem Gluck ab, Kriterien, die den

Gegnern der Spieltheorie und deren Anwendung auf die

Kunst oder auf das Leben ein Greuel sind Denn der eigene

Wille und die Prioritäten, die man hat, müssen im Spiel
dem Zufall und dem Zwang weichen, auch wenn das

Geschick im Spiel dann besteht, diese Faktoren mit der

eigenen Veranlagung vereinbaren zu lernen Versetzen wir
uns für einen Augenblick in den Standpunkt der Gegner,

so brauchen wir nur an die Gewohnheitsspieler vom Rom

der Antike bis hm zum heutigen Las Vegas zu denken, die
das potentielle Verderben des Menschen durch das Spiel

beispielhaft veranschaulichen Moralisiert wurde über die

Reduktion des Lebens auf ein Spiel bereits vor 2500 Jahren

im Mahabharata, in dem Yudhishthira das gesamte König
reich der Pandawas bei einem Würfelspiel an den arglistigen

Duryodhana verliert - ein Hasardspiel, das nur durch

PARKETT 40/41 1994 158



einen blutigen, verheerenden Krieg wettgemacht werden

konnte. Wir können in diesem Epos aber ebenso eine

doppelte Moral ausmachen, eine angedeutete Apologie des

Spiels; denn das Spiel ist der anthropomorphisierte Katalysator

Dharmas.

Der heutige Leser jedoch mag in der Lehre des Mahab-

harata über das Spiel die Vorwegnahme einer zeitgemässe-

ren Lektion sehen, nämlich der hermeneutischen Idee,

wonach beim Studium unverkennbar alter Darstellungen
und Systeme Werte zutage treten, die in der heutigen Kultur

zwar diskret im verborgenen bleiben, aber immer noch

wirksame Stützen derselben sind. Ich spreche natürlich

von der Genealogie scheinbar harmloser Neubelebungen,
die eine semiotische Fundgrube latenter Militanz, Misogy-

nie und Rassismus bietet. So ist zum Beispiel aus Persien

ein Polospiel auf uns gekommen, das weniger eine Form

des Zeitvertreibs als vielmehr der Kriegsvorbereitung

war; ebenso war das japanische Go-Spiel im 16. Jahrhundert

Pflichtfach an der japanischen Kriegsakademie. In

einem lateinischsprachigen mittelalterlichen Traktat über
das Schachspiel, Quaedam moralita de scaccario, das, da

mitunter Papst Innozenz III. zugeschrieben, auch Moralita

Innocencii genannt wird, stossen wir auf eine allegorische

Auslegung der diagonalen Bewegung der Dame im Sinne

der Habgier und Verdorbenheit skrupelloser Frauen. Eine

gar noch eklatantere Voreingenommenheit trat im 19.

Jahrhundert im Zusammenhang mit dem englischen Brettspiel

Fox and Geese (Fuchs und Gänse) zutage, als nach zwei

verschiedenen Aufständen gegen britische Offiziere, einmal

von den Chinesen und einmal von den Indern, das

Spiel in Chinese Rebeis (Chinesische Aufständische)

beziehungsweise Officers and Sepoys (Offiziere und indische

Soldaten in britischen Diensten) umbenannt wurde. Wenn

man die englische Kolonialgeschichte kennt, ist aus dieser

Umbenennung leicht zu schliessen, wer jeweils die Rolle

des Fuchses und wer die der Gänse einnahm. Vielleicht
sollten wir auch die heute gelehrten, hochsystematisierten

Spieltheorien auf Profis in der Wirtschaft, der Politik
und der Kriegführung zurückführen; schliesslich wurden

die gleichen oder ähnliche Strategien, die international

zur Zufalls- und Notwendigkeitsdetermination, zur

Wahrscheinlichkeitsberechnung, zur Entwaffnung von

Gegnern und zur Gewinnerzielung im heutigen Leben

gelehrt und angewandt werden, von unseren patriarchalischen,

rassistischen und homophoben Vorfahren
entwickelt.

84-square (Jain) gyan chaupar board.

Gujarat or southern Rajastan,

late 19th century / 84-Feld-Spielbrett (Jain)

gyan chaupar, Gujarat oder

südliches Rajastan, spätes 19. Jh.,

VICTORIA & ALBERT MUSEUM LONDON.

159



Wahrend aber Wohlstand und sogar das Leben selbst

oft nur allzu bereitwillig dem Spiel uberlassen werden,

glaubt eine Mehrheit der Menschen, ihre «Wahrheiten»

davor schützen zu müssen, dass ihnen Spielcharakter
zuwachst Spiele gelten als der Wahrheit abträglich oder

gar entgegengesetzt dies bringen wir zum Ausdruck, wenn

wir insbesondere in Liebes- oder Geschaftsangelegenhei-

ten andere abweisen, weil sie Spielchen mit uns treiben

Möglicherweise wollen wir damit aber nur sagen, dass sie

eine andere Art von Spiel spielen als wir, ein Spiel mit
anderen Regeln und anderen Zielen Wittgenstein vertritt
in seinen Philosophischen Untersuchungen die Auffassung,
dass sich die Art und Weise, wie wir Wahrheiten durch

unsere Sprache ausdrücken, nur von Spielregeln herleiten
lässt, seiner Ansicht nach gibt es viele Arten von Spielen,
darunter einige, die todernst sind Dass wir bei der Definition

von Regeln überhaupt zu einem gewissen Konsens

gelangen, ist dem «komplizierten Netz von Ähnlichkeiten»

zu verdanken, die bei subjektiven Spielen «einander

übergreifen und kreuzen» Zufall und Notwendigkeit roher,

wilder Ausdrucksformen werden folglich durch ihre

ähnlichen, sich uberschneidenden Ziele domestiziert und

bilden auf diese Weise eine, wie es bei Wittgenstein heisst,

Familie, die wir Sprache nennen Da aber die gemeinsame

Beteiligung an einem Spiel einen Konsens über die Regeln

fördert, verfestigen sich die Spiele häufig zu «Wahrheiten»

Aus diesem Grund möchten manche von uns diese sich

verfestigende Etymologie in dem Stadium anhalten, in dem

wir unseren Konsens klar erkennen können und die

Verflechtung von Zufall und Notwendigkeit im Sinne von

«Kontmgenzen» statt «Wahrheiten» neu zu definieren in
der Lage sind

Das Spiel der Kritik wird zur Zeit auf eben diese Weise neu

definiert, wahrend es emsig dabei ist, sich auf die Konvergenz

und Kollision kultureller Modelle einzustellen, die

die Kritik im Spiel des Multikulturalismus m Gang gesetzt
hat Die nomadische Methode besteht jedoch nicht nur in
der Vermischung der Gattungen, über die Clifford Geertz

schreibt, bei der Fragen aus einer herkömmlichen Disziplin

den Modus oder die Erscheinungsform einer anderen

annehmen " Denn der Nomadismus beschränkt sich nicht
bloss auf die Anpassung oder Aneignung einiger weniger
Modi, die er dann «sesshaft» macht, sondern er «wandert»

vielmehr standig je nach dem Diktat des Willens, des

Zufalls und der Notwendigkeit Ebensowenig ist der Noma-

dismus die - von Frederic Jameson beschriebene -
Verwischung massgeblicher Grenzen in der Imitation21, obgleich
diese bei den Studien, die der Imitation vorausgehen,
zunächst durchaus wirksam ist Er besteht auch nicht in
dem Derndaschen Theorem, wonach eine echte «Struktur

der Struktur» keine Grenzen kennt, denn der Nomadismus

erkennt die Grenzen, die einem Modell in der Regel

zugewiesen werden, und betritt und verlässt auf diese Art und

Weise das betreffende Modell, wobei er freilich selbst-wie
bei Derndas Projekt - durch einen Begriff des endlosen

Spiels frei von allen Schranken bleibt" Noch ist die
nomadische Methode, wie Brian Massumi Foucault unterstellt,
auf absurde Weise «jenseits des Denkens» angesiedelt4)
Deleuze und Guattan kommen der Sache noch am nächsten,

wenn sie die nomadische Methode als die Entterrito-

nalisierung des Verlangens beschreiben, doch sie

widersprechen sich selbst, wenn sie als Synonym die Artaudsche

«anarchie couronnee» bevorzugen", denn der Nomadis-

mus kann durchaus zentralisierte und autoritäre Systeme

infiltrieren und in ihnen gedeihen (so lange er ihnen

einen Schritt voraus bleibt und nicht dingfest gemacht und

unterdrückt wird) Er ist auch keinesfalls die Baudnllard-
sche Wanderung durch ein Gebiet ohne Landkarte oder

die Entwicklung von Modellen ohne Ursprung oder
Realität, vielmehr erkennt der Nomadismus bestehende Karten

und Geschichten an, ist aber nicht bereit, sich irgendeiner

von ihnen auf Treu und Glauben anheimzugeben
Das nomadische Spiel kann all diese Modelle in sich fassen,

doch es wird sich niemals in irgendeiner von ihnen auf
Dauer niederlassen

Nun spielt der Nomade für Intellektuelle des ausgehenden

20 Jahrhunderts eine weitgehend ähnliche Rolle wie

der edle Wilde für Exponenten der Aufklarung wie

Dryden, Rousseau, Voltaire und Chateaubriand Damit
mochte ich nicht das nomadische Modell in der postmo
dernen Kultur vom Podest stürzen, sondern lediglich mit
Nachdruck darauf hinweisen, wie manche Intellektuelle

(dabei denke ich insbesondere an Deleuze und Guattan)
der romantisch verklärenden Vorstellung einer pragmatischen,

dezentrierten, nomadischen Existenz in Abkehr von

globalen, zunehmend zentralisierten und sich abschottenden

Institutionen und Technologien das Wort geredet
haben Wir müssen bedenken, dass nur wenige Individuen
oder Gemeinschaften auf der Welt im Zuge einer Prüfung,

Analyse oder Verwertung der mannigfaltigen Weltmodelle,

die ihnen aufgezwungen wurden, nomadisch geworden

160



sind; viele verspüren nach wie vor nur unbewusst die

Entwurzelung ihrer angenommenen (historisch aber fiktiven)

Homogenität. Freilich, die Mannigfaltigkeit der Welt hat

manche Gemeinschaften nur für einige Jahrzehnte

imprägniert. Darüber hinaus gibt es eine Unmenge globaler

Bedingungen auf der Welt, die der Verbreitung
nomadischer Formen des Denkens, des Urteilens und des

Diskurses abträglich sind, sei es im Zusammenhang mit den

Bedeutungsverschiebungen, die sich mit kulturübergreifender

oder multikultureller Konvergenz ergeben, oder im

Zusammenhang mit der Vielzahl der Denkmodelle, für die

heute der radikale Skeptizismus, die dekonstruktive

Aufschiebung und Aussetzung des Glaubens, das provisorische
Diskursverständnis und der pragmatische Begriff des

politischen Handelns einen idealen Nährboden abgeben.

Die nomadische Strömung ist mithin ein Intellektuellenspiel,

obgleich sie in diffuserer Form auch im
Mainstream postindustrieller Nationen am Werk ist. Selbst vor
diesem Hintergrund täten wir gut daran, zu bedenken,
dass die Idee des Nomadismus, die wir als aktiven Faktor

im Multikulturalismus ausmachen, weder eine allumfassende

Verkörperung der Mannigfaltigkeit ist, noch

notwendigerweise in dem Gefühl der Wurzellosigkeit besteht,

als das der Nomadismus üblicherweise hingestellt wird; er
ist vielmehr die gewollte, pragmatische Antwort auf
Verschiedenheit und Entwurzelung, die günstige und proteische

Ergebnisse zeitigt, sei es bei der Schaffung, Deutung
und kritischen Beurteilung von Kunst oder bei der Anpassung

an existentielle und gesellschaftliche Zwänge.

Zweifellos ist zentralisierten, statischen Populationen
durch die Printmedien, das Fernsehen, das Kino, die

Computervernetzung und die virtuelle Wirklichkeit eine Art
von begrifflichem und kulturellem Nomadismus vermittelt
worden. Ausgehend davon dürfte es uns also möglich sein,

das, was wir im anthropologischen Sinn unter «nomadisch»

verstehen, zu unterscheiden von unserem metaphorischen
Gebrauch des Begriffs, um kritisch und theoretisch die

Verschiebungen und Migrationen zu beschreiben, die sich in

einer multikulturellen Kultur abspielen, und zwar

dadurch, dass wir letztere als das «nomadische Spiel»

bezeichnen. Denn die Bezeichnung «Spiel» bedeutet, dass

sich das Nomadische in der postmodernen Kultur immer
mehr zu einer geistigen Übung entwickelt, was zu seiner

Neudefinition im Sinne einer, in den Worten Nietzsches,

«mobilen Armee von Metaphern, Metonymen und Anthro-

pomorphismen» führt. Paradoxerweise macht diese Logik,

weitergedacht, aus dem TV-Dauerzuschauer oder
«Fernsehsesselreisenden» einen potentiell idealen Spieler des

Nomadismus.

Trotzdem: Wenn dem nomadischen Spiel heute

überhaupt irgendein Wert beigemessen wird, dann hauptsächlich

unter Kritikern und Afficionados der verschiedenen

kulturellen und ideologischen Modelle. Speziell in der

Kunstszene manifestiert es sich als das, was Thomas

McEvilley das Ausfiltern diagrammatischer Klarheit nennt,
das einer gleichzeitigen Einbeziehung und Abwehr
sogenannter «Crossculturation» entspringe.61 Leider jedoch
vollziehen viele Kritiker heute bei der Begegnung mit
fremden oder einzigartigen Modellen nicht den entscheidenden

nomadischen Schritt einer zeitweiligen Zurückstellung

oder Aufschiebung ihrer eigenen ideologischen und

kulturellen Modelle (die diagrammatische Klarheit, von

der McEvilley spricht). Statt die Kriterien zu akzeptieren,
mit denen das Modell aufwartet, auf das sie sich einlassen,

widersetzen sie sich ihm und bringen konventionellerweise

ihre eigenen statischen Kriterien ins Spiel.
Das nomadische Spiel räumt jedoch keiner kritischen

Methode oder Ideologie Vorrang ein. Massgebliche kritische

Schlagworte wie «der Tod des Autors oder Künstlers»,

«das Primat des Signifikanten», «die ikonographische oder

mythologische Lesart», «die unmittelbare Interpretation»,
«die Phänomenologie der Ästhetik», «der Kritiker als

DANIEL FAUST, BEETLE JUICE, Universal Studios Stage Show,

CA, 1993, "don't look now, "group exhibition, THREAD WAXING

SPACE, NEW YORK, 1994. (PHOTO: ANNIE LEIBOWITZ)

161



korrigierender Kunstinterpret», «die Dekonstruktion des

Logozentrismus» wie auch die phrasenhafte Berufung auf

Sachkenntnis, Methode, Vokabular, Historizismus, Revolution,

Konformität, Abgeschlossenheit, die Avantgarde,

Populismus und, seit neuestem, die Aufdeckung von Auto-

ritäts- und Machtstrukturen: all diese und andere Kunst-

und Kritikbegriffe und Begründungsversuche werden

als provisorische, ideologische und methodologische
Spiele abgetan, die zu stilistischen, historischen, heuristischen

oder praktischen Zwecken hervorgeholt werden

können - jedoch niemals mit der Absicht, Hegemonie zu

beanspruchen.
Nehmen wir als Beispiel für aufgezwungene Hegemonien

und Widerstand gegen das nomadische Spiel die Reaktion

der Kritik auf zwei vielzitierte Ausstellungen, die das

kulturübergreifende beziehungsweise das multikulturelle

Projekt paradigmatisch beleuchten sollten: die 1989 vom

Pariser Centre Pompidou veranstaltete Schau Magiciens de

la Terre, die eine Auswahl von Künstlern stellvertretend für
fünfzig Kulturen dieser Welt zusammenbrachte, und die

«Whitney Biennial» 1993 in New York, für die Künstler
aufgrund ihrer Gegenposition zu Rassismus, zu patriarchalischen

Strukturen, zu jeglicher Diskriminierung aufgrund
sexueller Orientierung und zu einem fundamentalisti-

JIMMIE DURHAM, SELF-PORTRAIT, 1987 / SELBSTPORTRÄT,

1987, «don't look now», group exhibition, THREAD WAXING SPACE,

NEW YORK, 1994. (PHOTO. ANNIE I.EIB0WIT7.)

sehen Familien- und Geschlechterverständnis ausgewählt
wurden. Statt diese Ausstellungen ihres paradigmatischen
Versuchs zur Anwendung nomadischer Kriterien bei der

Auswahl der ausgestellten Kunst wegen zu begrüssen,
kritisierten viele Kritiker sie auf der Grundlage konventioneller,

ästhetischer oder politischer Kriterien abendländischer

Prägung, ohne richtig zu bedenken, dass die Betrachtungsweise

der Ausstellungsmacher symptomatisch für eine sich

beschleunigende Dynamik der Verschiebung war, die die

ganze Welt dazu zwingt, herkömmliche und regionalspezifische

Wirklichkeits-, Identitäts- und Machtmodelle neu zu

überdenken."
Dies ist eine wichtige Erkenntnis, die der Ansicht mancher

Intellektueller widerspricht, wonach sich die globale
Zivilisation bereits mitten in einem nomadischen

Umbruch befindet. Genauer gesagt: wir bekennen uns

zwar zu einem pluralistischen Dasein, doch wir lassen uns -
insbesondere innerhalb des Mainstreams - selten über das

Bekenntnis eines Faibles für Tourismus oder für exotische

Küche hinaus auf diese Pluralitäten ein. In manchen
Fällen, wenn positiv von ihm die Rede ist, wird der Nomadismus

mit jener Mannigfaltigkeit verwechselt, der das

postmoderne Pasticcio, der Multikulturalismus, der Relativismus

oder auch der Pluralismus huldigen; dabei verwechseln

wir jedoch das blosse Geltenlassen einer bestehenden,
faktischen Kultur- und Denkpluralität mit der Bereitschaft

einzelner oder ganzer Kollektive, die Lehren aus dieser

Mannigfaltigkeit jeweils auf sich einwirken zu lassen und

auf ihr eigenes Leben und ihre eigene Kunst anzuwenden.

Denn der kulturelle und begriffliche Nomadismus ist

nichts anderes als das unmittelbare Sicheinlassen auf
verschiedene Kultur- und Denkmodelle, die im Anfangsstadium

der Beziehung des Künstlers, Betrachters oder Kritikers

zum betreffenden Modell vielfach unvertraut sein

mögen. Und obgleich Überlegungen zur Pluralität allmählich

ein dominierender Stellenwert im kulturellen Diskurs

zuwächst, ist die Bereitschaft zur Erforschung und praktischen

Nutzung dieser Mannigfaltigkeit im Westen nach wie

vor allzu begrenzt, um als signifikante Bewegung gelten zu

können.

Trotzdem erkennen immer mehr Künstler, Kritiker und

Ausstellungsmacher, wie wertvoll die nomadische Methode
der Gliederung und Betrachtung des Stil-, Methoden- und

Ideologienpluralismus sein kann; einige spielen das Spiel

sogar unbewusst mit. In der Regel bekommen wir die

Gelegenheit, das nomadische Spiel zu spielen, nur bei den gros-

162



sen Biennalen, bei denen eine Auseinandersetzung mit
kultureller Verschiedenheit auf globaler Ebene gefördert
wird Doch es hat seit jeher Gruppenausstellungen gegeben,

die das Spiel begrifflicher und kultureller Verschiebungen

in kleinerem Rahmen fordern
In New York wurde das nomadische Spiel m der

Ausstellung Don't look now gespielt, die Joshua Decter im

vergangenen Winter im Thread Waxing Space organisiert hat

Durch die Einrichtung eines langen, schmalen Korridors
und dessen Umwandlung in eine räumlich angelegte
Schleife mit insgesamt 68 projizierten Selbstporträtphotos,
die jeweils von einem anderen Künstler oder Künstlerteam

stammten, schuf Decter eine einheitliche Sigmfikations-
struktur Paradoxerweisejedoch unterstrich diese auferlegte

Einheitlichkeit der Struktur gerade die Verschiedenheit

des Raums und der Bedeutung, diejedem einzelnen

Selbstportrat innewohnte Ausserdem akzentuierten die provisorische,

minimahstische Architektur und die entmateriah-

sierten Bilder die Idee der geistigen «Konstruktion»

beziehungsweise «Projektion» - die zwei im ausgehenden
20 Jahrhundert gültigen theoretischen Metaphern fur
Bewusstsem und Wirklichkeit, die die mit der Aufklarung
aufgekommene Metapher der im Geist lokalisierten «Reflexion»

einer autonomen Welt verdrangt haben Und sie

machten darauf aufmerksam, dass die Zahl der möglichen
Welten mindestens ebenso gross ist wie die ihrer Schopfer
Freilich je weiter sich das Geflecht ausdehnt, um so

nomadenhafter werden die Streifzuge durch andere subjektive

Modelle, selbst wenn wir, wie Decters Schleife impliziert,
am Ende wieder zu unserem Ausgangspunkt zurückkehren

Wenn es einen Kunstler gibt, der das nomadische Spiel

sozusagen berufsmässig spielt, dann Robert Morris, wie seine

Retrospektive 1994 im Guggenheim Museum deutlich

gemacht hat Der Wechsel der Stile und Ideologien, den

1) Siehe Clifford Geertz, «Blurred Genres The Refiguration of
Social Thought», ursprünglich erschienen m The American Scho

lar, 49 (Frühjahr 1980), wiederabgedruckt bei Hazard Adams
und Leroy Searle (Hrsg Critical Theory Since 1965, Tallahassee

(Fl 1986, S 514-523
2) Siehe Frederic Jameson, «Postmodernism and Consumer
Society», in Hal Foster (Hrsg The Anti Aesthetic Essays on
Postmodern Culture, Port Townsend (Wash 1983, S 111-125
3) Siehe Jacques Dernda, «Structure, Sign and Play in the
Discourse of the Human Sciences», m The Languages of Criticism
and the Sciences of Man The Structuralist Controversy, Baltimore
1970, S 247-272
4) Siehe Brian Massumi, A User's Guide to Capitalism and Schizo

Morris seit dreissig Jahren praktiziert und der lange Zeit

von vielen Kritikern als Inkohärenz semes Schaffens

fehlgedeutet wurde, war in Wahrheit ein grossartiges nomadisches

Kulturprojekt eines einzelnen Kunstlers Morris war

unverkennbar ein Vorlaufer, der gezeigt hat, dass das

nomadische Spiel kein Einheithchkeitspnnzip voraussetzt,

um den Ubergang von einem Modell zu einem anderen zu

rechtfertigen Sem Beispiel stellt das traditionelle
abendländische Streben nach Vollkommenheit in der Einheit in
Frage Denn m diesem Spiel sind einzelne Theoriebausteine

in sich selbst adaquat und funktional, und eine
Vereinbarung der vorgefundenen Modelle ist nicht erforderlich,
so wichtig das Prinzip der internen Kongruenz im Einzelfall

fur em Modell auch sein mag
Uns geht es also um eine weitgefasste, dynamische Deutung

von Relativismus und Pluralismus Denn wahrend

Relativismus und Pluralismus die Subjektivität in statischer

Form beibehalten, ermuntert das nomadische Spiel sowohl

den einzelnen wie auch das Kollektiv dazu, von Modell zu

Modell zu wandern und diese Modelle zu benutzen, um

Kommunikation und Beziehungen zu vertiefen, um die

Wahrscheinlichkeit zu vergrossern, die bestmöglichen

Erklärungen oder Losungen fur bestimmte Probleme zu

finden, und, worauf es vielleicht am meisten ankommt, um

autoritären Ansätzen im Denken und im Leben entgegenzutreten

Zugleich verschafft es aber auch ein spielerisches

Bewusstsem, das dazu dienen kann, selbst den ernsthaftesten

Tätigkeiten eine Leichtigkeit zu verleihen Denn ebenso

wie die Spiele, die ihren Ursprung in zweckgerichteten

Aufgaben haben, versetzt das nomadische Spiel den Spieler

in die Lage, sich mit grosserer Leichtigkeit gleichermassen

inmitten des Unberechenbaren, des Heuristischen und des

Notwendigen zu bewegen

(Ubersetzung Magda Moses/Bram Opstelten)

phrenia, Cambridge (Mass 1993, S 6

5) Siehe Gilles Deleuze und Felix Guattari, A Thousand Plateaus

Capitalism and Schizophrenia, Minneapolis 1987, S 158

6) Siehe Thomas McEvilley, «Arnvederci Venice The Third
World Biennials», m Artforum (November 1993), S 114

7) Ich denke insbesondere an die Beiträge zu Magiciens de la
terre von Michael Brenson in The New York Times, von Benjamin
H D Buchloh und Eleanor Heartney in Art in America und an
die Rezensionen der «Whitney Biennial» von Michael Kimmel
man m The New York Times, Dan Cameron, Jan Avgikos und
Glenn O Brien in Artforum und Peter Schjeldahl in The Village
Voice

163


	Going back to start, perpetually : playing the nomadic game in the critical reception of art = Ein ewiges Zurück zum Ausgangspunkt : kritische Kunstbetrachtungg als nomadisches Spiel

