Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1994)

Heft: 40-41: Collaborations Francesco Clemnte, Peter Fischli / David Weiss,
Gunther Forg, Damien Hirst, Jenny Holzer, Rebecca Horn, Sigmar
Polke

Artikel: Going back to start, perpetually : playing the nomadic game in the

critical reception of art = Ein ewiges Zurtick zum Ausgangspunkt :
kritische Kunstbetrachtungg als nomadisches Spiel

Autor: Denson, G. Roger / Moses, Magda / Opstelten, Bram
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-680603

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GOING BACK TO START,

PERPETUALLY:

Playing

the Nomadic Game 1in the
Critiend Reception gl /vt

G. ROGER DENSON

Considering that many intellectuals have exalted the
nomadic model as the premiere method for experiencing
today’s cultural and ideological mix, it may be time to give
greater consideration to game theory and what it offers us
in the critical reception of art. After all, we know well that
the postmodern experience of wandering among, and
exchanging values in, the diverse models of reality and
identity can be likened to that of the avid player of games
who, when entering and participating in preestablished
structures with preset rules, defers all beliefs and practices
save those that are required by the game. If the player is of
“good faith,” s/he abides by the game’s rules, performs its
chance and required operations, then egresses the game
and abandons its rules after the game is won or lost. After-
ward the player can always commence a fresh game with
new rules.

Conflating game theory with the nomadic model facili-
tates the operations of the critic or culturophile who is
faced with an ever-expanding selection of cultural and con-
ceptual models of art and thought. What’s won or lost in
this game is a more advanced empathy with, or at least a
greater insight into, the signifiers that constitute those
models and their relationship to the societal institutions.
This much, at least, we’ve learned from Modernism. Freud,

Gertrude Stein, Wittgenstein, Duchamp, Borges, Cage,

G. ROGER DENSON is a writer and critic who lives in New
York.

PARKETT 40/41 1994 152

Warhol, and Derrida: all understood consciousness, the
unconscious, the world, or their art in terms of games.

Whether or not we follow their lead in looking gamely
at the world and still become enlightened, emancipated,
or empowered depends, of course, on the game played
and one’s luck, qualifications that are abhorred by oppo-
nents of game theory’s application to art or to life. For
one’s own will and priorities must yield to chance and
necessity in the game, though skill at playing is a matter of
learning to reconcile these factors with one’s predisposi-
tion. Taking the opposition’s point of view for a moment,
we need think only of the inveterate gamblers from
ancient Rome to modern Las Vegas who exemplify
humankind’s possible undoing by games. Moralization on
the reduction of life to a game existed as long as 2,500
years ago in the Mahabharata, where Yudhishthira loses
the entire kingdom of the Pandavas to the guileful Dur-
yodhana in a game of dice—a gamble which could only be
recouped by a war great of death and destruction. But we
can as well sense a dual moral in this ancient epic, a de-
noted defense of the game; for the game is the dharmic
catalyst anthropomorphosized.

Contemporary readers, however, may find the Mahab-
harata’s lesson on games anticipates a more timely lesson
of a hermeneutical variety: the notion that looking at
overt ancient representations and systems discloses values
that remain discreetly veiled, yet which still actively under-

pin present civilization. I am, of course, referring to the



HENRY BOND, UNTITLED, 1993 /
OHNE TITEL, 1993, «don’t look now», group
exhibition, THREAD WAXING SPACE,

NEW YORK, 1994. (PHOTO: ANNIE LEIBOWITZ)

genealogy of seemingly benign recreations that yields a
semiotic mine of latent militancy, misogyny, and racism.
For example, from Persia we’ve inherited the game of polo
that wasn’t so much recreation as a preparation for war;
similarly, the Japanese game of go was, in the sixteenth cen-
tury, a compulsory course at the Japanese military acade-
my. In a medieval Latin treatise on chess, Quaedam moralita
de scaccario, known also as the Innocent Morality (as it is
sometimes attributed to Pope Innocent III), we find the
diagonal movement of the queen allegorized as the greed
and deviousness of women without scruples. And a more
blatant prejudice was exhibited in the nineteenth century
with the board game Fox and Geese, when, after two separate
rebellions against British officers, one by Chinese and one
by Indians, the game was renamed, respectively, Chinese
Rebels and Officers and Sepoys; knowing British colonial histo-
ry, it’s easy to infer from this renaming who replaced the
fox and who the geese. Perhaps we should also trace the
highly systematized game theories being taught today to
professionals in economics, politics, and warfare; after all,
the same or similar stratagems being taught internationally
for the mastering of chance and necessity, calculating odds,
disarming opponents, and winning prizes in contemporary
life were developed by our patriarchal, racist, and homo-
phobic forebears.

But whereas wealth and even life itself are often readily
given over to games, a majority of people believe they must

protect their “truths” from becoming game-like. Games are

15151

thought to be prohibitive of, or oppositional to, truth: We
express this when we dismiss others—especially in matters
of love or business—as playing games with us. But what we
may mean to say is that they are playing a different kind of
game than we, a game with different rules and different
aims. Wittgenstein, in his Philosophical Investigations, sug-
gests that the expression of our truths, through our lan-
guage, can only be deduced from the rules of games: that
there are many kinds of games, some gravely serious. That
we come to some kind of consensus in the definition of
rules can be attributed to the “complicated network of sim-
ilarities overlapping and crisscrossing” subjective games.
The chance and necessity of raw and wild expressions,
then, is domesticated by their similar and overlapping
aims, making, in Wittgenstein’s words, a family that we call
language. But since the sharing of games inspires consen-
sus about rules, the games often congeal as “truths.”
Hence, some of us prefer to halt this congealing etymology
at the stage when we can clearly recognize our consensus
and redefine the entwining of chance and necessity as
“contingencies” rather than “truths.”

The critical game is being redefined in just this manner,
while busily adapting itself to the convergence and colli-
sion of cultural models it has set in motion in the game of
multiculturalism. But the nomadic method is not merely
the mixing of genres that Clifford Geertz writes of, in
which inquiries from one conventional discipline take on
the mode or “look” of another.” For nomadism isn’t mere-



SARAH CHARLESWORTH, GHOST, 1993 / GESPENST, 1993,
«don’t look now», group exhibition, THREAD WAXING SPACE,

NEW YORK, 1994. (PHOTO: ANNIE LEIBOWITZ)

ly the adaptation or appropriation of a few modes which it
then makes sedentary; rather, it shifts constantly according
to the dictates of the will, chance, and necessity. Nor is
it Frederic Jameson’s effacement of key boundaries in
pastiche,” though it is initially at work in the exploration
anterior to pastiche; nor is it Derrida’s notion that a true
“structure of structure” has no boundaries, for nomadism
recognizes the boundaries conventionally ascribed to a
model, entering and egressing them accordingly, though,
as in Derrida’s project, it remains unbounded by a notion
of infinite play.” Nor is the nomadic method absurdly “out-
side thought,” as Brian Massumi attributes to Foucault?,
and it's certainly not the excruciatingly slow paradigm
shift in science described by Thomas Kuhn. Deleuze and
Guattari seem to come closest in describing the nomadic
method as the deterritorialization of desire, but they con-
tradict themselves when they favor Artaud’s “crowned
anarchy” as a synonym;” for the nomadic method can infil-
trate and flourish within centralized and authoritarian
systems (so long as it remains a step ahead of them and
isn’t apprehended and repressed). And it is by no means
Baudrillard’s movement over a territory without a map or a
generation of models without origin or reality; rather, it

recognizes extant maps and histories, but swears allegiance

155

MARK DION, THE SCALE NATURAE, 1993 / DIE NATURSKALA,
1993, «don’t look now», group exhibition, THREAD WAXING SPACE,

NEW YORK, 1994. (PHOTO: ANNIE LEIBOWITZ)

to none. The nomadic game can embrace all these models,
yet it will never settle in any.

Now, to a great degree, the nomad is to late twentieth
century intellectuals what the noble savage was to Enlight-
enment writers like Dryden, Rousseau, Voltaire, and Cha-
teaubriand. I write this not to debunk the nomadic model
in postmodern culture, but to stress how some intellectuals
(I think especially of Deleuze and Guattari) have romanti-
cized a pragmatic, decentered, migrant existence in a dissi-
dent response to global institutions and technologies that
are becoming increasingly centralized and fortified at their
boundaries. We must keep in mind that few individuals or
communities in the world have become nomadic in reveiw-
ing, analyzing, or utilizing the diversity of world models
that have been imposed on them; many are still only
unconsciously sensing the displacement of their assumed
(but historically fictional) homogeneity. Of course, the
diversity of the world has permeated some communities for
only a few decades. Furthermore, there are a host of global
conditions in the world that are adversarial to the spread of
nomadic methods of conceptualization, judgement, and
discourse, whether in reference to the shifting significa-
tions that come with cross-cultural or multicultural conver-

gence, or the multiplicity of conceptual models that breed



MANUFACTURING THE SELF

ORSHI DROZDIK, MANUFACTURING THE SELF, 1993 /
ERZEUGUNG DES SELBST, 1993, «don’t look now»,
group exhibition, THREAD WAXING SPACE, NEW YORK, 1994.

(PHOTO: ANNIE LEIBOWITZ)

with today’s radical skepticism, deconstructive suspension
and deferral of belief, and provisional and pragmatic views
of discourse and political action.

The nomadic tendency, then, is an intellectual’s game,
though it is also at work more diffusely in the mainstreams
of postindustrial nations. Even in this context, we would do
well in reminding ourselves that the conceptual nomadism
we refer to at work in multiculturalism isn’t a capacious
embodiment of diversity, nor is it necessarily the sense of
rootlessness it is conventionally made out to be; rather, it is
the willed and pragmatic response to diversity and displace-
ment that leads to prosperous and protean results, whether
in making, interpreting, and criticizing art or in adjusting
to existential and social dictates.

No doubt a kind of conceptual and cultural nomadism
has been mediated for centralized and static populations
through journalism, network and cable television, cinema,
the computer internet, and virtual reality. So, from here on
perhaps we can distinguish what we mean anthropological-
ly by “nomadic”—from our metaphorical usage of it criti-
cally and theoretically to describe the shifting and migra-
tions occurring in a multicultural civilization—by calling
the latter the “nomadic game.” For the designation “game”

denotes that the nomadic in postmodern civilization is

15!

JEANNE DUNNING, UNTITLED, 1993 / OHNE TITEL,1993,
«don’t look now», group exhibition, THREAD WAXING SPACE, 1994.

(PHOTO: ANNIE LEIBOWITZ)

increasingly becoming a mental exercise, redefining it,
according to Nietzsche’s terms, as “a mobile marching
army of metaphors, metonymies, and anthropomor-
phisms.” Paradoxically, this logic proceeds to make the
couch potato or armchair traveller a potentially formidable
player of nomadism.

Still, if the nomadic game has any valuable currency
today, it is chiefly among critics and aficionados of diverse
cultural and ideological models. In the art world, specifi-
cally, it is manifesting itself as what Thomas McEvilley
refers to as the shifting out of diagrammatic clarity that
comes from a combined incorporation and resistance to
cross-culturation.” But unfortunately, many critics today
don’t take the defining nomadic step of temporarily defer-
ring or suspending their own ideological and cultural mod-

els (the diagrammatic clarity of which McEvilley writes)

.when encountering models that are foreign or unique.

Rather than accepting the criteria offered by the model
they enter, they resist it and conventionally carry in and
deploy their own static criteria.

But the nomadic game doesn’t give primacy to any crit-

ical method or ideology. Preponderant critical notions like

» «

“the death of the author or artist,” “the primacy of the sig-

» o«

nifier,” “the iconographic or mythological reading,” “the



unmediated interpretation,” “the phenomenology of the
aesthetic,” “the critic as corrective reader of art,” “the
deconstruction of logocentrism,” as well as rhetorical
appeals made to expertise, method, vocabulary, histori-
cism, revolution, conformity, closure, the avant-garde, pop-
ulism, and most recently, the exposure of authority and
hegemony: All these and other notions of art and criticism
and appeals to authority are shelved as provisional, ideo-
logical, and methodological games that may be pulled out
for stylistic, historic, heuristic, or practical use—but never
with the intent to impose hegemony.

Take as examples of imposed hegemonies and resistance
to the nomadic game the critical response to two highly
publicized exhibitions meant to be paradigmatic, respec-
tively, of the cross-cultural and multicultural projects:
the exhibitions Magiciens de la Terre, a selection of artists
organized by the Centre Pompidou that represented fifty
world cultures in Paris in 1989, and the 1993 Whitney Bien-
nial in New York, which selected artists based on their dis-
sent against racism, patriarchy, discrimination of sexuality,
and fundamentalist notions of family and gender. Rather
than embracing either of these exhibitions for their para-
digmatic attempts at applying nomadic criteria in the selec-
tion of the art exhibited, many critics rebuked the shows on
the basis of conventional, Western aesthetic or political cri-
teria while hardly considering how the curators’ views were
indicative of an accelerating, shifting dynamic that is forc-
ing the entire word to reconsider conventional and local
models of reality, identity, and power.”

This is an important disclosure that contradicts the
notion that some intellectuals have about global civilization
already being in the midst of a nomadic transference. More
accurately, we recognize pluralistic existence, but we rarely
engage these pluralities, especially in the mainstream,
beyond expressing a taste for tourism or exotic cuisine. In
some cases, when nomadism is referred to positively, it is
confused with the diversity celebrated by postmodernist
pastiche, multiculturalism, relativism, or pluralism; but
when we do so, we are confusing the mere recognition of
an extant, factual, cultural, and conceptual diversity with
the willingness of individuals or populations to interface
with and apply the lessons of that diversity to their lives and
art. For cultural and conceptual nomadism is no more or
no less than the direct engagement of several cultural and
conceptual models, many of which can be unfamiliar in the

incipient relationship of the artist, viewer, or critic to the

156

given model. And though considerations of diversity have
begun to dominate cultural discourse, the willingness to
explore and apply that diversity is still too confined to be
regarded a significant movement in the West.

Yet more and more artists, critics, and curators are com-
ing to understand how valuable the nomadic method of
organizing and viewing the diversity of styles, modes, and
ideologies can be; some are even consciously playing the
game. Usually we only have occasion to play the nomadic
game at the big biennials where an engagement of cultural
difference is encouraged at the global level. But there have
always been group shows that encourage the game of con-
ceptual and cultural shifts on a smaller scale.

In New York, last winter, the nomadic game was at play
in the exhibition Don’t Look Now, curated by Joshua Decter
at the Thread Waxing Space. In constructing a long narrow
corridor and transforming it into a spatial loop of 68 pro-
jected self-portrait stills, each by a different artist or team,
Decter edified a uniform structure of signification. But,
paradoxically, this imposed uniformity of structure under-
scored the diversity of each self-portrait’s interior meaning
and space. Moreover, the temporary, minimal architecture
and dematerialized imagery stressed, respectively, the
notions of mental construction and projection, the late twenti-
eth century’s theoretical metaphors for consciousness and
reality that have replaced the Enlightenment metaphor of
the mind’s reflection of an independent world, as well as
drawing attention to the idea that there are at least as many
worlds as there are makers of them. Naturally, the greater
the expanse of the network, the more nomadic the visits to
other subjective models become, even if, as Decter’s loop
implies, we ultimately return to the point from which we
depart.

If any artist plays the nomadic game as a career, it is
Robert Morris, as his 1994 retrospective at the Guggen-
heim makes clear. Long misunderstood for what was inter-
preted by many critics as his oeuvre’s incoherence, we can
now see how Morris’s shifting of styles and ideologies over
thirty years was a prodigiously nomadic cultural project by
a single artist. Clearly, Morris was a forerunner in showing
how the nomadic game doesn’t require a principle of unity
to justify movement from one model to another. His exam-
ple challenges the Western tradition of seeking perfection
in unity. For in this game, discreet units of theory are ade-
quate and functional in themselves, and reconciliation of

the models encountered isn’t necessary, no matter how



important the principle of consistency is to any one of the
models internally.

We’re concerned, then, with a capacious and dynamic
rendering of relativism and pluralism. For though relativ-
ism and pluralism uphold subjectivity in a static way, the
nomadic game encourages both individuals and public to
migrate from model to model, to make use of those models

to enhance communication and relations, to increase the

1) See Clifford Geertz, “Blurred Genres: The Refiguration of
Social Thought,” originally published in The American Scholar,
49, Spring 1980, and reprinted in Critical Theory Since 1965, edit-
ed by Hazard Adams and Leroy Searle (Tallahassee: Florida
State University Press, 1986), pp. 514-523.

2) See Frederic Jameson, “Postmodernism and Consumer Soci-
ety,” published in The Anti-Aesthetic: Essays on Postmodern Culture,
edited by Hal Foster (Port Townsend, WA: Bay Press, 1983), pp.
111-125.

3) See Jacques Derrida, “Structure, Sign and Play in the Dis-
course of the Human Sciences,” The Languages of Criticism and
the Sciences of Man: The Structuralist Controversy (Baltimore: The
John Hopkins Press, 1970), pp. 247-272.

odds for finding the best possible explanations or solutions
to specific problems, and, perhaps most importantly, to
resist authoritarian approaches in thought and life. But it
also offers a sense of play that may be used to levitate even
the most serious activities. For, like those games that have
their origins in functional tasks, the nomadic game facili-
tates movement equally among the capricious, the heuris-

tic, and the necessary.

4) See Brian Massumi, A User’s Guide to Capitalism and Schizophre-
nia (Cambridge, MA: MIT Press, 1993), p.6.

5) See Deleuze and Guattari, A Thousand Plateaus: Capitalism
and Schizophrenia, translated by Brian Massumi (Minneapolis:
University of Minnesota Press, 1987), p. 158.

6) See Thomas McEvilley, “Arrivederci Venice: The Third World
Biennials,” Artforum, November, 1993, p. 114.

7) 1 think especially of the writing concerning Magiciens de la
Terre by Michael Brenson in The New York Times, Benjamin H. D.
Buchloh, and Eleanore Heartney in Art In America, and reviews
of the Whitney Biennial by Michael Kimmelman in The New York
Times, Dan Cameron, Jan Avgikos, and Glenn O’Brien in Art-
forum, and Peter Schjeldahl in The Village Voice.

DAVID HAMMONS, FLYING CARPET, 1990 / FLIEGENDER TEPPICH, 1990, «don’t look now», group exhibition,

THREAD WAXING SPACE, NEW YORK, 1994. (PHOTO: ANNIE LEIBOWITZ)




EINEWIGES-ZURUCK
dUN AUSGARNGSPUNKIT:
Kritische Kuiistbetrach-
tung als nomadisches Spiel

G. ROGER DENSON

In Anbetracht der Tatsache, dass viele Intellektuelle das
nomadische Modell zur primdren Art und Weise des
Umgangs mit dem heutigen kulturellen und ideologischen
Allerlei erhoben haben, dirfte es an der Zeit sein, der
Spieltheorie und ihrem moglichen Nutzen fir die kritische
Kunstbetrachtung grossere Beachtung zu schenken.
Schliesslich wissen wir nur allzu genau um die Ahnlichkeit
der postmodernen Erfahrung des Umherwanderns und
des Werteaustausches zwischen den verschiedenen Wirk-
lichkeits- und Identititsmodellen mit der Erfahrung des
Spielers, der, sobald er sich auf vorher festgelegte Struktu-
ren mit vorgegebenen Regeln einlésst, saimtliche Uberzeu-
gungen und Angewohnheiten zurtickstellt mit Ausnahme
derer, die das Spiel auferlegt. Wenn der Spieler «guten
Glaubens» ist, hélt er sich an die Regeln des Spiels, flihrt
dessen zufdllige und vorgeschriebene Schritte aus; nach
gewonnenem oder verlorenem Spiel wiederum scheidet er
aus und verabschiedet sich von dessen Regeln. Danach
kann der Spieler jederzeit ein neues Spiel mit neuen
Regeln anfangen.

Eine Verschmelzung der Spieltheorie mit dem noma-
dischen Modell erleichtert das Vorgehen des Kritikers
oder des Kulturphilen, der sich mit einer stetig wachsen-
den Auswahl kultureller und begrifflicher Kunst- und
Denkmddelle konfrontiert sieht. Gewonnen oder verlo-

G. ROGER DENSON ist Schriftsteller und Kunstkritiker
und lebt in New York. :

PARKETT 40/41 1994 158

ren wird bei diesem Spiel ein hoherentwickeltes Einfiih-
lungsvermoégen oder zumindest eine grossere Einsicht in
die Signifikanten, die diese Modelle und ihre Beziehung
zu realen gesellschaftlichen Institutionen begriinden. So
viel jedenfalls haben wir von der Moderne gelernt. Freud,
Gertrude Stein, Wittgenstein, Duchamp, Borges, Cage,
Warhol und Derrida: sie alle haben das Bewusstsein, das
Unbewusste, die Welt oder ihre Kunst im Sinne eines
Spiels verstanden.

Ob wir ihrem Beispiel einer spielerischen Betrachtung
der Welt folgen oder nicht und dennoch aufgeklart, eman-
zipiert oder befihigt werden, hingt nattirlich vom jeweili-
gen Spiel und von unserem Gliick ab, Kriterien, die den
Gegnern der Spieltheorie und deren Anwendung auf die
Kunst oder auf das Leben ein Greuel sind. Denn der eige-
ne Wille und die Priorititen, die man hat, miissen im Spiel
dem Zufall und dem Zwang weichen, auch wenn das
Geschick im Spiel darin besteht, diese Faktoren mit der
eigenen Veranlagung vereinbaren zu lernen. Versetzen wir
uns fiir einen Augenblick in den Standpunkt der Gegner,
so brauchen wir nur an die Gewohnheitsspieler vom Rom
der Antike bis hin zum heutigen Las Vegas zu denken, die
das potentielle Verderben des Menschen durch das Spiel
beispielhaft veranschaulichen. Moralisiert wurde iiber die
Reduktion des Lebens auf ein Spiel bereits vor 2500 Jahren
im Mahabharata, in dem Yudhishthira das gesamte Konig-
reich der Pandawas bei einem Wiirfelspiel an den arglisti-

gen Duryodhana verliert — ein Hasardspiel, das nur durch



einen blutigen, verheerenden Krieg wettgemacht werden
konnte. Wir kénnen in diesem Epos aber ebenso eine dop-
pelte Moral ausmachen, eine angedeutete Apologie des
Spiels; denn das Spiel ist der anthropomorphisierte Kataly-
sator Dharmas.

Der heutige Leser jedoch mag in der Lehre des Mahab-
harata iiber das Spiel die Vorwegnahme einer zeitgemasse-
ren Lektion sehen, namlich der hermeneutischen Idee,
wonach beim Studium unverkennbar alter Darstellungen
und Systeme Werte zutage treten, die in der heutigen Kul-
tur zwar diskret im verborgenen bleiben, aber immer noch
wirksame Stiitzen derselben sind. Ich spreche natiirlich
von der Genealogie scheinbar harmloser Neubelebungen,
die eine semiotische Fundgrube latenter Militanz, Misogy-
nie und Rassismus bietet. So ist zum Beispiel aus Persien
ein Polospiel auf uns gekommen, das weniger eine Form
des Zeitvertreibs als vielmehr der Kriegsvorbereitung
war; ebenso war das japanische Go-Spiel im 16. Jahrhun-
dert Pflichtfach an der japanischen Kriegsakademie. In
einem lateinischsprachigen mittelalterlichen Traktat tiber
das Schachspiel, Quaedam moralita de scaccario, das, da mit-
unter Papst Innozenz III. zugeschrieben, auch Moralita

Innocencii genannt wird, stossen wir auf eine allegorische

159

Auslegung der diagonalen Bewegung der Dame im Sinne
der Habgier und Verdorbenheit skrupelloser Frauen. Eine
gar noch eklatantere Voreingenommenheit trat im 19.
Jahrhundert im Zusammenhang mit dem englischen Brett-
spiel Fox and Geese (Fuchs und Génse) zutage, als nach zwei
verschiedenen Aufstinden gegen britische Offiziere, ein-
mal von den Chinesen und einmal von den Indern, das
Spiel in Chinese Rebels (Chinesische Aufstindische)
beziehungsweise Officers and Sepoys (Offiziere und indische
Soldaten in britischen Diensten) umbenannt wurde. Wenn
man die englische Kolonialgeschichte kennt, ist aus dieser
Umbenennung leicht zu schliessen, wer jeweils die Rolle
des Fuchses und wer die der Ganse einnahm. Vielleicht
sollten wir auch die heute gelehrten, hochsystematisierten
Spieltheorien auf Profis in der Wirtschaft, der Politik
und der Kriegfihrung zurtckfithren; schliesslich wurden
die gleichen oder dhnliche Strategien, die international
zur Zufallss und Notwendigkeitsdetermination, zur
Wahrscheinlichkeitsberechnung, zur Entwaffnung von
Gegnern und zur Gewinnerzielung im heutigen Leben
gelehrt und angewandt werden, von unseren patriarchali-
schen, rassistischen und homophoben Vorfahren ent-

wickelt.

84-square (Jain) gyan chaupar board.
Gujarat or southern Rajastan,

late 19th century / 84-Feld-Spielbrett (Jain)
gyan chaupar, Gujarat oder

siidliches Rajastan, spates 19. Jh.,
VICTORIA & ALBERT MUSEUM LONDON.



Wahrend aber Wohlstand und sogar das Leben selbst
oft nur allzu bereitwillig dem Spiel tberlassen werden,
glaubt eine Mehrheit der Menschen, ihre «Wahrheiten»
davor schiitzen zu mussen, dass ihnen Spielcharakter
zuwachst. Spiele gelten als der Wahrheit abtriglich oder
gar entgegengesetzt: dies bringen wir zum Ausdruck, wenn
wir insbesondere in Liebes- oder Geschiftsangelegenhei-
ten andere abweisen, weil sie Spielchen mit uns treiben.
Moglicherweise wollen wir damit aber nur sagen, dass sie
eine andere Art von Spiel spielen als wir, ein Spiel mit
anderen Regeln und anderen Zielen. Wittgenstein vertritt
in seinen Philosophischen Untersuchungen die Auffassung,
dass sich die Art und Weise, wie wir Wahrheiten durch
unsere Sprache ausdriicken, nur von Spielregeln herleiten
lasst; seiner Ansicht nach gibt es viele Arten von Spielen,
darunter einige, die todernst sind. Dass wir bei der Defini-
tion von Regeln tuberhaupt zu einem gewissen Konsens
gelangen, ist dem «komplizierten Netz von Ahnlichkeiten»
zu verdanken, die bei subjektiven Spielen «einander tiber-
greifen und kreuzen». Zufall und Notwendigkeit roher,
wilder Ausdrucksformen werden folglich durch ihre
ahnlichen, sich tiberschneidenden Ziele domestiziert und
bilden auf diese Weise eine, wie es bei Wittgenstein heisst,
Familie, die wir Sprache nennen. Da aber die gemeinsame
Beteiligung an einem Spiel einen Konsens iiber die Regeln
fordert, verfestigen sich die Spiele haufig zu «Wahrheiten».
Aus diesem Grund méchten manche von uns diese sich ver-
festigende Etymologie in dem Stadium anhalten, in dem
wir unseren Konsens klar erkennen konnen und die Ver-
flechtung von Zufall und Notwendigkeit im Sinne von
«Kontingenzen» statt «Wahrheiten» neu zu definieren in
der Lage sind.

Das Spiel der Kritik wird zur Zeit auf eben diese Weise neu
definiert, wahrend es emsig dabei ist, sich auf die Konver-
genz und Kollision kultureller Modelle einzustellen, die
die Kritik im Spiel des Multikulturalismus in Gang gesetzt
hat. Die nomadische Methode besteht jedoch nicht nur in
der Vermischung der Gattungen, tber die Clifford Geertz
schreibt, bei der Fragen aus einer herkémmlichen Diszi-
plin den Modus oder die Erscheinungsform einer anderen
annehmen.” Denn der Nomadismus beschrankt sich nicht
bloss auf die Anpassung oder Aneignung einiger weniger
Modi, die er dann «sesshaft» macht, sondern er «wandert»
vielmehr stindig je nach dem Diktat des Willens, des

Zufalls und der Notwendigkeit. Ebensowenig ist der Noma-

160

dismus die — von Frederic Jameson beschriebene — Verwi-
schung massgeblicher Grenzen in der Imitation®, obgleich
diese bei den Studien, die der Imitation vorausgehen,
zunichst durchaus wirksam ist. Er besteht auch nicht in
dem Derridaschen Theorem, wonach eine echte «Struktur
der Struktur» keine Grenzen kennt, denn der Nomadismus
erkennt die Grenzen, die einem Modell in der Regel zuge-
wiesen werden, und betritt und verlasst auf diese Art und
Weise das betreffende Modell, wobei er freilich selbst — wie
bei Derridas Projekt — durch einen Begriff des endlosen
Spiels frei von allen Schranken bleibt.” Noch ist die noma-
dische Methode, wie Brian Massumi Foucault unterstellt,
auf absurde Weise <jenseits des Denkens» angesiedelt.”
Deleuze und Guattari kommen der Sache noch am néach-
sten, wenn sie die nomadische Methode als die Entterrito-
rialisierung des Verlangens beschreiben, doch sie wider-
sprechen sich selbst, wenn sie als Synonym die Artaudsche
«anarchie couronnée» bevorzugen”, denn der Nomadis-
mus kann durchaus zentralisierte und autoritire Systeme
infiltrieren und in ihnen gedeihen (so lange er ihnen
einen Schritt voraus bleibt und nicht dingfest gemacht und
unterdruckt wird). Er ist auch keinesfalls die Baudrillard-
sche Wanderung durch ein Gebiet ohne Landkarte oder
die Entwicklung von Modellen ohne Ursprung oder Rea-
litat; vielmehr erkennt der Nomadismus bestehende Kar-
ten und Geschichten an, ist aber nicht bereit, sich irgend-
einer von ihnen auf Treu und Glauben anheimzugeben.
Das nomadische Spiel kann all diese Modelle in sich fassen,
doch es wird sich niemals in irgendeiner von ihnen auf
Dauer niederlassen.

Nun spielt der Nomade fiir Intellektuelle des ausgehen-
den 20. Jahrhunderts eine weitgehend dhnliche Rolle wie
der edle Wilde fiir Exponenten der Aufklirung wie
Dryden, Rousseau, Voltaire und Chateaubriand. Damit
mochte ich nicht das nomadische Modell in der postmo-
dernen Kultur vom Podest stiirzen, sondern lediglich mit
Nachdruck darauf hinweisen, wie manche Intellektuelle
(dabei denke ich insbesondere an Deleuze und Guattari)
der romantisch verklirenden Vorstellung einer pragmati-
schen, dezentrierten, nomadischen Existenz in Abkehr von
globalen, zunehmend zentralisierten und sich abschotten-
den Institutionen und Technologien das Wort geredet
haben. Wir miissen bedenken, dass nur wenige Individuen
oder Gemeinschaften auf der Welt im Zuge einer Priifung,
Analyse oder Verwertung der mannigfaltigen Weltmodelle,

die ihnen aufgezwungen wurden, nomadisch geworden



sind; viele versptiren nach wie vor nur unbewusst die Ent-
wurzelung ihrer angenommenen (historisch aber fiktiven)
Homogenitat. Freilich, die Mannigfaltigkeit der Welt hat
manche Gemeinschaften nur fir einige Jahrzehnte
impragniert. Dartiber hinaus gibt es eine Unmenge globa-
ler Bedingungen auf der Welt, die der Verbreitung noma-
discher Formen des Denkens, des Urteilens und des Dis-
kurses abtraglich sind, sei es im Zusammenhang mit den
Bedeutungsverschiebungen, die sich mit kulturiibergrei-
fender oder multikultureller Konvergenz ergeben, oder im
Zusammenhang mit der Vielzahl der Denkmodelle, fiir die
heute der radikale Skeptizismus, die dekonstruktive Auf-
schiebung und Aussetzung des Glaubens, das provisorische
Diskursverstiandnis und der pragmatische Begriff des poli-
tischen Handelns einen idealen Nahrboden abgeben.

Die nomadische Stromung ist mithin ein Intellektuel-
lenspiel, obgleich sie in diffuserer Form auch im Main-
stream postindustrieller Nationen am Werk ist. Selbst vor
diesem Hintergrund titen wir gut daran, zu bedenken,
dass die Idee des Nomadismus, die wir als aktiven Faktor
im Multikulturalismus ausmachen, weder eine allumfas-
sende Verkorperung der Mannigfaltigkeit ist, noch not-
wendigerweise in dem Gefiihl der Wurzellosigkeit besteht,
als das der Nomadismus tiblicherweise hingestellt wird; er
ist vielmehr die gewollte, pragmatische Antwort auf Ver-
schiedenheit und Entwurzelung, die giinstige und protei-
sche Ergebnisse zeitigt, sei es bei der Schaffung, Deutung
und kritischen Beurteilung von Kunst oder bei der Anpas-
sung an existentielle und gesellschaftliche Zwange.

Zweifellos ist zentralisierten, statischen Populationen
durch die Printmedien, das Fernsehen, das Kino, die Com-
putervernetzung und die virtuelle Wirklichkeit eine Art
von begrifflichem und kulturellem Nomadismus vermittelt
worden. Ausgehend davon diirfte es uns also moglich sein,
das, was wir im anthropologischen Sinn unter «<nomadisch»
verstehen, zu unterscheiden von unserem metaphorischen
Gebrauch des Begriffs, um kritisch und theoretisch die Ver-
schiebungen und Migrationen zu beschreiben, die sich in
einer multikulturellen Kultur abspielen, und zwar
dadurch, dass wir letztere als das «nomadische Spiel»
bezeichnen. Denn die Bezeichnung «Spiel» bedeutet, dass
sich das Nomadische in der postmodernen Kultur immer
mehr zu einer geistigen Ubung entwickelt, was zu seiner
Neudefinition im Sinne einer, in den Worten Nietzsches,
«mobilen Armee von Metaphern, Metonymen und Anthro-

pomorphismen» fithrt. Paradoxerweise macht diese Logik,

161

weitergedacht, aus dem TV-Dauerzuschauer oder «Fern-
sehsesselreisenden» einen potentiell idealen Spieler des
Nomadismus.

Trotzdem: Wenn dem nomadischen Spiel heute tber-
haupt irgendein Wert beigemessen wird, dann hauptsach-
lich unter Kritikern und Afficionados der verschiedenen
kulturellen und ideologischen Modelle. Speziell in der
Kunstszene manifestiert es sich als das, was Thomas
McEvilley das Ausfiltern diagrammatischer Klarheit nennt,
das einer gleichzeitigen Einbeziehung und Abwehr soge-
nannter «Crossculturation» entspringe.” Leider jedoch
vollziehen viele Kritiker heute bei der Begegnung mit
fremden oder einzigartigen Modellen nicht den entschei-
denden nomadischen Schritt einer zeitweiligen Zurtickstel-
lung oder Aufschiebung ihrer eigenen ideologischen und
kulturellen Modelle (die diagrammatische Klarheit, von
der McEvilley spricht). Statt die Kriterien zu akzeptieren,
mit denen das Modell aufwartet, auf das sie sich einlassen,
widersetzen sie sich ihm und bringen konventionellerweise
ihre eigenen statischen Kriterien ins Spiel.

Das nomadische Spiel raumt jedoch keiner kritischen
Methode oder Ideologie Vorrang ein. Massgebliche kriti-
sche Schlagworte wie «der Tod des Autors oder Kunstlers»,
«das Primat des Signifikanten», «die ikonographische oder
mythologische Lesart», «die unmittelbare Interpretation»,

«die Phinomenologie der Asthetik», «der Kritiker als

DANIEL FAUST, BEETLE JUICE, Universal Studios Stage Show,
CA, 1993, “don’t look now,” group exhibition, THREAD WAXING

SPACE, NEW YORK, 1994. (PHOTO: ANNIE LEIBOWITZ)



korrigierender Kunstinterpret», «die Dekonstruktion des
Logozentrismus» wie auch die phrasenhafte Berufung auf
Sachkenntnis, Methode, Vokabular, Historizismus, Revolu-
tion, Konformitat, Abgeschlossenheit, die Avantgarde,
Populismus und, seit neuestem, die Aufdeckung von Auto-
ritits- und Machtstrukturen: all diese und andere Kunst-
und Kritikbegriffe und Begrindungsversuche werden
als provisorische, ideologische und methodologische
Spiele abgetan, die zu stilistischen, historischen, heuristi-
schen oder praktischen Zwecken hervorgeholt werden
kénnen — jedoch niemals mit der Absicht, Hegemonie zu
beanspruchen.

Nehmen wir als Beispiel fiir aufgezwungene Hegemo-
nien und Widerstand gegen das nomadische Spiel die Reak-
tion der Kritik auf zwei vielzitierte Ausstellungen, die das
kulturiibergreifende beziehungsweise das multikulturelle
Projekt paradigmatisch beleuchten sollten: die 1989 vom
Pariser Centre Pompidou veranstaltete Schau Magiciens de
la Terre, die eine Auswahl von Kunstlern stellvertretend flr
funfzig Kulturen dieser Welt zusammenbrachte, und die
«Whitney Biennial» 1993 in New York, fiir die Kunstler auf-
grund ihrer Gegenposition zu Rassismus, zu patriarchali-
schen Strukturen, zu jeglicher Diskriminierung aufgrund

sexueller Orientierung und zu einem fundamentalisti-

JIMMIE DURHAM, SELF-PORTRAIT, 1987 / SELBSTPORTRAT,
1987, «don’t look now», group exhibition, THREAD WAXING SPACE,

NEW YORK, 1994. (PHOTO: ANNIE LEIBOWITZ)

162

schen Familien- und Geschlechterverstaindnis ausgewahlt
wurden. Statt diese Ausstellungen ihres paradigmatischen
Versuchs zur Anwendung nomadischer Kriterien bei der
Auswahl der ausgestellten Kunst wegen zu begriissen, kriti-
sierten viele Kritiker sie auf der Grundlage konventionel-
ler, asthetischer oder politischer Kriterien abendlédndischer
Pragung, ohne richtig zu bedenken, dass die Betrachtungs-
weise der Ausstellungsmacher symptomatisch fiir eine sich
beschleunigende Dynamik der Verschiebung war, die die
ganze Welt dazu zwingt, herkémmliche und regionalspezi-
fische Wirklichkeits-, Identitats- und Machtmodelle neu zu
uberdenken.”

Dies ist eine wichtige Erkenntnis, die der Ansicht man-
cher Intellektueller widerspricht, wonach sich die globale
Zivilisation bereits mitten in einem nomadischen
Umbruch befindet. Genauer gesagt: wir bekennen uns
zwar zu einem pluralistischen Dasein, doch wir lassen uns —
insbesondere innerhalb des Mainstreams — selten iiber das
Bekenntnis eines Faibles fiir Tourismus oder fir exotische
Kiiche hinaus auf diese Pluralititen ein. In manchen Fal-
len, wenn positiv von ihm die Rede ist, wird der Nomadis-
mus mit jener Mannigfaltigkeit verwechselt, der das post-
moderne Pasticcio, der Multikulturalismus, der Relativis-
mus oder auch der Pluralismus huldigen; dabei verwech-
seln wir jedoch das blosse Geltenlassen einer bestehenden,
faktischen Kultur- und Denkpluralitat mit der Bereitschaft
einzelner oder ganzer Kollektive, die Lehren aus dieser
Mannigfaltigkeit jeweils auf sich einwirken zu lassen und
auf ihr eigenes Leben und ihre eigene Kunst anzuwenden.
Denn der kulturelle und begriffliche Nomadismus ist
nichts anderes als das unmittelbare Sicheinlassen auf ver-
schiedene Kultur- und Denkmodelle, die im Anfangsstadi-
um der Beziehung des Kunstlers, Betrachters oder Kriti-
kers zum betreffenden Modell vielfach unvertraut sein
mogen. Und obgleich Uberlegungen zur Pluralitit allmah-
lich ein dominierender Stellenwert im kulturellen Diskurs
zuwachst, ist die Bereitschaft zur Erforschung und prakti-
schen Nutzung dieser Mannigfaltigkeit im Westen nach wie
vor allzu begrenzt, um als signifikante Bewegung gelten zu
koénnen.

Trotzdem erkennen immer mehr Kinstler, Kritiker und
Ausstellungsmacher, wie wertvoll die nomadische Methode
der Gliederung und Betrachtung des Stil-, Methoden- und
Ideologienpluralismus sein kann; einige spielen das Spiel
sogar unbewusst mit. In der Regel bekommen wir die Gele-

genheit, das nomadische Spiel zu spielen, nur bei den gros-



sen Biennalen, bei denen eine Auseinandersetzung mit
kultureller Verschiedenheit auf globaler Ebene gefordert
wird. Doch es hat seit jeher Gruppenausstellungen gege-
ben, die das Spiel begrifflicher und kultureller Verschie-
bungen in kleinerem Rahmen férdern.

In New York wurde das nomadische Spiel in der Aus-
stellung Don 't look now gespielt, die Joshua Decter im ver-
gangenen Winter im Thread Waxing Space organisiért hat.
Durch die Einrichtung eines langen, schmalen Korridors
und dessen Umwandlung in eine raumlich angelegte
Schleife mit insgesamt 68 projizierten Selbstportriatphotos,
die jeweils von einem anderen Kunstler oder Kiunstlerteam
stammten, schuf Decter eine einheitliche Signifikations-
struktur. Paradoxerweise jedoch unterstrich diese auferleg-
te Einheitlichkeit der Struktur gerade die Verschiedenheit
des Raums und der Bedeutung, die jedem einzelnen Selbst-
portrit innewohnte. Ausserdem akzentuierten die proviso-
rische, minimalistische Architektur und die entmateriali-
sierten Bilder die Idee der geistigen «Konstruktion» bezie-
hungsweise «Projektion» - die zwei im ausgehenden
20. Jahrhundert giiltigen theoretischen Metaphern fiir
Bewusstsein und Wirklichkeit, die die mit der Aufklarung
aufgekommene Metapher der im Geist lokalisierten «Refle-
xion» einer autonomen Welt verdringt haben. Und sie
machten darauf aufmerksam, dass die Zahl der moglichen
Welten mindestens ebenso gross ist wie die ihrer Schopfer.
Freilich: je weiter sich das Geflecht ausdehnt, um so noma-
denhafter werden die Streifziige durch andere subjektive
Modelle, selbst wenn wir, wie Decters Schleife impliziert,
am Ende wieder zu unserem Ausgangspunkt zurtickkehren.

Wenn es einen Kunstler gibt, der das nomadische Spiel
sozusagen berufsmassig spielt, dann Robert Morris, wie sei-
ne Retrospektive 1994 im Guggenheim Museum deutlich
gemacht hat. Der Wechsel der Stile und Ideologien, den

1) Siehe Clifford Geertz, «Blurred Genres: The Refiguration of
Social Thought», urspriinglich erschienen in The American Scho-
lar, 49 (Fruhjahr 1980), wiederabgedruckt bei: Hazard Adams
und Leroy Searle (Hrsg.), Critical Theory Since 1965, Tallahassee
(Fl.) 1986, S. 514-523.

2) Siehe Frederic Jameson, «Postmodernism and Consumer
Society», in: Hal Foster (Hrsg.), The Anti-Aesthetic: Essays on Post-
modern Culture, Port Townsend (Wash.) 1983, S. 111-125.

3) Siehe Jacques Derrida, «Structure, Sign and Play in the Dis-
course of the Human Sciences», in: The Languages of Criticism
and the Sciences of Man: The Structuralist Controversy, Baltimore
1970, S. 247-272.

4) Siehe Brian Massumi, A User’s Guide to Capitalism and Schizo-

163

Morris seit dreissig Jahren praktiziert und der lange Zeit
von vielen Kritikern als Inkohédrenz seines Schaffens fehl-
gedeutet wurde, war in Wahrheit ein grossartiges nomadi-
sches Kulturprojekt eines einzelnen Kinstlers. Morris war
unverkennbar ein Vorldufer, der gezeigt hat, dass das
nomadische Spiel kein Einheitlichkeitsprinzip voraussetzt,
um den Ubergang von einem Modell zu einem anderen zu
rechtfertigen. Sein Beispiel stellt das traditionelle abend-
lindische Streben nach Vollkommenheit in der Einheit in
Frage. Denn in diesem Spiel sind einzelne Theoriebaustei-
ne in sich selbst addquat und funktional, und eine Verein-
barung der vorgefundenen Modelle ist nicht erforderlich,
so wichtig das Prinzip der internen Kongruenz im Einzel-
fall fiir ein Modell auch sein mag.

Uns geht es also um eine weitgefasste, dynamische Deu-
tung von Relativismus und Pluralismus. Denn wéihrend
Relativismus und Pluralismus die Subjektivitdt in statischer
Form beibehalten, ermuntert das nomadische Spiel sowohl
den einzelnen wie auch das Kollektiv dazu, von Modell zu
Modell zu wandern und diese Modelle zu benutzen, um
Kommunikation und Beziehungen zu vertiefen, um die
Wahrscheinlichkeit zu vergrossern, die bestmoglichen
Erklarungen oder Losungen fir bestimmte Probleme zu
finden, und, worauf es vielleicht am meisten ankommt, um
autoritiren Ansatzen im Denken und im Leben entgegen-
zutreten. Zugleich verschafft es aber auch ein spielerisches
Bewusstsein, das dazu dienen kann, selbst den ernsthafte-
sten Tatigkeiten eine Leichtigkeit zu verleihen. Denn eben-
so wie die Spiele, die ihren Ursprung in zweckgerichteten
Aufgaben haben, versetzt das nomadische Spiel den Spieler
in die Lage, sich mit grosserer Leichtigkeit gleichermassen
inmitten des Unberechenbaren, des Heuristischen und des
Notwendigen zu bewegen.

(Ubersetzung: Magda Moses/Bram Opstelten)

phrenia, Cambridge (Mass.) 1993, S. 6.

5) Siehe Gilles Deleuze und Felix Guattari, A Thousand Plateaus:
Capitalism and Schizophrenia, Minneapolis 1987, S. 158.

6) Siehe Thomas McEvilley, «Arrivederci Venice: The Third
World Biennials», in: Artforum (November 1993), S. 114.

7) Ich denke insbesondere an die Beitrige zu Magiciens de la
terre von Michael Brenson in The New York Times, von Benjamin
H.D. Buchloh und Eleanor Heartney in Art in America und an
die Rezensionen der «Whitney Biennial» von Michael Kimmel-
man in The New York Times, Dan Cameron, Jan Avgikos und
Glenn O’Brien in Ariforum und Peter Schjeldahl in The Village
Voice.



	Going back to start, perpetually : playing the nomadic game in the critical reception of art = Ein ewiges Zurück zum Ausgangspunkt : kritische Kunstbetrachtungg als nomadisches Spiel

