Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1993)

Heft: 38: Collaboration Ross Bleckner and Marlene Dumas

Artikel: Cumulus from America : alternative paths for the noble savage =
Alternativpfade fur den edlen Wilden

Autor: Ponce de Leon, Carolina / MacAdam, Alfred / Aigner, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-681414

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-681414
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Baovoim A m eyl ¢ a

IN EVERY EDITION OF PARKETT, TWO. CGUMULUS CLOUDS, ONE FROM

AMERICGA, " THE OTHER PROM EUROPE; FLOAT OUTE TO AN INEERESTED.

PUBLILG. LB Y S GO NVEY ~ ENDEVI DAL SO PTENTFONS - AsSSTESIS VB NTES S == AUND

MEMORABLE ENCOUNTERS - AS ENTIRELY PERSONAL PRESENTATIONS OF
PROFESSIONAL ISSUES.

Our contributors to this issue are CAROLINA PONCE DE LEON and ADRIAN

SEARLE. Carolina Ponce de Leon is an art critic and curator. She lives in Santa

Fé de Bogotd, Columbia. Adrian Searle is a critic and curator living in London.

ALTERNATIVE PATHS
FOR THE NOBLE SAVAGE

The multiculturalism of recent years
has favored a change of perspective
toward the South: Latin American art is
a greater presence than ever before in
metropolitan centers. This change has
paradoxical implications. The center is
redefining itself, decentralizing itself,
opening itself to the other. But how
does Latin American art fit in this new
system of relationships? “The hege-
monic center is always the I, the rest of
us are the others,” notes the Cuban
critic Gerardo Mosquera. Even if bor-
ders are being crossed and displaced,
the situation is not absolutely clear for
Latin American art: Either it accepts
the hospitality of the centers and risks
a kind of domestication or it decides
strategically on what terms it will
accept that hospitality.
Multiculturalism, motivated in part
by cultural guilt and spiritual fatigue,

PARKETT 38 1993

CAROLINA PONCE DE LEON

corresponds to today’s notions of the
politically correct. It has put pressure
on different art institutions and has
been reinforced by the necessary
commemoration of the five-hundredth
anniversary of the arrival of Christ to
the Americas. But vestiges of the mod-
ernist model still influence the ways in
which Latin American art is presented
in the centers, so the vertical axis of
cultural dependency is still intact.

The recent exhibition Latin Amer-
ican Artists of the Twentieth Century,
organized by Waldo Rasmussen for the
Museum of Modern Art, is an extreme
example of the complex implications
that ensue when Latin American art is
presented from the point of view of
modernist premises that ignore the
tensions extant within Latin Ameri-

can art.

154

One of the primary objectives of
the curator was “to offer visual evi-
dence that the work of Latin American
artists deserves to be exhibited or col-
lected.”? In other words, Latin Ameri-
can art not only has a quality valid
enough to be recognized by the center
(MOMA) but can transcend geopolitical
coordinates and be assimilated within
the circuit of values, market and other-
wise, of the mainstream.

Setting aside intentions to correct
cultural indifference, it is clear that
Latin American art will do itself pre-
cious little good either by assimilating
itself into the Eurocentric model of
Twentieth Century Art History or into
the options of the magical or political.
In a structure like MOMA, which strong-
ly reinforces the idea of the West as
a global center, one wonders what

would become of projects as radical as



those of Eugenio Dittborn, José Bedia,
or Cildo Meireles, where the condition
of being peripheral is inseparable from
the artistic action they undertake: ste-
reotypes and categories are so defined
that the work limits itself to represent-
ing them.

Getting into MOMA is an important
symbolic conquest, but what is it that
Latin American art has gotten itself
into? When the

institution itself is

based on an artistic project that
excludes context and presents cultural
difference by means of absolutist and
formal premises, we have to ask if dif-
ference is not being institutionalized to
the point of becoming inoperative. In
the face of an attempt at recognizing
the “cultural other” in these terms, we
come to feel that we are witnessing a
diplomatic act as awkward as Dan
Quayle’s in Central America—when he
lamented to his “Latin” interviewers at
his not having continued his study of
Latin so that he could better communi-
cate with them: the other only seems to
be recognizable to the degree that its
difference is assimilated into a previ-
ous expectation. (MOMA committed a
similar gaffe when it sent out invita-
tions to “La” MOMA, the “Latin” touch
that was supposed to be a publicity
hook to announce the event to the
press: the word “museum” in Spanish
is, of course, masculine, so “La” MOMA
should have been “E]” MOMA.)

Being in the role of the other
means being alert to the cultural proto-
types that reduce your identity to an
essential as a guarantee of authenticity
or originality; it also means analyzing
that political implications included in
that
category “Latin American art” simul-
the

complexity of its expressive registers,

reduction. The homogeneous

taneously neutralizes interior

the hybrid character of its cultural,
historical, and social processes, as well
as the strategies it exercises to present
and represent itself in its relationship
to the center.

Latin American art is faced with
creating a new cultural topography
internally and externally, and diversify-
ing the preconceived parameters with-
in which it has been placed and which
undervaluation—

promote cultural

such things as “the exotic paradise”

(geographical and sexual) of preindus-
trial magic realism, political instability,
and the postcolonial condition. This
frame of reference creates an ideologi-
cally charged set of expectations: find-
ing a folkloric, ritualistic, political, or
simply derivative artistic response. The
modernist model only allows two
options for the art of the periphery:
one, correspondence to the models of
the center, which condemns it to being
an epigone and to seeing itself diluted
within aseptic internationalism; two,
difference, tricked out with political,

religious, or social exoticism, as the

155

only possibility for originality. If
Europe underwent its self-criticism in
the eighteenth century through the
romantic figure of the “noble savage,”
in today’s world the condescending
understanding of difference reiterates
that kind of relationship: it’s constitut-
ed in an inverted model of the center,
one that cannot be communicated,
that is intangible, separated, and alien.

Although most Latin American

nations took stylistic tendencies from

ARTURO DUCLOS,
PARADISUS, 1991, mixed
media, o0il and acrylic

on canvas / Mischtechnik, Ol

und Acryl auf Leinwand.

the centers, it was not, in the best cases,
done in a servile manner. Looking at
Latin American art through the filter
of the modernist model reveals little
about what attempts to invent moder-
nity meant in the countries of the
southern half of the hemisphere. Mo-
dernity in the art of Latin America
does not have a one-for-one correla-
tion with that of the industrialized
nations. Under the permanent tension
and demand—as much internal as
external—of validating its position
with regard to identity, social priorities,

tradition, and universality, the produc-



tion of art represented, and still repre-
sents, a clear ethic, social, and cultural
commitment.
Venezuela’s Armando Reveron,
Cuba’s Wifredo Lam, or Uruguay’s
Joaquin Torres-Garcia are pioneering
examples of modern art in South
America that fused a cultural and spir-
itual tradition with the wuniversalist
premises of modernism and legiti-
mized an action that went in two direc-

tions: the first, to infiltrate aesthetic

JOSE ANTONIO HERNANDEZ DIEZ,
MANO PODER (HAND POWER /
DIE KRAFT DER HAND), 1991.

VIDEO INSTALLATION.

priority with a charge rooted in their
cultural heritage; the second, to renew,
reactivate, and modernize the symbols
and meanings of their cultural identity.
We may use this same point of view
when looking at the work of many con-
temporary Latin American artists who
the double,
ter/periphery register within which

are aware of cen-
they must move and in which the cen-
ter is only one zone of passage.
Eugenio Dittborn’s Airmail Paint-
ings fly over frontiers, break the isola-

tion, join center and periphery in a sin-

gle place, open up and then come back
by return mail. They constitute an
exemplary metaphor for the transver-
sality that contemporary Latin Ameri-
can art uses to connect different spaces
and temporalities. Cultural hybridiza-
tion creates new orders of complexity
in which the experience of the center
is atomized, made mobile, and able
to locate itself in any venue. Being

peripheral nowadays offers the Latin

American artist the privileged possibil-

ity to act in various contexts. To be
agile, strategic. To displace the center
or subvert it.

Local references like Jose Bedia’s
Afro-Cuban Congo vision of the uni-
verse; or the disappearance or deter-
ritorialization of the victims of Co-
lombia’s violence that construct the
artificial memory of Doris Salcedo’s
Defiance series; or the transposition of
Catholic iconography in the works of
the Venezuelan José Antonio Her-
nandez Diez or the Chilean Arturo

Duclos have a much wider resonance

156

to the degree that the sophistication of
their techniques connects the local
and private being with the new reality
of signs and systems in contemporary
art. The displacement of the center
creates the possibility of modifying the
historic equilibrium between the
periphery and the center and allows
the adoption of political, artistic, and
cultural strategies.

The new political and cultural
frameworks that have arisen in the past
few years are altering both monocul-
tural hegemony and the pyramidal
structure of modernism. They have
obliged artists, critics, and curators to
reformulate their activities in the light
of local, hybrid, variable, and diverse
eventualities. Even if postmodern and
multicultural art is, without any doubt,
a context more in accord with Latin
American cultural hybridization, it is
necessary to be aware of the systemati-
zation already taking place.

The need to be politically correct
has fractionalized art that is not locat-
ed within the parameters of sex, gen-
der, race, or ethnicity. The tendency is
toward a unifying moralism. Difference
is being fetishized. The symmetry
between curatorial discourse and the
works of art in the 1993 Whitney Bien-
nial, for instance, makes one think that
the challenge to categories is becom-
ing trapped in a provisional formal
coherence that makes art predictable
and programmatic. It is very possible
that multiculturalism will become jus-t
one more trend, one, unfortunately,
that marginalizes those who are not
explicitly located on the center/
periphery axis: those, for instance, who
work within the periphery and for the
periphery, on the margin of official
local circuits, like the Colombian artist

Antonio Caro, who creates field work



in marginal urban or rural areas. There
are also artists who work from within
the centers, altering or enriching the
systems of signification of the centers
without necessarily making a point of
their own ethnicity or specific differ-
ence. This is the case of Meyer Vais-
man, whose work wraps the problem of
identity within a paradox and dissolves
the extremes of the opposition cen-
ter/periphery. His actual status as a
Latin American seems diluted because
of his participation in the mainstream
circuit. The paradox of his coordinates
has left more than one curator of mul-
ticultural projects perplexed, even in
his native Venezuela. They simply
don’t know where to place him.

These are factors to take into
account when predicting what will hap-
pen to Latin American art once the
media lower the volume on the “Latin
boom.” It is vital that the multicultural
process refine the mechanisms of
transversality. Contemporary art’s new
systems of representation and the new
politics of difference have combined in
order to gain access to more effective
levels of communication that are closer
to society at large. But in the same way

that contemporary art has reevaluated
the politics of representation, it is
important that critics and curators do JUAN FRANCISCO ELSO, POR AMERICA (FOR AMERICA / FUR AMERIKA), 1986,
the same with regard to the way in carved wood, plaster, soil / Geschnitztes Holz, Gips, Erde.

which art is presented and discussed—
without preexisting, new, or unifying
categories, favoring instead the crea-
tion of zones of convergence, tension,
and expansion among the individual
paths taken by artists, establishing net-
works that do not neutralize the signs
of difference.

1) “Latin American Artists of the Twen-
tieth Century,” Berta Sichel interviews : y
Waldo Rasmussen for the magazine Ap¢ | (Translation from the Spanish:
Nexus (Bogota, 1993). Alfred MacAdam)

157



ALTERNATIVPFADE
FUR DEN EDLEN WILDEN

Die Multikultur der letzten Jahre hat
einen Blickwechsel Richtung Siden
Die

in den Zentren der Me-

begtinstigt: lateinamerikanische

Kunst ist
tropolen umfassender vertreten als je
zuvor. Dieser Wechsel birgt Wider-
spriche. Das Zentrum definiert sich
neu, dezentralisiert sich, o6ffnet sich
dem anderen. Aber wie fugt sich die
in dieses
«Das

das

lateinamerikanische Kunst
neue Beziehungssystem ein?

Hegemonialzentrum ist immer
Ich, wir tbrigen sind die anderen»,
bemerkt der kubanische Kritiker Ge-
rardo Mosquera. Selbst wenn nun Gren-
zen Uberschritten und verschoben wer-
den, ist fur die lateinamerikanische
Kunst die Situation nicht vollkommen
klar: Entweder nimmt sie die Gast-
freundschaft der Zentren an und ris-
kiert so eine Art Domestizierung, oder
sie geht strategisch vor und entschei-
det, unter welchen Bedingungen sie
jene Gastfreundschaft annehmen will.

Multikultur, zum Teil durch kultu-
relles Schuldgefiihl und geistige Er-
mudung begrindet, entspricht den
heutigen Vorstellungen von politischer
Korrektheit. Sie hat

Kunstinstitute unter Druck gesetzt und

verschiedene

mit der unumganglichen Gedenkfeier
zum 500. Jahrestag der Ankunft Christi
in Amerika noch mehr Gewicht be-
kommen. Aber Uberreste des moderni-
stischen Modells pragen noch immer
die Art und Weise, in der lateinameri-

kanische Kunst in den Zentren prisen-

PARKETT 38 1993

CAROLINA PONCE DE LEON

tiert wird; die Langsachse kultureller
Abhangigkeit bleibt also unangetastet.

Die Ausstellung Latin American
Artists of the Twentieth Century, die
Waldo Rasmussen kurzlich far das
Museum of Modern Art (MOMA) orga-
nisierte, zeigte ganz krass auf, welche
komplexen Auswirkungen es hat, wenn
lateinamerikanische Kunst aus einem
modernistischen Voraussetzungen ver-
hafteten Blickwinkel dargestellt wird,
der die innerhalb der lateinamerikani-
schen Kunst bestehenden Spannungen
ausser acht lasst.

Es war eines der Hauptziele des
Kurators, «einen sichtbaren Beweis
daftir zu erbringen, dass die Arbeiten
lateinamerikanischer Kunstler ausge-
stellt und gesammelt zu werden ver-
dienen»!). Das heisst mit anderen
Worten, dass die lateinamerikanische
Kunst nicht nur gut genug ist, um vom
Zentrum (MOMA) anerkannt zu wer-
den, sondern ausserdem iiber geopoli-
tische Koordinaten hinausgehen und
in den ublichen Kreislauf der Werte,
auch des Marktwerts, aufgenommen
werden kann.

Wenn man einmal die Absicht, kul-
tureller Gleichgtltigkeit entgegenzu-
wirken, ausklammert, dann ist klar,
dass es der lateinamerikanischen Kunst
mehr schadet als nutzt, wenn sie sich
entweder ans eurozentrische Modell
einer Kunstgeschichte des 20. Jahrhun-
derts anpasst oder mit der Wahl des

158

Magischen oder Politischen gleich-
setzt. Man fragt sich, was in einem
Gefiige wie jenem des MOMA, das die
Vorstellung vom Westen als einem
weltumspannenden Zentrum tatkréftig
unterstiitzt, wohl mit so radikalen Pro-
jekten wie jenen von Eugenio Dittborn,
José Bedia oder Cildo Meireles gesche-
hen wiirde, wo der Umstand, sich an
der Peripherie zu befinden, untrenn-
bar ist von ihrer kinstlerischen Tatig-
keit: Klischees und Kategorien sind so
festgelegt, dass sich das Werk darauf
beschrankt, diese darzustellen.

Der Einzug ins MOMA ist eine wich-
tige symbolische Eroberung, aber wor-
auf hat sich die lateinamerikanische
Kunst hier eingelassen? Wenn die
Institution selbst auf einem Entwurf
der Kunst grindet, der den Zusam-
menhang verweigert und sich zur
Darstellung kultureller Differenz ab-
solutistischer und formaler Priamissen
bedient, dann ist zu fragen, ob man
die Differenz nicht so sehr institutio-
nalisiert, dass sie wirkungslos wird.

In Anbetracht des Versuchs, das
«kulturelle Andere» solchermassen an-
zuerkennen, driangt sich das Gefiihl
auf, einen so peinlichen diplomati-
schen Akt wie jenen von Dan Quayle in
Mittelamerika mitzuerleben, als er sei-
Inter-

nen «latein(amerikan)ischen»

viewern klagte, sein Lateinstudium
nicht weitergefiihrt zu haben, so dass
er sich jetzt besser mit ihnen verstindi-

gen konnte. Das andere scheint nur in



dem Masse erkennbar zu sein, als seine
Differenz einer fritheren Erwartungs-
haltung angeglichen wird. (Das MOMA
beging einen dhnlichen Fauxpas, als
es Einladungen fir «La» MOMA ver-
schickte;
sche» Touch war als Werbeaufhanger

dieser «latein(amerikan)i-
gedacht, mit dem das Ereignis in der
Presse angekiindigt werden sollte. Das
Wort «Museum» ist im Spanischen
natirlich méannlich, statt «La» MOMA
«El» MOMA heissen

hitte es also

mussen.)

Den anderen zu verkorpern heisst
wachsam sein gegentiber den kulturel-
len Prototypen, die Identitit auf ein
das
Authentizitit und Originalitdt blirgen

Wesentliches reduzieren, far
soll; es heisst auch, die politischen
Implikationen jener Reduktion zu
untersuchen. Der einheitliche Begriff
«lateinamerikanische Kunst» verwischt
gleichzeitig die innere Vielfalt ihrer
Ausdrucksebenen und den hybriden
Charakter ihrer kulturellen, histori-
schen und sozialen Prozesse, aber auch

die Strategien, die sie entwickelt, um

ihre Beziehung zum Zentrum aufzuzei-
gen und darzustellen.
Die

steht jetzt vor der Aufgabe, nach aus-

lateinamerikanische  Kunst
sen und innen eine neue kulturelle
Topographie zu schaffen und den ihr
gesetzten Rahmen zu erweitern -
indem der kulturellen Geringschat-
zung, beispielsweise der politischen
Instabilitdt, des nachkolonialen Zu-
standes und des «exotischen Paradie-

ses» (geographisch und sexuell) eines

vorindustriellen magischen Realismus,

Vorschub geleistet wird. Dieser Bezugs-
rahmen erzeugt eine Reihe von ideolo-
gisch besetzten Erwartungen: Es soll
eine folkloristische, ritualistische, poli-
tische oder einfach eine Ubernom-
mene Antwort gegeben werden. Das
modernistische Modell lasst der Kunst
an der Peripherie nur zwei Wahl-
moglichkeiten: Als erste die Uber-
einstimmung mit den Vorbildern des
Zentrums, was sie zum Epigonentum
verdammt und wodurch sie sich zu
einem sterilen Internationalismus ver-

wassert sieht. Als zweite die Differenz,

159

ausgeschmiuckt mit politischer, religio-
ser oder sozialer Exotik, als einzige
Moglichkeit, Originalitit zu wahren.
Wie Europa im 18. Jahrhundert Selbst-
kritik anhand der romantischen Figur
des «Edlen Wilden» tuibte, so wieder-
holt das herablassende Verstandnis fiir
die Differenz jene Art von Beziehung.
Sie beruht auf einem umgekehrten
Modell des Zentrums, einem nicht
mitteilbaren, nicht greifbaren Modell,

fremd und abgetrennt.

DORIS SALCEDO, SIN TITULO
(UNTITLED / OHNE TITEL), 1987,
wood, metal, plastic, latex / Holz, Metall,

Plastik, Latex.

Auch wenn die meisten lateinameri-
kanischen Léander Stilrichtungen von
den Zentren aufnahmen, geschah dies,
in den besten Fillen, nicht in unter-
wirfiger Weise. Der Blick auf die la-
teinamerikanische Kunst durch den
Filter des modernistischen Modells
lasst nur wenig davon erkennen, was
die Versuche, Modernitat zu erfinden,
in den Lindern der stdlichen Hemi-
sphire bedeuteten. Modernitat in der
Kunst Lateinamerikas ist nicht dek-
kungsgleich mit jener der Industrie-
staaten.

Aufgrund der standigen



Anspannung und Anforderung —
von innen als auch von aussen —, der
im Hinblick auf

Identitit, soziale Prioritaten, Tradition

eigenen Position

und Universalitat Geltung zu verschaf-
fen, vertrat und vertritt die Kunst-
produktion ein klares ethisches, so-
ziales und kulturelles Engagement.
Armando Reveron aus Venezuela,
Wifredo Lam aus Kuba oder Joaquin
Torres-Garcia aus Uruguay sind bahn-

ANTONIO CARO, HAGALO USTED MISMO (DO IT YOUR-

SELF), 1992
Arnotto-tree printed on fig tree paper and ceramic pieces .
Arnotto-Baum auf Feigenpapier gedruckt und Keramikstiicke.

brechende Beispiele einer modernen
Kunst in Sidamerika, die eine kulturel-
le und geistige Tradition mit den uni-
versalistischen Voraussetzungen der
Moderne verkntipfte und eine Bewe-
gung in zwei Richtungen legitimierte:
Erstens die asthetische Prioritit mit
einer im eigenen kulturellen Erbe ver-
wurzelten Kraft zu durchdringen, zwei-
tens die Symbole und Bedeutungen
der eigenen kulturellen Identitit zu
erneuern, zu reaktivieren und zu
modernisieren. Derselbe Standpunkt

kann auch gelten, wenn man das

Werk vieler zeitgendssischer Kiinstler
Lateinamerikas betrachtet, die sich der
zweifachen Ebene Zentrum/Periphe-
rie bewusst sind, auf der sie sich be-
wegen missen und wo das Zentrum
nur eine Durchgangszone bildet.
Eugenio Dittborns Luftpost-Bilder
uberfliegen Grenzen, durchbrechen
die Isolation, bringen Zentrum und
Peripherie an einem einzigen Ort

zusammen, Offnen sich und kehren

wieder

schliesslich

postwendend
zuriick. Sie bilden eine beispielhafte
Metapher fir die Querlinie, mit der
die zeitgenossische Kunst Lateinameri-
kas verschiedene Raume und Formen
von Zeitlichkeit verbindet. Kulturelle
Vermischung erzeugt neue, vielschich-
tige Ordnungen, worin die Erfahrung
des Zentrums aufgelost, fliessend wird
und sich tber jede beliebige Stelle aus-
breiten kann. An der Peripherie zu lie-
gen gewahrt heute den lateinamerika-
nischen Kinstlern das Privileg und die
Moglichkeit, in verschiedenen Berei-

160

chen tétig zu sein. Beweglich zu sein,
strategisch zu handeln. Das Zentrum
zu verschieben oder zu untergraben.
Ortliche Beziehungen, wie sie José
Bedias afrokubanische Kongo-Vision
des Universums ausdruckt; oder die
verschwundenen oder von ihrem
Grund vertriebenen Opfer der Gewalt
die das

Gedachtnis von Doris Salcedos Bitter-

in Kolumbien, kunstliche
keit-Serien bilden; oder die Umsetzung
der katholischen Ikonographie in den
Arbeiten des Venezolaners José Anto-
nio Hernandez Diez oder des Chilenen
Arturo Duclos — dies findet viel mehr
Resonanz in dem Masse, als sie durch
die Ausgereiftheit ihrer Technik die
private und an einen Ort gebundene
Existenz mit der neuen Realitit von
Zeichen und Verfahren in der zeit-
genossischen Kunst verkniipfen. Die
Verlagerung des Zentrums ermoglicht
eine Anderung des historischen Gleich-
gewichts zwischen Zentrum und Peri-
pherie und gestattet politische, kiinst-
lerische und kulturelle Strategien.

Die neuen politischen und kultu-
rellen Entwiirfe, die in den letzten
Jahren entstanden sind, modifizieren
nun sowohl die monokulturelle Hege-
monie als auch die pyramidenférmige
Sie haben
Kunstler, Kritiker und Kuratoren dazu

Struktur der Moderne.

gezwungen, ihre Tétigkeit im Lichte
hybrider,

und unterschiedlicher Bedingungen

ortlicher, veranderlicher
neu zu umreissen. Auch wenn die post-
moderne und multikulturelle Kunst als
Kontext mehr mit der kulturellen Ver-
mischung in Lateinamerika tiberein-
stimmt, muss man sich gleichwohl der
bereits stattfindenden Systematisie-
rung bewusst sein. Die Verpflichtung
zu politischer Korrektheit hat die
Kunst, die sich nicht im Rahmen von
Sexualitat, Geschlecht, Rasse oder Her-



kunft bewegt, abgesondert. Wir gehen
einem vereinheitlichenden Moralis-
mus entgegen. Die Differenz wird zum
Fetisch gemacht. Die spiegelbildliche
Sprache der Kuratoren und der Kunst-
werke an der Whitney-Biennale 1993
lasst vermuten, dass die Anzweiflung
allmahlich

behelfsmassigen formalen Kohdrenz

von Kategorien einer

anheimfillt, die Kunst vorhersagbar
und programmatisch macht. Es ist sehr

]OSI,"T BEDIA, LA LLEGADA DE CRISTO
(THE ARRIVAL OF CHRIST /
DIE ANKUNFT CHRISTI), 1992,

mixed media, installation.

wohl moglich, dass der Pluralismus der
Multikultur einfach zu einem weiteren
Ismus wird, der leider jene an den
Rand dringt, die nicht eindeutig lings
der Achse Zentrum/Peripherie liegen.
Zum Beispiel jene, die in der Periphe-
rie und fir die Peripherie arbeiten, am
Rande der offiziellen ortlichen Kreise.
Dies lasst sich am Beispiel des kolum-
bianischen Kunstlers Antonio Caro
erkennen, der in stddtischen oder
lindlichen Randgebieten Feldarbeit
betreibt.
innerhalb der Zentren arbeiten und

Es gibt auch Kinstler, die

deren Bedeutungsformen umwandeln

oder bereichern, ohne dabei unbe-
dingt besonderes Gewicht auf die eige-
ne Herkunft oder spezifische Differenz
zu legen. Was auf Meyer Vaisman
zutrifft, dessen Werk die Frage der
Identitat in ein Paradox verkleidet und
das Ausserste des Gegensatzes Zen-
trum/Peripherie verschmelzen Idsst.
Seine eigentliche Zugehorigkeit zu
Lateinamerika scheint verblasst, weil er
am ublichen Kreislauf teilnimmt. Das

il k“‘\i 'ﬂ% \ﬂ‘l ﬁ\“‘ m

Paradox seiner Koordinaten hat mehr
als einen Kurator fir multikulturelle
Projekte verblifft, sogar in seinem Hei-
matland Venezuela. Sie wissen einfach
nicht, wo sie ihn einordnen sollen.
Diese Faktoren sind zu berticksich-
tigen, wenn man vorhersagen will, was
aus der lateinamerikanischen Kunst
werden wird, wenn die Medien vom
«lateinamerikanischen Boom» einmal
weniger lautstark berichten. Der multi-
kulturelle Prozess muss unbedingt zu
einer Verfeinerung der Mechanismen
fuhren, die den transversalen Verlauf

bestimmen. Die neuen Darstellungs-

161

formen zeitgenossischer Kunst und die
neue Politik der Differenz haben sich
zusammengeschlossen, um wirkungs-
vollere Kommunikationsstufen zu er-
reichen, die der Gesellschaft in ihrer
Gesamtheit ndher sind. Aber so wie die
zeitgenossische Kunst die Politik der
Darstellungsform neu bewertet hat, ist
es auch wichtig, dass Kritiker und Kura-
toren dasselbe im Hinblick auf die Art
und Weise tun, in der Kunst gezeigt

und diskutiert wird, ohne bereits beste-
hende, neue oder vereinheitlichende
Kategorien zu benutzen, sondern
indem sie Zonen der Annaherung, der
Spannung und der Entfaltung zwi-
schen den einzelnen Pfaden der Kiinst-
ler schaffen, ein Netz von Beziehungen
aufbauen, das die Zeichen der Diffe-
renz nicht aufhebt.

(Ubersetzung: Thomas Aigner)

1) «Lateinamerikanische Kunstler des
20. Jahrhunderts», ein Gesprach von Berta
Sichel mit Waldo Rasmussen fiir die Zeit-

schrift Art Nexus (Bogotd 1993).



	Cumulus from America : alternative paths for the noble savage = Alternativpfade für den edlen Wilden

