
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1993)

Heft: 38: Collaboration Ross Bleckner and Marlene Dumas

Artikel: Cumulus from America : alternative paths for the noble savage =
Alternativpfade für den edlen Wilden

Autor: Ponce de León, Carolina / MacAdam, Alfred / Aigner, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-681414

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-681414
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


.From Arno
/AT £V£L?F ££>/7YOiV Of PA RK£TT, TWO Ct/MC/It/S CLOt/flS, OIV£ EÄOJW

A1W££/CA, £//£ OT£f££ FfiOM ££/«(?££, FLOAT OC/T TO AiV /WT£JîfST£i)
PL/T3L/C. '££/£ F COjVV£F /AD / V/ö £/A L OP/WLOW5, ASSESSMENTS, A LVD

M£MO£A£L£ £AfCOOWT££S - AS £WT/££Ly PERSONAL P££S£WTAT/OiVS 0£
PRO££S S / O NA L TSS L/£S.

Owr cowiri^Miori Jo £ /z z s i 5 j w « ar« CA/? OL 7AM POA^C£ PL L£ÔN anrf A L) 7? /A iV

SLA 7?LL. Carolina Ponco de Leon is on ari critic and cnraior. S/z£ iiuoi in 5an/a
Ltf Logo ta, Co/wmAiû. Adrian Saarlo z5 a crztzc and curaior iioing z'n London.

ALTERNATIVE PATHS
FOR THE NOBLE SAVAGE

The multiculturalism of recent years
has favored a change of perspective
toward the South: Latin American art is

a greater presence than ever before in

metropolitan centers. This change has

paradoxical implications. The center is

redefining itself, decentralizing itself,

opening itself to the other. But how

does Latin American art fit in this new

system of relationships? "The hege-

monic center is always the I, the rest of
us are the others," notes the Cuban

critic Gerardo Mosquera. Even if bor-

ders are being crossed and displaced,
the situation is not absolutely clear for
Latin American art: Either it accepts
the hospitality of the centers and risks

a kind of domestication or it decides

strategically on what terms it will

accept that hospitality.

Multiculturalism, motivated in part
by cultural guilt and spiritual fatigue,

CAROL/MA POiVC£ DE L£ÔN

corresponds to today's notions of the

politically correct. It has put pressure

on different art institutions and has

been reinforced by the necessary
commemoration of the five-hundredth

anniversary of the arrival of Christ to

the Americas. But vestiges of the mod-

ernist model still influence the ways in

which Latin American art is presented
in the centers, so the vertical axis of
cultural dependency is still intact.

The recent exhibition Laim A?rcer-

icaa Ariwis 0/ i/te TrocraiieiA Century,

organized by Waldo Rasmussen for the

Museum of Modern Art, is an extreme

example of the complex implications
that ensue when Latin American art is

presented from the point of view of
modernist premises that ignore the

tensions extant within Latin Ameri-

can art.

One of the primary objectives of
the curator was "to offer visual evi-

dence that the work of Latin American

artists deserves to be exhibited or col-

lected."b In other words, Latin Ameri-

can art not only has a quality valid

enough to be recognized by the center

(MOMA) but can transcend geopolitical
coordinates and be assimilated within
the circuit of values, market and other-

wise, of the mainstream.

Setting aside intentions to correct
cultural indifference, it is clear that

Latin American art will do itself pre-
cious little good either by assimilating
itself into the Eurocentric model of
Twentieth Century Art History or into
the options of the magical or political.
In a structure like MOMA, which strong-

ly reinforces the idea of the West as

a global center, one wonders what

would become of projects as radical as

PARKETT 38 1 993 £54



those of Eugenio Dittborn, José Bedia,

or Cildo Meireles, where the condition
of being peripheral is inseparable from
the artistic action they undertake: ste-

reotypes and categories are so defined

that the work limits itself to represent-

ing them.

Getting into MOMA is an important
symbolic conquest, but what is it that

Latin American art has gotten itself
into? When the institution itself is

based on an artistic project that
excludes context and presents cultural
difference by means of absolutist and

formal premises, we have to ask if dif-
ference is not being institutionalized to

the point of becoming inoperative. In
the face of an attempt at recognizing
the "cultural other" in these terms, we

come to feel that we are witnessing a

diplomatic act as awkward as Dan

Quayle's in Central America—when he

lamented to his "Latin" interviewers at

his not having continued his study of
Latin so that he could better communi-

cate with them: the other only seems to

be recognizable to the degree that its

difference is assimilated into a previ-

ous expectation. (MOMA committed a

similar gaffe when it sent out invita-

tions to "La" MOMA, the "Latin" touch

that was supposed to be a publicity
hook to announce the event to the

press: the word "museum" in Spanish

is, of course, masculine, so "La" MOMA

should have been "El" MOMA.)

Being in the role of the other

means being alert to the cultural proto-
types that reduce your identity to an

essential as a guarantee of authenticity

or originality; it also means analyzing
that political implications included in
that reduction. The homogeneous

category "Latin American art" simul-

taneously neutralizes the interior
complexity of its expressive registers,

the hybrid character of its cultural,
historical, and social processes, as well

as the strategies it exercises to present
and represent itself in its relationship
to the center.

Latin American art is faced with

creating a new cultural topography

internally and externally, and diversify-

ing the preconceived parameters with-

in which it has been placed and which

promote cultural undervaluation—
such things as "the exotic paradise"

only possibility for originality. If
Europe underwent its self-criticism in
the eighteenth century through the

romantic figure of the "noble savage,"

in today's world the condescending

understanding of difference reiterates

that kind of relationship: it's constitut-
ed in an inverted model of the center,

one that cannot be communicated,
that is intangible, separated, and alien.

Although most Latin American

nations took stylistic tendencies from

AÄTt/ÄO Z)t/CLOS,

TMPAD/St/S, 7 997, msxtrf

ra*dia, oz7 and acryZzc

on canvas / MiscAZccAni'/f, 0/

and Acr^iZ an/ Leinwand.

(geographical and sexual) of preindus-
trial magic realism, political instability,
and the postcolonial condition. This

frame of reference creates an ideologi-
cally charged set of expectations: find-

ing a folkloric, ritualistic, political, or
simply derivative artistic response. The

modernist model only allows two

options for the art of the periphery:

one, correspondence to the models of
the center, which condemns it to being
an epigone and to seeing itself diluted
within aseptic internationalism; two,

difference, tricked out with political,
religious, or social exoticism, as the

the centers, it was not, in the best cases,

done in a servile manner. Looking at

Latin American art through the filter
of the modernist model reveals little
about what attempts to invent moder-

nity meant in the countries of the

southern half of the hemisphere. Mo-

dernity in the art of Latin America
does not have a one-for-one correla-

don with that of the industrialized
nations. Under the permanent tension

and demand—as much internal as

external—of validating its position
with regard to identity, social priorities,
tradition, and universality, the produc-

155



tion of art represented, and still repre-
sents, a clear ethic, social, and cultural
commitment.

Venezuela's Armando Reveron,

Cuba's Wifredo Lam, or Uruguay's

Joaquin Torres-Garcia are pioneering
examples of modern art in South

America that fused a cultural and spir-
itual tradition with the universalist

premises of modernism and legiti-
mized an action that went in two direc-

tions: the first, to infiltrate aesthetic

/OS£ AAHT0A/70 ÄEÄWAMXEZ D/£Z,

AMNO (&4ATO POW£Ä /
jD/is Ä"ÄA.fT £>£/? //AND), 7 997.

V7Z)£0 /AtfTALLATYCW.

priority with a charge rooted in their
cultural heritage; the second, to renew,

reactivate, and modernize the symbols

and meanings of their cultural identity.
We may use this same point of view

when looking at the work of many con-

temporary Latin American artists who

are aware of the double, cen-

ter/periphery register within which

they must move and in which the cen-

ter is only one zone of passage.

Eugenio Dittborn's Airmail Tairai-

mgs fly over frontiers, break the isola-

tion, join center and periphery in a sin-

gle place, open up and then come back

by return mail. They constitute an

exemplary metaphor for the transver-

sality that contemporary Latin Ameri-

can art uses to connect different spaces

and temporalities. Cultural hybridiza-
tion creates new orders of complexity
in which the experience of the center
is atomized, made mobile, and able

to locate itself in any venue. Being

peripheral nowadays offers the Latin
American artist the privileged possibil-

ity to act in various contexts. To be

agile, strategic. To displace the center

or subvert it.

Local references like Jose Bedia's

Afro-Cuban Congo vision of the uni-

verse; or the disappearance or deter-

ritorialization of the victims of Co-

lombia's violence that construct the

artificial memory of Doris Salcedo's

Dr/iaracr series; or the transposition of
Catholic iconography in the works of
the Venezuelan José Antonio Her-

nândez Diez or the Chilean Arturo
Duclos have a much wider resonance

to the degree that the sophistication of
their techniques connects the local

and private being with the new reality
of signs and systems in contemporary
art. The displacement of the center

creates the possibility of modifying the

historic equilibrium between the

periphery and the center and allows

the adoption of political, artistic, and

cultural strategies.

The new political and cultural
frameworks that have arisen in the past
few years are altering both monocul-

tural hegemony and the pyramidal
structure of modernism. They have

obliged artists, critics, and curators to

reformulate their activities in the light
of local, hybrid, variable, and diverse

eventualities. Even if postmodern and

multicultural art is, without any doubt,
a context more in accord with Latin
American cultural hybridization, it is

necessary to be aware of the systemati-

zation already taking place.
The need to be politically correct

has fractionalized art that is not locat-

ed within the parameters of sex, gen-
der, race, or ethnicity. The tendency is

toward a unifying moralism. Difference
is being fetishized. The symmetry
between curatorial discourse and the

works of art in the 1993 Whitney Bien-

niai, for instance, makes one think that
the challenge to categories is becom-

ing trapped in a provisional formal
coherence that makes art predictable
and programmatic. It is very possible

that multiculturalism will become just
one more trend, one, unfortunately,
that marginalizes those who are not

explicitly located on the center/
periphery axis: those, for instance, who

work within the periphery and for the

periphery, on the margin of official
local circuits, like the Colombian artist

Antonio Caro, who creates field work

156



in marginal urban or rural areas. There

are also artists who work from within
the centers, altering or enriching the

systems of signification of the centers

without necessarily making a point of
their own ethnicity or specific differ-

ence. This is the case of Meyer Vais-

man, whose work wraps the problem of

identity within a paradox and dissolves

the extremes of the opposition cen-

ter/periphery. His actual status as a

Latin American seems diluted because

of his participation in the mainstream

circuit. The paradox of his coordinates

has left more than one curator of mul-

ticultural projects perplexed, even in
his native Venezuela. They simply
don't know where to place him.

These are factors to take into
account when predicting what will hap-

pen to Latin American art once the

media lower the volume on the "Latin
boom." It is vital that the multicultural

process refine the mechanisms of
transversality. Contemporary art's new

systems of representation and the new

politics of difference have combined in

order to gain access to more effective

levels of communication that are closer

to society at large. But in the same way

that contemporary art has reevaluated

the politics of representation, it is

important that critics and curators do

the same with regard to the way in
which art is presented and discussed—

without preexisting, new, or unifying
categories, favoring instead the créa-

tion of zones of convergence, tension,
and expansion among the individual

paths taken by artists, establishing net-

works that do not neutralize the signs

of difference.

1) "Latin American Artists of the Twen-
tieth Century," Berta Sichel interviews
Waldo Rasmussen for the magazine ArZ

Atexus (Bogota, 1993).

ytMJV f/tANC/SCO ££SO, £0£ AM£R/CA (£0£ AM££/CA / Fl/fi AM£MAJ, 15

carved uioorf, faster, soiZ / GtfScAnZZzZ&s //oZz, Gip$, fsrdg.

(Tratts/aZZon/row ZA# SjtanisA:

AZ/r^d MacAdaw)

157



ALTERNATIVPFADE
FÜR DEN EDLEN WILDEN

CAÄOL/WA PONCE DE EEÖN

Die Multikultur der letzten Jahre hat

einen Blickwechsel Richtung Süden

begünstigt: Die lateinamerikanische

Kunst ist in den Zentren der Me-

tropolen umfassender vertreten als je
zuvor. Dieser Wechsel birgt Wider-

Sprüche. Das Zentrum definiert sich

neu, dezentralisiert sich, öffnet sich

dem anderen. Aber wie fügt sich die

lateinamerikanische Kunst in dieses

neue Beziehungssystem ein? «Das

Hegemonialzentrum ist immer das

Ich, wir übrigen sind die anderen»,
bemerkt der kubanische Kritiker Ge-

rardo Mosquera. Selbst wenn nun Gren-

zen überschritten und verschoben wer-

den, ist für die lateinamerikanische

Kunst die Situation nicht vollkommen
klar: Entweder nimmt sie die Gast-

freundschaft der Zentren an und ris-

kiert so eine Art Domestizierung, oder
sie geht strategisch vor und entschei-

det, unter welchen Bedingungen sie

jene Gastfreundschaft annehmen will.

Multikultur, zum Teil durch kultu-
relies Schuldgefühl und geistige Er-

müdung begründet, entspricht den

heutigen Vorstellungen von politischer
Korrektheit. Sie hat verschiedene

Kunstinstitute unter Druck gesetzt und
mit der unumgänglichen Gedenkfeier

zum 500. Jahrestag der Ankunft Christi
in Amerika noch mehr Gewicht be-

kommen. Aber Uberreste des moderni-
stischen Modells prägen noch immer
die Art und Weise, in der lateinameri-
kanische Kunst in den Zentren präsen-

tiert wird; die Längsachse kultureller

Abhängigkeit bleibt also unangetastet.
Die Ausstellung Lotira Atramcan

Artists 0/ tA« TwratietA Ceratrary, die

Waldo Rasmussen kürzlich für das

Museum of Modern Art (MOMA) orga-
nisierte, zeigte ganz krass auf, welche

komplexen Auswirkungen es hat, wenn
lateinamerikanische Kunst aus einem

modernistischen Voraussetzungen ver-

hafteten Blickwinkel dargestellt wird,
der die innerhalb der lateinamerikani-
sehen Kunst bestehenden Spannungen

ausser acht lässt.

Es war eines der Hauptziele des

Kurators, «einen sichtbaren Beweis

dafür zu erbringen, dass die Arbeiten
lateinamerikanischer Künstler ausge-

stellt und gesammelt zu werden ver-
dienen»''. Das heisst mit anderen

Worten, dass die lateinamerikanische
Kunst nicht nur gut genug ist, um vom

Zentrum (MOMA) anerkannt zu wer-

den, sondern ausserdem über geopoli-
tische Koordinaten hinausgehen und

in den üblichen Kreislauf der Werte,

auch des Marktwerts, aufgenommen
werden kann.

Wenn man einmal die Absicht, kul-

tureller Gleichgültigkeit entgegenzu-
wirken, ausklammert, dann ist klar,

dass es der lateinamerikanischen Kunst

mehr schadet als nützt, wenn sie sich

entweder ans eurozentrische Modell
einer Kunstgeschichte des 20. Jahrhun-
derts anpasst oder mit der Wahl des

Magischen oder Politischen gleich-
setzt. Man fragt sich, was in einem

Gefüge wie jenem des MOMA, das die

Vorstellung vom Westen als einem

weltumspannenden Zentrum tatkräftig
unterstützt, wohl mit so radikalen Pro-

jekten wie jenen von Eugenio Dittborn,
José Bedia oder Cildo Meireles gesche-

hen würde, wo der Umstand, sich an

der Peripherie zu befinden, untrenn-
bar ist von ihrer künstlerischen Tätig-
keit: Klischees und Kategorien sind so

festgelegt, dass sich das Werk darauf

beschränkt, diese darzustellen.

Der Einzug ins MOMA ist eine wich-

tige symbolische Eroberung, aber wor-

auf hat sich die lateinamerikanische

Kunst hier eingelassen? Wenn die

Institution selbst auf einem Entwurf
der Kunst gründet, der den Zusam-

menhang verweigert und sich zur

Darstellung kultureller Differenz ab-

solutistischer und formaler Prämissen

bedient, dann ist zu fragen, ob man
die Differenz nicht so sehr institutio-
nalisiert, dass sie wirkungslos wird.

In Anbetracht des Versuchs, das

«kulturelle Andere» solchermassen an-

zuerkennen, drängt sich das Gefühl

auf, einen so peinlichen diplomati-
sehen Akt wie jenen von Dan Quayle in

Mittelamerika mitzuerleben, als er sei-

nen «latein(amerikan)ischen» Inter-
viewern klagte, sein Lateinstudium

nicht weitergeführt zu haben, so dass

er sich jetzt besser mit ihnen verständi-

gen könnte. Das andere scheint nur in

PARKETT 38 1993



dem Masse erkennbar zu sein, als seine

Differenz einer früheren Erwartungs-

haltung angeglichen wird. (Das MOMA

beging einen ähnlichen Fauxpas, als

es Einladungen für «La» MOMA ver-

schickte; dieser «latein(amerikan)i-
sehe» Touch war als Werbeaufhänger

gedacht, mit dem das Ereignis in der
Presse angekündigt werden sollte. Das

Wort «Museum» ist im Spanischen
natürlich männlich, statt «La» MOMA

hätte es also «El» MOMA heissen

müssen.)

ihre Beziehung zum Zentrum aufzuzei-

gen und darzustellen.

Die lateinamerikanische Kunst

steht jetzt vor der Aufgabe, nach aus-

sen und innen eine neue kulturelle

Topographie zu schaffen und den ihr
gesetzten Rahmen zu erweitern -
indem der kulturellen Geringschät-

zung, beispielsweise der politischen
Instabilität, des nachkolonialen Zu-

Standes und des «exotischen Paradie-

ses» (geographisch und sexuell) eines

vorindustriellen magischen Realismus,

ausgeschmückt mit politischer, religio-
ser oder sozialer Exotik, als einzige

Möglichkeit, Originalität zu wahren.

Wie Europa im 18. Jahrhundert Selbst-

kritik anhand der romantischen Figur
des «Edlen Wilden» übte, so wieder-

holt das herablassende Verständnis für
die Differenz jene Art von Beziehung.
Sie beruht auf einem umgekehrten
Modell des Zentrums, einem nicht
mitteilbaren, nicht greifbaren Modell,
fremd und abgetrennt.

fed

DOfi/S SA£C£DO, S/iV T/TOLO

(t/IV77T££Z> / 0£W£ 77T££), I9S7,

wood, w^ZaZ, jbZasZZc, ZaZ^x / //oZz, M^ZaZZ,

PZasZZß, LßZ^x.

Den anderen zu verkörpern heisst

wachsam sein gegenüber den kulturel-
len Prototypen, die Identität auf ein

Wesentliches reduzieren, das für
Authentizität und Originalität bürgen
soll; es heisst auch, die politischen

Implikationen jener Reduktion zu

untersuchen. Der einheitliche Begriff
«lateinamerikanische Kunst» verwischt

gleichzeitig die innere Vielfalt ihrer
Ausdrucksebenen und den hybriden
Charakter ihrer kulturellen, histori-
sehen und sozialen Prozesse, aber auch

die Strategien, die sie entwickelt, um

Vorschub geleistet wird. Dieser Bezugs-

rahmen erzeugt eine Reihe von ideolo-

gisch besetzten Erwartungen: Es soll

eine folkloristische, ritualistische, poli-
tische oder einfach eine übernom-

mene Antwort gegeben werden. Das

modernistische Modell lässt der Kunst

an der Peripherie nur zwei Wahl-

möglichkeiten: Als erste die Uber-

einstimmung mit den Vorbildern des

Zentrums, was sie zum Epigonentum
verdammt und wodurch sie sich zu

einem sterilen Internationalismus ver-

wässert sieht. Als zweite die Differenz,

Auch wenn die meisten lateinameri-

kanischen Länder Stilrichtungen von

den Zentren aufnahmen, geschah dies,

in den besten Fällen, nicht in unter-

würfiger Weise. Der Blick auf die la-

teinamerikanische Kunst durch den

Filter des modernistischen Modells

lässt nur wenig davon erkennen, was

die Versuche, Modernität zu erfinden,
in den Ländern der südlichen Hemi-

sphäre bedeuteten. Modernität in der

Kunst Lateinamerikas ist nicht dek-

kungsgleich mit jener der Industrie-

Staaten. Aufgrund der ständigen

759



Anspannung und Anforderung -
von innen als auch von aussen -, der

eigenen Position im Hinblick auf

Identität, soziale Prioritäten, Tradition
und Universalität Geltung zu verschaf-

fen, vertrat und vertritt die Kunst-

Produktion ein klares ethisches, so-

ziales und kulturelles Engagement.
Armando Reverôn aus Venezuela,

Wifredo Lam aus Kuba oder Joaquin
Torres-Garcia aus Uruguay sind bahn-

Werk vieler zeitgenössischer Künstler

Lateinamerikas betrachtet, die sich der
zweifachen Ebene Zentrum/Periphe-
rie bewusst sind, auf der sie sich be-

wegen müssen und wo das Zentrum

nur eine Durchgangszone bildet.

Eugenio Dittborns Luftpost-Bilder
überfliegen Grenzen, durchbrechen
die Isolation, bringen Zentrum und

Peripherie an einem einzigen Ort

zusammen, öffnen sich und kehren

§
o
Ix,

rx

O
Q

O

S

ai

o
cç

3

£
O

s

S ^

brechende Beispiele einer modernen

Kunst in Südamerika, die eine kulturel-
le und geistige Tradition mit den uni-
versalistischen Voraussetzungen der

Moderne verknüpfte und eine Bewe-

gung in zwei Richtungen legitimierte:
Erstens die ästhetische Priorität mit
einer im eigenen kulturellen Erbe ver-

wurzelten Kraft zu durchdringen, zwei-

tens die Symbole und Bedeutungen
der eigenen kulturellen Identität zu

erneuern, zu reaktivieren und zu

modernisieren. Derselbe Standpunkt
kann auch gelten, wenn man das

schliesslich postwendend wieder

zurück. Sie bilden eine beispielhafte

Metapher für die Querlinie, mit der

die zeitgenössische Kunst Lateinameri-
kas verschiedene Räume und Formen

von Zeitlichkeit verbindet. Kulturelle

Vermischung erzeugt neue, vielschich-

tige Ordnungen, worin die Erfahrung
des Zentrums aufgelöst, fliessend wird
und sich über jede beliebige Stelle aus-

breiten kann. An der Peripherie zu lie-

gen gewährt heute den lateinamerika-
nischen Künstlern das Privileg und die

Möglichkeit, in verschiedenen Berei-

J60

chen tätig zu sein. Beweglich zu sein,

strategisch zu handeln. Das Zentrum

zu verschieben oder zu untergraben.
Ortliche Beziehungen, wie sie José

Bedias afrokubanische Kongo-Vision
des Universums ausdrückt; oder die

verschwundenen oder von ihrem
Grund vertriebenen Opfer der Gewalt

in Kolumbien, die das künstliche
Gedächtnis von Doris Salcedos Bitter-
keit-Serien bilden; oder die Umsetzung
der katholischen Ikonographie in den

Arbeiten des Venezolaners José Anto-

nio Hernandez Diez oder des Chilenen

Arturo Duclos - dies findet viel mehr
Resonanz in dem Masse, als sie durch
die Ausgereiftheit ihrer Technik die

private und an einen Ort gebundene
Existenz mit der neuen Realität von
Zeichen und Verfahren in der zeit-

genössischen Kunst verknüpfen. Die

Verlagerung des Zentrums ermöglicht
eine Änderung des historischen Gleich-

gewichts zwischen Zentrum und Peri-

pherie und gestattet politische, künst-

lerische und kulturelle Strategien.
Die neuen politischen und kultu-

rellen Entwürfe, die in den letzten

Jahren entstanden sind, modifizieren

nun sowohl die monokulturelle Hege-

monie als auch die pyramidenförmige
Struktur der Moderne. Sie haben

Künstler, Kritiker und Kuratoren dazu

gezwungen, ihre Tätigkeit im Lichte

örtlicher, hybrider, veränderlicher

und unterschiedlicher Bedingungen
neu zu umreissen. Auch wenn die post-
moderne und multikulturelle Kunst als

Kontext mehr mit der kulturellen Ver-

mischung in Lateinamerika überein-

stimmt, muss man sich gleichwohl der

bereits stattfindenden Systematisie-

rung bewusst sein. Die Verpflichtung
zu politischer Korrektheit hat die

Kunst, die sich nicht im Rahmen von

Sexualität, Geschlecht, Rasse oder Her-



kunft bewegt, abgesondert. Wir gehen
einem vereinheitlichenden Moralis-

mus entgegen. Die Differenz wird zum
Fetisch gemacht. Die spiegelbildliche
Sprache der Kuratoren und der Kunst-

werke an der Whitney-Biennale 1993

lässt vermuten, dass die Anzweiflung
von Kategorien allmählich einer

behelfsmässigen formalen Kohärenz

anheimfällt, die Kunst vorhersagbar
und programmatisch macht. Es ist sehr

oder bereichern, ohne dabei unbe-

dingt besonderes Gewicht auf die eige-

ne Herkunft oder spezifische Differenz

zu legen. Was auf Meyer Vaisman

zutrifft, dessen Werk die Frage der

Identität in ein Paradox verkleidet und
das Ausserste des Gegensatzes Zen-

trum/Peripherie verschmelzen lässt.

Seine eigentliche Zugehörigkeit zu

Lateinamerika scheint verblasst, weil er
am üblichen Kreislauf teilnimmt. Das

formen zeitgenössischer Kunst und die

neue Politik der Differenz haben sich

zusammengeschlossen, um wirkungs-
vollere Kommunikationsstufen zu er-

reichen, die der Gesellschaft in ihrer
Gesamtheit näher sind. Aber so wie die

zeitgenössische Kunst die Politik der

Darstellungsform neu bewertet hat, ist

es auch wichtig, dass Kritiker und Kura-

toren dasselbe im Hinblick auf die Art
und Weise tun, in der Kunst gezeigt

/OSL LLD/A, LA LLLGAZM DL CL/STO

(77/.E AAR/PAL OR C//R/SR /
D/L ATVLTf/TVLT CT/RLS 77), 7 992,

mixed ins/a/Za/iow.

wohl möglich, dass der Pluralismus der

Multikultur einfach zu einem weiteren

Ismus wird, der leider jene an den

Rand drängt, die nicht eindeutig längs

der Achse Zentrum/Peripherie liegen.
Zum Beispiel jene, die in der Periphe-
rie und für die Peripherie arbeiten, am

Rande der offiziellen örtlichen Kreise.

Dies lässt sich am Beispiel des kolum-

bianischen Künstlers Antonio Caro

erkennen, der in städtischen oder

ländlichen Randgebieten Feldarbeit

betreibt. Es gibt auch Künstler, die

innerhalb der Zentren arbeiten und

deren Bedeutungsformen umwandeln

Paradox seiner Koordinaten hat mehr
als einen Kurator für multikulturelle

Projekte verblüfft, sogar in seinem Hei-

matland Venezuela. Sie wissen einfach

nicht, wo sie ihn einordnen sollen.

Diese Faktoren sind zu berücksich-

tigen, wenn man vorhersagen will, was

aus der lateinamerikanischen Kunst

werden wird, wenn die Medien vom
«lateinamerikanischen Boom» einmal

weniger lautstark berichten. Der multi-
kulturelle Prozess muss unbedingt zu

einer Verfeinerung der Mechanismen

führen, die den transversalen Verlauf
bestimmen. Die neuen Darstellungs-

767

und diskutiert wird, ohne bereits beste-

hende, neue oder vereinheitlichende

Kategorien zu benutzen, sondern

indem sie Zonen der Annäherung, der

Spannung und der Entfaltung zwi-

sehen den einzelnen Pfaden der Künst-

1er schaffen, ein Netz von Beziehungen
aufbauen, das die Zeichen der Diffe-

renz nicht aufhebt.
77jowö5 Afgr^r)

1) «Lateinamerikanische Künstler des

20. Jahrhunderts», ein Gespräch von Berta
Sichel mit Waldo Rasmussen für die Zeit-
schrift Ar/ Atexus (Bogota 1993).


	Cumulus from America : alternative paths for the noble savage = Alternativpfade für den edlen Wilden

