
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1993)

Heft: 38: Collaboration Ross Bleckner and Marlene Dumas

Artikel: Das philosophische Licht und das Licht der Kunst = The philosophical
light and the light of art

Autor: Böhme, Hartmut / Britt, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-681299

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-681299
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HARTMC/T fiOWMÊ

Das philosophische
Licht und das Licht
der Kunst

Der frühe griechische Mythologe Hesiod hatte aus

dem Chaos nicht nur Gaia und Eros entstehen las-

sen, sondern auch Erebos und die schwarze Nacht,
aus dieser aber den göttlichen Äther und die Helle
des Tages (TAeogom'g 116-126). Damit war die grund-
legende Polarität konstituiert, die den Kosmos eben-

so wie die Seele des Menschen bestimmt: die Mächte
von Schwärze und Licht. Ähnlich hatte Parmenides
die Welt aus der primordialen Dynamik von Licht
und Nacht hervorgehen lassen (DieZs/Rrawz 28 B 9).
Nicht zufällig eröffnet er sein Lehrgedicht mit einer
ungeheuren Initiation: dem ursprünglichen und
dann rhythmisch wiederkehrenden Uberschreiten
jenes liminalen Schwellenraums, der das «Haus der
Nacht» von der ätherischen Sphäre des Lichts
trennt. Das ist Anfang der Welt und Initiation der
Erkenntnis in einem. Philosophie ist fortan Licht-
Botschaft. Entgegengesetzt der «unnennbaren, un-

//Ai?TAH7T ßÖ//M£ ist Professor für Literamrwissenschaft

an der Humboldt-Universität in Berlin.

wissenden Nacht, einer dichten und schweren
Gestalt ist das ätherische Feuermeer, das milde, über-
aus behende, überall mit sich selbst identisch, doch
mit dem anderen nicht identisch...» (ZfeZt/Krawz
28 B 8). Derart ist die Stille des Lichts die erste

Hypostase des Geistes, unentschieden auf der
Schwelle von Immateriellem und Materiellem, und
das Medium der Darstellung von allem anderen,
ohne dieses andere zu sein. Nicht nur die Philoso-

phie will Reflexion dieses göttlichen Lichts sein, son-
dern die Kunst wird fortan zum Erscheinen des

Erscheinens, Nachahmung dessen, dass das Licht das

Schaffende des Augenfälligen ist.
Bei Piaton ist das Gute (Agathon) das «Leuch-

tendste des Seienden». Wahrheit ist Licht, worauf
Heidegger seine Idee der Seins-Lichtung baut. Darin
liegt nichts Neues. Vielmehr ist es im indoeuropäi-
sehen Sprachgefüge unvermeidlich, dass jedes Ver-
ständnis des Göttlichen, des Seienden und Erschei-
nenden auf die Semantik des Lichts angewiesen ist.

Darum ist das Licht im Sinne des Philosophen Hans

PARKETT 38 1993



COiVSTAiVT/.N BÄAJVCC/S/, des Xiïresifers

nacA 5^zn^r SAu/jbiwr Z)7i7? WELT£A/A L^GANG, wra 7924 / PAoZogra^A Aj> ZAe arZisZ a/^r Aü scw/jfrZwr^

rffEMWiV OP 77ffi 1VOÄZ.Ö, en. i92d.



Blumenberg eine «absolute Metapher»: nicht in
Begriffe überführbar, für mindestens eine Kultur
universell, selbstreferentiell und auf nichts verwei-
send als auf sich selbst. Das Sprechen selbst ist ein
Lichten, die Wahrheitssprache ist fôgws ajbop/iawhMs

(Aristoteles). Ahnlich basal ist das Licht für den
Raum: Das Licht «schafft» allererst Raum, es ist ein
Räumen. Etymologisch ist der Raum «Lichtung». Das

ist etwas anderes als die transzendentale Konstruk-
tion des Raums aus der generellen Anschauungs-
form des Subjekts. In dieser ist die Tatsache gelöscht,
dass der am Leitsinn des Auges entwickelte Orientie-

rungsraum erst «aufgeht» im Lichtwerden. Licht ist
ein Raumbildner ersten Ranges. So geht auch ein
anderer «Besitztitel» des Menschen, nämlich die See-

le, aus dem Licht hervor und trägt seine Gestalt. Und
auch Gott ist Licht, sein Erscheinen ist Epiphanie.
Dies ist, in fast allen Religionen, ein so numinoser
Vorgang, dass die Erfahrung von Uberhelle in ihrer
beängstigenden Macht mit dem Göttlichen ver-
schmolzen worden ist. Zu Recht nennt der Religions-
Wissenschaftler Walter Sparn das Licht «die theo-
phore Metapher schlechthin» und macht in den

Religionen einen Zug der «Entängstigung» aus: der
Milderung des unnahbaren Lichts, des unerträgli-
chen Licht-Gottes. Eine sänftigende Annäherung ist
auch in dem Gedanken wirksam, der den Eros mit
dem Licht gleichsetzt. Eros ist, in orphischer Tradi-
tion, schaffendes Licht: Phanes, der Erscheinende
und der in Erscheinung treten lässt. Noch näher her-
an an den Körper rückt das Licht, wenn es etwa bei
den Stoikern verstanden wird als das den Leib
zusammenhaltende Pnewwza (Lichtwärme). Die Ver-

menschlichung des Lichts verleiht der Seele etwas

von dessen Adel. Das Seelenfeuer und der Äther der
Gestirnssphäre nämlich entsprechen einander (Kle-
anthes): darin erweist sich die Natur des Menschen.
Für Zenon ist der Äther ein Gott, wie schon für
Empedokles, und noch Hölderlin nennt ihn: Vater,
so nah wie fern, so sublim wie verwandt. Von der
Teilhabe am Licht hängt schliesslich die gestufte
Ordnung des Seienden ab: je lichthafter, um so rei-
ner und werterfüllter; je dunkler, um so verworfener
und nichtiger. So zeigt sich bereits dem flüchtigen
Blick das Göttliche, die Natur, der Raum, der
Mensch und insonderheit das, was er als sein Vitales

erfährt - Gefühl (Seele), Eros und Sprache -: All
dies ist Licht oder eine Modifikation desselben.

Qwz'wta Pssewha.

Und zwischen dem reinen Licht und dem reinen
Schwarz, die paradoxal koinzidieren, un- und über-
menschlich sind, dem Daseienden so entragend wie

überhaupt prädikationslos und also eher Nichts als

Etwas -, zwischen diesen erst, in der Welt des Farbi-

gen, erscheinen wir mit den Dingen und die Dinge
uns, «farbiger Abglanz», an dem allein wir, nach
Goethe, das Leben haben. Farbe aber ist, so lehren
die gotischen Kirchenfenster, in Materie verkörper-
tes Licht. «Was», so fragt Hugo von St. Viktor, «ist

schöner als das Licht, das, obwohl selbst farblos,
beim Erleuchten die Farben aller Dinge hervortre-
ten lässt?» (Pradztzowes rfzdasczzfo'cae A77).

In seinem Sonnengleichnis (Po/z'teza 506b-509b)
parallelisiert Piaton die Sonne mit der Idee des Gut-
Schönen. So wie das Sehen und das Gesehenwerden
des Sonnenlichts als ihres Mediums bedürfen, so ist

7G477L 5C77/7V7GEL, go/merender Tsn/wnr//ür «m

Gra^ma/ der /Königin Lnise, ca. 7575, Pinse/ m Gran, /aoier/ «nrf

a^nareiiieri, 77,5 x 57,4 cm / go/Aicized design o/ a manso/enm

/or ()aeen Lnise, ca. 7575, /mini 7>rnsA, grajy, wasA and roa/ercoZor,

25 X 20/V. (WA770VA/.GAZ.ER/Ë &Eft£JW,)

iO



/0//A7 MA#777V, S« t/TVZ) TOD

ß£/M ßA £/£>££ HÖ£££jmRÜC.K£,

7525/27, M^zzo/m/os^YA /ür
S^/mwi Prou/eMj A7öpp£ zw Mi/ions

Parading Los/, 79 x 27 cm /
S77V A7V7) 7)LA777 C07VS77?£/C777VG

THE BE/EGE 0£ HELL, 1825/2 7,

mizzotint pn'ni, 7% ^ 7Ö%".

die Idee der Mittler zwischen Erkennen und Erkenn-
barem. Aufschlussreich ist, dass Piaton hier die

organschaffende Kraft des Lichts voraussetzt, die
Plotin (£nweadew I, 6, 43) zur wirkmächtigen Formel
des sonnenhaften Auges verdichtet und die für
Goethe zum Kern seiner Farbenlehre wird. Kunst-

geschichtlich ähnlich wirkungsvoll ist bei Plotin die

Schilderung des Sonnenaufgangs über dem Meeres-

horizont; das Morgenlicht ist der Aufgang des göttli-
chen Geistes, der im «Geist, der schaut» zur Selbst-

anschauung des Schönen wird: Das ist schliesslich
nicht ein Sehen «des Lichts draussen», sondern ein
Sehen des inneren Uberlichts V5, 7/8).
Auch dies gehört zu den Milderungen, die das un-
erträgliche Licht sich hat gefallen lassen, ohne je,
ausser heute in der zivilisatorischen Apotheose des

menschengemachten Kunstlichts, seinen Zauber

ganz einzubüssen.
Im Platonischen Sonnengleichnis ist das Licht zu-

gleich Ursache des Auges und des Erblickten und
deren Medium und deren Inhalt. Hier wirklich gilt:
Das Licht ist das Medium, das die Botschaft ist, seine

eigene nämlich. Und da Auge und Licht dem Geist
seine Form vorgeben, gilt das Gesagte für das Erken-
nen überhaupt. Das Erkennen ist das Scheinen der

Idee - ihr Licht, also ihr Schönes (wie denn Plotin
und Hegel das Schöne als dieses Scheinen des Gei-

stes bestimmt haben). Dies geht zuletzt auf eine Vor-

Stellung zurück, wonach der Logos, so er denn nicht
reine Mathematik und Logik, sondern erscheinen-
de Ordnung, also «z'dos der Welt ist, in wohl nur
einem Medium gedacht werden kann: dem Äther.
Der apophantische Logos ist mithin eine ins Philoso-

phische gewendete Naturerfahrung - nämlich des

Lichts. Ebenso immatériel wie feinstofflich ist es das

Medium, worin der Logos nicht nur sich entfaltet,
sondern sich selbst begreift. Was eine Philosophie,
die in diesem Sinn nicht Lichtbotschaft ist, was

eine Sprache, die nicht erhellend in Erscheinung
treten lässt, sein können, ist auch heute, wo die meta-

physischen Voraussetzungen dekonstruiert und das

Phantasmatische von allem Besitz ergreift, gänzlich
unausgemacht.

Dies wird vollends deutlich im berühmten
Höhlengleichnis Piatons (Poföteia 514a-519b). Man
kann gegenwärtig, wo die Realität mit der Wirklich-
keit der Bilder zu koinzidieren droht, das Höhlen-
gleichnis kaum anders lesen als den Archipel Gulag
eines weltweiten Medienlaboratoriums. Im Aller-
modernsten aber gilt es, das Uralte zu entdecken. -

II



Die Menschen in der Höhle sind gefesselt, selbst ihr
Kopf zwangsausgerichtet, auf dass sie nichts sehen als

die von einem rückwärtigen Feuer auf die Höhlen-
wand vor ihnen projizierten Schatten vorüberziehen-
der Figuren. £ss« «st pgra/ü. Einer von den Gefessel-

ten wird gezwungen, sich umzuwenden: das Licht zu

sehen, auf dass er verwirrt das Nichtige dessen

erkenne, was für einzig wirklich er hat annehmen
müssen. Er wird aus der Höhle gezerrt ans Licht der
Sonne. Von ihrer Uberhelle ist er blind - wie es

immer geschildert wird von Lichtmysterien. Bei
Piaton wird das Initiationsmuster benutzt, um auszu-

drücken, worum es in der philosophischen Erzie-

hung geht. Denn nach dieser gewaltsamen Umlen-
kung, die Piaton eine Kunst nennt (PoZüeia 418d),
gewöhnt sich der Initiand an die Sonne, die nicht
Bild und Erscheinung des Lichts ist, sondern dessen

Urquell: Und er erkennt die Ordnung des Kosmos.

Auch hier nutzt Piaton die transzendentale Struktur
des Lichts als Symbol für die Idee des Schönguten.
Was allen anderen Seins Ursache ist, kann nicht
selbst diesem Sein angehören, sondern ragt in sei-

ner Schönheit noch über dieses hinaus (PoZüaa

508e-509b). Von dieser Erfahrung erfüllt, kehrt der
Myste mit seiner Botschaft in die Höhle zurück -

/OAC//7M VON SANDTMET", /Z/MsJraJion zwr D£ÔM/ad£.s-7,£g£7M£

von eter Er/indung ZgicAßnAw?«*, aus TEDLSCT/E

ACADEM7E DE# EDLEN LAD-, ß/LD END MALETTEF-EENSDE,

Nürnberg" 7675 und 7679, 77. TA«7 / 7#ws/ra^'on/or D^u/ades'

/egend o/ znvenEon o/ drawing.

/AMES G/EEÄAK, EEEiVCff TEEEGEAEff MAEJ7VG

S7GNALS 7N 777E DA77E, 26. 7. 7 795, AoZonVte #adié?rung,

Ai/uaiin/a, 2d,2 x 55,6 om / coiored Dieding, a^ua/ini,
9^2 X (BÄ/r/SE MUSEUM EOVBOWJ

und stösst dort auf Ablehnung; er sei es, der «mit ver-
dorbenen Augen von oben zurückgekommen sei,

und es lohne nicht, dass man versuche, hinaufzu-
kommen» (PoZiZeia 517a).

Zu Recht sagt Hans Blumenberg, dass in der

Lichtmetaphorik Piatons schon die Lichtmeta-
physik angelegt sei. Kulturgeschichtlich geht vom
Höhlengleichnis die Tradition der sinnenfeindli-
chen Abwendung von der empirischen Welt aus, die
nichts als Gaukelspiel sei. Der Neoplatonismus Plo-
tins (205-270) konnte hiervon seinen Ausgang neh-

men und damit eine Lichtkonzeption, welche die Zmx

ZwZeZZZgZèZZù als weitabgewandte Sphäre des Reinen
dem Unreinen der Materie entgegensetzte. Nun erst
war möglich, das ätherische Licht zur Sphäre Gottes

zu erklären, an der teilzuhaben Weltabkehr voraus-
setzte. Die des Lichts beraubte Welt konnte auf das

Göttliche allenfalls noch allegorisch verweisen, es

aber nicht mehr symbolisch in sich aufnehmen. Für
den Neuplatonismus, besonders in seinen christli-
chen Spielarten, hat Hans Blumenberg eine Art
«kosmische Lichtflucht» konstatiert: Das Licht zieht
sich aus dem Weltganzen zurück ins Empyreische, so

dass die Dimensionen der Platonischen Höhle mit
den Grenzen des Mundus zusammenfallen.

So wird der ganze Mundus zur Höhle, alles Da-

seiende zum Schattenspiel, zur Projektion. Damit ist

72



der Natur jede Substanz geraubt. Je geistiger das

Licht wird, um so dunkler die Natur. Der kulturelle
Zusammenhang, der in der antiken Philosophie zwi-

sehen Sinnenpraxis, Seele, Logos und Natur herrsch-

te, wird zerschlagen durch die lichtmetaphysischen
Konsequenzen des Neuplatonismus. Der Materie, wo
sie nicht gänzlich verfinstert war, wurde in ihrem
schönsten Repräsentanten, dem Eros, eine Sehn-

sucht implantiert, nach einem Licht, das nicht von
dieser Welt ist. Vervollkommnung wächst proportio-
nal mit der Verachtung des Körpers. Von ihr geht die
Naturfeindschaft aus.

Und wie die vwt'o Nato kein erhelltes Sehen der

Dinge ist, sondern ein Innewerden der spirituellen
Zmx coeZ&sZA, so bleibt bei den Elevationen zum göttli-
chen Noms das Fleisch als ausgebrannte Hülse auf der
Erde zurück. Der Finsternis der globalen Höhle ent-
kommt nur, wer die Lichtflucht nachahmt. Erst Welt-

absage öffnet die Pforte zum Licht. Das ist ein Ideali-
sierungsschub, der zur Vervollkommnung des Men-

sehen den elementischen Leib zum Preis fordert.
Der hinfällige Körper lässt den astralen Leib, gehüllt
in den Lichtmantel des Geistes, nur um so heller
erstrahlen. Das ekstatische Selbst wird zum transzen-
denten Fluchtpunkt für die Verachtung von Leib
und Natur.

Bei Plotin ist das Schöne das rituell gereinigte
«Mit-sich-selbst-Zusammensein» des Ich im wahren
Licht - bei völliger Extinktion des Fremden, Ande-

ren, Objekthaften (Kreweadew 16, bes. 23-42). Im
Grunde ist dies der Versuch, durch die Gleichset-

zung von Sein und Licht, von Licht und schauendem

Denken, eben das Denken mit dem Sein zu iden-
tifizieren, d.h. die parmenideische Formel licht-
metaphysisch wiederherzustellen. Das ist kultur-
geschichtlich so wenig zu überschätzen wie die dazu

umgekehrte Bewegung radikaler Verinnerlichung,
die ebenfalls von Piaton ausgeht und im Neuplato-
nismus ihre Steigerung erfährt. Plotin hat auch hier-
für die prägenden Formulierungen gefunden, wenn

RRAiVC/SCO £>£ GOM, 7XER TOD DER WA/iR/tR/T, ca. 7 875-20, Radicrang, 7 7,5 * 22 cm, aas DRSASTTTRS /
TOR ÜRARff OR TRt/TRT, ca. 7875-20, cicAmg/rom J3RSASTRÊS, 6% x 8%"-

73



er vom Zustand der Lichtekstase schreibt: «... alles ist
dort durchsichtig, und es gibt kein Dunkles, Wider-

ständiges, sondern ein jeder und jedes ist für jeden
sichtbar bis ins Innere hinein; denn Licht ist dem
Lichte durchsichtig. Es trägt ja auch jeder alle Dinge
in sich und sieht andererseits auch im anderen alle

Dinge, überall sind daher alle Dinge da, undjedes ist

Alles, das einzelne ist das Ganze, und unermesslich
ist das Leuchten.» (jEnraeatfen V8, 4) - Uber die Jahr-
hunderte hinweg bildet diese universelle Trans-

parenz die nahezu gleichbleibende Form der Ek-

statiker, Mystiker, Schwärmer - und heute der

Computer-Mystagogen.
Es ist ein wichtiger Kontrapunkt zur Wahrneh-

mungsenteignung des Subjekts und zur Depotenzie-

rung des Lichts, wenn heute Künstler mit nichts
arbeiten - als eben dem Licht. Der Himmel ist leer

077/L07V 77£Z>OiV, V7S/07V, ß/a/f 5 des Zjä/M* /M 77M£/M, 7579,

TA'/Äogra/i/utf, 27,4 x 7 9,5 cm / W5/07V, wwmôer 5 m /Ac cjic/e 77V A

DREAM, iS79, RtAogra/>A, x

von Gott: darum keine Lichtmetaphysik. Indes, er ist

nicht leer von Licht, darum Lichtkunst. Entweder ist
Gott der universale Regisseur eines Lichts, das uns in
die Aussicht einer «überwesenhaften» Wahrheit
stellt. Oder wir affirmieren zwanghaft eine säkulari-
sierte Wahrnehmungswelt, die kein «Aussen» mehr,
weder Natur noch Geschichte, kennt und allenfalls
simulationstechnisch potenziert werden kann. Ein
Ausgang aus dieser kulturindustriellen Engführung
ist eine Lichtkunst, die, Natur aufs neue eröffnend,
in eins damit das Bewusstsein von Wahrnehmung bil-
det. Die Lichtkunst vollzieht damit den für die
Moderne charakteristischen Ubergang von der ütx

mfeZZzgièz'fo zum transcendental fögAt.

Darum geht es: das Licht zu erfahren und das

Wahrnehmen wahrzunehmen. Immer wieder betont
ein Lichtkünstler wie etwa James Turrell, dass er am
«Sehen des Sehens» interessiert sei. Diese Fähigkeit
haben wir eingebüsst. Licht nicht eigentlich mehr
spüren zu können, heisst die Kunst der Wahrneh-

mung zu verlieren. An der Grenze der Wahrnehm-
barkeit bildet die Lichtkunst oft eine Schwellen-

erfahrung, wo das ideo-retinale Licht der Sehnerven
und Minima des äusseren Lichts ununterscheidbar
sind. Von dieser absoluten Reduktion aus gilt es den
basalen Wahrnehmungsraum wiederzugewinnen. So

will James Turrell die Kraft und die Substanz des

Lichts zugänglich und damit «the reality of transcen-
dental experience» bewusst machen. Er arbeitet,
jenseits des Gottes, im Medium Gottes, dem räum-
schaffenden Schöpfungslicht; und er arbeitet, als

Nicht-Philosoph, am Ursprung philosophischer
Reflexion, der transzendentalen Ästhetik. Beides

zusammengenommen heisst: Es geht um die Grund-
lagen einer Naturästhetik.

Turrell verknüpft die Lichtkunst mit abendlän-
dischen wie aussereuropäischen kosmologischen
Lichtarchitekturen - ohne deren Semantik. Im
Gegenteil fällt die semantische Leere auf, in die er
das Licht rückt. Er schafft wahrhaft bedeutungslose
Rituale, um erfahrbar zu machen, was «Licht als

absolute Metapher» genannt wurde. Das heisst: Es ist
enthüllend und verweisend, doch nur sich selbst; es

ist reine Präsenz. Darum die Bevorzugung des

Objektlosen: leere Räume, Ruinen, defunktionali-
sierte Plätze oder, wie im Fall des erloschenen Roden



Crater, naturgeschichtlich inaktive Räume - in einem

Umraum, der seit jeher Inbegriff des Objektlosen ist:

die Wüste. Orte des Abgeschiedenen.
Herkommend aus den Metropolen mit ihrer Uber-

fülle an Objekten und Wahrnehmungsreizen, ist es,

als müssten künstlich Reinräume der Stille und
Abwesenheit geschaffen werden, um an den Grund
des sich ereignenden Lichts und an die sich inne-
werdende Präsenz der Wahrnehmung heranzu-
kommen.

Offensichtlich besteht dabei eine Verwandtschaft
mit sakralkulturellen Riten der Katharsis. Und diese

ist im Zeitalter vollendeter Gottesferne ein ästheti-
sches Ritual. Es bedient sich der abgelagerten For-

men der Religion und des Mythos. Doch die strikte
Entsemantisierung der Lichträume verdeutlicht,
dass die Form hier keiner spezifischen Botschaft

folgt. Es geht um «profane Erleuchtung» (Walter
Benjamin). Derart finden wir in der fcrad art und
Lichtkunst einen Betrachter disponiert, der jenseits
der historischen Programme der Landschaftskunst
und jenseits der ontotheologischen Implikate der
Lichtmetaphysik sich gleichwohl deren «symboli-
scher Formen» bedient. Die Lichtspuren, denen der
Betrachter folgt, lassen ihn Rituale der Kontempla-
tion durchlaufen, legen ihm Exerzitien der Reini-

/077AAW G07T£7t£ED JEArtZSCtf

(7 7.59-7S26,), aÄ5£7TSZ7AtM£ß

Z)£S KÙAttr££RS 7JV £>71ES7)£7V,

o. A^wareß, 29,5 x 43,5 cm /
77/£ Aß 7757'5 S TOD F /TV Z>ß£SZ)£jV,

no da/*, u/ötercoZor, ii% x 7 7%"-

(WA7YOW47GAL£ß/£ ß/uKL/N)

gung auf, muten ihm, vorübergehend, das bewusste

Vergessen seiner Wahrnehmungsgrammatik zu. Das

kathartische Moment in der Lichtkunst zielt aber
nicht auf die »wo éeata, sondern auf Reinigung der
ästhetischen Kompetenz allein. Lichtkunst ist nega-
tiv bestimmt, insofern sie Negation der medienindu-
striellen Kolonisierung der Sinne ist. Sie ist leer,

wenn auch ereignisreich, weil sie weder Objekte
noch Inhalte vermittelt, sondern Formen der Asthe-

tik selbst. Sie ist kontemplativ, aber nicht religiös,
weil die Andacht in ihr allein das Gewahrwerden des

eigenen Sehenkönnens zum Ziel hat. Sie zelebriert
das Licht, doch nicht, weil es das Göttliche offenbart,
sondern weil die ästhetische Struktur des Lichts mit
der Selbsttransparenz des Logos koinzidiert. Sie zele-

briert das Licht, weil dieses das Primordiale der
Natur darstellt, ihr eigentliches Seinkönnen, ihre

jumte mewtea. Lichtkunst ist «Kosmo-Asthetik» - in
dem doppelten Sinn, dass die Initiation ins kosmi-
sehe Licht zugleich in die raumästhetischen Vermö-

gen des Menschen einführt. Die Lichtkunst gehört
mithin der nachaufklärerischen Moderne an. Sie

bereitet eine elementaristische Naturästhetik vor
und ist zugleich unhintergehbar selbstreflexiv, d.h.,
sie dient der Erkundung der ästhetischen Kompe-
tenzen.



LMÄTMt/T 5 OHME

The Philosophical
Light and the Light
oe Art <v£>

The early Greek mythographer Hesiod said that the

offspring of Chaos were not only Gaia and Eros but
Erebus and black Night, and that Night gave birth in
turn to the Divine Ether and to the Light of Day
(TAeogwiy 116-126). This established the basic po-
larity that governs the cosmos and the human soul:
the powers of darkness and light. Similarly, accord-

ing to Parmenides, the world emerged from the pri-
mordial dynamic of Light and Night (DteZs/Xranz

28 B 9). It is no coincidence that he opened his

didactic poem with an account of a vast initiation
process: the initial, and thereafter regularly recur-
rent, crossing of the threshold that divides the "House
of Night" from the ethereal sphere of Light. This is

the origin of the world and the initiation into knowl-

edge, rolled into one. Philosophy thus becomes a

//AfiLMI/T 5 0//M/s is a professor of literature at Hum-

boldt University in Berlin.

message of light. The antithesis of the "unnameable,
unknowing Night, a dense and weighty form," is the

"fiery sea of Ether: gentle, greatly mobile, every-
where self-identical, but nonidentical with the other"
(Die/s/Xranz 28 B 8). The silence of light is thus the
first hypostasis of Spirit, hovering on the threshold
between the immaterial and the material; it is the
medium of the representation of everything other
than itself, without being that other. Not only does

philosophy regard itself as a reflection of this divine

light; art, too, becomes the appearance of Appear-
ance, an imitation of the function of light as creator
of the apparent.

In Plato, the Good (Agathon) is the "most radiant
aspect of being." Truth is light, which is the origin of
Heidegger's notion of Seins-ZicAtMng, the clearing or
lighting of being. There is nothing new in this. It is

firmly built into the structure of the Indo-European
languages that all understanding of the Divine, of

PARKETT 38 1993 76



CA KL GGSTAV CARGS, ÖLE £777GA£S/7Ö77L£ A GR Z)£R 7N5EE S7ARFA, o. £e<7er ami AjuareH, 2 7,6 * 52,4 cm /
T77E RLVGAL CAVE OiV 7"77£ 7SLAA© S7AEEA, no (too, Ren anrf wo<ereo/or, 70% x 72%". fJCKPEEKSr/CHAAB/Affirr ftR®S®£iV;

Being, and of Appearance relies on the semantics of
light. Light is what the philosopher Hans Blumen-
berg calls an "absolute metaphor": not convertible
into conceptual terms, universal within at least one
culture, self-referential, and denoting nothing out-
side itself. Speech itself lights and clarifies. The lan-

guage of truth is logos apo^AarehAos (Aristotle).
Light is similarly basic to space. Light "clears"

space in the first place: it makes room. (Etymologi-
cally, "room" is cleared land, a clearing, which in
German is omeZicAZwwg.) This is not at all the same as

the transcendental construction of space out of the
generalized intuitive form held by the subject—a
proposition which glosses over the fact that the
orientative space developed with the aid of the eye
does not "add up" until there is light. Light is a ere-
ator of space par exceZ/ewce.

Another prime human possession, soul, also

derives from light and borrows its appearance. God,

too, is light; his manifestation is a shining forth, an

epiphany. In almost every religion, this is so numi-
nous an event that the experience of dazzling radi-

ance, in all its terrifying power, has coalesced with
that of the divine. Rightly, the comparative religion-
ist Walter Sparn calls light "the god-bearing meta-

phor." In a number of religions, Sparn traces a strain
of "fear-defusing": the tempering of the unapproach-
able, unendurable Divine Light. One way of mitigat-
ing the power of light and making it more approach-
able is by equating Eros with light—as in the Orphic
tradition, where Eros appears as the creative light
under the name of Phanes, who is The Appearer, but
also He Who Makes Things Appear. Light is brought
still closer to the physical world when it is identi-
fied—as it is by the Stoics—with the breath or jtmeumo,
the luminous warmth that holds the body together.
This humanization of light has the effect of enno-
bling the soul; for the fire of the soul corresponds to

77



the Ether of the astral sphere (Cleanthes). Such is

the true nature of man.
To Zeno, as to Empedocles, the Ether is a god;

and Hölderlin still addresses it as "Father": as close as

it is remote, as sublime as it is akin. The hierarchic
order of being depends on degrees of participation
in light: the lighter, the more pure and worthy; the
darker, the more despised and worthless. And so it is

immediately evident that the Divine, Nature, Space,
Man himself, and most particularly what he feels to
be his vital essence—soul, Eros, language—all this is

light, or a modification thereof. (Iwmta Essentia.

And between pure light and pure blackness—
which paradoxically coincide and are nonhuman
and superhuman, transcending existence, devoid of
predicate, and therefore closer to Nothing than to
Something—between these two, in the world of col-

or, we appear along with things, and things appear to

us; this is the "colored reflection" by which alone,
says Goethe, we have life. But color, as the Gothic
stained-glass windows teach us, is light embodied in
matter. "What," asks Hugh of St.Victor, "is more
beautiful than light, which, although colorless in
itself, brings out the colors in all things by illuminât-
ing them?" (£rwrfition«5 dMascafe'cae XZ7).

In his Sun simile (ife/ruMc 508b-509b), Plato drew a

parallel between the Sun and the Idea of the

Good/Beautiful. Just as seeing and being seen

depend on the light of the Sun as their medium, the
Idea serves as the medium between knowing and the
knowable. It is revealing that Plato here based him-
self on the capacity of light to create the organ by
which it is perceived, which Plotinus (E«n««(is 1.6.43)
was to develop into the powerful image of the Sun-

Eye, and which became the nucleus of Goethe's the-

ory of color. Another—and, for the history of art, a

similarly influential—image in Plotinus is his

description of the Sun rising over the sea as the

emergence of the divine Spirit, which, in the "Spirit
that sees," becomes the self-intuition of the Beauti-
ful; ultimately, what is seen is not the "light outside"
but the inner, transcendental light (Enneafits 5.5.7-8).
Here, again, the unendurable brightness allows itself

to be partially obscured without ever—until our
present-day, civilized apotheosis of manmade, artifi-
cial light—entirely losing its magic.

In Plato's Sun simile, the light is simultaneously
the cause of the eye, and that of what it sees, and
the medium between them, and their content. It all
comes down to this: light is the medium that is the

message—its own message. And since eye and light
predefine the form of Spirit, what I have just said

holds good for all knowing. Knowing is the shining
forth of the Idea—its light and therefore its beauty
(and both Plotinus and Hegel have defined beauty in
this way, as the shining forth of Spirit). This stems

ultimately from a conception according to which the

Logos—insofar as it is not pure mathematics and log-
ic but the manifest order, the «dos, of the world—can
be thought of as existing in only one medium: Ether.
The iogos a/>o/>ftantiÄos is thus a natural experience—
that of light—converted into philosophical terms.
Simultaneously subtle (i.e., material) and immateri-
al, light is the medium wherein the Logos not only
unfolds but also conceives of itself. What a philoso-
phy that is not a message of light in this sense—or a

language that does not illuminate—might be is

something that still remains to be seen, even now
that metaphysical premises have been decon-
structed, and the "phantasmatic" is everywhere in
command.

This is made entirely clear in Plato's celebrated
cave simile (-Re/wWic 514a-519b). In the present day,
when reality itself threatens to coincide with the

actuality of the image, it is hard to read the cave sim-

ile other than as the Gulag Archipelago of a world-
wide media laboratory. However modern the reality,
however, what counts is the ancient truth within. The
people in the cave are shackled, with even their
heads clamped in one direction, so that they see

nothing but the shadows of passing figures, cast onto
the cave wall in front of them by a fire behind them.
Esse est /)er«jbi. One of the captives is forced to turn
around and see the light, so that he may see—to his

perplexity—the hollowness of all that he has hitherto
been forced to regard as the sole reality. Then he is

dragged out of the cave into the sunlight. He is

blinded by excess of light—as described in all the
accounts of mystical illumination.



Plato uses the initiation formula to express what is

involved in a philosophical education. For after this
forcible realignment, for which Plato uses the word
"art" (fie/wMe 418d), the candidate for initiation
becomes accustomed to the Sun, which is not the

image or the appearance of light but its primal
source; and he knows the order of the Cosmos.

Here, again, Plato uses the transcendental structure
of light as a symbol of the Idea of the Good/Beauti-
ful. What is the cause of all other appearances can-

not itself be part of appearances: in its beauty, it tran-
scends them all (Re/wAföc508e-509b). Filled with this

realization, the mystic takes his message back to the

cave and there finds it rejected; he is told that it is he

who "has returned from above with his eyesight
ruined, and the ascent was not worth attempting"
(-RgpwWzc 517a).

Rightly, Hans Blumenberg says that Plato's meta-
phors of light already contain the germ of his

metaphysics of light. Historically, the cave simile is

the origin of the ascetic tradition that rejects the

empirical world as a vain illusion. In the Neoplaton-
ism of Plotinus (205-270), this was elaborated into a

concept of light that contrasted Zwx mteWzg-z'Mis, the

intangible sphere of purity, with the impurity of mat-
ter. Now, for the first time, it became possible to
declare the ethereal light to be the sphere of God, in
which none could participate without totally
renouncing the world. Devoid of light, the world
might point allegorically to the Divine, but could no
longer absorb it, symbolically. In Neoplatonism, and

especially in its Christian variants, Hans Blumenberg
has pointed to a cosmic "retreat of the light" (Lze/h-

yZweAt): the light withdraws from the totality of the
world into the Empyrean, so that the bounds of
Plato's cave coincide with those of the universe.

And so the universe (wmnrfws) becomes a cave; all
that exists therein becomes a shadow play, a mere
projection. Nature is thus drained of all substance.
As light becomes more spiritual, Nature grows darker.
The cultural integration, in ancient philosophy, be-

tween senses, soul, Logos, and Nature is disrupted by
the Neoplatonic metaphysics of light. Where matter
is not entirely banished to the realm of darkness, its

most beautiful representative, Eros, is described as

longing for a light that is not of this world. The

SALVADOR DAL/,

aus //rom 77ffi S£CÄ£rL/f£ 0£ S. £>., New yor* -7942.

achievement of perfection directly correlates with a

growing disdain for the body; and this leads to a

hatred of Nature.
The » Aeafa is not an illuminated perception of

material objects, but an inward awareness of the spir-
itual fttx coefesfA; and accordingly, in all acts of eleva-

tion to the celestial IVoms, the flesh remains behind
on earth as a burnt-out husk. The only escape from
the darkness of the cosmic cave consists in joining in
the "retreat of the light." To open the doors that lead

to the light, one must renounce the world. This is a

move toward the ideal, with the sacrifice of the ele-

mental body as the price of the perfectibility of man.
The frailer the physical frame, the more resplendent
the astral body, swathed in the Spirit's mantle of



/07/AAW WOLFGANG VCW GOETiffi,

/TAL/£A^/5C//£ iîC/ST£iVLAA'DSCHAFT, / 756,

UZm£i/£ wnd Pms^Z razf TWcA« aw/ Papier,

i 6,9 x 25, i cm / JTAZ./AAT S//OÄES, 7 756, jOen«/

and ôrw^A H/Î'ZA in& on papor, 6% x 9".

light. The ecstatic self becomes the transcendental
focus of disdain for the body and for Nature.

For Plotinus, the Beautiful is the ritually purified
"being together with oneself of the self, seen in its

true light: having totally extinguished the alien, the

other, the object-like (£wwe«<is 1.6, especially 23-42).
By equating being with light, and light with contem-
plative thought, he seeks ultimately to identify
thought with being: that is, to revive Parmenides' for-
mula in terms of the metaphysics of light. The histor-
ical importance of this is hard to overestimate—as is

that of the converse tendency toward radical subjec-
tivity, which also derived from Plato and was elabo-
rated and intensified in Neoplatonism. Here, too,
Plotinus supplies the definitive formulation. He
writes of the ecstatic vision of light: "There, all is

transparent, and there is nothing dark or resistant;

everyone and everything is visible to everyone, even
in the innermost depths; light is transparent to light.
So every individual carries all things within him, and
sees all things in the other; everywhere, all things are

present, and each thing is all; the individual is the
whole, and the shining is immeasurable."
5.8.4).

Over the centuries, this universal transparency
has remained the almost invariable image used by
ecstatics, by mystics, by enthusiasts—and, today, by

computer mystagogues.

The impoverishment of subjective perception,
and the denial of the potency of light, is forcefully
countered by those present-day artists who work with
nothing but light itself. The sky is empty of God; so

there is no metaphysics of light. But it is not empty of
light; so there can be an art of light. Either God is the
cosmic stage-manager of a light that offers us the

prospect of a "superessential" truth; or we are forced
to accept and affirm a secularized perceptual world
that recognizes no "outside," whether in the form of
Nature or history, and can derive its potency, if any,

only from techniques of simulation. One way out of
this cultural-industrial dilemma is a "LightArt" that

opens up Nature all over again and generates con-
scious perception in union with Nature. LightArt
thus performs the characteristically Modernist tran-
sition from Zwx mZ^ZZigiZhZA to "transcendental light."

This art is all about experiencing light and per-
ceiving perception. As a maker of LightArt, James
Turrell, for example, constantly reiterates that he is

interested in the "seeing of seeing." This is a faculty
that we have lost. To lose the ability to detect light is

to lose the art of perception. On the threshold of
perceptibility, LightArt often creates a borderline
experience in which it becomes impossible to distin-
guish between the ideo-retinal light generated in the

optic nerves and minimal quantities of external
light. This absolute reduction is the starting point for

20



the recovery of the realm of basic perception. Turrell
seeks to make the power and the substance of light
accessible, and thereby to make "the reality of tran-
scendental experience" conscious. Beyond the
Divine, he works in God's own medium, the space-

forming light of creation; and he works, as a non-
philosopher, on the origin of all philosophical re-
flection: transcendental aesthetics. These two aspects
taken together mean that the work deals with the
foundations of an aesthetic of Nature.

Turrell connects his LightArt with Western and non-
European cosmological architectures of light, but with-

out their semantics. Indeed, he firmly situates light
within a semantic vacuum. He creates truly non-signify-
ing rituals in order to gain access to "light as absolute

metaphor": by which is meant that light reveals and

denotes, but only itself; it is pure presence. Hence the

preference for locations that have lost their functions,
or—as in the case of the extinct .Rotten Crater—spaces

that are inactive in the terms of natural history, within
a setting that has always been the very essence of
objectlessness: the desert, the place of solitude.

In coming straight from the great cities, with their
superabundance of objects and stimuli, it is as if pure
spaces of silence and absence needed to be artificial-
ly created in order to reach down to the ground of
the emerging light and to the dawning presence
of perception.

Clearly, there is an affinity here with the sacred

and cultural rituals of catharsis. In an age of consum-
mate remoteness from God, this is an aesthetic ritual.
It makes use of the stratified deposits of religious and

mythological forms. But the strict exclusion of
semantics from Turrell's light spaces makes clear
that the form here serves no specific message. This is

what Walter Benjamin called "secular illumination."
Land Art and LightArt thus cater for a viewer who is

ready to go beyond the historic programs of land-

scape art and beyond the ontotheological implica-
tions of the metaphysics of light, while at the same
time making use of their "symbolic forms." The ves-

tiges of light that the viewer detects lead him to pass

through rituals of contemplation; they set him exer-
cises in purification; they assume that he will volun-
tarily, if momentarily, forget his own grammar of per-
ception.

The cathartic aspect of LightArt does not, how-

ever, direct itself toward the tiisio è«ata but solely
toward the purification of the viewer's aesthetic capa-
bilities. LightArt is negatively defined, insofar as it is

negates the colonization of the senses by the media

industry. It is empty, albeit eventful, because it con-

veys neither objects nor contents but the forms of
aesthetics itself. It is contemplative, but not religious,
because in it the sole purpose of contemplation is

the awareness of the subject's own ability to see. It
celebrates light, not because light is a revelation of
the Divine, but because the aesthetic structure of
light coincides with the self-transparency of the

Logos. It celebrates light because light represents the

primordial in Nature, its ability to be, its ^ttenta men-
tea. LightArt is "cosmo-aesthetics"—in the dual sense

that the initiation into the cosmic light leads directly
to the spatial-perceptual capacities of the human
being. LightArt accordingly forms part of Modernist,
post-Enlightenment culture. It prepares the way for
an elemental aesthetics of Nature, and at the same

time it is inescapably self-reflexive: that is, it serves to

explore aesthetic capabilities.
David

G£0£G£S XELtRAr, 77VD£R 7MM7W£7?77iVG, ca. JSSi/SL
ÄVeid? aw/Pa/der, 37, 7 x 24 cm /

77V 77/£ rW/7/GHT, Mac* crayon on />o/>«r, 72'/* * 9%".

27


	Das philosophische Licht und das Licht der Kunst = The philosophical light and the light of art

