Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1993)

Heft: 38: Collaboration Ross Bleckner and Marlene Dumas

Artikel: Das philosophische Licht und das Licht der Kunst = The philosophical
light and the light of art

Autor: Boéhme, Hartmut / Britt, David

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-681299

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-681299
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HARTMUT BOHME

DAS PHILOSOPHISCHE

LLICHT UND DAS LICHT

DER KUNST N9

Der frithe griechische Mythologe Hesiod hatte aus
dem Chaos nicht nur Gaia und Eros entstehen las-
sen, sondern auch Erebos und die schwarze Nacht,
aus dieser aber den gottlichen Ather und die Helle
des Tages (Theogonie 116-126). Damit war die grund-
legende Polaritit konstituiert, die den Kosmos eben-
so wie die Seele des Menschen bestimmt: die Machte
von Schwirze und Licht. Ahnlich hatte Parmenides
die Welt aus der primordialen Dynamik von Licht
und Nacht hervorgehen lassen (Diels/Kranz 28B9).
Nicht zufallig eroffnet er sein Lehrgedicht mit einer
ungeheuren Initiation: dem wurspringlichen und
dann rhythmisch wiederkehrenden Uberschreiten
jenes liminalen Schwellenraums, der das «Haus der
Nacht> von der atherischen Sphire des Lichts
trennt. Das ist Anfang der Welt und Initiation der
Erkenntnis in einem. Philosophie ist fortan Licht-
Botschaft. Entgegengesetzt der «unnennbaren, un-

HARTMUT BOHME ist Professor fir Literaturwissenschaft

an der Humboldt-Universitdt in Berlin.

PARKETT 38 1993

wissenden Nacht, einer dichten wund schweren
Gestalt ist das atherische Feuermeer, das milde, tiber-
aus behende, tiberall mit sich selbst identisch, doch
mit dem anderen nicht identisch...» (Diels/Kranz
28 B8). Derart ist die Stille des Lichts die erste
Hypostase des Geistes, unentschieden auf der
Schwelle von Immateriellem und Materiellem, und
das Medium der Darstellung von allem anderen,
ohne dieses andere zu sein. Nicht nur die Philoso-
phie will Reflexion dieses gottlichen Lichts sein; son-
dern die Kunst wird fortan zum Erscheinen des
Erscheinens, Nachahmung dessen, dass das Licht das
Schaffende des Augenfilligen ist.

Bei Platon ist das Gute (Agathon) das «Leuch-
tendste des Seienden». Wahrheit ist Licht, worauf
Heidegger seine Idee der Seins-Lichtung baut. Darin
liegt nichts Neues. Vielmehr ist es im indoeuropai-
schen Sprachgeflige unvermeidlich, dass jedes Ver-
standnis des Gottlichen, des Seienden und Erschei-
nenden auf die Semantik des Lichts angewiesen ist.
Darum ist das Licht im Sinne des Philosophen Hans



CONSTANTIN BRANCUSI, Photographie des Kiinstlers

nach seiner Sk ulptur DER WELTENAUFGANG, um 1924 / [’/wlugru/i/f by the artist after his sculpture
THE DAWN OF THE WORLD, ca. 1924.



Blumenberg eine «absolute Metapher»: nicht in
Begriffe uberfithrbar, fiir mindestens eine Kultur
universell, selbstreferentiell und auf nichts verwei-
send als auf sich selbst. Das Sprechen selbst ist ein
Lichten, die Wahrheitssprache ist logos apophantikos
(Aristoteles). Ahnlich basal ist das Licht fiir den
Raum: Das Licht «schafft» allererst Raum, es ist ein
Raumen. Etymologisch ist der Raum «Lichtung». Das
ist etwas anderes als die transzendentale Konstruk-
tion des Raums aus der generellen Anschauungs-
form des Subjekts. In dieser ist die Tatsache geloscht,
dass der am Leitsinn des Auges entwickelte Orientie-
rungsraum erst «aufgeht» im Lichtwerden. Licht ist
ein Raumbildner ersten Ranges. So geht auch ein
anderer «Besitztitel» des Menschen, namlich die See-
le, aus dem Licht hervor und tragt seine Gestalt. Und
auch Gott ist Licht, sein Erscheinen ist Epiphanie.
Dies ist, in fast allen Religionen, ein so numinoser
Vorgang, dass die Erfahrung von Uberhelle in ihrer
beangstigenden Macht mit dem Gottlichen ver-
schmolzen worden ist. Zu Recht nennt der Religions-
wissenschaftler Walter Sparn das Licht «die theo-
phore Metapher schlechthin» und macht in den
Religionen einen Zug der «Entangstigung» aus: der
Milderung des unnahbaren Lichts, des unertragli-
chen Licht-Gottes. Eine sanftigende Anndaherung ist
auch in dem Gedanken wirksam, der den Eros mit
dem Licht gleichsetzt. Eros ist, in orphischer Tradi-
tion, schaffendes Licht: Phanes, der Erscheinende
und der in Erscheinung treten lasst. Noch naher her-
an an den Korper riickt das Licht, wenn es etwa bei
das den Leib
zusammenhaltende Pnreuma (Lichtwiarme). Die Ver-
menschlichung des Lichts verleiht der Seele etwas
von dessen Adel. Das Seelenfeuer und der Ather der
Gestirnssphédre namlich entsprechen einander (Kle-
anthes): darin erweist sich die Natur des Menschen.
Fir Zenon ist der Ather ein Gott, wie schon fur
Empedokles, und noch Hélderlin nennt ihn: Vater,

den Stoikern verstanden wird als

so nah wie fern, so sublim wie verwandt. Von der
Teilhabe am Licht héngt schliesslich die gestufte
Ordnung des Seienden ab: je lichthafter, um so rei-
ner und werterfullter; je dunkler, um so verworfener
und nichtiger. So zeigt sich bereits dem fliichtigen
Blick das Gottliche, die Natur, der Raum, der
Mensch und insonderheit das, was er als sein Vitales

10

erfihrt — Gefiihl (Seele), Eros und Sprache —: All
ist Licht oder
Quinta Essentia.

dies eine Modifikation desselben.

Und zwischen dem reinen Licht und dem reinen
Schwarz, die paradoxal koinzidieren, un- und tber-
menschlich sind, dem Daseienden so entragend wie
tuberhaupt pradikationslos und also eher Nichts als
Etwas —, zwischen diesen erst, in der Welt des Farbi-
gen, erscheinen wir mit den Dingen und die Dinge
uns, «farbiger Abglanz», an dem allein wir, nach
Goethe, das Leben haben. Farbe aber ist, so lehren
die gotischen Kirchenfenster, in Materie verkorper-
tes Licht. «Was», so fragt Hugo von St. Viktor, «ist
schoner als das Licht, das, obwohl selbst farblos,
beim Erleuchten die Farben aller Dinge hervortre-
ten lasst?» (Eruditiones didascalicae XII).

In seinem Sonnengleichnis (Politeia 506b-509b)
parallelisiert Platon die Sonne mit der Idee des Gut-
Schoénen. So wie das Sehen und das Gesehenwerden
des Sonnenlichts als ihres Mediums bedurfen, so ist

KARL FRIEDRICH SCHINKEL, gotisierender Entwur( fir ein
Grabmal der Kinigin Luise, ca. 1815, Pinsel in Grau, laviert und
aquarelliert, 71,5 x 51,4 cm / gothicized design of a mausoleum
Jfor Queen Luise, ca. 1815, paint brush, gray, wash and watercolor,

28 x 20%4”. (NATIONALGALERIE BERLIN)




die Idee der Mittler zwischen Erkennen und Erkenn-

barem. Aufschlussreich ist, dass Platon hier die
organschaffende Kraft des Lichts voraussetzt, die
Plotin (Enneaden I, 6, 43) zur wirkmachtigen Formel
des sonnenhaften Auges verdichtet und die fuar
Goethe zum Kern seiner Farbenlehre wird. Kunst-
geschichtlich ahnlich wirkungsvoll ist bei Plotin die
Schilderung des Sonnenaufgangs tiber dem Meeres-
horizont; das Morgenlicht ist der Aufgang des gottli-
chen Geistes, der im «Geist, der schaut» zur Selbst-
anschauung des Schonen wird: Das ist schliesslich
nicht ein Sehen «des Lichts draussen», sondern ein
Sehen des inneren Uberlichts (Enneaden V5, 7/8).
Auch dies gehort zu den Milderungen, die das un-
ertragliche Licht sich hat gefallen lassen, ohne je,
ausser heute in der zivilisatorischen Apotheose des
menschengemachten Kunstlichts, seinen Zauber
ganz einzubussen.

Im Platonischen Sonnengleichnis ist das Licht zu-
gleich Ursache des Auges und des Erblickten und
deren Medium und deren Inhalt. Hier wirklich gilt:
Das Licht ist das Medium, das die Botschaft ist, seine
eigene namlich. Und da Auge und Licht dem Geist
seine Form vorgeben, gilt das Gesagte fir das Erken-
nen tberhaupt. Das Erkennen ist das Scheinen der

11

JOHN MARTIN, SUNDE UND TOD
BEIM BAU DER HOLLENBRUCKE,
1825/27, Mezzotintostich fiir
Septimus Prowetts Mappe zu Miltons
Paradise Lost, 19 x 27 cm /

SIN AND DEATH CONSTRUCTING
THE BRIDGE OF HELL, 1825/27,

mezzotint print, 77s x 107s”.

Idee — ihr Licht, also ihr Schones (wie denn Plotin
und Hegel das Schone als dieses Scheinen des Gei-
stes bestimmt haben). Dies geht zuletzt auf eine Vor-
stellung zurtick, wonach der Logos, so er denn nicht
reine Mathematik und Logik, sondern erscheinen-
de Ordnung, also eidos der Welt ist, in wohl nur
einem Medium gedacht werden kann: dem Ather.
Der apophantische Logos ist mithin eine ins Philoso-
phische gewendete Naturerfahrung — namlich des
Lichts. Ebenso immateriel wie feinstofflich ist es das
Medium, worin der Logos nicht nur sich entfaltet,
sondern sich selbst begreift. Was eine Philosophie,
die in diesem Sinn nicht Lichtbotschaft ist, was
eine Sprache, die nicht erhellend in Erscheinung
treten lasst, sein konnen, ist auch heute, wo die meta-
physischen Voraussetzungen dekonstruiert und das
Phantasmatische von allem Besitz ergreift, ganzlich
unausgemacht.

Dies wird vollends deutlich im berthmten
Hohlengleichnis Platons (Politeia 514a—519b). Man
kann gegenwartig, wo die Realitat mit der Wirklich-
keit der Bilder zu koinzidieren droht, das Hohlen-
gleichnis kaum anders lesen als den Archipel Gulag
eines weltweiten Medienlaboratoriums. Im Aller-
modernsten aber gilt es, das Uralte zu entdecken. —



Die Menschen in der Hohle sind gefesselt, selbst ihr
Kopf zwangsausgerichtet, auf dass sie nichts sehen als
die von einem ruckwartigen Feuer auf die Hohlen-
wand vor ihnen projizierten Schatten voriberziehen-
der Figuren. Esse est percipi. Einer von den Gefessel-
ten wird gezwungen, sich umzuwenden: das Licht zu
sehen, auf dass er verwirrt das Nichtige dessen
erkenne, was fiir einzig wirklich er hat annehmen
miissen. Er wird aus der Hohle gezerrt ans Licht der
Sonne. Von ihrer Uberhelle ist er blind — wie es
immer geschildert wird von Lichtmysterien. Bei
Platon wird das Initiationsmuster benutzt, um auszu-
dricken, worum es in der philosophischen Erzie-
hung geht. Denn nach dieser gewaltsamen Umlen-
kung, die Platon eine Kunst nennt (Politeia 418d),
gewohnt sich der Initiand an die Sonne, die nicht
Bild und Erscheinung des Lichts ist, sondern dessen
Urquell: Und er erkennt die Ordnung des Kosmos.
Auch hier nutzt Platon die transzendentale Struktur
des Lichts als Symbol fur die Idee des Schonguten.
Was allen anderen Seins Ursache ist, kann nicht
selbst diesem Sein angehoren, sondern ragt in sei-
ner Schonheit noch tber dieses hinaus (Politeia
508e-509b). Von dieser Erfahrung erfillt, kehrt der
Myste mit seiner Botschaft in die Hoéhle zurtick —

JOACHIM VON SANDRART, Illustration zur Debutades-Legende
von der Erfindung der Zeichenkunst, Kupferstich aus TEUTSCHE
ACADEMIE DER EDLEN BAU-, BILD UND MALEREY-KUNSTE,
Niirnberg 1675 und 1679, II. Theil / Illustration for Debutades’

legend of the invention of drawing.

JAMES GILLRAY, FRENCH TELEGRAPH MAKING
SIGNALS IN THE DARK, 26. 1. 1795, kolorierte Radierung,
Aquatinta, 24,2 x 33,6 cm / colored etching, aquatint,

9 x 13%;”. (BRITISH MUSEUM LONDON)

und stosst dort auf Ablehnung; er sei es, der «mit ver-
dorbenen Augen von oben zuriickgekommen sei,
und es lohne nicht, dass man versuche, hinaufzu-
kommen» (Politeia 517a).

Zu Recht sagt Hans Blumenberg, dass in der
Lichtmetaphorik Platons schon die Lichtmeta-
physik angelegt sei. Kulturgeschichtlich geht vom
Hohlengleichnis die Tradition der sinnenfeindli-
chen Abwendung von der empirischen Welt aus, die
nichts als Gaukelspiel sei. Der Neoplatonismus Plo-
tins (205-270) konnte hiervon seinen Ausgang neh-
men und damit eine Lichtkonzeption, welche die lux
intelligibilis als weltabgewandte Sphare des Reinen
dem Unreinen der Materie entgegensetzte. Nun erst
war moglich, das atherische Licht zur Sphére Gottes
zu erkldaren, an der teilzuhaben Weltabkehr voraus-
setzte. Die des Lichts beraubte Welt konnte auf das
Gottliche allenfalls noch allegorisch verweisen, es
aber nicht mehr symbolisch in sich aufnehmen. Fir
den Neuplatonismus, besonders in seinen christli-
chen Spielarten, hat Hans Blumenberg eine Art
«kosmische Lichtflucht» konstatiert: Das Licht zieht
sich aus dem Weltganzen zurtick ins Empyreische, so
dass die Dimensionen der Platonischen Hohle mit
den Grenzen des Mundus zusammenfallen.

So wird der ganze Mundus zur Hohle, alles Da-
seiende zum Schattenspiel, zur Projektion. Damit ist



der Natur jede Substanz geraubt. Je geistiger das
Licht wird, um so dunkler die Natur. Der kulturelle
Zusammenhang, der in der antiken Philosophie zwi-
schen Sinnenpraxis, Seele, Logos und Natur herrsch-
te, wird zerschlagen durch die lichtmetaphysischen
Konsequenzen des Neuplatonismus. Der Materie, wo
sie nicht ganzlich verfinstert war, wurde in ihrem
schonsten Reprasentanten, dem Eros, eine Sehn-
sucht implantiert, nach einem Licht, das nicht von
dieser Welt ist. Vervollkommnung wachst proportio-
nal mit der Verachtung des Korpers. Von ihr geht die
Naturfeindschaft aus.

Und wie die wisio beata kein erhelltes Sehen der
Dinge ist, sondern ein Innewerden der spirituellen
lux coelestis, so bleibt bei den Elevationen zum gottli-
chen Nous das Fleisch als ausgebrannte Hiilse auf der
Erde zurtick. Der Finsternis der globalen Hohle ent-
kommt nur, wer die Lichtflucht nachahmt. Erst Welt-
absage offnet die Pforte zum Licht. Das ist ein Ideali-
sierungsschub, der zur Vervollkommnung des Men-

schen den elementischen Leib zum Preis fordert.
Der hinfillige Korper ldsst den astralen Leib, gehullt
in den Lichtmantel des Geistes, nur um so heller
erstrahlen. Das ekstatische Selbst wird zum transzen-
denten Fluchtpunkt fiir die Verachtung von Leib
und Natur.

Bei Plotin ist das Schone das rituell gereinigte
«Mit-sich-selbst-Zusammensein» des Ich im wahren
Licht — bei volliger Extinktion des Fremden, Ande-
ren, Objekthaften (Enneaden 16, bes. 23-42). Im
Grunde ist dies der Versuch, durch die Gleichset-
zung von Sein und Licht, von Licht und schauendem
Denken, eben das Denken mit dem Sein zu iden-
tifizieren, d.h. die parmenideische Formel licht-
Das
geschichtlich so wenig zu tiberschitzen wie die dazu

metaphysisch wiederherzustellen. ist kultur-
umgekehrte Bewegung radikaler Verinnerlichung,
die ebenfalls von Platon ausgeht und im Neuplato-
nismus ihre Steigerung erfahrt. Plotin hat auch hier-

fur die pragenden Formulierungen gefunden, wenn

FRANCISCO DE GOYA, DER TOD DER WAHRHEIT, ca. 1815-20, Radierung, 17,5 x 22 ¢m, aus DESASTRES /
THE DEATH OF TRUTH, ca. 1815-20, etching from DESASTRES, 67 x 87".

13



er vom Zustand der Lichtekstase schreibt: «...alles ist
dort durchsichtig, und es gibt kein Dunkles, Wider-
standiges, sondern ein jeder und jedes ist fir jeden
sichtbar bis ins Innere hinein; denn Licht ist dem
Lichte durchsichtig. Es tragt ja auch jeder alle Dinge
in sich und sieht andererseits auch im anderen alle
Dinge, uberall sind daher alle Dinge da, und jedes ist
Alles, das einzelne ist das Ganze, und unermesslich
ist das Leuchten.» (Enneaden V8, 4) — Uber die Jahr-
hunderte hinweg bildet diese universelle Trans-
parenz die nahezu gleichbleibende Form der Ek-
statiker, Mystiker, Schwarmer - und heute der
Computer-Mystagogen.

Es ist ein wichtiger Kontrapunkt zur Wahrneh-
mungsenteignung des Subjekts und zur Depotenzie-
rung des Lichts, wenn heute Kunstler mit nichts
arbeiten — als eben dem Licht. Der Himmel ist leer

ODILON REDON, VISION, Blatt 8 des Zyklus IM TRAUM, 1879,
Lithographie, 27,4 x 19,8 e¢m / VISION, number 8 in the cycle IN A
DREAM, 1879, lithograph, 10% x 17Y4”.

14

von Gott: darum keine Lichtmetaphysik. Indes, er ist
nicht leer von Licht, darum Lichtkunst. Entweder ist
Gott der universale Regisseur eines Lichts, das uns in
die Aussicht Wahrheit
stellt. Oder wir affirmieren zwanghaft eine sdkulari-

einer «Uberwesenhaften»
sierte Wahrnehmungswelt, die kein «Aussen» mehr,
weder Natur noch Geschichte, kennt und allenfalls
simulationstechnisch potenziert werden kann. Ein
Ausgang aus dieser kulturindustriellen Engfithrung
ist eine Lichtkunst, die, Natur aufs neue eroffnend,
in eins damit das Bewusstsein von Wahrnehmung bil-
det. Die Lichtkunst vollzieht damit den fur die
Moderne charakteristischen Ubergang von der lux
intelligibilis zam transcendental light.

Darum geht es: das Licht zu erfahren und das
Wahrnehmen wahrzunehmen. Immer wieder betont
ein Lichtkunstler wie etwa James Turrell, dass er am
«Sehen des Sehens» interessiert sei. Diese Fahigkeit
haben wir eingebusst. Licht nicht eigentlich mehr
spuren zu koénnen, heisst die Kunst der Wahrneh-
mung zu verlieren. An der Grenze der Wahrnehm-
barkeit bildet die Lichtkunst oft eine Schwellen-
erfahrung, wo das ideo-retinale Licht der Sehnerven
und Minima des dusseren Lichts ununterscheidbar
sind. Von dieser absoluten Reduktion aus gilt es den
basalen Wahrnehmungsraum wiederzugewinnen. So
will James Turrell die Kraft und die Substanz des
Lichts zuganglich und damit «the reality of transcen-
dental experience» bewusst machen. Er arbeitet,

jenseits des Gottes, im Medium Gottes, dem raum-

schaffenden Schopfungslicht; und er arbeitet, als
Nicht-Philosoph,
Reflexion, der transzendentalen Asthetik. Beides

am Ursprung philosophischer
zusammengenommen heisst: Es geht um die Grund-
lagen einer Naturasthetik.

Turrell verknupft die Lichtkunst mit abendlan-
dischen wie aussereuropaischen kosmologischen
Lichtarchitekturen
Gegenteil fallt die semantische Leere auf, in die er
das Licht ruckt. Er schafft wahrhaft bedeutungslose
Rituale, um erfahrbar zu machen, was «Licht als

ohne deren Semantik. Im

absolute Metapher» genannt wurde. Das heisst: Es ist
enthullend und verweisend, doch nur sich selbst; es
ist reine Prasenz. Darum die Bevorzugung des
Objektlosen: leere Rdume, Ruinen, defunktionali-
sierte Platze oder, wie im Fall des erloschenen Roden



Crater, naturgeschichtlich inaktive Raume - in einem
Umraum, der seit jeher Inbegriff des Objektlosen ist:
die Wiiste. Orte des Abgeschiedenen.

Herkommend aus den Metropolen mit ihrer Uber-
fulle an Objekten und Wahrnehmungsreizen, ist es,
Stille und
Abwesenheit geschaffen werden, um an den Grund

als mussten kunstlich Reinriume der

des sich ereignenden Lichts und an die sich inne-

werdende Prasenz der Wahrnehmung heranzu-
kommen.

Offensichtlich besteht dabei eine Verwandtschaft
mit sakralkulturellen Riten der Katharsis. Und diese
ist im Zeitalter vollendeter Gottesferne ein astheti-
sches Ritual. Es bedient sich der abgelagerten For-
men der Religion und des Mythos. Doch die strikte
Entsemantisierung der Lichtraume verdeutlicht,
dass die Form hier keiner spezifischen Botschaft
folgt. Es geht um «profane Erleuchtung» (Walter
Benjamin). Derart finden wir in der land art und
Lichtkunst einen Betrachter disponiert, der jenseits
der historischen Programme der Landschaftskunst
und jenseits der ontotheologischen Implikate der
Lichtmetaphysik sich gleichwohl deren «symboli-
scher Formen» bedient. Die Lichtspuren, denen der
Betrachter folgt, lassen ihn Rituale der Kontempla-

tion durchlaufen, legen ihm Exerzitien der Reini-

JOHANN GOTTFRIED JENTZSCH
(1759-1826), ARBEITSZIMMER
DES KUNSTLERS IN DRESDEN,

o. J., Aquarell, 29,5 x 43,8 ¢cm /

no date, watercolor, 11%s x 17Y4".

(NATIONALGALERIE BERLIN)

gung auf, muten ihm, vorubergehend, das bewusste
Vergessen seiner Wahrnehmungsgrammatik zu. Das
kathartische Moment in der Lichtkunst zielt aber
nicht auf die visio beata, sondern auf Reinigung der
asthetischen Kompetenz allein. Lichtkunst ist nega-
tiv bestimmt, insofern sie Negation der medienindu-
striellen Kolonisierung der Sinne ist. Sie ist leer,
wenn auch ereignisreich, weil sie weder Objekte
noch Inhalte vermittelt, sondern Formen der Asthe-
tik selbst. Sie ist kontemplativ, aber nicht religios,
weil die Andacht in ihr allein das Gewahrwerden des
eigenen Sehenkonnens zum Ziel hat. Sie zelebriert
das Licht, doch nicht, weil es das Gottliche offenbart,
sondern weil die dsthetische Struktur des Lichts mit
der Selbsttransparenz des Logos koinzidiert. Sie zele-
briert das Licht, weil dieses das Primordiale der
Natur darstellt, ihr eigentliches Seinkonnen, ihre
quinta essentia. Lichtkunst ist «Kosmo-Asthetik» — in
dem doppelten Sinn, dass die Initiation ins kosmi-
sche Licht zugleich in die raumasthetischen Vermo-
gen des Menschen einfihrt. Die Lichtkunst gehort
Sie
bereitet eine elementaristische Naturasthetik vor
und ist zugleich unhintergehbar selbstreflexiv, d.h.,
sie dient der Erkundung der édsthetischen Kompe-

mithin der nachaufklarerischen Moderne an.

tenzen.

THE ARTIST’S STUDY IN DRESDEN,



HARTMUT BOHME

THE PHILOSOPHICAL

LLIGHT AND THE L ICHT
OF ARE N9

The early Greek mythographer Hesiod said that the
offspring of Chaos were not only Gaia and Eros but
Erebus and black Night, and that Night gave birth in
turn to the Divine Ether and to the Light of Day
(Theogony 116-126). This established the basic po-
larity that governs the cosmos and the human soul:
the powers of darkness and light. Similarly, accord-
ing to Parmenides, the world emerged from the pri-
mordial dynamic of Light and Night (Diels/Kranz
28B9). It is no coincidence that he opened his
didactic poem with an account of a vast initiation
process: the initial, and thereafter regularly recur-
rent, crossing of the threshold that divides the “House
of Night” from the ethereal sphere of Light. This is
the origin of the world and the initiation into knowl-
edge, rolled into one. Philosophy thus becomes a

HARTMUT BOHME is a professor of literature at Hum-

boldt University in Berlin.

PARKETT 38 1993

message of light. The antithesis of the “unnameable,
unknowing Night, a dense and weighty form,” is the
“fiery sea of Ether: gentle, greatly mobile, every-
where self-identical, but nonidentical with the other”
(Diels/Kranz 28 B 8). The silence of light is thus the
first hypostasis of Spirit, hovering on the threshold
between the immaterial and the material; it is the
medium of the representation of everything other
than itself, without being that other. Not only does
philosophy regard itself as a reflection of this divine
light; art, too, becomes the appearance of Appear-
ance, an imitation of the function of light as creator
of the apparent.

In Plato, the Good (Agathon) is the “most radiant
aspect of being.” Truth is light, which is the origin of
Heidegger’s notion of Seins-Lichtung, the clearing or
lighting of being. There is nothing new in this. It is
firmly built into the structure of the Indo-European
languages that all understanding of the Divine, of



CARL GUSTAV CARUS, DIE FINGALSHOHLE AUF DER INSEL STAFFA, o. J., Feder und Aquarell, 27,6 x 32,4 cm /

THE FINGAL CAVE ON THE ISLAND STAFFA, no date, pen and watercolor, 10%s x 12%;”. (KUPFERSTICHKABINETT DRESDEN)

Being, and of Appearance relies on the semantics of
light. Light is what the philosopher Hans Blumen-
berg calls an “absolute metaphor”: not convertible
into conceptual terms, universal within at least one
culture, self-referential, and denoting nothing out-
side itself. Speech itself lights and clarifies. The lan-
guage of truth is logos apophantikos (Aristotle).

Light is similarly basic to space. Light “clears”
space in the first place: it makes room. (Etymologi-
cally, “room” is cleared land, a clearing, which in
German is eine Lichtung.) This is not at all the same as
the transcendental construction of space out of the
generalized intuitive form held by the subject—a
proposition which glosses over the fact that the
orientative space developed with the aid of the eye
does not “add up” until there is light. Light is a cre-
ator of space par excellence.

Another prime human possession, soul, also
derives from light and borrows its appearance. God,

RN

too, is light; his manifestation is a shining forth, an
epiphany. In almost every religion, this is so numi-
nous an event that the experience of dazzling radi-
ance, in all its terrifying power, has coalesced with
that of the divine. Rightly, the comparative religion-
ist Walter Sparn calls light “the god-bearing meta-
phor.” In a number of religions, Sparn traces a strain
of “fear-defusing”: the tempering of the unapproach-
able, unendurable Divine Light. One way of mitigat-
ing the power of light and making it more approach-
able is by equating Eros with light—as in the Orphic
tradition, where Eros appears as the creative light
under the name of Phanes, who is The Appearer, but
also He Who Makes Things Appear. Light is brought
still closer to the physical world when it is identi-
fied—as it is by the Stoics—with the breath or pneuma,
the luminous warmth that holds the body together.
This humanization of light has the effect of enno-
bling the soul; for the fire of the soul corresponds to



the Ether of the astral sphere (Cleanthes). Such is
the true nature of man.

To Zeno, as to Empedocles, the Ether is a god;
and Holderlin still addresses it as “Father”: as close as
it is remote, as sublime as it is akin. The hierarchic
order of being depends on degrees of participation
in light: the lighter, the more pure and worthy; the
darker, the more despised and worthless. And so it is
immediately evident that the Divine, Nature, Space,
Man himself, and most particularly what he feels to
be his vital essence—soul, Eros, language—all this is
light, or a modification thereof. Quinta Essentia.

And between pure light and pure blackness—
which paradoxically coincide and are nonhuman
and superhuman, transcending existence, devoid of
predicate, and therefore closer to Nothing than to
Something—between these two, in the world of col-
or, we appear along with things, and things appear to
us; this is the “colored reflection” by which alone,
says Goethe, we have life. But color, as the Gothic
stained-glass windows teach us, is light embodied in
matter. “What,” asks Hugh of St.Victor, “is more
beautiful than light, which, although colorless in
itself, brings out the colors in all things by illuminat-
ing them?” (Eruditiones didascalicae XII').

In his Sun simile (Republic 508b—509b), Plato drew a
parallel between the Sun and the Idea of the
Good/Beautiful. Just as seeing and being seen
depend on the light of the Sun as their medium, the
Idea serves as the medium between knowing and the
knowable. It is revealing that Plato here based him-
self on the capacity of light to create the organ by
which it is perceived, which Plotinus (Enneads 1.6.43)
was to develop into the powerful image of the Sun-
Eye, and which became the nucleus of Goethe’s the-
ory of color. Another—and, for the history of art, a
his
description of the Sun rising over the sea as the

similarly influential—image in Plotinus is
emergence of the divine Spirit, which, in the “Spirit
that sees,” becomes the self-intuition of the Beauti-
ful; ultimately, what is seen is not the “light outside”
but the inner, transcendental light (Enneads5.5.7-8).

Here, again, the unendurable brightness allows itself

18

to be partially obscured without ever—until our
present-day, civilized apotheosis of manmade, artifi-
cial light—entirely losing its magic.

In Plato’s Sun simile, the light is simultaneously
the cause of the eye, and that of what it sees, and
the medium between them, and their content. It all
comes down to this: light is the medium that is the
message—its own message. And since eye and light
predefine the form of Spirit, what I have just said
holds good for all knowing. Knowing is the shining
forth of the Idea—its light and therefore its beauty
(and both Plotinus and Hegel have defined beauty in
this way, as the shining forth of Spirit). This stems
ultimately from a conception according to which the
Logos—insofar as it is not pure mathematics and log-
ic but the manifest order, the eidos, of the world—can
be thought of as existing in only one medium: Ether.
The logos apophantikés is thus a natural experience—
that of light—converted into philosophical terms.
Simultaneously subtle (i.e., material) and immateri-
al, light is the medium wherein the Logos not only
unfolds but also conceives of itself. What a philoso-
phy that is not a message of light in this sense—or a
language that does not illuminate—might be is
something that still remains to be seen, even now
that
structed, and the “phantasmatic” is everywhere in

metaphysical premises have been decon-
command.

This is made entirely clear in Plato’s celebrated
cave simile (Republic 514a—-519b). In the present day,
when reality itself threatens to coincide with the
actuality of the image, it is hard to read the cave sim-
ile other than as the Gulag Archipelago of a world-
wide media laboratory. However modern the reality,
however, what counts is the ancient truth within. The
people in the cave are shackled, with even their
heads clamped in one direction, so that they see
nothing but the shadows of passing figures, cast onto
the cave wall in front of them by a fire behind them.
Esse est percipi. One of the captives is forced to turn
around and see the light, so that he may see—to his
perplexity—the hollowness of all that he has hitherto
been forced to regard as the sole reality. Then he is
dragged out of the cave into the sunlight. He is
blinded by excess of light—as described in all the
accounts of mystical illumination.



Plato uses the initiation formula to express what is
involved in a philosophical education. For after this
forcible realignment, for which Plato uses the word
“art” (Republic 418d), the candidate for initiation
becomes accustomed to the Sun, which is not the
image or the appearance of light but its primal
source; and he knows the order of the Cosmos.
Here, again, Plato uses the transcendental structure
of light as a symbol of the Idea of the Good/Beauti-
ful. What is the cause of all other appearances can-
not itself be part of appearances: in its beauty, it tran-
scends them all (Republic 508e-509b). Filled with this
realization, the mystic takes his message back to the
cave and there finds it rejected; he is told that it is he
who “has returned from above with his eyesight
ruined, and the ascent was not worth attempting”
(Republic 517a).

Rightly, Hans Blumenberg says that Plato’s meta-
phors of light already contain the germ of his
metaphysics of light. Historically, the cave simile is
the origin of the ascetic tradition that rejects the
empirical world as a vain illusion. In the Neoplaton-
ism of Plotinus (205-270), this was elaborated into a
concept of light that contrasted lux intelligibilis, the
intangible sphere of purity, with the impurity of mat-
ter. Now, for the first time, it became possible to
declare the ethereal light to be the sphere of God, in
which
renouncing the world. Devoid of light, the world

none could participate without totally
might point allegorically to the Divine, but could no
longer absorb it, symbolically. In Neoplatonism, and
especially in its Christian variants, Hans Blumenberg
has pointed to a cosmic “retreat of the light” (Licht-
flucht): the light withdraws from the totality of the
world into the Empyrean, so that the bounds of
Plato’s cave coincide with those of the universe.

And so the universe (mundus) becomes a cave; all
that exists therein becomes a shadow play, a mere
projection. Nature is thus drained of all substance.
As light becomes more spiritual, Nature grows darker.
The cultural integration, in ancient philosophy, be-
tween senses, soul, Logos, and Nature is disrupted by
the Neoplatonic metaphysics of light. Where matter
is not entirely banished to the realm of darkness, its
most beautiful representative, Eros, is described as
longing for a light that is not of this world. The

)

SALVADOR DALI,
aus / from THE SECRET LIFE OF S. D., New York 1942.

achievement of perfection directly correlates with a
growing disdain for the body; and this leads to a
hatred of Nature.

The visio beata is not an illuminated perception of
material objects, but an inward awareness of the spir-
itual lux coelestis; and accordingly, in all acts of eleva-
tion to the celestial Nous, the flesh remains behind
on earth as a burnt-out husk. The only escape from
the darkness of the cosmic cave consists in joining in
the “retreat of the light.” To open the doors that lead
to the light, one must renounce the world. This is a
move toward the ideal, with the sacrifice of the ele-
mental body as the price of the perfectibility of man.
The frailer the physical frame, the more resplendent
the astral body, swathed in the Spirit’s mantle of



light. The ecstatic self becomes the transcendental
focus of disdain for the body and for Nature.

For Plotinus, the Beautiful is the ritually purified
“being together with oneself” of the self, seen in its
true light: having totally extinguished the alien, the
other, the object-like (Enneads 1.6, especially 23-42).
By equating being with light, and light with contem-
plative thought, he seeks ultimately to identify
thought with being: that s, to revive Parmenides’ for-
mula in terms of the metaphysics of light. The histor-
ical importance of this is hard to overestimate—as is
that of the converse tendency toward radical subjec-
tivity, which also derived from Plato and was elabo-
rated and intensified in Neoplatonism. Here, too,
Plotinus supplies the definitive formulation. He
writes of the ecstatic vision of light: “There, all is
transparent, and there is nothing dark or resistant;
everyone and everything is visible to everyone, even
in the innermost depths; light is transparent to light.
So every individual carries all things within him, and
sees all things in the other; everywhere, all things are
present, and each thing is all; the individual is the
whole, and the shining is immeasurable.” (Enneads
5.8.4).

Over the centuries, this universal transparency
has remained the almost invariable image used by
ecstatics, by mystics, by enthusiasts—and, today, by
computer mystagogues.

20

JOHANN WOLFGANG VON GOETHE,
ITALIENISCHE KUSTENLANDSCHAFT, 1786,
Bleistift und Pinsel mit Tusche auf Papier,

16,9 x 23,1 ¢cm / ITALIAN SHORES, 1786, pencil

and brush with ink on paper, 6% x 9.

The impoverishment of subjective perception,
and the denial of the potency of light, is forcefully
countered by those present-day artists who work with
nothing but light itself. The sky is empty of God; so
there is no metaphysics of light. But it is not empty of
light; so there can be an art of light. Either God is the
cosmic stage-manager of a light that offers us the
prospect of a “superessential” truth; or we are forced
to accept and affirm a secularized perceptual world
that recognizes no “outside,” whether in the form of
Nature or history, and can derive its potency, if any,
only from techniques of simulation. One way out of
this cultural-industrial dilemma is a “LightArt” that
opens up Nature all over again and generates con-
scious perception in union with Nature. LightArt
thus performs the characteristically Modernist tran-
sition from lux intelligibilis to “transcendental light.”

This art is all about experiencing light and per-
ceiving perception. As a maker of LightArt, James
Turrell, for example, constantly reiterates that he is
interested in the “seeing of seeing.” This is a faculty
that we have lost. To lose the ability to detect light is
to lose the art of perception. On the threshold of
perceptibility, LightArt often creates a borderline
experience in which it becomes impossible to distin-
guish between the ideo-retinal light generated in the
optic nerves and minimal quantities of external
light. This absolute reduction is the starting point for



the recovery of the realm of basic perception. Turrell
seeks to make the power and the substance of light
accessible, and thereby to make “the reality of tran-
the

Divine, he works in God’s own medium, the space-

scendental experience” conscious. Beyond
forming light of creation; and he works, as a non-
philosopher, on the origin of all philosophical re-
flection: transcendental aesthetics. These two aspects
taken together mean that the work deals with the
foundations of an aesthetic of Nature.

Turrell connects his LightArt with Western and non-
European cosmological architectures of light, but with-
out their semantics. Indeed, he firmly situates light
within a semantic vacuum. He creates truly non-signify-
ing rituals in order to gain access to “light as absolute
metaphor™ by which is meant that light reveals and
denotes, but only itself; it is pure presence. Hence the
preference for locations that have lost their functions,
or—as in the case of the extinct Roden Crater—spaces
that are inactive in the terms of natural history, within
a setting that has always been the very essence of
objectlessness: the desert, the place of solitude.

In coming straight from the great cities, with their
superabundance of objects and stimuli, it is as if pure
spaces of silence and absence needed to be artificial-
ly created in order to reach down to the ground of
the emerging light and to the dawning presence
of perception.

Clearly, there is an affinity here with the sacred
and cultural rituals of catharsis. In an age of consum-
mate remoteness from God, this is an aesthetic ritual.
It makes use of the stratified deposits of religious and
mythological forms. But the strict exclusion of
semantics from Turrell’s light spaces makes clear
that the form here serves no specific message. This is
what Walter Benjamin called “secular illumination.”
Land Art and LightArt thus cater for a viewer who is
ready to go beyond the historic programs of land-
scape art and beyond the ontotheological implica-
tions of the metaphysics of light, while at the same
time making use of their “symbolic forms.” The ves-
tiges of light that the viewer detects lead him to pass
through rituals of contemplation; they set him exer-
cises in purification; they assume that he will volun-
tarily, if momentarily, forget his own grammar of per-
ception.

1l

The cathartic aspect of LightArt does not, how-
ever, direct itself toward the wisio beata but solely
toward the purification of the viewer’s aesthetic capa-
bilities. LightArt is negatively defined, insofar as it is
negates the colonization of the senses by the media
industry. It is empty, albeit eventful, because it con-
veys neither objects nor contents but the forms of
aesthetics itself. It is contemplative, but not religious,
because in it the sole purpose of contemplation is
the awareness of the subject’s own ability to see. It
celebrates light, not because light is a revelation of
the Divine, but because the aesthetic structure of
light coincides with the self-transparency of the
Logos. It celebrates light because light represents the
primordial in Nature, its ability to be, its quinta essen-
tia. LightArt is “cosmo-aesthetics”™—in the dual sense
that the initiation into the cosmic light leads directly
to the spatial-perceptual capacities of the human
being. LightArt accordingly forms part of Modernist,
post-Enlightenment culture. It prepares the way for
an elemental aesthetics of Nature, and at the same
time it is inescapably self-reflexive: that is, it serves to
explore aesthetic capabilities.

(Translation: David Britt)

GEORGES SEURAT, IN DER DAMMERUNG, ca. 1883/84,

schwarze Kreide auf Papier, 31,7 x 24 ¢m /

IN THE TWILIGHT, black crayon on paper, 12Y5 x 945",




	Das philosophische Licht und das Licht der Kunst = The philosophical light and the light of art

