Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1993)

Heft: 37: Collaboration Charles Ray / Franz West

Artikel: Die asthetische lllusion = The aesthetic illusion

Autor: Baudrillard, Jean / Jauch, Ursula Pia / Aigner, Thomas
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680917

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680917
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE ASTHETISCHE

ILLUSION

PARKETT 37 1993

JEAN BAUDRILLARD

JEAN BAUDRILLARD.

Wenn man es sich recht tiberlegt: Was
eigentlich tun denn moderne Kiinst-
ler? Machen unsere modernen Kunstler
im Glauben, Kunstwerke hervorzubrin-
gen, letztlich nicht etwas ganz anderes;
so, wie die Renaissance-Kunstler mein-
ten, religiose Malerei zu betreiben,
aber in Wirklichkeit Kunstwerke schu-
fen? Sind die Objekte, die sie produzie-
ren, nicht etwas ganz anderes als Kunst?
Fetischobjekte zum Beispiel, aber ent-
zauberte Fetische, rein dekorative
Objekte fir tempordare Zwecke (Roger
Caillois wurde sagen: hyperbolische
Ornamente): buchstiablich Objekte des
Aberglaubens in dem Sinn, dass sie
nicht mehr eine erhabene Eigenschaft
der Kunst aufweisen und nicht mehr
einem innigen Glauben an die Kunst
entsprechen, aber gleichwohl die Idee
der Kunst, ihren Aberglauben, in all
ihren Erscheinungsformen perpetuie-
ren. Fetische also, die dem gleichen
Antrieb wie der sexuelle Fetischismus
folgen, der ebenfalls sexuell unter-
schiedslos ist: Indem er sein Objekt
zum Fetisch erhebt, verneint er gleich-
zeitig die Wirklichkeit des Sexus und
die sexuelle Lust. Er glaubt nicht an
den Sexus, er glaubt einzig an die Idee

ist Kultur-

philosoph und lehrt Soziologie in Paris.

10

des Sexus (die ihrerseits natturlich ase-
xuell ist). Ebenso glauben wir nicht
mehr an die Kunst, sondern nur an die
Idee der Kunst (die selbst natiirlich
nichts Asthetisches an sich hat).
Deshalb hat die Kunst, die in ihrer
subtilen Form nur noch Idee ist, damit
begonnen, an Ideen zu arbeiten.
Duchamps Flaschentrockner ist eine
Idee, Warhols Campbell-Dose ist eine
Idee; wenn Yves Klein in einer Galerie
gegen einen Blankoscheck Luft ver-
kauft, so ist das eine Idee. Das alles sind
Ideen, Zeichen, Anspielungen, Konzep-
te. Das bedeutet gar nichts mehr, aber
es bedeutet trotzdem. Das, was wir heu-
te Kunst nennen, scheint Zeuge einer
unheilbaren Leere zu sein. Die Kunst ist
verkleidet in der Idee; die Idee ist ver-
kleidet in der Kunst. Das Ganze ent-
spricht einer Form, unserer Form der
Transsexualitat, der Transvestie, erwei-
tert auf das ganze Feld von Kunst und
Kultur. Auf ihre Weise transsexuell ist
die Kunst, die durchdrungen ist von
der Idee,

leeren Zeichen der Kunst und durch-

durchdrungen von den

drungen schliesslich von den Vorzei-
chen ihres Verschwindens.

Alle moderne Kunst ist abstrakt in
dem Sinne, dass sie von der Idee viel
stairker durchdrungen ist als von der

Formen und Dinge schaffenden Ima-




ginationskraft. Alle moderne Kunst ist
konzeptuell in dem Sinne, dass sie im
Werk das Konzept fetischisiert, das
Stereotyp eines verstandesméssigen
Musters von Kunst — genauso wie in der
Ware nicht ihr tatsachlicher Wert, son-
dern das abstrakte Stereotyp des Werts
fetischisiert wird.

Dieser fetischistischen und dekora-
tiven Ideologie unterworfen, hat die
Kunst keine eigentliche Daseinsform
mehr. Aus dieser Perspektive liesse sich
sagen, dass wir dem vollkommenen
Verschwinden der Kunst als spezifi-
scher Tatigkeit entgegengehen. Dies
kann entweder zu einem Ruck-Fall der
Kunst in Technik und reines Handwerk
fuhren, tubertragen moglicherweise
auf die Elektronik, wie es sich heute
uberall beobachten lasst. Oder dann
hin zu einem priméren Ritualismus,
bei dem, egal was zum dsthetischen
Gadget taugt, wo die Kunst im Uni-
versalkitsch endet, genauso wie die zu
ihrer Zeit religiése Kunst schliesslich
im Kitsch von Saint-Sulpice endete.
(Rund um die Kirche Saint-Sulpice in
Paris wurde in bestimmten Liden reli-
gioser Kitsch feilgeboten, Anm. d. U.)
Wer weiss, vielleicht wird die Kunst als
solche einmal nur eine Episode ge-
wesen sein, eine Art ephemerer Luxus
der Menschheit. Das Ermiidende dar-
an ist, dass diese Krise der Kunst sich
endlos dahinzuziehen droht. Und der
Unterschied zwischen Warhol und all
den anderen, die es sich vor dem
Hintergrund dieser endlosen Krise be-
quem machen, ist, dass mit Warhol
diese Krise der Kunst substantiell been-
det ist.

Gibt es noch eine dsthetische Illu-
sion? Und wenn nicht: Gibt es dann

den Zugang zu einer transdsthetischen

I

Illusion, zu jener radikalen Illusion
vom Geheimnis der Verfiihrung, der
Magie? Gibt es noch, an den Randern
des

Virtualitat,

Hypersichtbaren, Transparenz,
ein Bild?

Platz fir

einen Ort fuar
Einen Ort far ein Ratsel?
Wahrnehmungsereignisse? Platz fir
eine effektive Kraft der Illusion, eine
wirkliche Strategie der Formen und
des Scheins?

Dem ganzen, modernen Aberglau-
ben von «Befreiung» muss entgegen-
gehalten werden, dass man nicht die
Formen und auch nicht die Figuren
befreien kann. Im Gegenteil, man legt
sie in Ketten; die einzige Art und Weise
ihrer Befreiung besteht darin, sie in

das
Kettenglieder zu finden, die sie fast

Ketten zu legen, heisst jene

zartlich miteinander verbinden. Im
ibrigen legen sie sich fast wie von
selbst
besteht darin, die Intimitit des Pro-

in Ketten; die ganze Kunst
zesses zu verstehen. «Es ist besser fir
dich, einen einzigen freien Menschen
durch Sanftmut versklavt, als tausend
Sklaven befreit zu haben.» (Omar
Khayyam)

Es gibt Gegenstinde, deren Ge-
heimnis nicht in ihrem «zentrifugalen»
Ausdruck,

Form (oder Verformung) liegt, son-

in ihrer reprasentativen
dern im Gegenteil darin, dass sie zum
Mittelpunkt streben und anschliessend
im Zyklus der Metamorphosen ausein-
anderdriften. Es gibt in der Tat zwei
Moglichkeiten, den Fallen der Darstel-
lung zu entgehen: entweder jene der
endlosen Dekonstruktion, bei der sich
die Malerei in den Bruchstiicken des
Spiegels unaufhorlich beim Sterben
zusieht, um schliesslich die Reste
zusammenzukleistern — immer in re-

ziproker Abhangigkeit von der verlore-




nen Bedeutung, immer im Verlust
eines Glanzes, einer Geschichte. Die
andere ware, ganz einfach von der Dar-
stellung tiberhaupt abzukommen, jede
Bemiihung um Lektiire, Interpretation
und Entschliisselung zu vergessen, die
kritische Gewalt von Sinn und Wider-
sinn zu vergessen, um wieder zu jener
Matrix zu gelangen, wo die Dinge
erscheinen; dorthin, wo sie ganz ein-
fach ihre Prisenz bekunden, aber in
multiplen Formen, die sich dem Spek-
trum der

Metamorphosen gemass

demultiplizieren.

Zum Spektrum vordringen, wo das
Objekt gesprengt wird; zur Matrix, wo
die Formen verteilt werden: Das ist die
Form der Illusion selbst, des Ins-Spiel-
Bringens (illudere). Eine Idee tiberwin-
den heisst, sie zu negieren. Eine Form
uberwinden heisst, von einer Form zur
anderen zu wechseln. Das erste defi-
niert die kritische intellektuelle Positi-
on, und sie gilt hdufig auch fiir die mit
der Welt hadernde moderne Kunst.
Das zweite beschreibt das Prinzip der
Illuéion selbst, die fur die Form kein
anderes Schicksal kennt als die Form.
In diesem Sinne brauchen wir Illusio-
nisten, die darum wissen, dass Kunst
und Malerei Illusion sind, also gleich
weit entfernt von der intellektuellen
Kritik der Welt wie von einer eigent-
lichen Asthetik (die ja bereits eine
reflektive Unterscheidung zwischen
Schon und Hisslich voraussetzt). Illu-
sionisten, die wissen, dass alle Kunst
zundchst ein Trompe-l'eil ist, ein Trompe-
la-vie, so wie alle Theorie ein Trompe-le-
sens ist; Illusionisten, die wissen, dass
die Malerei alles andere als eine aus-
drucksvolle und damit wahrheitsge-

masse Version der Welt ist, sondern als

12

Ganzes darauf beruht, Tauschungen
hervorzurufen, auf die hereinzufallen
die vorausgesetzte Wirklichkeit der
Welt gentigend naiv ist — genauso, wie
die Theorie nicht darauf beruht, Ideen
zu haben (und folglich mit der Wahrheit
zu flirten), sondern Tauschungen zu
produzieren, Fallen zu stellen, in die
der Sinn, sofern er naiv genug ist, hin-
eintappen soll. Das hiesse also, mittels
der Illusion eine fundamentale Form
der Verfiihrung wiederzufinden.

Es ist gewiss eine delikate Aufgabe,
nicht dem nostalgischen Charme der
Malerei zu erliegen und an jener sub-
tilen Linie festzuhalten, die mehr mit
Tauschung als mit Asthetik zu tun hat;
die Erbin einer rituellen Tradition ist,
die mit derjenigen der Malerei nie wirk-
lich in Verbindung getreten ist: derjeni-
gen des Trompe-l'eil. Eine Illusion, die —
jenseits der dsthetischen Illusion — eine
viel wesentlichere Form von Illusion
wieder aufnimmt und die ich «anthro-
pologisch» nennen wiirde, um damit
jene generische Funktion der Welt und
ihres Erscheinens zu bezeichnen, da die
Welt uns erscheint, lange bevor sie
einen Sinn angenommen hat, lange
bevor man sie interpretiert oder dar-
stellt, lange bevor sie real wird, was sie
erst spat und gewiss nur voriibergehend
geworden ist. Es geht nicht mehr um
die negative und abergldubische Illusi-
on einer anderen Welt, sondern um die
positive Illusion dieser Welt hier, der
operativen Szene der Welt, des symboli-
schen Eingriffs in die Welt, der lebendi-
gen Illusion des Scheins, von der Nietz-
sche spricht — die Illusion als Urbiihne,
viel alter, noch grundlegender als die
asthetische Buhne.

(Ubersetzung:
Thomas Aigner und Ursula Pia Jawch)




)

THEE S310S Ty

ILLUSION

JEAN BAUDRILLARD

If you really think about it, what is it
that modern artists do? Like the Ren-
aissance artists who thought they were
painting religious pictures but in fact
were making works of art, are our mod-
ern artists, who think they are making
works of art, actually doing something
else? Are the objects they produce not
perhaps something else entirely? Like
fetish objects, for example?>—Demysti-
fied fetishes, though, purely decorative
objects for secular use (Roger Caillois
might say: “hyperbolic ornaments”).
Objects of superstition in the literal
sense that they no longer depend upon
the sublime nature of art and no long-
er correspond to a profound belief in
art, yet continue nevertheless to per-
petuate the idea, the superstition of art
in all its forms. Fetishes, therefore, of

the same inspiration as sexual fetish-

JEAN BAUDRILLARD is a cultural

philosopher and teaches sociology in Paris.

13

ism, which is itself sexually neutral: by
making its object a fetish, it simulta-
neously denies the reality of sex and of
sexual pleasure. It does not believe in
sex; it believes only in the idea of sex
(which in itself is, of course, asexual).
In the same fashion, we no longer be-
lieve in art, but only in the idea of art
(which in itself, of course, has nothing
aesthetic about it).

This is why art, being no longer but
an idea, has taken to working on ideas.
Duchamp’s bottle-rack is an idea;
Warhol’s Campbell’s Soup can is an
idea; Yves Klein selling air in a gallery
for a blank check is an idea. All these
are ideas, signs, allusions, concepts.
They signify nothing any more, yet all
the same they signify. What we call art
today seems to bear witness to an irrep-
arable void. It’s a form, our form of
transsexuality, of transvestitism, en-
larged to include the entire realm of

art and culture. Art penetrated by the

PARKETTE 3711998




idea, by the empty signs of art, and
especially by the signs of its vanishing,
is transsexual in its own way.

All modern art is abstract in the
sense that it is penetrated by the idea
much more than by the imagination of
forms and substances. All modern art is
conceptual in the sense that in the art-
work, it fetishizes the concept, the ster-
eotype of a cerebral model of art—just
as what is fetishized in commodities is
not real value but the abstract stereo-
type of value.

Doomed to this fetishist and deco-
rative ideology, art no longer has an
existence of its own. From this perspec-
tive, it can be said that we are on the
road to the total disappearance of art
as a specific activity. This may lead to
art’s reversion to pure technique and
craftsmanship, transferred perhaps to
the realm of electronics, as is happen-
ing everywhere today; or it may lead to
an elementary ritualism where any-
thing at all can serve as aesthetic gadg-
et, with art ending up as universal
kitsch just as religious art, in its day,
ended up as the kitsch of plaster saints.
Who knows? Art as such may well
prove to have been but a parenthetical
interlude, an ephemeral luxury of the
species. The trouble is that this crisis of
art threatens never to end. And the
difference between Warhol and all the
others consoling themselves at the
heart of this endless crisis is that with
Warhol the crisis is essentially brought
to an end.

14

Does aesthetic illusion still exist?
And if not, is there a way to a trans-
aesthetic illusion, a radical illusion, of
secret and seduction, an illusion of
magic? Is there still room for an image
at the boundaries of hypervisibility,
transparency, virtuality? Is there room
for an enigma, for events of percep-
tion, for illusion to exert an effective
force, for a real strategy of forms and
appearances?

Contrary to the modern supersti-
tion of “liberation,” it must be said that
one cannot liberate forms; one cannot
liberate figures. In fact we bind them
in chains: the only way to liberate them
is to enchain them—that is, to find the
chains that bind them, one to the oth-
er, with tenderness. They are, more-
over, linked to one another and engen-
dered by one another; the whole art is
in getting inside this process. “It is bet-
ter to have reduced one free man to
slavery through tenderness, than to
have freed a thousand slaves.” (Omar
Khayyam)

Objects whose secret is not in their
“centrifugal” expression, in their rep-
resentative form (or deformation), but
rather in their attraction to the center
and their subsequent dispersion in the
cycle of metamorphoses... There are,
in fact, two ways to avoid the trap of
representation: that of endless decon-
struction, where painting never stops
watching itself die in the ruins of the
mirror—even if this means tinkering

with the remains—always negatively




dependent on lost meaning, always
desperate for a reflection or a history.
Or else one can quite simply abandon
representation, forget all concern for
reading, interpretation, deciphering,
forget the critical violence of meaning
and counter-meaning, and go back to
the matrix from whence things appear,
where they simply indicate their pres-
ence, though in multiple forms, geared
down in accordance with the specters

of metamorphoses.

To enter the specter of the object’s dis-
persion, the matrix of the distribution
of forms: this is the form of illusion
itself, a bringing back into play (from
the Latin #lludere, from Iludus, which
means game). To transcend an idea is
to deny it. To transcend a form is to go
from one form to another. The former
defines the critical-intellectual posi-
tion, which is also often that of modern
painting at grips with the world; the lat-
ter describes the very principle of illu-
sion, whereby form has no other desti-
ny than form itself. In this sense, we are
in need of illusionists who know that
art and painting are illusion—as far,
that is, from the intellectual critique of
the world as from aesthetics in the
strict sense (which presupposes a delib-
erate distinction between the beautiful
and the ugly)—illusionists who know
that all art is first and foremost a
trompe-L'oeil (an optical illusion), a
trompe-la-vie (a life-illusion), just as all

theory is a trompe-le-sens (a meaning-

12

illusion), that all painting, rather than
being a kind of expression of the world
(and therefore allegedly “authentic”),
actually consists in setting lures, traps
in which meaning would have to be
rather naive to get caught. One must
rediscover through illusion, a funda-
mental form of seduction.

Itis not easy to avoid succumbing to
the nostalgic charm of painting, and to
remain poised on this thin line that has
less to do with aesthetics than with
lures, heir to a ritual tradition that has
never really mingled with the tradition
of painting—of trompe loeil. It is a
dimension that links back up, beyond
the aesthetic illusion, with a far more
fundamental form of illusion that I
shall call “anthropological’—meaning
that generic function of the world and
its apparition, by virtue of which the
world appears to us long before it has
taken on meaning, long before it is
interpreted or represented, long
before becoming real, which it only
became rather late, and rather ephem-
erally at that. Not the negative, super-
stitious illusion of another world, but
the positive illusion of this world, of
the world’s operatic stage, the world’s
symbolic operation, the vital illusion of
appearances that Nietzsche talks
about—illusion as primitive stage, far
older, far more fundamental than the

aesthetic stage.

(Translation from the French:
Stephen Sartarelli)




	Die ästhetische Illusion = The aesthetic illusion

