
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1993)

Heft: 36: Collaboration Sophie Calle & Stephan Balkenhol

Artikel: Purgatorium der Sinne : Rudolf Schwarzkogler (1940-1969) = Purgatory
of the senses : Rudolf Schwarzkogler (1940-1969)

Autor: Földényi, László F. / Schelbert, Catherine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680761

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680761
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LÂSZLÔ T. EÔLDÉiVE/

Purgatorium
der Sinne:

RUDOLF SCHWARZKOGLER
(1940-1969)

Radikal sein ist leicht; schön sein um so schwieriger.
Schwarzkogler gelang es, die Schönheit zu verwirkli-
chen. Aus den Aufnahmen seiner bekanntesten Wer-

ke, der AMonem, schlägt uns tödliche Schönheit ent-

gegen. In ihnen strahlt der Tod, schwarzweiss. Aber
nicht, um seinen eigenen Sieg zu feiern. Im Gegen-
teil; gefeiert wird der eigene Untergang. Diese Bilder
sind tödlich, wozu es leugnen? Wir müssen uns über-
winden, um sie länger zu betrachten. Aber sie ent-
halten auch etwas wie Abgeklärtheit, Schlichtheit,
was Zeichen des Lebens ist. In ihnen geistert eine Art
kristallklare, nahezu engelhafte Unschuld. Dadurch
erinnern die Aktionen auch an einen Ritus. An ein

Opfer, bei dem ein Mensch geopfert wird, um sich

auf diese Weise auch des Todes zu entledigen.
Schwarzkogler liefert sich in diesen Bildern dem
Tode aus, um uns dann vom anderen Ufer des Todes

zu erscheinen, lebendiger als je. Kein Wunder, dass

er die Aktionen aufgab, nachdem er innerhalb eines

Jahres (1965-66) sechs solche arrangiert hatte, um
in den restlichen drei Jahren seines Lebens - den

LÄSZLÖ F. FÖZ,ö£Wy/ist Dozent für Literaturwissenschaft

an der Universität Budapest. Er ist Autor eines Buches über Melan-

cholie (1988). Im Herbst 1993 wird von ihm GoslarjDöm'dFmdncA:Die

IVacAtoeifc dter Matera bei Matthes & Seitz, München, erscheinen.

Tod nunmehr hinter sich wissend - dem Geheimnis
der neuen, selbst das Leben übertreffenden Leben-

digkeit nachzuspüren. Die Konzentration des Gei-

stes, die den Aktions-Photos entströmt, war auf
die endgültige Ausschaltung des Todes gerichtet.
Schwarzkogler mochte auf ein intensives, selbst den
Tod meisterndes Leben gestossen sein. Die Schön-

heit dieses Lebens überstrahlt die Photoaufnahmen
der Aktionen noch rückwirkend. Es ist eine Schön-

heit, die den Menschen nicht nur ästhetisch, son-
dern auch existentiell einfängt.

«Ich habe verschiedene erlebnisse gehabt, es

macht mir jedoch mühe, sie zeitlich zu ordnen»,
schrieb er 1969. Die Lebenswerkausstellung im
Museum moderner Kunst Stiftung Ludwig Wien, in
der die Werke chronologisch geordnet sind, hilft
dem Besucher, sich im Labyrinth der Gemälde,
Entwürfe, Photos, Heftseiten, Manifeste und Tage-

buchaufzeichnungen zurechtzufinden. Dennoch
suggeriert die längst fällige Ausstellung, dass

Schwarzkogler der Zeit vermutlich keine übermässi-

ge Bedeutung beimass. Die Zeit war für ihn wohl nur
ein irdischer Abdruck der Ewigkeit. Sein Lebenswerk
weckt den Eindruck, als sei eine einzige innere, see-

lische Feuerkugel in die Bruchstücke von «Werken»

zersprungen. Er war ein Romantiker; er fühlte sich

PARKETT 36 1993



RJZDOLF SC//WAÄZA:OGL£Ä, 5. AXT/OJV, J965. (PHOTOS.- L. HOPFEJVÄE/CH;

hingezogen zum Bruchstückhaften, was in diesem
Fall Ausdruck nicht irdischen Mangels, sondern
himmlischer Totalität ist. Der Ausstellungsbesucher
kann Schwarzkoglers Schaffen durch die Zeit folgen.
Auf diesem Weg aber bestätigt sich sein Verdacht,
dass das, was diese Werke wie ein Magnet an sich
zieht - der Tod also -, selbst nicht Teil der Zeit ist. Es

ist jenseits der Zeit, wie auch die Schönheit, die sich

Schwarzkogler noch zu Lebzeiten aneignete.
Jetzt, da Schwarzkoglers gesamtes Lebenswerk

zum erstenmal umfassend zu sehen ist, wird man
gewahr, dass ihn vor allem die Vollkommenheit
beschäftigte - die Art und Weise, wie Totalität zu
erreichen ist. In den Dienst dessen stellte er seine
Kunst. Er achtete weniger auf die fertigen Kunstwer-
ke als vielmehr auf die Umstände ihrer Erschaffung.
Daran vielleicht liegt es auch, dass das Lebenswerk
zwar ausserordentlich intensiv wirkt, aber quantitativ
nicht sonderlich umfangreich ist. Was entstand - ob

Gemälde, Photos oder flüchtige Skizzen -, bezeugt
eindeutig, dass Schwarzkogler gleich zu Beginn aus
den herkömmlichen Rahmen der Kunst heraustrat.
Er wollte kein «Aktionist» sein, wollte also nicht die
Grenzen der Kunst weiten, um sich hernach einen
Platz innerhalb der Kunst zu sichern. Schwarzkogler
war ein Mystiker - im ursprünglichen Sinn des Wor-

tes. Zum Künstler machte ihn nicht, dass er Kunst
machen wollte, sondern dass er so tief, so kompro-
misslos nach intensivem Durchleben der Wirklich-
keit strebte, dass dies Spuren der Vollkommenheit an

jeder seiner Gesten hinterliess.
Mögen sie noch so verschieden sein, mir fiel beim

Betrachten der Ausstellung Marcel Duchamp ein.
Sein kalter Blick, der sich so unvoreingenommen auf
die Dinge richtet, dass sie zu schwitzen beginnen.
Danach strebte auch Schwarzkogler: er wollte die
sinnliche Wirklichkeit erfahren, ohne jede Vermitt-
lung, den Schleier der Begriffe von ihr reissend. Er
wollte sehen, wie nur ein Tier, ein Säugling, ein Gei-
steskranker oder Gott sehen kann. Danach versuchte
er das so Erlebte mit seinem menschlichen Wissen,
seinen Erfahrungen in Einklang zu bringen. Er woll-
te sich, in der Hoffnung auf eine nicht alltägliche
Bereicherung, enthüllen. Kurz, er trachtete nach
dem Unmöglichen, danach, ohne Unterlass sich
selbst zu übertreffen. Nach einer Obduktion seiner
selbst, die für ihn die grundlegendste Lebenserfah-

rung war. «KUNST NACH INNEN: DIE WIRKLICHE

MALEREI», schrieb er. Dies ist eine Malerei der
inneren Wahrnehmung. Eine Sichtbarmachung des

Unsichtbaren. Oder umgekehrt: ein Versuch, unter
den Bedingungen das zu entdecken, was in ihnen

Iii



Tît/DOLF 5C//WAi?ZJ^OGL£Jî, 6. A/T/70N, 7 966. (T/7070S: M. £PP)

das Unbedingte ist. Es ist das, was Novalis als Roman-
tisieren bezeichnete. Ihn beschäftigte die Alchimie
der Sinne. Nicht das Abbilden, sondern das Abbauen
der Dinge.

«Es ist notwendig, in der kunstübung alles

abbildhafte auszumerzen», notierte er 1968. In die-

sem Sinn arbeitete er von Anfang an. In seinen
frühesten Gemälden bemühte er sich, reine Farben-
Verhältnisse zu schaffen, die von Malewitsch gefor-
derte plastische Sensibilität sichtbar zu machen. Er
suchte das Gleichgewicht, ohne welches ein Gemälde
nicht gelingen kann, das allein aber aus keinem ein-

zigen Element des Bildes extrahierbar ist. Man könn-
te durchaus sagen, Schwarzkogler habe weniger die
sinnliche Seite der Malerei beschäftigt als vielmehr
ihre Theologie. Auch als Maler war er in erster Linie
Mystiker, ein besessener Erforscher der unfassbaren

Ordnung. Er wollte die sichtbare Welt abbauen, um
aus den vorgefundenen unsichtbaren Verhältnissen
eine neue Struktur zu erschaffen.

Der menschliche Körper ist ein hierzu ebenso

geeigneter Gegenstand wie die Leinwand des Malers.
Wenn er den menschlichen Körper «verwendete»,
interessierten ihn die in diesem verborgenen Mög-
lichkeiten weniger als die Voraussetzungen des

lebendigen Körpers selbst: die Wurzel des Lebens

also - das, was sinngemäss mit dem Leben nicht iden-
tifizierbar ist. Danach in erster Linie und vor allem
anderen forschte Schwarzkogler bei seiner Aktion.
Im Gegensatz zu den kompakt sinnlichen Aktionen
von Günter Brus, Hermann Nitsch und besonders
Otto Muehl war ihm nicht die Einmaligkeit und
Unwiderruflichkeit des Gestus wichtig, sondern die
Struktur der Umstände der Aktion. Er genoss nicht
die Sinnlichkeit, er suchte die abstrakte Ordnung.
Und wenn wir die Abstraktion erwähnen, dürfen wir
nicht vergessen, dass in der frühchristlichen und
neuplatonistischen Tradition sie die Voraussetzung
für das Finden Gottes war. Abstraktion, Analyse: das

ist Eindringen hinter die Materie in der Hoffnung,
das Nichtmaterielle zu finden. Schwarzkogler war
nicht ein aktionistischer Künstler, sondern ein aktio-
nistischer Theologe.

Seine Aktionen waren - von der ersten, der
«Hochzeit», abgesehen - nicht öffentlich. Er veran-
staltete sie für sich selbst beziehungsweise für die
Linse des Photoapparats. Statt auf den Prozess legte
er die Betonung auf die herausgegriffenen Augen-
blicke. Die Photos von den Aktionen sind Atelierauf-
nahmen. Sie sind echte Stilleben - Totenstilleben -,
und sie widerspiegeln genau Schwarzkoglers Ziel, die

Augenblicke der Aktion erstarren zu lassen und so



fit/DOL-F SC//WAÄZ.KOG.LEÄ, 6. AitT/CW, i960. (PHOTOS: M. £PPJ

das Leben anzuhalten. In den Aktionen von Nitsch
oder Muehl fesseln den Betrachter in erster Linie die
ausgeführten Handlungen, und die Aufmerksamkeit
gilt den ekstatischen oder abschreckenden Gesten.
Die Betonung liegt auf einer Story, einer Ereignisfol-
ge und deren Ausgang. So durchkonstruiert sie sein

mögen, bei ihnen ist der Manifest-Inhalt am wichtig-
sten. Davon sind sie aggressiv, aufdringlich, orgia-
stisch - im besten Sinn des Wortes. In Schwarzkoglers
Aktionen liegt die Betonung auf der Komposition,
der reinen Ordnung der sichtbaren Elemente, die aus
den Elementen selbst nicht unbedingt resultieren
würde. Die herausgreifbaren inhaltlichen Elemente
freilich sind ebenso verblüffend und alarmierend
wie in den sonstigen Wiener Aktionen: Blendung,
Kastration, Todesinjektion, klinische Sterilität, Sezier-

saalstimmung und Hinrichtung - solche Motive
weihen ihn zu einem unverfälschten Wiener Künst-
1er. Und dennoch: vergleicht man die einzelnen
Aufnahmen, folgt man nicht so sehr der Story, der
Handlung und versucht nicht, sie von einem mög-
liehen Abschluss her zu deuten, sondern man
beobachtet eher die langsame Fortbewegung der
Kompositionen. Das Orgfpw Mysteriera TApater von
Nitsch entfaltet sich in Raum und Zeit; Schwarz-

koglers Aktionen hingegen sind bereits auf den

153

ersten Aufnahmen «abgeschlossen». Die weiteren
Bilder «breiten» den ersten Augenblick nicht in
Raum und Zeit «aus», sondern sie sprengen ihn —

unter Wahrung seiner zeitlosen und über das Leben
hinausreichenden Schönheit - «nach innen». Im
Gegensatz zu der Explosion bei Hermann Nitsch ist
das Ergebnis eine Implosion. Nicht dionysische
Ekstase, wie bei Nitsch und Brus, ist hier bestim-
mend, sondern die vollkommene ästhetische Ord-
nung und die stumme Stille. Seine Aktionen spielen
in einem Garten Eden; aber nicht am Beginn der
Schöpfung, sondern am Ende - dort, wo der
Mensch, das Leben einmal durchschritten, wieder
unschuldig wird. Die Photos erinnern auch an die
Werke von Egon Schiele: ein ins Extreme getriebe-
ner Asthetizismus, der nicht zu übertreffen ist. Noch
eine einzige Geste, und alles zerfiele in Nichts.

Die in den Aktionsaufnahmen erkennbare ab-
strakte Ordnung weist jedoch nicht nur auf künstle-
rische Parallelen und Vorereignisse hin. Diese Bilder
stehen auch den Zeichnungen in den Handbüchern
der Alchimisten nahe. Die Zeichnungen im Dowmot
Dpz oder in der Sa/Aerafe'a weterwm demonstrieren eben-
so Stadien des Eindringens in Materie wie die Aktio-
nen Schwarzkoglers: die die .SMAföwiatao,

den coihM, die 5oZm£?o, die grwmztio, die sejbaraft'o, die



RUDOLF SCiïWARZROGLRR, 4. ALT/ON, i965. (PHOTO: F. CLBDZ.KA)

conzMWCiio, die /ixaiio und natürlich die j&Mtre/actio, wo
das sich vereinigende Paar, um ein Kind - um Leben

- zeugen zu können, in die schwarze wigrerfo unter-
tauchen und den Tod durchschreiten muss. Auch

Schwarzkogler suchte nach der j&mwa matma, genau
wie seine alchimistischen Vorgänger: nach der Tota-

lität, die den Tod ebenso übertrifft wie das Leben.
Das Suchen bedeutet bei ihm Abstraktion von allem,

was den Menschen aus der Totalität in die Zerbro-
chenheit zurückziehen könnte. Überschreitung der
weltlichen Grenzen («grenzscheide möglicher wahr-

nehmung», schreibt er gegen Ende seines Lebens)
im Interesse kosmischer Totalität: dem dient die

Kunst - einem gesteigerten, intensiven Durchleben
des Seins. Deshalb nennt er die Kunst mal «ent-

ziehungskur», mal «PURGATORIUM DER SINNE», mal

«heilkunst». Die Kunst ist für ihn vor allem anderen
eine Quelle neuer Erfahrungen, und dazu glaubt
er weder ein Publikum noch vergegenständlichte
Kunstwerke zu benötigen. Ahnlich wie Novalis
konnte er sagen, der geheimnisvolle Weg führe nach

innen, dorthin, wohin man dem anderen nur schwer

folgt.
Von diesem Weg blickte er in seinen letzten Jah-

ren nicht mehr zurück. Für seine nun entstandenen

Aufzeichnungen, Exzerpte ist eine radikale - mysti-
sehe - Ausweitung der Kunst bezeichnend. Er hatte,
statt der Kunst, ein Lebensritual gefunden, «ich stür-

ze in eine höhle oder: ich will etwas erkennen oder
erreichen versuche einzudringen und gerate ausser

mir», schrieb er kurz vor seinem Tode in einer Auf-

Zeichnung, in deren tragischen Tiefen die Worte Van

Goghs oder Artauds widerhallen, «es ist wie ein
schwarzes tuch, das über mich geworfen wird ich
bin ganz verzückt RIESENGROSS es sind keine gren-
zen zu erkennen meine grosse zehe ist eingefro-
ren.» Und später: «ein teil von mir trennt sich ab.»

Hernach: «unvorstellbare traurigkeit.» Aber hierauf:
«dabei ist alles klar, ich habe das gefühl ein stern

unter Sternen zu sein.» Mit seinem Tode erlosch ein

Leben; aber das Lebenswerk lässt keinen Zweifel zu,
dass das Licht des Sternes nicht erloschen ist.

(z4ws dm wow //ans Sßirtfc&i)

734



LÄSZLÖ T. FÖT£>£VT/

Purgatory
of the Senses:

RUDOLF SCHWARZKOGLER
1 9 4 0 — 1 9 69

To be radical is easy; to be beautiful is not. Schwarz-

kogler succeeded in making beauty a reality. The
shots of his best known works, the AMowy, assault us
with their lethal beauty. They are radiant with death
in black and white. But not in celebration of death's
victory. On the contrary, the object of celebration is

death's downfall. It cannot be denied: these pictures
are lethal. We have to force ourselves to stay with
them. But they exude a serenity, a simplicity that is a

sign of life. A kind of crystal clear, near angelic inno-
cence hovers in them, imbuing the Aktions with the
quality of a rite. A rite, in which a person is sacrificed
as a means of exorcising death. Schwarzkogler
throws himself at the mercy of death in these pictures
only to reappear very much alive on its opposite
shores. No wonder he gave up his Aktions—having
presented six within one year (1965-66)—in order to
spend the remaining three years of his life, with
death now behind him, in pursuit of the secret of this
new vitality that was even larger than life. The mental

LASZLÖ F. FÖL.DFiVF/ teaches literature at the University of

Budapest. He is the author of a book on melancholy (1988) and a

study of Caspar David Friedrich to be published in the fall of 1993 by

Matthes & Seitz, Munich.

concentration that emanates from the Aktion photo-
graphs was focused on the final exorcism of death.
Schwarzkogler may have stumbled upon an intense
life that had even mastered death. Today, the photo-
graphed Aktions are still luminous with the beauty of
this life—a beauty that enthralls not only aesthetical-
ly but existentially as well.

"I have had various experiences but it tires me to
put them in chronological order," he wrote in 1969.
In the exhibition of his lifework at the Museum mod-
erner Kunst Stiftung Ludwig in Vienna, the art is

chronologically arranged to help visitors find their
way through the labyrinth of paintings, sketches,
photographs, pages from notebooks, manifestos, and
diary entries. Even so, the long-overdue exhibition
suggests that Schwarzkogler did not attach much
importance to time. He probably considered num-
bers a mere earthbound imprint of eternity. His life-
work gives the impression as of an inner soul
inflamed by one single ball of fire that has burst into
fragments of "works." Schwarzkogler was a Romantic;
he felt drawn to the fragmentary, an indication, in
his case, not of earthly inadequacy but rather of
heavenly totality. The artist's works can be traced
through time, but in the process our suspicion is

135 PARKETT 36 1993



ßf/ßOLF SCHWylfi^OGLi'R, 7. AF77CW 7/OC772F/7; 7 965.

(T//OTO: L. //OFF£NÄE/Ci/ / W. £/M)L2?Ä,)

reinforced that what they attract with inexorable
magnetism—namely, death—is not part of time. It
transcends time, like beauty, which also engaged
Schwarzkogler during his lifetime.

The opportunity to view Schwarzkogler's entire
lifework for the first time reveals his overriding
obsession with perfection, with the manner in which

totality may be achieved. His art was devoted to this

one objective. The finished artwork was less impor-
tant to him than the conditions of its creation. This

may also explain why his oeuvre, though extraordi-
narily intense, is relatively small in size. What he did
make—be it paintings, photographs, or rough
sketches—unmistakably testifies to the fact that
Schwarzkogler disdained a conventional frame of
reference. He did not want to be an "Aktionist," did
not, in other words, want to expand the limits of art
in order to secure a place for himself within them.
Schwarzkogler was a mystic—in the original sense of
the word. He was an artist not by virtue of the fact
that he wanted to make art but rather by virtue of the
fact that he lived reality with such uncompromising
intensity and depth that traces of perfection mark

every single one of his gestures.

As different as the two may be, I could not help
thinking of Marcel Duchamp while at the exhibition
in Vienna: the cold gaze of suspended judgment that
he fixes on things until they themselves break out
into a cold sweat. Schwarzkogler had the same

intent: he wanted to experience an unmediated,
unfiltered sensual reality; to strip away its veil of con-

cepts. He wanted to see as only an animal, an infant,
a madman, or God can see. The insights thus gained
he sought to reconcile with human knowledge and

experience. He wanted to unmask himself in the

hope of extraordinary enrichment. In short, driven
without respite to outdo himself, he aspired to the

impossible, to his own post-mortem, which he con-
sidered the most fundamental experience in life.
"ART TURNED INWARDS: REAL PAINTING," he wrote.
His is an art of inner perception. Making the visible
invisible. Or conversely: the attempt to discover the

unconditional aspect of conditions. It is what Novalis
called Romanticizing. His concern was the alchemy
of the senses. Not to depict but to decompose things.

"It is necessary to obliterate all representation
in the practice of art," he noted in 1968. This was a

lifelong objective. In his earliest paintings he tried
to create relations of pure color, to make visual
Malevich's call for palpable sensibility. He sought the
balance essential to the success of a painting, but not
extractable from one single element of the picture
alone. Schwarzkogler might be said to have explored
not the sensual side of painting but rather its theolo-

gy. Even as a painter, he was primarily a mystic,
obsessed with the exploration of unfathomable
order. He wanted to decompose the visible world in
order to create a new structure out of the invisible
relations thus exposed to view.

The human body is as suitable a support to this
end as the painter's canvas. When Schwarzkogler
"used" the human body, he was less interested in its

hidden potential than in the prerequisites of the

living body itself: the root of life, i.e., that which by
definition cannot be identified with life. Schwarz-

kogler's single-minded exploration of these issues

defined his Aktions. In contrast to the compact, sen-
sual Aktions of Günter Brus, Hermann Nitsch, and

especially Otto Muehl, he did not focus on the

uniqueness and irrevocability of the gesture but rath-

156



er on the structure of the circumstances of the
Aktion. He did not delight in sensuality; he was seek-

ing an abstract order. Speaking of abstraction, we
must not forget that in early Christianity and Neopla-
tonic tradition it was a prerequisite for seeking God.
Abstraction, analysis, means the attempt to penetrate
matter in the hopes of finding nonmatter. Schwarz-

kogler was not an Aktionist artist; he was an Aktionist
theologian.

None of his Aktions—with the exception of his

first, the "wedding"—were public. He staged them
for himself, or rather for the eye of the camera. The
emphasis lay not on process but on isolated
moments. The photographs of the Aktions are studio
shots. They are genuine still lifes—deathly still
lifes—and an exact mirror of Schwarzkogler's wish to
freeze moments of the Aktion and thus bring life to a
halt. In Nitsch's or Muehl's Aktions, viewers are
gripped primarily by the Aktion itself, by the
performer's ecstatic or repulsive gestures. The
emphasis is on a story, a sequence of events and their
outcome. Although thoroughly constructed, it is

their content as manifesto that weighs most heavily,
that makes them aggressive, obtrusive, and orgi-
astic—in the truest sense of the word. In
Schwarzkogler's Aktions, composition takes center
stage, the pure order ofvisible elements, which is not
necessarily an intrinsic feature of the elements them-
selves. The content of the Aktions is admittedly as

shocking and disturbing as in other Viennese
Aktions: blinding, castration, lethal injections, clini-
cal sterility, the atmosphere of a dissecting theater,
and execution—all motifs involved in an unadulter-
ated Viennese artist's initiation. And yet: on compar-
ing the single shots, we do not follow a storyline, a

plot, nor do we try to read a possible conclusion into
them; instead we watch and study the slow procession
of compositions. Nitsch's Orgies Mysteries 77teater

unfolds in space and time; Schwarzkogler's Aktions
are "finished" from the first shot. The pictures that
follow do not spread the first moment out in space
and time but rather blast it in on itself, while simulta-
neously preserving its timeless, life-transcending
beauty. In contrast to the explosion touched off by
Nitsch, Schwarzkogler causes an implosion. Not the
Dionysian ecstasy of Nitsch and Brus prevails here

Ät/DOLF SC//W/lÄZtfOGL£ß, i. AK7VCW ffOCffZF/7",

(P//070: L. W0MM7C///M/. Ä/ATOLEÄ;

but perfect aesthetic order and mute silence.
Schwarzkogler's Aktions take place in a Garden of
Eden—not at the beginning of creation but rather at
the end, where life has already been lived and inno-
cence regained. The photographs also recall the
work of Egon Schiele: aestheticism driven to unsur-
passable extremes. Just one more gesture and every-
thing would fall apart, reduced to nothingness.

The abstract order that can be distinguished in
Schwarzkogler's photographs evokes not only artistic
parallels and previous events; it also shows a resem-
blance to illustrations in an alchemist's handbook.
Like Schwarzkogler's Aktions, the drawings in
Oowwwi Z)ei or in Sa/w'ewiia veterwwî demonstrate stages
of penetration into matter: /jraqbaraiio, swWimatio, coi-

tws, soiwtio, g-eweratio, separatio, cowiwwctio, /ixatio, and
of course /mtre/actio, where the conjoined couple
must immerse themselves in black wig-redo and tra-
verse death in order to conceive a child—to conceive
life. Like his alchemist predecessors, Schwarzkogler
also sought jirma a totality that surpasses
death as well as life. For him, the quest meant
abstraction from everything that could draw human-
kind away from totality and back to fragmentation.

137



Ât/DOLf SC//VUtfiZlfOGL£Ä, i. AÄT/CW //OC//Z£/T, i965. (P//OTO: L. HOFKENÄS/CT/W X/AfflLEÄ)

Transgressing profane borders ("borderline of
potential perception," he writes towards the end of
his life) in the interest of cosmic totality: to live

through existence with heightened intensity—that
is what serves art. This explains why he variously
called art a "cold-turkey cure," a "PURGATORY OF

THE SENSES," or the "art of healing." Above all, he

considered art a source of new experience, requiring
neither a public nor hypostatized works of art. Like
Novalis, he could say, the mysterious path leads

inwards, to places where it is hard to follow others.

Schwarzkogler never looked back while pursuing
this path in the final years before his death. The
record he kept of his quest marks a radical—mysti-
cal—expansion of art. Instead of art, he had found a

ritual for life, "i fall into a cave: i want to recognize or
reach, try to penetrate something and end up beside

myself," he wrote shortly before he died, expressing
himself with a tragic depth that echoes the words of
Van Gogh or Artaud, "it is a black cloth that is thrown
over me i am completely ecstatic GIGANTIC there
are no recognizable limits my big toe is frozen."
Later, "part of me is separating off." Followed by,

"inconceivable sorrow." Until he finally writes, "yet
everything is clear, i have the feeling i'm a star

among stars." A life was extinguished by his death,
but his lifework leaves no doubt that the light of the
star is still shining bright.

(Trans/fltfzon /row German; CafAmw ScMfortf)

75S


	Purgatorium der Sinne : Rudolf Schwarzkogler (1940-1969) = Purgatory of the senses : Rudolf Schwarzkogler (1940-1969)

