Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1993)

Heft: 35: Collaboration Gerhard Richter
Artikel: Gerhard Richter : Richter in Tahiti
Autor: Hickey, Dave / Nansen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-680079

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680079
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gerhard Richter

RICHTER
IN JAHITI

DAVE HICKEY

16.

17

18.

There seems to be the same difference between hell, purgatory, and heaven as
between despair, doubt, and assurance.

Of a truth, the pains of souls in purgatory ought to be abated, and charity
proportionately increased.

Moreover, it does mot seem proved, on any grounds of reason or scripture, that

these souls are outside the state of merit, or unable to grow in grace.

“For a reader unfamiliar with the predominantly masculine
culture of the Atlantic Rim during the 20th century, the
extent and rigor of its obsession with belief, or the lack of it,
can be off-putting. This writer can offer little to revise this
impression. This was not, after all, a great age of lyric po-
etry, and, in truth, in these last days of the nation-state, the
obsession with ideology, confirmed or discredited by disbe-
lief, amounted to an institutionalized brand of melancho-
lia symptomatic of the perceived disappearance of a so-
called ‘spiritual center’. In truth, for nearly five-hundred
years this center was presumed to have been either in a

DAVE HICKEY is a freelance writer who lives in an apart-

ment overlooking the Las Vegas Strip.

PARKE TR 31551591918

MARTIN LUTHER, from The Ninety Five Theses, 1517

penultimate state of dissolution, or in a penultimate state
of realization. Then its utopian promise evacuated the
Juture, and not long thereafter its nostalgic locus vanished
Jrom the past as well; so, gradually, did the promise of its
coming and the mourning for its loss drain away from the
historical present, but its centrality did not go away. It was
replaced by a colossally absent center that, in effect, mar-
ginalized the entire civilization—past, present, and future.

“As a consequence, and not surprisingly, these new con-
ditions of historical uncertainty soon began to express them-
selves within a revised rhetoric of assurance. In the visual
arts, those antique categories of painterly expression that
had been embraced with such ardent belief during the seven-
teenth and eighteenth centuries were resuscitated by artists



Gerhard Richter

GERHARD RICHTER, BERG, 469-2,

like Gerhard Richter and Andrew Warhola under condi-
tions of absolute doubt—uwith the understanding that, as
long as doubt remained an agency, and the painting it en-
tailed affirmed that doubt, it could neither disintegrate into
despair nor transcend into monadic assurance, bul would
remain, instead, always an absolute permission.

“Thus, under the grisaille aegis of this doubt, anything
was worthy of the attempt: Landscape, Still-life, Portrai-
ture, Genre painting, History painting, Abstraction, and
Construction—all presented themselves as equally problem-
atic, equally mendacious and absolutely possible. To borrow
an expression from Yogi Berra, a sportsperson of that time,
this secular doubt presented the artist of the late twentieth
century with ‘insurmountable opportunities—because, as
Gerhard Richter himself remarked, ‘above all, [art] doesn’t
Just destroy, it produces something, another picture.” And so
these pictures were produced and hung before the people of
that lost and desperate time as reifications of an attenuated
home that neither they, nor the artists who made them, could
in any way justify—and which, of course, as we know today,

twrned out to be in no way justifiable.”")

Thus does Tondalayo Selavy, two centuries hence,
writing from the vantage point of a newly resurgent
confederation of Polynesia and the Windward Isles,
characterize the situation; and whether one credits
her observations or not, her distance from the

83

1981, Ol auf Leinwand, 70 x 100 cm / MOUNTAIN, 469-2, oil on canvas, 27 x 397"

tumult is enviable. She is privileged to gaze upon our
situation as we gaze upon one of Gerhard Richter’s
snapshot paintings—to see it enhanced by the sig-
nifying blur of secular temporality, of memory and
cultural forgetfulness. As she remarks in her Intro-
duction, “The less we know is never ‘better’, of
course, but often it is more to the point.”

Still, as flattered as we might be that some future
scholar would choose to colonize the anxious dis-
course of our time, we should acknowledge the slim
chances of her work being much read or thoughtful-
ly discussed on those gentle, future days beneath the
sheltering palms. The bulk of cultural production in
her period will, for another hundred years or so, con-
tinue to revolve around permutations of the neo-
abstract, polychromatic body-tattoo, so Selavy will
have to rely, as she admits, upon the equivalent pleas-
ures that attend upon the exploration of one’s own
terra incognita, even if it is largely populated by
heavily-bundled, semi-translucent white people—
men among them.

Although, such is her contrary nature that she
even admits to a growing affection for her antique
whites, to finding them earnest and industrious with
an inquisitive flair quite lacking in the whites of her
own time, who, being the descendants of stranded
tourists, are best known for their mastery of the surf-



Gerhard Richter

board and for their kielbasa. These antique whites,
she insists, her whites, had an amazing, if misguided
sense of their own historical importance and a natu-
ral proclivity for intellectual dispute—and in any
case, fair or foul, they are now all hers; they inhabit
her field, or “savanna”; they cavort and quarrel and
strive and paint, and piss and shit and die for her
pleasure alone as the data accumulates in the
memory of her computer—which she keeps under a
green plastic pail down by the beach.

In Chapter Two of her book, Guilty Pleaswres: Im-
age Painting Among the Whites, 1950-2050, Selavy sets
out to recontextualize the revival of image-painting
among white men in the 1960s by broadening the
geographical and historical savanna of the inquiry.
First, she decenters the scandalously isle-o-centric
Manhattan discourse of the time by integrating into
her discussion a number of image-painters from
mainland outposts like California and Germany.
(This introduction of artists who are not only male,
but mainlanders as well, is a bit of parochial strategiz-
ing, of course—a covert slap at her gyno-isle-centric
colleagues who think that a vagina and a grass skirt
confer intellectual acuity.)

Most importantly, however, she grounds her basic
proposition in an expanded historical scope, citing
examples in the 1960s and ’70s of re-vivified salon
genre in the painting of three islanders, Warhola,
Lichtenstein, and Hockney, a Californian named
Ruscha (who at least lived near the beach) and one
confirmed mainlander, Gerhard Richter, whom she
credits with being the first artist to persuasively dis-
solve the binary opposition between abstract and

figurative painting by his articulate insistence on
their parallel status as “pictures,” thus realigning
“abstraction” and “construction” as parallel genres
along with “landscape,” “still-life,” etc. in the gallery
of painterly options empowered by doubt.

“For,” as Selavy notes, “although these painters no
more ‘believed’ in ‘genres’ than Caravaggio believed in
angels, they were as concerned as Caravaggio with the mean-
ing of the cultural constructions they embodied in paint—
and concerned especially with genre, since it categorized the
artist’s gaze outward, beyond the self, toward the visual
manifestations of nature and culture. In doing so, the pro-
Ject of genre impinged wpon their own aspirations toward
an exterior content. .. As a consequence, when Richter takes
the final step and abandons ‘trademark style’ in favor of a
panoply of discrete ‘stylettes’ each appropriate to its task, he
effectively displaces modernist belief and achieves a close
approximation of exterior conlent—a vaguely trinitarian
concept manifest at the point where the content of the image,
the content of the style and the content of the genre intersect
with the work.”

In Chapter Six, entitled “Richter’s Purgatorio,”
Selavy suggests that, within his cultural context,
“Richter could not have done without his absence of belief,
which is really an externalization of hope. Both in the exte-
riority of his works and in his commentary wpon them,
Richter openly celebrates the absent spiritual center of his
time; and yet, by adamantly refusing to marginalize him-
self by espousing any local ideology, he undoubtedly posi-
tions himself firmly within it—he occupies that present
absence like one of Gilles Deleuze’s sedentary nomads. O,
more exactly, like a great heretic haunting the site of a
cathedral that he himself has razed, on the principle that to

GERHARD RICHTER: I have no idea what contradiction you're talking about.

B.D. BUCHLOH: It’s the contradiction of knowing full well that with the methods you’re using

you can’t achieve what you want, but being unwilling to change your methods.

RICHTER: But that’s not a contradiction. That’s just the normal state of things. Call it our nor-

mal misery if you want. It certainly wouldn’t be changed by choosing different means or

methods.

BUCHLOH: Because all methods are equivalent?

RICHTER: No, because they are all similarly inadequate.g)

84



Gerhard Richter

GERHARD RICHTER, WIESENTAL, 572-4, 1985, Ol auf Leinwand, 90 x 95 cm / o0il on canvas, 35% x 377"



Gerhard Richter

deny the center is to deny the margins as well, he commits
himself to remaining encamped wpon that ravaged ground,
that vacant lot, until the idea of ‘location’ itself dissolves
and the old margins come rushing in. At this point, hope-
Sfully, the heretic will find himself, like the Master of Go, or
like Gertrude Stein’s Saint Theresa, ‘standing but not sur-
rounded’, in the midst of a more complex and heterogeneous
culture.”

Selavy goes on to characterize this and other of
Richter’s intellectual tactics as those of a quintessen-
tial, low-church heretic—and since doctrinal anoma-
lies of the great missionary empires are, demonstra-
bly, a more present dimension of Pacific Culture
than the picaresque meta-narratives of post-Hegelian
dialectics, this characterization is doubtless as indica-
tive of Selavy’s own cultural positioning as it is of
Richter’s intellectual proclivities. Still, this is no rea-
son to discredit her observations, which may indeed
demonstrate some of the cultural benefits of the
ubiquitous ‘blur’.

In any case, Selavy supports her position with
extensive quotes from a conversation between the
artist and his long-time friend and commentator,
B.D. Buchloh; and although she ludicrously over-
states the case when she observes that “never since
Cardinal Kajetan’s interview with Martin Luther have
two styles of moral seriousness collided so spectacularly with
so little intellectual effect on either party,” she does make
the point that a great deal of the perceived difficulty
of Richter’s art derives from his status as a “low-
church” artist in an era of “high-church” criticism;
she writes:

“Buchloh takes the ‘high-church’ position that grace
informs works that derive from doctrine—in this case, the
doctrine of history manifest as a kind'omenco—Marxist
avant-gardism in which the burden of ‘originality’ is shifi-
ed heavenward—jfrom the ‘heroic individuality’ of the
artist to the ‘unique’ conditions of the historical moment
that determine the timely strategies by which the artist might
pursue his ideological mandate to ‘dismantle bourgeois
culture’.

“Richter’s position, by comparison, is rigorously puritan-
ical and low-chwrch, a vision of redeemed male melancho-
lia derived from the edict that ‘doubt without works is dead’
(an heretical perversion, of course, of the Campbellite doc-
trine that faith without works is too). For Richter, the artist

86

works under conditions of ‘normal misery’ for which all
means and methods of alleviation are ‘equally inadequate’.
Along this historical flatline, the ‘gospel of doubt’ remains
constant and eternally present, yet perpetually in need of
translation into the vernaculars of private, present experi-
ence. ‘Every man his own priest.” Or words to that effect. ..

“The execution of the work of art, then, as characterized
by Richter mimics a quest for personal salvation: a sequence
of incremental, cumulative ‘yes-no’ decisions—each, from
the smallest to the largest, with moral implications, all of
which will ultimately inform the ‘character’ of the finished
work which, as a cultural entity, constitutes a model of
social behavior. Thus Richter often falls back wpon the ver-
nacular of an unredeemed low church to articulate his con-
tingent social gospel.” “...1 can regard my abstractions as
parables, as images of a possible form of social relations...
[W]hat I'm attempting in each picture is nothing other
than this: to bring together, in a living and viable way, the
most different and the most contradictory elements in the
greatest possible freedom. Not paradise.”®

“But if not paradise, then what? Certainly not reality.
Perhaps the model of an attenuated wtopia? A secular tem-
poral purgatory? A territory of ‘genuine’ doubt where souls
are neither ‘outside the state of merit’ nor ‘unable to grow in
grace’? These terms, I would suggest, all characterize the
thoughtfully delimited habitat that Richter defines for the
products of his endeavor: aloft in the middle air; moving
with the turbulent, temporal flux of cultural history,
streaming forward in the atmosphere of affirmed doubt be-
tween the hell of the meaningless instant and the blessed
assurance of frozen eternity.

“In the maintenance of this position, Richter painted
abstract paintings with the informed intention of debunk-
ing ‘the false and pious way in which abstraction is cele-
brated’; on the other hand, he made paintings from photo-
graphs with the contrapositive intention of investing their
blank nominality with a more generalized status, as
‘models’, to use his term. So it is doubly significant that
Richter employed the same device to achieve both purposes:
his trademark blur—investing both the timeless eternity
evoked by abstraction and the timeless instant implied by
the snap-shot with the smear of temporality—a metaphor, 1
would suggest, for the flatline onrush of history, for doubt
without shame, and for the contingency of memory.

“In contemporary discussions of Richter’s photo-paint-
ings, however, this characteristic blur was widely inter-



Gerhard Richter

B.D. BUCHLOH: Do you remember what it was in Fontana and Pollock that particularly caught

your attention?

GERHARD RICHTER: The unashamedness. I was fascinated by that, really taken aback...

BUCHLOH: Can you qualify what you mean by “unashamedness”? That sounds like it has to do

with morals. Surely that’s not what you mean?

RICHTER: Yes, that’s what I mean...*

preted as an instrument of negation—a gesture of nihilistic
renunciation—a denial of content, and an acknowledge-
ment of rhetorical irony. For reasons that will ultimately
become clear; (over and above the artist’s articulate dismay
at its implications), I find this reading untenable, but
would like to suggest here that it derives quite naturally
[from what was, at that time, the canonical historical ration-
ale for the changes that took place in the practice of paint-
ing after the advent of photography: id est, that painting
changed because photography had usurped its descriptive
and representational function. Since Richter expressed
distrust of this rationale when Buchloh proposed it, 1
would suggest that Richter’s photo-paintings infer an infi-
nitely more reasonable scenario: that painting changed
after the advent of photography not because photography
usurped its descriptive function, but because photography
prioritized it, thus valorizing the referent over what it sig-
nified—that it changes, specifically, because the instanta-
neity of the photograph effectively resignified the metic-
ulous, time-consuming Academy technique of photographic
fini, rendering invisible the temporal investment in the
umage that had previously insisted on the significance of
the depiction over and beyond the thing depicted.

“In this reading, then, we may regard the emergence of
visible peinture as a failed project to re-signify the image
that ended up only signifying itself and the hand of the
artist; and in this light, Richter’s remark that ‘some photo-
graphs are better than the best Cézanne’ probably says more
about Richter’s distrust of peinture than it does about his
affection for photographs. ‘Better at what?” we may ask. I
would suggest better at signifying the image. Thus, the
apparent handlessness of Richter’s blur (most spectacularly
evident in his Baader-Meinhof pictures (18. OKTOBER
1977 from 1988)) is eritical. It can be seen as attempting
what photography denied Academic fini, and auteurist
connoisseurship denied peinture: to signify the image with
a signature of temporal investment, and with a sign for

)

87

time itself. For, if ‘timelessness’ is the enemy in Richter’s
pictures, then both his merrors and his blurred photo and
genre images can be seen as insisting upon the same muta-
ble, contingent reality. Most importantly, however, this
reading of the blur as an image of mutability and a tempo-
ral signifier provides a speculative rationale to reinforce
what is probably clear to any oceanic scholar living today:
to wit, that placing a word or an image under erasure nei-
ther constitutes nor implies its negation—that there is a dif-
Jerence between doubt and despair, between attenuation
and denial—and, finally, that the imputation of total
irony to a work of art is invariably an exercise in Orwel-
lian perversity, a last-ditch manewver to coax a contrary
image into alignment with an inflexible, ‘high-church’ cri-
tical agenda.

“Those requiring testimony to the futility of this dooms-
day strategy should consult the reams of commentary on
Pop Art from the *60s cited in this book. They call the honor
roll of critics who, unable to hold Warhola and Pollock in
their heads at the same time, fell wpon the device of masking
Pop’s ebullient, low-church contingency with the imputa-
tion of total irony and recruiting it, thus reconstituted,
under the flag of nihilism, to the modernist cause. Thus, we
might speculate that it is, perhaps, the single virtue of the
predominant art of our time that the neo-abstract, polychro-
matic body tattoo is at least borne wpon a support that can
verbally defend itself against the authoritarian malice
implied by such imputations of total irony.”

1) This and the following quotations are taken from: Tondalayo
Selavy, Guilty Pleasures: Image-Painting Among the Whites:
1950-2050, University of Papua, 2193. All citations translated
from the Oceanic French by the author.

2) “Interview with Gerhard Richter by Benjamin D. Buchloh,”
Gerhard Richter Paintings (Chicago: Museum of Contemporary
Art, and New York: Thames & Hudson, 1988), p. 26.

3) Ibid, p. 29.

4) Ibid, p. 15.



Gerhard Richter

RICHTER
N FAMETT

DAVE HICKEY

16.

sicher sein.

iz

18.

Zwischen der Holle, dem Fegefeuer und dem Himmel besteht offenbar derselbe
Unterschied wie zwischen Verzweifeln, fast Verzweifeln und (seines Heiles)

Es scheint natig, fiir die Seelen im Fegefeuer einerseits den Schrecken zu mindern
und andrerseits die Liebe (zu Gott) zu mehren.

Es scheint weder durch Vernunft noch durch Schriftgriinde erwiesen, dass sie
(die Seelen) sich ausserhalb des Zustandes befinden, wo man an Verdiensten

oder (gottlicher) Liebe vermehrt Anteil bekommen kann.

«Es mag den Leser, der mit der vornehmlich von Mdannern
beherrschten Kultur der nordlichen Hemisphdre im 20.
Jahrhundert nicht vertraut ist, verbliffen, wie versessen
dieses Jahrhundert auf Glawben bzw. auf Unglauben war.
Auch die Autorin kann sich dieses Eindrucks kaum erweh-
ren. Es war jedenfalls nicht gerade ein grosses Jahrhundert
lyrischer Dichthunst. Tatsdchlich verwandelte sich in die-
sen letzten Tagen des <Nationalstaates> die Begeisterung
Siir Ideologien, vom Glauben befordert oder attackiert, zur
institutionalisierten Melancholie, die symptomatisch fiir
den angeblichen Verlust der geistigen Mitte> war. In Wahr-

DAVE HICKEY ist freischaffender Kritiker und wohnt in

einem Appartement mit Blick auf den Las Vegas Strip.

PARKETT 351993

MARTIN LUTHER, aus den Finfundneunzig Thesen, 1517

heit wahnte man aber diese Mitte schon seit fiinfhundert
Jahren entweder in der Auflosung oder aber kurz vor seiner
Realisierung. Deren wtopische Verheissung loste den Begriff
Zukunft auf, und wenig spéter verschwand der nostalgi-
sche Standpunkt auch aus der Vergangenheit. So verab-
schiedeten sich die Verheissung der Mitte und die Klage
tber deren Verlust allméhlich aus der historischen Gegen-
wart, was aber nichts daran dnderte, dass sie immer noch
eine zentrale Rolle spielte. Denn an ihre Stelle trat eine
schmerzhaft fehlende Mitte, die schliesslich die gesamte
Zivilisation marginalisierte — die vergangene ebenso wie
die gegenwartige und die zukiinftige.

So ist es nicht erstaunlich, dass sich in der Folge dieser
newe Zustand historischer Verunsicherung schon bald in



Gerhard Richter

GERHARD RICHTER, DOMPLATZ, MAILAND, 1968, Ol auf Leinwand, 275 x 290 cm /
CATHEDRAL SQUARE, MILAN, 1968, oil on canvas, 108%; x 114Ys”.

einer neuen Rhetorik der Gewissheil niederschlug. In der
bildenden Kunst wurden jene alten Kategorien malerischen
Ausdrucks, die man im 17. und 18. Jahrhundert so lei-
denschaftlich beschworen hatte, durch Gerhard Richter und
Andrew Warhola im Zustand des absoluten Zweifels wieder
aufgenommen. Sie gingen dabei von der Vorstellung aus,
dass, solange der Zweifel Wirkung tut und die daraus
resultierende Malerei ihn bestétigt, er sich weder in Ver-
zweiflung auflosen noch zu monadischer Gewissheit wan-
deln konne, sondern immer eine absolute Chance bliebe.

So lohnte denn das Graw in Grau des Zweifels jeden Ver-
such: Landschaft, Stilleben, Portrait, Genre- und Histori-
enmalerei, Abstraktion und Konstruktion — alle waren sie

gleichermassen problematisch, triigerisch und absolut mog-

89

lich. Oder, wie Yogi Berra, ein Sportler von damals, es for-
mulierte, dieser sikulare Zweifel bot dem Kiinstler am Ende
des 20. Jahrhunderts wuniiberwindliche Moglichkeiten> —
denn, so sagte Gerhard Richter selbst: <[Kunst] zerstort
nicht bloss, sondern sie bringt auch etwas hervor, ein neues
Bild.»> So entstanden diese Bilder und galten den Menschen
Jener verlorenen, verzweifelten Zeit als Niederschlag einer
schwindenden Hoffnung, die weder sie noch die Kiinstler,
die sie schufen, rechtfertigen konnten, und fiir die es, wie
wir heute wissen, auch keinerlei Rechifertigung gab.»")

So wird in zwei Jahrhunderten, im Jahre 2193, Ton-
dalayo Selavy die Situation vom Standort eines gera-
de wiederauflebenden Staatenbundes zwischen Poly-



Gerhard Richter

GERHARD RICHTER, CHICAGO, 1992, 0l auf Leinwand, 122 x 82 ¢m / oil on canvas, 48 x 32V4”.

(Absichtlich seitenverkehrt reproduziert / reproduction intentionally reversed).



nesien und den Windward-Inseln beschreiben. Und
ob man ihre Auffassung nun teilt oder nicht, ihre
Distanz zu den Wirren der Ereignisse ist auf jeden
Fall beneidenswert. Sie wird den Vorzug haben,
unsere Situation von aussen zu betrachten, so wie wir
es bei Gerhard Richters Schnappschuss-Bildern tun,
d. h. tibersteigert in der bedeutungsvollen Verwischt-
heit irdischer Fluchtigkeit, Erinnerung und kulturel-
len Vergessens. In ihrer Einleitung wird sie schrei-
ben: «Wenn wir weniger wissen, ist das natiirlich niemals

besser, aber oftmals ndher an der Sache. »

Doch so sehr wir uns auch geschmeichelt fiihlen
durfen, dass irgendein zukiunftiger Wissenschaftler
den bangen Diskurs unserer Tage aufgreifen mag, so
bewusst sollten wir uns doch auch der mageren
Chancen ihrer Studie sein, in fernen, gliicklicheren
Zeiten unter Palmen héufig gelesen und lebhaft dis-
kutiert zu werden. Die kulturelle Produktion ihrer
Zeit wird sich grossteils auch fir die ndachsten hun-
dert Jahre um Spielarten von neoabstrakt-polychro-
matischer Tatowier-Kunst drehen; und so wird Selavy
sich, wie sie sagt, auf die vergleichbaren Freuden des
Forschens in der eigenen terra incognita verlegen,
selbst wenn diese weitgehend von dick eingepackten,
halbtransparenten Weissen — Minner inklusive —
besiedelt sein sollte.

Doch in ihrem widerspriichlichen Charakter wird
sie sogar eine wachsende Zuneigung zu ihren
antiken Weissen zulassen. Sie wird sie ehrlich und
fleissig finden, ausgestattet mit einer gewissen Neu-
gier, die den Weissen ihrer eigenen Zeit vollkommen
abgehen wird, denn diese werden von gestrandeten
Touristen abstammen und vor allem fiir ihren mei-
sterhaften Umgang mit dem Surfboard und fir ihre
Kielbassa bekannt sein. Diese antiken Weissen, ihre
Weissen, wie Selavy beharrlich betonen wird, hatten
hingegen einen erstaunlichen, wenngleich fehlge-
leiteten Sinn fir ihre eigene historische Bedeutung
und einen angeborenen Hang zum intellektuellen
Disput. Jedenfalls werden sie — rechtens oder nicht —
alle ihr gehoren. Sie werden ihr Terrain bevolkern —
oder ihre «Savanne». Sie werden werkeln und stram-
peln und hadern und malen, sie werden pinkeln und
scheissen und sterben allein zu ihrem Vergniigen —
und Selavy, sie wird die Daten im Gedachtnis ihres

9

Gerhard Richter

Computers speichern, den sie unten am Strand
unter einem grinen Plastikeimer verbergen wird.

Im zweiten Kapitel ihres Buches Schuldvolle Aus-
schweifungen: Das Bildhafte in der Malerei der Weissen,
1950-2050, wird Selavy das in den 60er Jahren des
20. Jahrhunderts in der Malerei der Weissen wieder
aufkommende bildhafte Element in einen neuen
Zusammenhang stellen, indem sie das geographi-
sche und historische Feld ihrer Untersuchung erwei-
tert. Zunachst einmal wird sie den auf skandalose
Weise inselzentrierten kunstkritischen Diskurs im
Manhattan der 1960er Jahre dezentrieren, indem sie
einige Bildermaler von so entlegenen Aussenposten
wie Deutschland oder Kalifornien in die Diskussion
einfihren wird. (Die Berticksichtigung von Kunst-
lern, die nicht nur mannlich, sondern auch noch
«Festlander» sind, entspricht einem etwas pedanti-
schen Vorgehen, einem kleinen Seitenhieb gegen
ihre gyno-insularzentrierten Kolleginnen, die mei-
nen, eine Vagina und ein Bastrockchen seien die
besten Garanten geistiger Scharfe.)

Vor allem aber wird sie ihre grundlegenden The-
sen in einem erweiterten historischen Gesichtsfeld
ansiedeln, denn sie wird Beispiele anfithren aus den
1960er und 1970er Jahren von wiederbelebter Salon-
und Genre-Malerei bei drei Inselbewohnern — War-
hola, Lichtenstein und Hockney — einem Kalifornier
namens Ruscha (der zumindest in Strandnahe leb-
te), und einem eingefleischten Festlander, Gerhard
Richter, dem ihrer Meinung nach ersten Kinstler,
der den binaren Gegensatz zwischen abstrakter und
figurativer Malerei tiberzeugend tiberwand, indem
er darauf hinwies, dass es sich bei beiden um «Bil-
der» handelt. Abstraktion und Konstruktion setzte er
in der Galerie der vom Zweifel getriebenen maleri-
schen Moglichkeiten als Genres gleichwertig neben
Landschaftsmalerei und Stilleben.

«Denn», so wird Selavy schreiben, «obwohl diese
Maler nicht mehr an Genres glaubten als Caravaggio an
Engel, beschiftigten sie sich doch genaw wie er mit den kul-
turellen Konstrukten, die sie in Farbe umsetzten — und
ganz besonders mit dem Genre, weil es zum Massstab fiir
des Kiuinstlers Blick nach aussen wurde, tiber sich selbst
hinaus auf die visuellen Niederschlige von Natur und
Kultur. Das Genre rieb sich an ihrem eigenen Streben nach
ausserem Gehalt ... Wenn Richter schliesslich den letzten



Gerhard Richter

GERHARD RICHTER: Ich weiss gar nicht, von welchem Widerspruch Du da redest.

B.D. BUCHLOH: Es ist der Widerspruch, sehr wohl zu wissen, dass Du mit den Mitteln, mit

denen Du arbeitest, nicht das erreichen kannst, was Du anstrebst, aber nicht bereit zu sein,

Deine Mittel zu andern.

RICHTER: Das ist doch kein Widerspruch, sondern ein ganz normaler Zustand. Wenn Du

willst, das ganz normale Elend. Und das liesse sich doch nicht mit der Wahl anderer Mittel

und Methoden dndern

BUCHLOH: Weil alle Mittel gleichwertig sind?

RICHTER: Nein, aber ahnlich unzuléinglich.Q)

Schritt tat und den Stil als Markenzeichen zugunsten einer
ganzen Reihe einzelner Stilarten hinter sich liess, derer er
sich je nach Aufgabe bediente, dann hob er damit den
modernistischen Glauben aus den Angeln und kam dem
ausseren Gehalt sehr nahe — wahrhaftig ein Konzept der
Dreieinigkeit, das sich da realisierte, wo Bildgehalt, stilisti-
scher Gehalt und Genre-Gehalt mit dem Kontext des Werks
zusammenfielen.»

Im sechsten Kapitel mit dem Titel «Richters Fege-
feuer» wird Selavy die Auffassung vertreten, dass
Richter in seinem kulturellen Umfeld «nicht erfolg-
reich hdtte arbeiten konnen ohne seinen Mangel an Glau-
ben, der ja eigentlich eine Externalisierung der Hoffnung
war. Sowohl in der Ausserlichkeit seiner Arbeiten als auch
in seinem Kommentar dazu zelebrierte Richter unverhohlen
das Fehlen einer geistigen Mitte zu seiner Zeit. Doch indem
er sich beharrlich weigerte, sich selbst durch die Unterwer-
Jung unter irgendeine lokale Ideologie zu marginalisieren,
siedelte er sich genaw in dieser Mitte an; er nahm Besitz von
der prisenten Abwesenheit wie bei Gilles Deleuze die sess-
haften Nomaden. Oder, priziser ausgedriickt, wie ein gros-
ser Ketzer, dessen Geist am Standort jener Kathedrale spukt,
die er selbst zerstort hat. Nach dem Grundsatz, dass, wer
die Mitte leugnet, auch das Randgebiet zerstort, verlegte er
sich darauf, genaw den — leeren — Rawm, den er verursacht
hat, zu besiedeln, bis die Idee des Rawms sich selbst auflo-
ste und die alten Réander einstiirzten. Bleibt zu hoffen, dass
der Hdiretiker, wie der Meister des Go-Spiels oder Gertrude

92

Steins heilige Theresa, inmitten einer komplex-heterogenen
Kultur <steht, doch nicht davon eingeschlossen ist>.»

Solche intellektuelle Mandver Richters wird Se-
lavy mit denen eines typischen «Low-Church»-Héare-
tikers vergleichen. Und da diese Abweichungen in
der Doktrin der missionarischen Reiche in der pazifi-
schen Kultur eher vorkommen als die pikaresken
Meta-Diskurse nach-hegelianischer Dialektik, wird
diese Charakterisierung zweifellos Selavys eigene
kulturelle Position ebensosehr wie Richters intellek-
tuelle Neigungen kennzeichnen. Doch das wird ihre
Beobachtungen keineswegs in Frage stellen, werden
sie doch einige der kulturellen Vorziige der allge-
genwartigen «Verwischtheit» aufzeigen.

Jedenfalls wird Selavy ihre Position mit ausge-
dehnten Zitaten aus einem Gesprach zwischen dem
Kunstler und dessen langjahrigem Freund und Kriti-
ker B.D. Buchloh untermauern. Zwar wird sie die
Argumente geradezu absurd mit der Feststellung
uberspitzen, dass «seit dem Gesprich zwischen Kardinal
Kajetan und Martin Luther keine zwer Positionen morali-
scher Ernsthaftigkeit so spektakuldr und mit so wentg intel-
lektueller Wirkung beiderseits aufeinanderprallten». Doch
sie wird auch darauf verweisen, dass, was an Richters
Kunst «schwierig» erscheint, zum grossen Teil daraus
resultiert, dass er ein «Low Church»-Kanstler zu
Zeiten einer «High Church»-Kritik war. Sie wird
schreiben:



Gerhard Richter

GERHARD RICHTER, STADTBILD SL, 218-3, 1969, Ol auf Leinwand 124 x 124 ¢cm /
TOWNSCAPE SL, 218-3, 1969, oil on canvas, 487 x 487",



Gerhard Richter

«Buchloh vertrat die High Chwrch>-Position, dass jene
Werke begnadet seien, die sich vom Dogma herleiten liessen
— in diesem Fall vom Dogma der Geschichte, die sich als
Art  <franzisisch-marxistischer — Avanigardismus
manifestierte. Die Last der Originalitit> wurde hier auf
eine hohere Ebene verlagert — von der <heroischen Indivi-

eine

dualitat> des Kiinstlers zu den <einzigartigen> Bedingun-
gen des historischen Augenblicks. Aus diesen leiteten sich
die zeitgemdssen Strategien her, mit denen der Kiinstler
seinen ideologischen Auftrag — «die bourgeoise Kultur ent-
larven> — erfiillen sollte.

Im Vergleich dazu war Richters Position streng purita-
nisch, dow church> eben, die Vision einer befreiten méannli-
chen Melancholie im Sinne der Feststellung, dass Zweifel
ohne Taten tot> sei (einer héretischen Umkehrung der Lehre
von Joseph Campbell, die besagte, dass Glaube ohne Taten
tot set). In Richters Augen arbeitete der Kiinstler unter den
Bedingungen des ganz normalen Elends, fir das alle
Mittel der Erlosung <ihnlich unzulanglich> waren. Unter
diesem historischen Leitgedanken blieb das Evangelium
des Zweifels> unverdndert in alle Ewigkeit erhalten. Doch
bedurfte es der standigen Ubertmgung in die Sprache pri-
vater, gegenwdrtiger Erfahrung. Jeder Mensch sein eigener
Priester.> Dem Sinn nach jedenfalls.

Richter beschrieb die Ausfithrung des Kunstwerks denn
auch als eine Suche nach personlicher Erlosung: als eine
Aneinanderrethung zahlreicher Entweder-oder-Entsche:-
dungen — jede einzelne, von der geringsten bis zur gewich-
tigsten, mit moralischer Bedeutung. Ihre Gesamtheit macht
schliesslich das Wesen des fertigen Bildes aus, das als kul-
turelle Setzung ein Modell gesellschaftlichen Verhaltens
darstellte. So griff Richter oft auf das Vokabular der nicht

<erlosten> Low Church> zuriick, um sein entsprechendes
gesellschaftliches Evangelium zu formulieren.»

«.. [Ich kann] meine Abstrakten auch als Gleichnisse,
also als Bilder tber eine Moglichkeit des gesellschaftli-
chen Zusammenlebens ansehen. So gesehen, versuche ich
doch mit einem Bild nichts anderes, als das Unterschied-
lichste und Widerspriichlichste in moglichster Freiheit
lebendig und lebensfihig zusammenzubringen. Keine
Paradiese.» %

«Aber wenn kein Paradies, was dann? Gewiss nicht
Realitdat. Vielleicht das Modell einer reduzierten Utopie?
Ein irdisches Fegefeuer? Ein Reich des reinen Zweifels, in
dem die Seelen weder ausserhalb der Gnade noch unféihig,
die Gnade zu erlangen, sind? Ich denke, alle diese Begriffe
bezeichneten den mit Bedacht gewdhlten Standort, den
Richter den Produkten seines Strebens zuwies: Auf halber
Hohe schwebend, bewegte er sich im turbulenten, zeitbe-
dingten Fluss der Kulturgeschichte, vorwdrtstreibend in
der Atmosphdre des bewussten Zweifels, zwischen der Hille
des bedeutungslosen Augenblicks und der gesegneten
Gewissheit eingefrorener Unendlichkeit.

Aus dieser Haltung heraus malte Richter abstrakte Bil-
der in der erklarten Absicht, die Verlogenheit [zu entlar-
ven], mit der die Abstraktion zelebriert wird. Andererseits
malte er Bilder nach Photos mit der gegenteiligen Absicht:
deren bloss nominalen Wert durch einen allgemeineren Sta-
tus zu erselzen, durch den des Modells, wie er sich aus-
driickte. So ist es also in zweifacher Hinsicht bedeutsam,
dass Richter mit dem gleichen Mittel, ndmlich mit setnem
Markenzeichen, der Verwischung, zwei unterschiedliche
Ziele verfolgte: sowohl die zeitlose Ewigkeil der Abstraktion
als auch den scheinbar zeitlosen Augenblick des Schnapp-

B.D. BUCHLOH: Erinnerst Du Dich, was Dich an Fontana und Pollock besonders beschaftigt

hat?

GERHARD RICHTER: Die Unverschamtheit! Von der war ich sehr fasziniert und sehr betrof-

fen...

BUCHLOH: Kannst Du <Unverschiamtheit> qualifizieren? Das hat ja etwas Moralisches an

sich, das meinst Du ja sicherlich nicht.

RICHTER: Doch, das meine ich schon...®

9



schusses tiberzog er mit dem Schleier der fliehenden Zeit. Ich
sehe darin eine Metapher fur die Beschleunigung der
Geschichlte, fiir den Zweifel ohne Scham und fir die Zufal-
ligkeit der Evinnerung.

In der damals zeitgenossischen Diskussion um Richters
Photo-Malerei wurde diese charakteristische Verwischung>
jedoch meist als Mittel der Negation interpretiert — als eine
Geste nihilistischer Entsagung — als Leugnung jedweden
Inhalts und Bejahung rhetorischer Ironie. Aus Griinden,
die spdter deutlich wurden (und zwar durch des Kiinstlers
ausdriickliche Ablehnung solcher Implikationen), finde ich
diese Interpretation unhaltbar. Ich denke aber, sie ergab
sich gewissermassen zwangsldufig aus der damals giiltigen
Logik, mit der sich nach dem Aufkommen der Photographie
der Wandel in der malerischen Praxis vollzog: das heisst,
dass die Malerei sich wverdnderte, weil die Photographie
deren beschretbende und darstellende Funktion tibernom-
men hatte.

Da Richter, als er bei Buchloh auf diese Evklirung
stiess, misstrauisch reagierte, glaube ich, dass seine Photo-
Malerei einen weitaus plausibleren Entwurf liefert: dass
ndamlich die Malerei sich nach dem Aufkommen der Photo-
graphie nicht wandelte, weil die Photographie deren be-
schreibende Funktion iibernommen hatte, sondern weil die
Photographie diese Funktion betonte und damit das Zeichen
hoher bewertete als das Bezeichnete. Dass die Malerei sich
vor allem deshalb verdnderte, weil die Augenblickhaftigkeit
der Photographie der awfwendig-peniblen Akademie-Tech-
nik photographischer Detailtreue newes Gewicht verlieh
und den zeitlichen Aufwand am Bild unsichtbar machte,
wo bislang die Abbildung weit iiber den abgebildeten Gegen-
stand hinaus so wichtig gewesen war.

Von dieser Warte aus ldsst sich das Auftauchen sichtba-
rer Peinture als misslungener Versuch erkennen, das Bild
new zu definieren, das am Schluss nur iiber sich selbst und
den Kiinstler Aufschluss gab. Da sagt Richters Bemerkung
«Ich finde manche Amateurphotos besser als den
besten Cézanne» wahrscheinlich mehr iiber sein Miss-
trauen gegeniiber der Peinture aus als viber seine Einge-
nommenheit fir die Photographie. Inwiefern besser?> konn-
te man fragen. Und ich wiirde sagen: Besser in der Dar-
stellung des Bildes.» Die Unbeteiligtheit der Richterschen
Verwischung> (die am deutlichsten in den Baader-Mein-
hof-Bildern [18. OKTOBER 1977 von 1988] zutage tritt)
it also kritisch. Sie ldsst sich als Streben nach dem auffas-
sen, was der Photographie durch die akademische Praxis

95

Gerhard Richter

und der Peinture durch die schopferische Autorenschaft
abgeht: das Bild mit dem Zeichen seiner zeitlichen Bedingt-
heil auszustatten und mit einem Zeichen fir die Zeit an
sich. Denn sollte <Zeitlosigkeit> der Feind in Richters Bil-
dern sein, lassen sich sowohl seine Spiegel als awch seine
verwischien Photo- und Genre-Bilder als ein Beharren auf
derselben veranderlich-zufdlligen Wirklichkeit verstehen.

Vor allem aber bietet diese Auffassung von der Verwi-
schung als Sinnbild der Verdnderlichkeit und als Hinweis
auf den Fluss der Zeit eine theorvetische Basis, die erhdrtet,
was heute wahrscheinlich jedem ozeanischen Wissenschaft-
ler klar ust: dass ein Wort oder Bild der Ausloschung aus-
zusetzen weder dessen Negation bedeutel, noch zur Folge
hat, dass es einen Unterschied zwischen Zweifel und Ver-
zweiflung gibt, zwischen Reduzierung und Verleugnung;
und schliesslich, dass die Behauptung, ein Kunstwerk sei
durch und durch ironisch, sicherlich eine Ubung n
Oruwellscher Perversitdt ist, ein verzweifelter Versuch, ein
storrisches Bild auf die Linie einer unflexiblen <High
Church--Kritik hinzubiegen.

Wer noch einen Beweis fiir die Unsinnigkeit dieser Well-
untergangsstrategie braucht, bediene sich der massenhaften
Kommentare zur Pop Art aus den 60er Jahren des 20. Jahr-
hunderts, die in diesem Buch an anderer Stelle zitiert wer-
den. Da haben wir die Honoratiorenliste jener Kritiker, die
Warhola und Pollock nicht zusammenkriegten und auf den
Trick verfielen, die vbersprudelnde Low Church>-Zufdllig-
keit der Pop Art mit der Behawuptung zu verbramen, sie sei
durch und dwrch ironisch. Derart aufpoliert, stellten sie sie
unter die Fahne des Nihilismus und jubelten ihr das
Modernismusmotiv unter. So mag es vielleicht der besonde-
re Vorzug der zur Zeit vorherrschenden neoabstrakit-poly-
chromatischen Tdtowierkunst sein, dass zumindest ihr
Trager sich im wortlichen Sinne verteidigen kann gegen die
autoritire Boswilligkeit, solche Ironie einfach zu unter-

stellen. » (Ubersetzung: Nansen)

1) Dieses und die folgenden Zitate stammen aus Tondalayo Sela-
vy, Schuldvolle Ausschweifungen: Das Bildhafte in der Malerei der
Weissen, 1950-2050. Universitit von Papua, 2193. Alle Zitate vom
Autor aus dem ozeanischen Franzésisch ins Englische und von
der Ubersetzerin ins Deutsche iibertragen.

2) Aus einem Interview zwischen Benjamin D. Buchloh und Ger-
hard Richter Gerhard Richter Paintings, Chicago: Museum of Con-
temporary Art, und New York: Thames and Hudson, 1988. S. 15.
3) Ebenda, S. 29.

4) Ebenda, S. 15.



	Gerhard Richter : Richter in Tahiti

