
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1993)

Heft: 37: Collaboration Charles Ray / Franz West

Artikel: "Les infos du paradis" : cherchez la femme peintre!

Autor: Heilman, Mary / Frey. Patrick / Rosen, Andrea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-681283

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-681283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




EES INFOS DU PA RA PIS

Cherchez
la femme

Zielt der französische Ausdruck «Cherchez la femme!»

auf ein Potential der Leidenschaft, auf die heimliche
Schwachstelle im kompakten starken Mannsbild, so wagt

unsere Umfrage, nach Stand und Zustand der ins Rampenlicht

der Kunst tretenden Frau als Malerin zu fragen.

EINE PARKETT-UMFRAGE

MARY HEILMAN
ist Künstlerin und lebt in New York.

kapitulierte und begnüge mich nun
mit dem «Mauerblümchensdasein» des

Bildes.

Versöhnung von Macht und Begierde

zum Ziel. Denn es war die Malerei, auf
der der männerbezogene Blick der

Geschichte ruhte. Um meine eigenen
Wünsche zu erfahren und zum
Ausdruck zu bringen - und nebenbei eine

unüberhörbare kulturelle Äusserung

zu tun bin ich auf die Kunst und das

malerische Handwerk losgegangen.

Und dabei habe ich unbewusst aus

einer zutiefst feministischen Haltung
heraus gearbeitet.

Mein Einstieg in die Malerei war ein Damals war es mir nicht bewusst,
Ausbruch aus dem männlich dominier- aber heute weiss ich, dass meine
ten Bereich der Bildhauerei. Natürlich frühen Bilder sich allesamt um sexuel-
hat mich an der Bildhauerei anfäng- le Macht und Begierde drehten. Die
lieh die Vorstellung fasziniert, «mit Arbeit war vollkommen sexualisiert.
den grossen Jungs» zu spielen. Doch Malen mit den Händen, Farbe als Leim
als ich in New York eintraf, wurde mir verwenden, den Keilrahmen weglassen
klar, dass die Festung dieser Männer- und die Leinwand als ihren eigenen
bastion einfach uneinnehmbar ist. Ich Träger verwenden - alles das hatte eine

127 PARKETT 37 1993



Meine Kunst fristet ihr Dasein zum

grössten Teil im Atelier, und danach

richten sich auch die Formate. Das

Motiv der Struktur lässt sich zwar ver-

grössern, aber es funktioniert auch auf

kleinem Raum. Meine Arbeit bezieht

den Massstab der Architektur mit ein,
ohne diese mit Beschlag zu belegen.

Ich interessiere mich für Synekdoche
und Detail - das Fragment als Implika-
tion eines grösseren Ganzen. Ich ver-

meide es, mich auf fertige Formen zu

verlegen.
Vielleicht stimmt es, dass Männer es

vorziehen, von Anfang an schematisch

vorzugehen - daher wohl die Idee von

grandiosen Formaten und Themen -,
während Frauen das Format viel orga-
nischer aufbauen - siehe Joan Mit-

chell, Pat Steir, Jennifer Bartlett, Lydia
Dona und Elizabeth Murray, deren

grossformatige Arbeiten aus zusam-

mengesetzten Teilen hervorgegangen
sind. Ich nehme mir niemals von

Anfang an vor, ein grandioses Bild zu

malen, aber ich stelle mir gern vor,
dass einige meiner Bilder von einem

kleinen Ort versehentlich auf dieses

Terrain geraten.

PATRICK FREY

ist Kritiker, Bühnen-Autor/-Darstel-
1er und Verleger in Zürich.

Zu sagen, dass einen Pinsel in die

Hand zu nehmen und damit zu malen

bedeute, ein männliches Konzept in

die Tat umzusetzen, wäre etwas über-

trieben. Doch der Künstler, der eine

Leinwand vor sich stellt und darauf ein

Bild entwirft, ein Bild-Projekt, handelt

grundsätzlich in einem männlichen

Dispositiv. Wenn Frauen malen, versu-

chen sie oft, ein anderes Dispositiv her-

zustellen, oder wenigstens, das beste-

hende auf ihre Weise zu benutzen,

etwa, die Leinwand nicht in strategisch

sicherer Distanz vor, sondern als ein

schwerer kontrollierbares Feld unter
oder um sich zu haben. Bei gewissen

entscheidenden Innovationen der

Nachkriegskunst könnte man verallge-
meinert von einer Verweiblichung der

Dispositive sprechen, auch wenn dabei

Männerkünstler die Protagonisten,
vielleicht auch die Nutzniesser waren,

etwa bei dem von Lee Krasner entdeck-

ten und von ihrem Ehemann zielbe-

wusst weiterentwickelten Dripping.
Diese zielbewusst, konzentriert, mit

oder ohne Pinsel projektierte Welt-Vor-

Stellung entspricht dem Verhältnis, das

man zur Welt hat, und dieses wiederum

entspricht dem Verhältnis zu Körpern,
zum eigenen Körper. Ich erinnere

mich an dieses Haar-Bild von Frida

Kahlo, wo sie auf einem Stuhl sitzt, an

dessen Beine die Haare aus einem

Haarmeer zu ihr heraufwachsen oder

hinunter kein Männerselbstportrait
vermittelt dieses Verhältnis zu Haaren

und ein solches In-der-Welt-Sein.

Aber Malen, das ist natürlich auch

so etwas wie ein ungerichtetes Strei-

cheln einer metabolischen Haut. Das

haben männliche Künstler oft themati-

siert, und gerade bei diesem Bewusst-

sein, die Leinwand oder die Ober-

fläche einer Plastik «wie eine Haut» zu

empfinden, lassen sich fundamentale

Unterschiede zwischen weiblichen und
männlichen Bewusstseinsmöglichkei-

ten ausmachen. Um zu diesen Unter-
schieden zu gelangen, müsste man

über den Umgang mit Farbstoffen

sprechen, wenn sie mit grösster Selbst-

Verständlichkeit auf die eigene Ge-

sichtshaut aufgetragen werden, also

von der Geste des Schminkens, oder

davon, was wirklich geschieht, wenn
Frauen Kleider anprobieren. Frauen

haben dieses andere Verhältnis zur
Stofflichkeit der Dinge, diesen analyti-
sehen, aber nicht sezierenden Körper-
Blick, der weder Fernrohr noch Mikro-

skop benötigt, um die Accessoires zum
Ganzen in Beziehung zu setzen, der die

pragmatische Distanz zum Spiegel
kennt und von der Nähe der Haut zu

den Kleidern weiss oder von der

Distanzlosigkeit eines Fond de teint.
Die Differenz der Blicke: Wie Frau-

en die Lochkamera benützen, wo das

Bild-Licht ungebündelt in eine dunkle
Kammer einsickert, sehr langsam, so

wie ein Duft in die Nase dringt oder

ein schwacher Ton ins Innenohr. Wo

ein Bild weniger mit dem Anhalten
und Einfrieren als mit dem langsamen

Vergehen von Zeit zu tun hat.

Ich denke, dass im Moment von bei-

den Seiten her versucht wird, solche

Differenzen neu herauszuarbeiten.

Frühere Behauptungen wie, es gäbe

keine Männer- oder Frauenkunst, son-

dern nur gute oder schlechte Bilder

o.ä., was die Autonomie der Kunst

beschwören sollte, hielt beide Ge-

schlechter davon ab, allzu intensiv über

das Thema Sexualität und künstlerische

Formensprache nachzudenken, und

führte vor allem dazu, dass die Kritik
über gewisse spezifische Gestaltungen
einer Meret Oppenheim oder Louise

Bourgeois gar nicht, oder aus einer seit-

samen Haltung, einer Art phallisch

unterlegten Indifferenz heraus berichte-

te. Wo das Phallische tatsächlich abwe-

send ist, wäre endlich vom Klitoralen zu

sprechen oder insgesamt vom Bewusst-

sein jener nach innen gekehrten und
nach aussen sich entfaltenden vulvai-

sehen Topografie, die sich ja auch dem

eigenen weiblichen Blick selbst nur mit-

telbar offenbart.



Ich denke, dass Frauen ihre eigene

Intimität ganz selbstverständlich als ein

Reich der Verborgenheit erfahren.

Frauen haben eine grössere Vertraut-

heit mit Rätseln, die man nicht auf-

lösen kann, sie können damit leben,

auch künstlerisch. Männer werden

eher nervös, wenn sie solchen Rätseln

und solchen Frauen begegnen. Man-

ner greifen dann zu ihren apollini-
sehen Taschenlampen und versuchen

alles auszuleuchten, die Frauen und

die Höhlen, die sie, als war nichts

gewesen, in sich tragen. Männer wür-

den es nie ertragen, eine grosse rätsei-

hafte Höhle in sich zu tragen.

ANDREA ROSEN

führt eine Galerie in New York.

Wenn man sich mit den geschlechts-

spezifischen Problemen der Malerei be-

schäftigt, finde ich es geichermassen

wichtig und erschreckend, dass man so

tut, als befände sich die Malerei jen-
seits aller anderen Medien, oder als sei

sie gar unbescholtener als diese. Zu

den wichtigsten Aspekten dieses kunst-

geschichtlichen Augenblicks gehört
die Tatsache, dass Künstler das Medi-

um, das ihre inhaltlichen Interessen

verkörpert, frei auswählen können.
Wenn Malerei sich für ein Anliegen am

besten eignet, sollte man sie anwen-

den. Wenn man an dem Glauben fest-

hält, dass Malerei eine eher maskuline

Angelegenheit und Domäne sei, so

könnte man mich dahingehend miss-

verstehen, dass ich weibliche Inhalte als

für das Medium der Malerei ungeeignet
betrachte. Ich will keine Spaltung be-

treiben, aber das ist schlicht und einfach

nicht wahr. Ich kenne eine ganze Reihe

Frauen, zumindest amerikanische

Künstlerinnen, die das beweisen, Ellen

Berkenblit etwa oder Sue Williams,

Marlene McCarthy und Kate Kuharic.
Diese ganze Diskussion zeigt nur, wie

tief die Angst vor Gleichheit ist, nicht

nur vor Gleichheit in Geschlecht und

Rasse, sondern selbst vor einer Gleich-

heit der künstlerischen Form.

MARLENE DUMAS

ist Malerin und lebt in Amsterdam.

FRAU UND MALEREI

1 7cA male, weil icA eiree LYaa Aire.

(Es ist eine logische Notwendigkeit.)
Wenn die Malerei weiblich ist und Gei-

stesgestörtheit eine weibliche Krank-

heit, dann sind alle Malerinnen ver-

rückt und alle Maler sind Frauen.

2) /cA rreaZe, teeiZ icA eiree Fraw reziZ

AZoreeZierZem Haar Aire.

(Für Brünette gibt es keine Entschuldi-

gung.)
Wenn es bei guter Malerei um Farbe

geht, dann hat man bei schlechter

Malerei die falsche Farbe. Aber
schlechte Sachen sind manchmal gute
Vorwände, wie Sharon Stone sagt:

«Blond zu sein ist eine grossartige Ent-

schuldigung, wenn man einen schlech-

ten Tag hat. Dann sagt man einfach, tut
mir leid, I'm just feeling very blonde

today [das ist heute nicht mein Tag].»

3) 7cA maZe, re/eiZ icA eire MäeZcAere

uoto Lande Zun.

(Die schlauen, begabten Großstädte-

rinnen malen nicht.)
Ich bin auf einer Weinfarm in Südafrika

aufgewachsen. Als Kind malte ich den

männlichen Gästen Bikinimädchen auf
die Rückseite ihrer Zigarettenschach-
teln. Jetzt bin ich Mutter und lebe an

einem Ort, der mich auch wieder sehr

an eine Farm erinnert - in Amsterdam.

(Ein guter Ort für Maler.) Eigentlich
bin ich immer noch mit diesen Bildern

und Phantasien beschäftigt.

4) 7eA reiaZe, zoeiZ icA «ine reZigio.se

Tran Ain.

(Ich glaube an die Ewigkeit.)
Bilder frieren die Zeit nicht ein. Male-

rei setzt die Zeit in Umsatz und verar-
beitet sie wie ein sich drehendes Rad.

Die Ersten werden die Letzten sein.

Malerei ist eine sehr langsame Kunst.

Lichtgeschwindigkeit ist nicht ihre

Sache, weshalb tote Maler in so strah-

lendem Licht erscheinen.
Es ist in Ordnung, das zweite Ge-

schlecht zu sein.

Es ist in Ordnung, zweite Garnitur zu

sein.

Malerei ist keine progressive Tätigkeit.

5) 7cA maZe, roeiZ icA eine aZZmotZiscAe

Trau Aire.

(Ich glaube an Hexerei.)
Ich habe keine Freudschen Komplexe.
Ein Pinsel ist für mich kein Phallus-

symbol.
Wenn überhaupt, dann erinnert mich

die Häuslichkeit des Malerateliers (in
einem Raum «eingeschlossen» sein)

ein bisschen an die Hausfrau mit ihrem
Besen. Wenn man eine Hexe ist, weiss

man noch, wie man damit umgeht.
Andernfalls wird man natürlich einen

Staubsauger bevorzugen.

6) 7cA reiaZe, zoeiZ icA eine ScAZam/ze

Aire.

(Malen ist ein dreckiges Geschäft.)
Es wird niemals ein rein konzeptuelles
Medium sein. Je «konzeptueller» oder

129



sauberer die Kunst ist, desto stärker

lässt sich der Kopf vom Körper tren-

nen, und desto eher kann die Arbeit

von anderen ausgeführt werden. Ma-

lerei ist meine einzige Handarbeit.

7) 7c/ï male, wez7 ic/z mzc/z gern Aaw/en

«red tzerÄazt/era tasse.

Malerei handelt von der Spur der

menschlichen Hand. Sie handelt von

der Beschaffenheit der Oberfläche.

Ein gemaltes Bild ist keine Postkarte.

Der Gehalt eines gemalten Bildes ist

nicht zu trennen vom Gefühl der Ober-

fläche. Deshalb ist allen anderslauten-

den Gerüchten zum Trotz - Cézanne

mehr als Vegetation, Picasso mehr als

ein Anus, und Matisse ist auch kein

Zuhälter.

BERNARD MARCADÉ

ist Kunstkritiker in Paris.

Traditionellerweise ist die Malerei die

Projektion der Idee, der Idee der Kon-

struktion, der Perspektive, der Rationa-

lität. Es geht um eine konzeptuelle

Beherrschung. In der Skulptur hinge-

gen geht es mehr noch um die Präsenz

und um den Genuss der Materie.

Die Geschichte von der Malerei

und dem Maler ist wie eine Liebes-

geschichte. Die Malerei ist ja weiblich,
das ist in der französischen wie auch in

der deutschen und in anderen Spra-

chen so. Deshalb ist auch die klassische

Beziehung zwischen dem Maler und

der Malerei die Beziehung des Mannes

zur weiblichen Materie. In der klassi-

sehen Vision ist der Mann derjenige,
der die Form gibt und die Frau diejeni-

ge, die auf der Seite der Materie steht

und die Form empfängt. So ergibt sich

ein Spiel zwischen Materie und Form,
zwischen Mann und Frau oder Mann

und Malerei. Von daher rührt vielleicht
die Schwierigkeit, sich als Frau in die

Stellung des Mannes einzufühlen. Der

Mann besitzt das Instrument, den Pin-

sei, es geht hier auch um seine Bezie-

hung zum Penis. Wenn er malt, gibt es

die Form von Violenz, von Liebe, von

Zärtlichkeit, d.h., es gibt all die mögli-
chen Beziehungen wie zwischen Mann

und Frau.

In der Renaissance etwa sagte der

Bildhauer zum Maler, er sei ein effemi-

nierter Mann, weil er in seiner Aktivität
keine Kraft braucht, weil sie nur eine

intellektuelle Aktivität ist. Eigentlich
gehört die Beziehung zur Leinwand,

zum Stoff in den Bereich der Frau. Es

ist heute paradox, dass das, was eindeu-

tig männlich war, die Skulptur, jetzt in
hohem Masse durch die Frau geschaf-

fen wird.

Aber die Malerei ist auf der Seite

der Weiblichkeit, auf der Seite der Flui-

dität, der Stimmung. Es ist wie bei

Nietzsche, für den die Philosophie
auch nur weiblich sein konnte - mit all

den Schwierigkeiten, die das mit sich

bringt. Heute ist die alte Rollenvertei-

lung gestört. Man kann nichts mehr so

leicht identifizieren ausser auf rein

metaphorischer Ebene.

Die Malerei ist immer ein Körper,
der sich konstruiert oder auflöst. Heu-

te ist der Körper sehr krank, darum ist

auch die Malerei krank. Deshalb ver-

kündet man auch regelmässig immer
wieder den Tod oder die Wiederauf-

erstehung der Malerei; da gibt es etwas

ganz Religiöses dabei.

Aber es stimmt schon, dass es für
die Frau vor der Leinwand ist, als müss-

te sie die ganze Geschichte der Malerei

auf sich nehmen, und dass dies er-

schöpfend und entmutigend ist. Die

Frau ist aber schlau. Sie erfindet Mög-

lichkeiten, Malerei zu machen ohne

Malerei zu machen. Sie leitet die Frage

um, und es ist, als würde sie den Phal-

lus umleiten. Malerei ist grundsätzlich
etwas sehr Weibliches, das den Status

des Männlichen angenommen hat.

Deshalb gibt es eine klare Strategie der

Frau, dieses Männliche zu umgehen.
Natürlich gibt es auch grosse Malerin-

nen wie Georgia O'Keefe, aber es sind

wenige. In der Skulptur gibt es eine

Beziehung zur Form, eine Beziehung

zur Erde, eine Beziehung zur Kreation.

Wenn eine Frau gebärt, ist es wie eine

Skulptur machen, es gibt diese starke

Beziehung zur Präsenz. Eva Hesses

Beziehung zur Form, zur Skulptur ist

grossartig und stark. Sie gibt der Skulp-

tur eine sehr ambiguë Form, mit

Löchern, mit Spalten. Auch Louise

Bourgeois realisiert sich vollkommen
in der Skulptur, mit ihrem ganzen

Spiel mit dem Mann. Es ist heute, als

würde die Frau dem Mann das Phalli-
sehe zurückschicken. Es ist wie ein

Spiel übers Kreuz.

YVONNE VOLKART
ist Kunstkritikerin in Zürich.

Die Malerei hat ihre Selbstverständ-

lichkeit eingebüsst. Sie schleppt ihre

ganze Geschichte mit sich, die eine

Geschichte der Infragestellung und

der Negation ist. Jemand, der/die
malt, muss zwangsläufig auch das Medi-

um reflektieren. Mit der traditionellen
Malerei ist auch der Genie-Kult unlös-

bar verknüpft. Immer noch positionie-
ren sich gewisse Maler als saubere

Leinwandhelden. Weil die Frauen zum
Inkarnat der Malerei gemacht wurden,



erscheinen die Malerinnen als zu unge-
trennt von ihrem Medium. Sie schei-

nen das zu malen, was ihr Sein

bestimmt - reines weibliches Ge-

schlecht - und lösen sich auf in der

Malerei. Diese vermeintliche physische

Ungetrenntheit zwischen ihr und

ihrem Medium ist weder nobel, noch

verkörpert sie das, was gemeinhin g-ute

Moferei war. Der ganze Dreck, mit dem

der (weibliche) Mensch beworfen

wird, gerät direkt aufs Bild, untransfor-

miert, hässlich, offen. Frauen stehen -
bedingt durch ihre Geschichte, die

eine des Ausschlusses und der Ernied-

rigung ist - zu sehr in der Realität, als

dass sie sie noch länger malerisch

beschönigen könnten. Es besteht für
sie kein Grund, sich in die Helden-

und Geniekunstmalerei einzumischen,
deshalb arbeiten so viele weibliche

Künstler, die politisch und feministisch

engagiert sind, mit anderen künstleri-
sehen Mitteln, wie etwa Barbara Kruger
und Cindy Sherman mit der Photogra-

phie. Weil den Frauen der eigene Kör-

per immer schon enteignet wurde, ist

dessen Rückgewinnung oder die The-

matisierung dieser Identitätsstörung
eines der wichtigsten Kapitel weibli-

eher Künstler. Und das macht sie heu-

te, da man merkt, dass der menschli-

che Körper krank, befallen und gefähr-
det ist, besonders interessant. Denn die

Geschichte der Malerinnen des 19. und
20. Jahrhunderts ist eine eigentliche
KrareAewgêsc/îîCÂte, ein Negativ zur
Geschichte der modernen Malerei.

Mit der rabiaten Entwicklung in der

Welt ändert sich auch die Malerei. Der
Boden ist fruchtbar für das Wahrneh-

men von Neuem - daher der Boom auf
die Frauen und alles, was noch fremd
und nicht westlich erscheint -, auch

von Themen wie Lust, Sex und Gewalt,

die bisher als «männlich» galten. Nun

besetzen auch Frauen diese Territorien
und untergraben die herrschenden

Klischees von Männlichkeit und Weib-

lichkeit. Vielleicht finde ich es deshalb

so wichtig, dass sich Frauen Medien
ausserhalb der Malerei so stark aneig-

nen, weil damit die konstruierte Nähe

der Frau zum Fliessen und ihre Ineins-

Setzung mit dem Malakt zum Ver-

schwinden gebracht wird. Gleichzeitig
wird eine Rückkehr in die Malerei

möglich, so dass allein die Vielfalt
weiblicher Praktiken den kategorialen

Zugriff aufs Geschlecht verhindert und

zur Aufhebung alter Geschlechtsant-

agonismen beiträgt.

JEAN-CHRISTOPHE AMMANN
ist Direktor am Museum für
Moderne Kunst in Frankfurt a.M.

Malerei ist heute das Schwierigste. Und

wenn sie - bei einer jüngeren Künstler-

generation - selten anzutreffen ist, so

muss dies Gründe haben. Malerei ist

ein äusserst sinnlicher Vorgang: ein

Transfer von Sinnlichkeit. Ich denke,
dass wir in einer unsinnlichen Zeit

leben, dass Energien in alle Richtun-

gen auseinanderdriften und dass auch

AIDS eine im tiefen Unbewussten ver-

ankerte Zensur geschaffen hat, die

bewirkt, dass mein Körper und jener
des anderen mir fremd ist.

Wichtiger jedoch dürfte sein, dass

die Positionierung des Künstlers heute

nur mehr im Verhältnis zu sich selbst

geschehen kann. Er muss Bildsprache
und Inhalte in kleinsten Schritten syn-

chron - intensiv und extensiv - erarbei-

ten. Insofern ist das «gemachte Bild» in
die Ferne gerückt, im Vordergrund
stehen «entstandene Bilder». Das Malen

setzt eine innere Gewissheit voraus, die

sich grundsätzlich von der «ßn'co/agc»

(im Sinne von Lévi-Strauss) unter-
scheidet.

SILVIA EIBLMAYR
ist Direktorin des Salzburger
Kunstvereins.

«Die Frau», der weibliche Körper hat

in der abendländischen Kunst und im
besonderen im Zusammenhang mit
dem radikalen formalen Wandel der

Moderne eine spezifische Funktion

gehabt.
Meine These ist, dass «Die Frau»

innerhalb unseres männlich definier-
ten Symbolsystems als Bild figuriert.
Sie repräsentiert das Imaginäre, die

leere Fläche, auf der sich jede Projek-
tion (auch im aktuellsten, technischen

Sinn) festmachen kann. «Die Frau als

Bild» figuriert als das Andere, das

Objekt des ästhetischen und eroti-
sehen Begehrens des immer männlich

vorausgesetzten Künstlers. Sie ist Sym-

bol eines einst göttlichen und letztlich
unerreichbaren Ideals (Venus), und in
der notwendigen Umkehrung, Symbol

der Zerstörung dieses ästhetischen Ide-

als. Der weibliche Akt erhält in der

Moderne, zu jenem Zeitpunkt, wo tra-

ditionelle Bilder und Wahrnehmungs-
konventionen umgestürzt werden, eine

Schlüsselfunktion. Das einstige Ideal

wird zum Negativum, spaltet sich auf in
zwei symptomatische Figuren, die Pro-

stituierte und den Automaten, zwei

Figuren, in denen der männliche
Künstler immer auch sich selbst spie-

gelt, in dieser Form der Selbstfemini-

sierung die Auflösung des (männli-
chen) Subjekts inszeniert. Der weibli-
che Körper und das Bild als materielles



Objekt bzw. Teile davon werden in der

Moderne metaphorisch und metony-
misch miteinander gleichgesetzt. So

können z.B. Haut und Kleidung zur
Leinwand werden oder Körpersubstan-

zen für die Farbe stehen und umgekehrt.

Duchamp hat das traditionelle

Dispositiv des erotischen Verhältnisses

zwischen Maler und (z.B. bei Kandin-

sky «jungfräulicher») Leinwand aufge-

kündigt, er hat die Malerei «olfaktori-
sehe Masturbation» genannt und die

Malerei aufgegeben. Bis in die späten
50er Jahre, bis zur nicht nur symboli-
sehen, sondern eben auch materiellen

Zerstörung des Staffeleibildes, er-

scheint der weibliche Akt als «ästheti-

sehe Risikofigur», als scheinbare Ursa-

che der Auflösung des traditionellen
Bildes, aber auch als der Körper, an

dem diese formale Auflösung oder Zer-

Störung vollzogen wird. Einer, der dies

noch einmal mit der überkommenen
Pose des männlichen Künstlergenies
inszeniert hat, war Yves Klein, der aber

in der inszenierten Instrumentalisie-

rung des weiblichen Körpers (seine

«lebenden Pinsel») auch eine Art
Schlusspunkt in der imaginären und

symbolischen Geschichte des weibli-
chen Akts in der westlichen Malerei

gesetzt hat. In den 60er Jahren machen

die Männer ihren eigenen Körper zum
Bild bzw. zum Teil des Bildes oder des

malerischen Akts, was mit sich bringt,
dass nun dieser Körper in einem tradi-

tionell dem Weiblichen zugeordneten
erotischen, passiven und/oder leiden-

den Status erscheint. Mit der ständig
zunehmenden Mediatisierung eben

auch des männlichen Körpers, z.B. in

der Werbung, hat sich dieses Phäno-

men in dem letzten Jahrzehnt ver-
stärkt.

Dieser Rekurs auf den struktural-
formalen Zusammenhang zwischen

SAAfCH£Z COTiAf, Brigida de! Rfo,

LA £A7?ß£/ZM DL PL7VA/MMM, 7590.

(MLSLO DLL FFADOJ

dem weiblichen Akt und der Malerei

der Moderne erschien notwendig, um
das spezifische Verhältnis der Künst-

lerin zur Malerei zu charakterisieren.

Ein strukturelles Moment liegt in den

Selbstinszenierungen der surrealisti-
sehen Künstlerinnen, aber im besonde-

ren auch später in den performativen
Erweiterungen der Malerei (und ande-

ren medialen Ausdrucksformen): Die

Künstlerin reflektiert (bewusst und

unbewusst) ihr «Bild-Sein», und zwar

in einer scheinbar widersprüchlichen

132

Doppelfigur. Sie affirmiert diese ihr
zugewiesene erotische und passive

Position, um sie zugleich zu widerru-
fen. Das Bild erscheint als Raum, als

Bühne, auf der der weibliche Körper
zur Schau gestellt wird, der aber auch

als Gefängnis oder als Ort der Verwei-

gerung oder Zerstörung inszeniert
wird. Die Leinwand, die malerische

Oberfläche, kann in diesem Dispositiv
manchmal die Funktion eines Schirms

oder Schleiers erhalten, hinter dem

sich der weibliche Körper verbirgt oder
enthüllt. Entscheidend ist an dieser

Doppelfigur die Thematisierung des

Blicks des Anderen, in der narzissti-

sehen Zurschaustellung ebenso wie in
der Leugnung oder Abwehr dieses

Blicks. An diesem Punkt taucht eine

hysterische Figur auf, die mit der dop-

pelten Identifikation zusammenhängt.
Die Frau begehrt sich selbst als eroti-
sches Objekt in einer Identifikation
mit dem (männlichen) Blick von aus-

sen, und sie identifiziert sich mit dem

Bild, sie ist das Bild, ist metaphorisch
auch das Kunstwerk. Es ist ein Konflikt,
der sich in der Geschichte des Bildes in

der Malerei der Moderne strukturell
anders ausdrückt als jener zwischen

dem männlichen Künstler und seinem

Werk. Zugespitzt kann man sagen, dass

die männliche Position das Bild von

aussen zerstört, in einer Pose wie die

von Klein oder Fontana, während die

weibliche die Zerstörung vom Inneren
des Bildes her betreibt. «Die Frau»

bewohnt gleichsam das Bild, versucht

es von innen aufzulösen, oder bleibt
darin gefangen, verschwindet darin.
Die Künstlerin inszeniert zugleich die

Anwesenheit und Abwesenheit des

(weiblichen) Subjekts. In diesen Figu-

rationen ist eine ganz wichtige Re-

flexion enthalten, nämlich jene über
die symbolische Struktur der visuellen



Repräsentationssysteme, die «der

Frau» einen imaginären Status zuweist.

Ich möchte stellvertretend eine

Künstlerin nennen, deren nun fast

50jähriges malerisches Werk zentral

um diese Problematik kreist: Maria

Lassnig. Von den informellen Kreole/-

aus den 50erJahren bis zu

ihrem neuesten Film Kantaie (1992)

geht es immer auch um die «Frau als

Bild».

JONATHAN LASKER

ist ein Künstler, der in New York

lebt.

Dem herkömmlichen Vorwurf, das

Malen sei vorwiegend die Praktik des

Mannes weisser Hautfarbe, möchte ich

entgegenhalten, dass es das implizit
nicht ist. Es ist ein Ausdrucksmittel

und vom Geschlecht nicht abhängiger
als alles andere, was historisch vom
Mann entwickelt wurde. Schliesslich

haben hauptsächlich die Männer den

Lauf der Geschichte bestimmt. So ist

denn das Malen nicht vermehrt Praktik
des weissen Mannes als etwa das Benut-

zen des Hammers.

Die heutige Krise der zeitgenössi-
sehen Malerei sollte man weniger dem

Verlust an Sinnlichkeit zuschreiben als

dem Verlust an Gefühlen oder an Phä-

nomenen. Da stellt sich die Frage, ob

die Malerei ein essentielles Medium ist

oder nicht. Sicher geht es bei ihr um
die Phänomene der Wahrnehmung,
die heutzutage sehr stark bedroht sind.

Die Malerei steht jetzt der grössten

Herausforderung gegenüber - die viel

mächtiger als die sozio-politische Kritik
ist -, nämlich der Herausforderung
der Technologie. Unsere Erfahrungen
werden zunehmend mediatisiert, wei-

ter und weiter aus dem Reich der
Erlebniswelt verdrängt. In der Malerei

geht es aber um das unmittelbare Erle-

ben, um eine empirische Beziehung zu

Phänomenen, die gegen den Strich der

Ereignisse in der zeitgenössischen Welt

läuft. Doch ist das Beharren der Malerei

auf dem unmittelbaren Erleben von Phä-

nomenen eine sehr gesunde und not-

wendige Herausforderung in dieser Welt.

Selbst wenn meine Bilder als Zitate

erscheinen mögen, als wären sie ein

Cartoon ihrer selbst, so beharren sie

doch auf ihrer physischen Präsenz: Als

Betrachter bist du gezwungen, mit der

Komplexität ihrer Wahrnehmung um-

zugehen - mit einer sehr intensiven,

aber ebenso zeitgenössischen Komple-
xität. Wir sind alle da, eingebunden in

unsere Körperfunktionen - und trotz-
dem leben wir gleichzeitig eine kyber-

netische Existenz.

In der Nachkriegskunst ging es oft

um die Sterblichkeit, und sie war voller
Gewalt. Diese Ebene betrachtend magst
du behaupten, die Sprache der Nach-

kriegskunst sei weitgehend männlich

gewesen. Nimm de Koonings Frauen-

bilder, das sind männliche Bilder, weni-

ger bezüglich der Frauen- als bezüglich
der Körperdarstellung. Es geht bei

ihnen weniger um die Entweihung des

weiblichen Körpers als um die Sterb-

lichkeit, um die Zerstückelung und um
anderes mehr. Sie sind sowohl visuell

wie psychologisch sehr aggressiv. Doch

das Thema der Sterblichkeit ist nicht
ein ausschliesslich männliches Thema

- es ist ein menschliches Thema, mit
dem sich auch viele Künstlerinnen

beschäftigen.
Des weiteren gibt es das Konzept

des Heroischen. Ich erachte dieses

Konzept in der Kunst als etwas Positi-

ves, als einen Gegenpol zu den Kon-

zepten der Gewalt und Aggression.

733

Historisch gesehen wertete man das

Heroische als etwas Männliches.

Meiner Meinung nach ist es nicht

implizit oder ausschliesslich männlich,
obschon von einem gewissen Zugang

zur Kunst aus gesehen es als ge-

schlechtsspezifisch bezeichnet werden

könnte. Das Konzept des Heroischen

ist an sich wunderbar, kulturell wie

gesellschaftlich gesehen, aber weit und

breit ist es wegen des tiefen gesell-

schaftlichen Pessimismus in schlechten

Ruf geraten.
Wenn ich male, denke ich nicht in

Geschlechtskategorien. Meine Bilder
entstehen jedoch durchaus vorsätzlich

und enthalten ein gewisses Element an

Gewalt: Ich baue ein visuelles System

auf und greife dieses mit einem ande-

ren Zeichensystem an, das die vorgän-

gige Äusserung teilweise auslöscht. Das

bewirkt eine Art Verdichtung von Er-

eignissen, bei der innerhalb eines Bil-

des das eine visuelle System das andere

überwältigt. Wie die Geschichte der
modernistischen Malerei ist es in

gewisser Weise eine gewaltsame Ge-

schichte. Aber ich stelle meine Be-

trachtung eher vom optimistischen

Standpunkt der kulturellen Régénéra-
tion aus.

Heute ist allerdings dieser Stand-

punkt nicht mehr leicht einzunehmen:
Das Thema der Radikalität hat sich

vom Gebiet der Künste in jenes der

Technologie verlegt. Das Leben heute

ist selbst so radikal: Die Ebenen und
die Quantität der Veränderungen,
denen wir alle unterworfen sind, sind

extrem. Das Problem hat sich zur Krise

zugespitzt. Daher erachte ich es als not-

wendig, dass die Kunst sich Themen

zuwendet, die die Bewahrung von Be-

deutung und Inhalten betreffen, bevor

sie sich den Themen der Revolte und

Erneuerung in Richtung «Fortschritt»



der Kultur widmet. Gerade jetzt wird
das Problem, wie wir fortschreiten und

was wir verbessern, zu einem der

Hauptanliegen. Was jedoch die Kunst

heute braucht, ist vermehrte Aufmerk-
samkeit für das Gefüge des Lebens.

PIA FEDERSPIEL

ist Malerin in Zürich.

Für mich gibt es einen wichtigen Zu-

sammenhang zwischen Körpergefühl
und Malerei, ein Zusammenspiel von

Körperbewegung und Malen. Meine

Bilder haben darum ein Format, das

meiner Körpergrösse, der Spannweite
meiner Arme entspricht.

Mädchen müssen schon sehr früh
ihren Körper ständig zurücknehmen:
Sie dürfen sich nicht prügeln, nicht auf
Bäume klettern, nicht expansiv sein,

sich nicht verdrecken. Ich persönlich
habe mich nicht an diese Regeln gehal-

ten. Für mich ist der «Dreck» beim

Malen etwas Sinnliches, das ich brau-

che. Ich male gleichviel mit den Hän-

den wie mit dem Pinsel, und ich mag
die ölige, klebrige Qualität der Farbe.

Frauen sind zu fest in ihrer durch die

Gesellschaft diktierten Körperlichkeit
verhaftet. Das ist einer der Gründe, wes-

halb sie in der Kunst anstatt zu malen

eher konzeptuelle Mittel benutzen.

Abgesehen von Zärtlichkeit und Gefüh-

len braucht es zum Malen «männliche»

Aggressivität und Wut, die man eben

zulassen muss, wenn es beim Malen

nicht läuft. Darum sollten Frauen viel

mehr ihre männliche Seite entwickeln.

Das gilt natürlich auch umgekehrt:
Männer sollten ihre weibliche Seite aus-

bilden. Androgynität ist eine wichtige
Voraussetzung in der Kunst.

Ich kenne keine Frau, die man in

einem Zuge mit den besten Malern

nennen dürfte. In der Literatur verhält

es sich anders. Das Schreiben fordert
nicht dieselbe physische Beteiligung
wie das Malen.

Es gibt keine weibliche Malerei,
weil die Malerei immer von Männern

bestimmt war und die Kunstgeschichte

von ihnen geschrieben wurde. Der

männliche Code gilt immer noch als

Massstab. Ich muss mich tagtäglich,

wenn ich vor meiner Leinwand stehe,

wehren gegen die Bedenken, dass das,

was ich tue, zu «emotional» erscheine.

Die meisten Männer haben Angst vor
Gefühlen und deshalb Angst vor Frau-

en, die Intellekt und Gefühl zu ver-

einen wissen.

Julia Kristeva spricht in ihrem Buch

«L«s nottnelfos maladies» von den heuti-

gen Krankheiten, deren Hauptursache
in der Unfähigkeit liege, eigene Ge-

fühle wahrzunehmen. Der Malprozess

erfordert ein Hin und Her zwischen

Denken und Fühlen. Man muss zwar

unglaublich viel Kopfarbeit leisten.

Wichtig aber dann ist das Vergessen-

können aller «männlichen» Referen-

zen. Ich muss mich auf das einstellen,

was mich beschäftigt, und versuchen,

etwas zu gestalten, was mir sonst fehlt.
Dann werden meine Hand, mein Arm
erst wirklich zum Instrument meiner

eigenen Bildvorstellung.

JUTTA KOETHER
ist Künstlerin und Journalistin.

Das Problem scheint interessant, weil

Malerei genau wie Weiblichkeit ein kul-
turell-sozialer Komplex ist, der im Ver-

weis auf Physisches Legitimation

134

gewinnt. Es könnte mir darum gehen,
auf die Mystifikation, die parallel in
der Konstruktion von Frauen und von
Malerei enthalten ist, mit Malerei und
als Frau aufklärerisch zu reagieren. Das

wäre aber eine Strategie, die nur zu

Teilerfolgen führen kann. Wenn alle

Konstruktionen als Konstruktionen
sichtbar geworden sind, wird nämlich
klar werden, dass ohne Konstruktionen
nichts geht. Es geht also darum, für
das Nach-der-Konstruktion akzeptable
Weisen des Konstruierens wie auch der

Konstruktion zu erarbeiten und das

schon im jetzigen Zustand des mystifi-
zierten Gebannt-Seins von der Kon-

struktion. Im Vergleich zu andern

Medien der bildenden Kunst sind in

der Malerei das Image und die zu

Image geronnene Tradition und die

schlechten Angewohnheiten stärker als

die Möglichkeiten des «Mediums

selbst». Daraus ergibt sich, was ich

«Malerei als Verstärker» genannt habe.

Jede binnenmalerische Entscheidung
ist mit so vielem Image-Ballast befrach-

tet, der für den zeitgenössischen Be-

trachter auch eindeutig überwiegt,
dass diese binnenmalerische Entschei-

dung gar nicht mehr zu treffen ist,

aber dennoch auch unter binnen-
malerischen Gesichtspunkten getroffen
werden muss. Die Komplexität dieses

Verhältnisses wird noch dadurch er-

höht, dass Malerei neben ihrer extre-

men geschichtlichen Beladenheit auch

als das allernatürlichste Medium der
Welt gesehen wird, als «das Bild». Viele

Frauen haben durch ihre Alltagserfah-

rung ein besseres Verständnis für diese

Uberlagerungen aus traditionellen, ge-

schichtlichen, sekundär- und tertiär-

geschichtlichen Uberlagerungen. Es ge-

hört zum Kampf, den Frauen führen,
ständig Dinge in Frage zu stellen, die
als natürlich oder selbstverständlich



gelten. Das Infragestellen bringt mei-

stens Komplexitäten hervor. Soweit

ähnelt das dem Malen. Nun ist Malerei

trotz aller Analogien zur Sprache keine

Sprache. Das heisst, dass Gedanken,

Konstruktionen, Handicaps etc. nicht so

ohne weiteres als unmittelbar bearbeit-

bare Realitäten feststehen, sondern sich

als «Energie», «Farbe», «Effekt», «Zitat»,

«Gestus» etc. verkleiden.

Drei Wege bleiben schliesslich übrig
(fallen mir im Moment ein), die ich

jeweils mit einer Autorität verbinden

will (ein typisch malerisches Vorgehen).
1. Frieda Gräfe über Pierre Klossowski:

«Was er zeigen will, ist, wie die Lust und

damit das Ungedachte den Kern der

Gedanken bildet.» Etwas mehr als nur
Kerne und Hüllen in Verbindung zu

bringen wäre den Rand zwischen bei-

den zu ermitteln. Da spielt Konstrukti-

on, gute und schlechte. Als Inhalt und
als Methode. 2. Judith Butler: «Sich um
die Dinge kümmern, die aus der Kon-

struktion herausfallen.» Als Ergänzung

zu eins. Nicht nur den Zustand vor Kon-

struktion oder zwischen vor und danach

in einer sowieso fiktiven Chronologie
ermitteln, sondern auch (oder vor

allem), was herausfällt. 3. Deleuze über

Proust: «Die Materie wird in ihr (der

Kunst) spiritualisiert, die physischen

Atmosphären werden entmaterialisiert,
damit an ihnen die Essenz sich brechen

kann, das heisst die Qualität einer

ursprünglichen Welt. Und diese Be-

handlung des Stoffs ist eins mit dem

Stil.» Dies ist, wenn man bedenkt, dass

hier Kunst ausserhalb von Gesellschaft,

Geschichte, Medien, Technologie

gedacht wird, eine Formulierung des

Horizonts, des Anteils von «Kunst» an

jeder guten Malerei, der irreduzibel
bleiben wird, wie differenziert auch

immer das Wissen um Schichten oder

Uberlagerungen sein mag.

LAURA COTTINGHAM
ist Publizistin in New York.

Vous demandez: «Ist die Tätigkeit des

Maferw selbst eine geschlechtsspezifi-
sehe Praxis, und falls ja, warum?»

Je réponds: «Ist die Tätigkeit des

rens selbst eine geschlechtsspezifische
Praxis? Ist die Tätigkeit des SawA«raa-

cActu selbst eine geschlechtsspezifische
Praxis? Ist die Tätigkeit des FütMÄaZIs/he-

feres selbst eine geschlechtsspezifische
Praxis? Ist die Tätigkeit des KocAms

selbst eine geschlechtsspezifische Pra-

xis? Ist die Tätigkeit des Awto/aAreni

selbst eine geschlechtsspezifische Pra-

xis? Ist die Tätigkeit des T«Arens selbst

eine geschlechtsspezifische Praxis? Ist

die Tätigkeit des GeAens selbst eine

geschlechtsspezifische Praxis? Ist die

Tätigkeit des Siteens selbst eine

geschlechtsspezifische Praxis? Ist die

Tätigkeit des .Redms selbst eine

geschlechtsspezifische Praxis? Ist die

Tätigkeit des ReAwteni selbst eine

geschlechtsspezifische Praxis? Ist die

Tätigkeit des V«rgra>ato'gms selbst eine

geschlechtsspezifische Praxis? Ist die

Tätigkeit des D«nA«ras selbst eine

geschlechtsspezifische Praxis? Ist die

Tätigkeit des Lemras selbst eine

geschlechtsspezifische Praxis? Ist die

Tätigkeit des selbst eine

geschlechtsspezifische Praxis? Ist die

Tätigkeit des Kait/ms selbst eine

geschlechtsspezifische Praxis? Ist die

Tätigkeit des WrAatt/gras selbst eine

geschlechtsspezifische Praxis? Ist die

Tätigkeit des ScAraèetts selbst eine

geschlechtsspezifische Praxis?

Ist dies eine auf Männerherrschaft

begründete Gesellschaft?»

MIRA SCHOR

ist Malerin und lebt in New York

City. Sie ist Mitherausgeberin
von M/E/A/N/I/N/G, einer Zeit-

schrift für Gegenwartskunst.

Mich interessiert die Rückkehr der visu-

eilen Lust als feministische Intervention
in die Malerei. Ich bringe eine feministi-
sehe Analyse meiner eigenen Körper-

erfahrung, politischer Ereignisse und

der Kunstgeschichte in die Malerei ein.

Dabei benutze ich die visuelle Sprache

nicht nur zur Illustration augenblickli-
eher politischer Auseinandersetzungen,
sondern auch als erweitertes, durch-

schlagendes Beispiel dafür, was der femi-

nistische Blick hervorbringt.
Ich setze meine Arbeit in Bezug zu

dem Dickicht manchmal widersprüch-
licher Kritiken der Malerei, mit denen

man jeden Tag aufs neue fertigwerden
muss. Am meisten berührt mich dabei

alles, was sich um geschlechtsbezoge-

nen Besitz und die Rolle der visuellen

Lust in der Malerei dreht. Leider ist

aus der überzeugenden Analyse frau-

enfeindlicher Impulse in der grossen
Tradition der (männlichen) Malerei
die allgemeine Vorstellung hervorge-

gangen, dass es sich bei der visuellen

Lust um Paraphilie handeln muss. Die

Künstlerinnen waren gezwungen, der

visuellen Lust in der Malerei zu entsa-

gen, indem sie entweder in photogra-

phischen Medien arbeiteten, oder «ab-

sichtlich schlechte» Malerei betrieben.

Mir geht es um die ernsthafte Lust

am Visuellen, und zwar nicht mit der

Absicht, hübsch oder schön aussehende

Kunst zu produzieren - tatsächlich zei-

gen Malerinnen, die mich interessieren,

oftmals die Kehrseite des Schönheits-

ideals, ohne der Farbe selbst abhold zu

735



sein -, und auch nicht mit dem Ziel, ein

positives, ungebrochenes Bild der Weib-

lichkeit zu entwerfen oder im Irrglau-
ben, ich könnte eine neue Sprache der

Malerei erfinden. Mir geht es um die

metaphorischen Ausdrucksmöglichkei-

ten, die die Materialität der Malerei in

sich birgt; und ich vertraue dabei auf die

Vielschichtigkeit der visuellen Sprache,

um der Malerei wieder die Energie

einer andersartigen Strategie zu verlei-

hen, einer Strategie der Andersartigkeit
und einer anderen Erotik als der des auf
einem Augen blinden Penis.

MONIQUE WEBER

ist Künstlerin und Psychologin.

Das Malen ist für mich ein neurotisch-

emanzipatorischer Cocktail. Auf der

einen Seite bedeutet Sprachfindung
eine politische Auseinandersetzung und

ist so ein emanzipatorischer Prozess. Es

ist der Versuch, einen Standort zu

bestimmen, einen eigenen Ort zu fin-

den, Boden zu gewinnen. Für mich

bedeutet dies konkret, dem Blatt Papier

vor mir auf dem Boden Zentimeter für
Zentimeter an Oberfläche abzuringen,

abzukämpfen. Das wiederholte Auftra-

gen von Farbschichten, das Ne-

beneinander und Übereinander von

Arbeitsabläufen, die Gleichzeitigkeit
von Formulierungen, die Gewissens-

nöte, die Wiederholungen, also der neu-

rotische Aspekt und die Scham des Zur-

Schau-Stellens des eigenen Produkts

werden kontrolliert und legitimiert
durch die Erklärung, den Titel, die

Sprache. Das fertiggestellte Bild gibt
diesen Schaffensprozess nicht preis.

Andererseits sehe ich einen Zusammen-

hang mit der analen Phase, in der beim

Kind das Ich-Sagen eintritt, wenn das

Kind lernt, seine Körperprodukte durch
seinen Willen zu beherrschen, zurück-

zuhalten oder loszulassen. Diese Phase

der Ich-Ausserung sehe ich auch in mei-

nem Malen, in der Lust am eigenen Pro-

dukt. Ich male in mit Kleister angerei-

chertem Acryl, dick, pastos, in unzähli-

gen Schichten, Übermalungen, Phasen,

mit Oberflächenstruktur, eine schweini-

sehe Angelegenheit, eine Bewegung hin

zum Exkrement, zum Kotschmieren.

Seit der bürgerlichen Revolution dürfen
Frauen nicht mehr «schmutzig» sein.

Auch wenn Frauen mehr Kontakt zu

ihren Körperflüssigkeiten haben, so

fehlt ihnen die Selbstverständlichkeit,

die Männer im Umgang mit ihren kör-

perlichen Ausdünstungen haben. Die

Rückgewinnung dieses Körpergefühls

war für die Künstlerinnen, die in den

70er Jahren ihren Körper als Topos und

Medium verwendet haben, ein Aus-

gangspunkt. Für mich ist das Malen die

Trennung vom Bild der Frau als die Ver-

körperung des Reinlichen, des Durch-

sichtigen, des Ätherischen. In diesen

Zusammenhang setze ich auch die

gesellschaftlich akzeptable Beschäfti-

gung der «höheren Töchter» des Bür-

gertums mit dem Aquarellmalen, einem

«sauberen» Malen. Auch die Beschäfti-

gung mit Video, einem sehr «cleanen»

Medium, führt diese Tradition fort.

MEYER RAPHAEL RUBINSTEIN
ist Kritiker und Kurator der

Ausstellung Postcards /row A/jfr/iai/iV/i;

/ean-Luc Godard in der Gegen-

roör£s/fwns£ im PS1 in New York.

Wenn ich mir die Menschen auf der

Erde mit dem sprichwörtlichen Blick
eines Marsmenschen ansehe, finde ich,

dass das, was Maler und Malerinnen

gemeinsam haben - die Malerei - viel-

leicht wichtiger ist als das, was sie von-

einander unterscheidet - Sexualität und
Geschlecht.

Ich denke zum Beispiel an die späte

Joan Mitchell und daran, wie unsinnig
es ist, ihre Bilder unter dem Aspekt
ihres Geschlechts zu betrachten.

Aber die Dinge haben sich geändert.
Als es Philip Guston nach Inhalt ver-

langte, wechselte er von der Abstraktion

zur Figuration. Heute kann man einen

bestimmten Inhalt vermitteln und trotz-
dem nach aussen hin abstrakter Maler

sein. Dieser Inhalt (in Motiv, Technik,

Farbe) ist oft geschlechtsspezifisch.

Aber ich glaube nicht, dass man jedem
einzelnen Bild oder der Malerei im all-

gemeinen ein bestimmtes Geschlecht

zuordnen kann.

Tatsächlich ist die Malerei vielleicht

geschlechtslos oder allenfalls doppelge-

schlechtlich; und wenn sie manchmal

weiblich scheint, so liegt das daran, dass

wir das Fehlen von dominanter Männ-

lichkeit als weiblich empfinden (und
vice versa). Vielleicht ist da eine dritte

Kategorie vonnöten.

Für das Geschlecht ist der Akt des

Malens nichts anderes als der Ge-

schlechtsakt auch: ein Ort, wo Austausch

von Geben und Nehmen, Eintauchen

in sinnliche Intersubjektivität, Vermi-

schung von Erinnerung und Begehren,
Männliches und Weibliches vehement

aufeinandertreffen.

736



JOHN CURRIN

ist ein Künstler, der in New York lebt.

In der Malerei ging es grundsätzlich
immer um die Frau, um die Betrach-

tung der Dinge in der Weise, wie der

Mann die Frau betrachtet. Der Drang

zu objektivieren ist eher Sache des

Mannes als Sache der Frau, und die

Malerei ist eine der persönlichsten und

prägnantesten Methoden der männli-

chen Objektivierung des Weiblichen.

In der Originalversion von Cajöe

gibt es eine Szene, die mir die

Augen für das ganze Thema Malerei

und Sexualität geöffnet hat. Robert

Mitchum bringt ein Mädchen nach

Hause. Dieses sitzt dann nackt auf dem

Bett, und es scheint klar, dass sie Sex

haben werden. Sie schaut ihn erwar-

tungsvoll an, und er steht da in seinem

Pullunder, verschwitzt und furchterre-

gend ausschauend. Dann, irgendwann
liest sie aus seinem Gesicht, dass sie

keinen Sex haben werden, sondern er
sie schlagen will. Sie bekommt Angst.
Es folgt ein Schnitt, und man sieht sei-

nen Schatten, der sie schlägt. In dem

Moment dachte ich mir: Darum ging es

schon immer in der amerikanischen

Malerei. Während in der europäischen
Malerei das Verführen der Frau in
einer Art idealen Erfüllung im Stil

endete, ging es in der amerikanischen

Malerei immer um eine sexuelle Impo-
tenz, die sich als Gewalt manifestierte.
So verstand ich den Abstrakten Exprès-

sionismus; sexuell bis zu einem be-

stimmten Punkt, dann Gewalt gegen
die Frau, weil du ihn nicht hochbrin-

gen konntest. Es war die Wut gegen das

Verlangen, mit dem du nicht umgehen
konntest. Deshalb versteht man, dass

die meisten grossen amerikanischen

Maler nach dem Zweiten Weltkrieg
schwul waren, wie Warhol, Rauschen-

berg, Johns, deren passive Form von

Aggression sie befähigte, Kritisches wie

Voyeuristisches einzuschliessen und
dennoch bedeutende Bilder zu malen.

Frauen malen nicht wie Männer,

weil es beim Malen Rituale gibt - einen

Pinsel halten, Ölfarbe und eine aufge-

zogene Leinwand benutzen -, die für
die sexuellen Bedürfnisse von Man-

nern wesentlich sind, wenn sie Kunst

schaffen (und umgekehrt). Ein Pinsel

ist ein sehr seltsamer Gegenstand. Es

ist, als wäre ein Teil des weiblichen

Geschlechtsorgans auf das Ende dieses

Dinges aufgesetzt worden, das mein

männliches Geschlecht darstellt, um es

dann mit einer gefügigen Fläche in

Verbindung zu bringen. Der Pinsel ist

ein erotischer Gegenstand, und die

Maler haben immer ein sehr fetischisti-

sches Verhältnis zu ihm. Wenn du

malst, kannst du nicht umhin, über die

Fetische, die das Werkzeug der Malerei

sind, nachzudenken. Du findest in den

Bildern immer wieder Anspielungen
auf den Pinsel - Geschlechtsteile und

so. Courbet ist dafür natürlich eine

Goldgrube, weil er als einer der ersten

Künstler die Beziehung so buchstäb-

lieh darstellte - die Frau als Land-

schaft, als Quelle eines Flusses, als

pornographisches Bild einer Frau, die

die Beine spreizt, ihre Schamhaare

sind die Pinselhaare, die Pinselstriche

werden zu ihrem Haar.

Die Frauen, die ich mir vorstelle -
die dann zu meinen Bildern werden -,
müssen an einem bestimmten Punkt

ihres Lebens stehen, wo sie aufgehört
haben, sich aktiv mit einer Arbeit oder

mit Sex zu beschäftigen. Sie müssen

sich im Zustand der Impotenz, der

Inaktivität, im Schwebezustand befin-
den. Ich will mir nicht die weibliche

Fruchtbarkeitspotenz in der Malerei

aneignen, sondern eher ihren Still-

stand, als Spiegelbild dafür, wie ich
mich immerzu fühle. Damit will ich

nicht die Frauen verunglimpfen. Mit
der Darstellung der Frau im erlösche-

nen Zustand drücke ich aus, was ich als

normalen Zustand des Mannes wahr-

nehme. So richten sich gerade diejeni-

gen meiner Bilder, die am sexistisch-

sten erscheinen, in der Tat stark gegen
den Mann. Könnte ich mich je über-

winden, Männer zu malen, sähen die

dick und hässlich und elend aus.

Wann immer ich male, male ich ein-

deutig über mein Mannsein. Ich male

Frauen, und davon handelt meine

Arbeit. Ich materialisiere dieses Ver-

hältnis auf der Leinwand. Immer sind

Frauen das Objekt meiner Malerei. Das

einzige, was in dir nicht zur Ironie

neigt, ist dein Verlangen. Und der letz-

te Ort, wo du aufpassen musst, wieder

zu einem ganzen Wesen zu werden, ist

dein sexuelles Verlangen. Ich glaube

an die Sexualität als Beweis für die Exi-

Stenz von etwas Wesentlichem. Und

geht es in der Kunst nicht um das

Wesentliche, dann ist sie wertlos. Es

wird zunehmend schwieriger, noch an

das Wesentliche zu glauben. Es wird so

viel Druck auf dich als Künstler aus-

geübt, anstatt an Zustände, die ausser-

halb von dir und ausserhalb von deiner
Kunst existieren, zu glauben. Deshalb,

meine ich, verlieren die Leute die

Fähigkeit, in ihrer Arbeit mit der Lei-

denschaft umzugehen. Kunst, die die

Gegenwart des Libidinösen verneint,
ist ziemlich langweilig. Damit tut sich

die Malerei sehr schwer, denn meiner

Meinung nach kann es bei ihr nie um
Distanz gehen.

-Burc&ftardl, TVarasen)

137



Cherchez
la femme
PEINTRE!

A PAßiCETT /iVQ£//j?F

If the French adage, "Cherchez la femme!" targets
the potential of passion, the hidden vulnerability in

strong and solid manhood, then our inquiry turns
the tables to explore the status and attitude of
the woman who steps into the spotlight ai a painter.

MARY HEILMAN
is an artist who lives in New York.

My move into painting was a departure
from the overwhelmingly male milieu
of sculpture. It was, of course, the idea

of "playing with the big boys" that
attracted me to sculpture in the first

place. But upon my arrival in New York

I found that the ramparts of that male

bastion were unassailable. And I sur-

rendered to the wall-based "shrinking
violet-ness" of the picture.

I didn't know it then, but I know

now that the early work was all about

gender power and desire. The work was

highly sexualized. All that painting

with my hands, using paint as glue, tak-

ing away the structure of the stretcher

and using the canvas as its own sup-

port; it was all about reconciling desire

with power. For it was painting which

existed in the realm of the male-cen-

tered view of history. By attacking the

art and craft of painting in the interest

of experiencing and expressing my
own desire, while at the same time

making a recognizable cultural state-

ment, I unconsciously made work that

came from a deeply feminist place.

The main life of my art is in my stu-

dio, and that determines its scale. The

motif or structure may be magnified
but it is still contained in a small space.

My work implies architectural scale

without having to occupy it. I'm very
interested in synecdoche and detail—
the fragment as an implication of a

larger whole. I avoid describing finite
forms.

Maybe it's true that men tend to
favor schematic approaches from the

outset—hence the idea of the epic
format and subject—whereas women
have a far more organic approach to
the construction of scale—take Joan
Mitchell, Pat Steir, Jennifer Bartlett,

Lydia Dona, and Elizabeth Murray
whose large-scale work is built up of
accumulated parts. I never set out to
make epic painting, but I like to think

PARKETT 37 1993 15«



that some of my paintings might
inadvertently enter that realm from a

small place.

PATRICK FREY

is an art critic, publisher, and his

own performer in Zurich.

To say that taking up a paintbrush and

painting with it means putting a male

conception into action would be an

exaggeration. Nonetheless, the artist
who puts up a canvas and designs a pic-

ture, a pictorial project, is basically act-

ing out a male scenario. When women

paint, they often try to set up a differ-

ent scenario, or at least to adapt the

existing one to their own purposes, for
instance, by placing the canvas under

or around them instead of at a strategi-

cally safe and controllable distance.

Certain far-reaching post-Second World
War innovations could be said to bear

the mark of femininity although male

artists were the protagonists or even

the benefactors, such as Lee Krasner's

discovery of dripping, subsequently

pursued by her husband.

This purposeful, concentrated idea

of the world, projected with or without
the paintbrush, reflects the relation-

ship one has to the world, and, in turn,
to bodies, to one's own body. I am

reminded of Frida Kahlo's hair picture,
in which she is sitting on a chair in a

sea of hair growing up (or down) the

chair legs: a male self-portrait impart-
ing such a relationship to hair, such a

being-in-the-world, is inconceivable.

But painting is also like a nondirec-

tional stroking of a metabolic skin.

Study of how the canvas or the surface

of a sculpture may be treated "like a

skin" discloses fundamental distinc-

tions between a feminine and a mascu-

line consciousness. To define these dis-

tinctions, one would have to speak of
the use of pigments, the self-evidence

with which they are applied to the skin

of one's own face, or of what really hap-

pens when women try on clothes.

Women have a different approach to

the materiality of things, an analytical

(though not dissective) view of the

body that requires neither a telescope

nor a microscope to successfully relate

the accessories to the whole; a gaze

that is intimately aware of the pragmat-
ic distance from the mirror, the close-

ness between skin and clothes, or

makeup's lack of remove.
The difference in gaze: the way

women use a pinhole camera where

the light leaks unfocused into a dark

chamber, very slowly, as a scent reaches

the nose or a distant sound the inner

ear, where a picture does not arrest
and freeze but is rather abandoned to

the gradual passing of time.
I think both sides are currently try-

ing to redefine these differences. Earli-

er claims that there is no such thing as

feminine or masculine art, that there

are only good or bad pictures, or state-

ments of similar ilk that invoked the

autonomy of art, prevented both sexes

from all too intense reflection upon
the subject of sexuality and artistic

form, and led above all to a curious

kind of phallically underlaid indiffer-
ence in reporting, if at all, on certain

works by, say, Meret Oppenheim or
Louise Bourgeois. Where the phallic
actually is absent, one would—finally—
have to speak of the clitoral, or of the

consciousness of that introverted, grad-

ually extruding vulval topography, to

which even the gaze of the woman her-

self has only mediated access. I think
that women quite naturally experience
their own intimacy as a realm of secre-

cy and seclusion. Women are more at

home with enigmas that cannot be

solved; they can live with them, artisti-

cally as well. Men tend to get nervous
when they meet up with such enig-
mas—and such women. They respond

by reaching for their Apollonian flash-

lights in an attempt to illuminate every-

thing: the women and the hollows they
conceal with such easy self-evidence.

Men could never endure such a great,

enigmatic hollow inside themselves.

ANDREA ROSEN

has a gallery in New York.

When discussing the question of paint-
ers and gender specificity, the feminist
dilemma is overt. What I find to be

equally relevant and equally frighten-
ing about the question is the idea that

painting is being referred to as if it
were outside, or perhaps even purer
than all other mediums. One of the

most significant aspects of this moment
in art history is that artists are able to
choose whatever medium best embod-

ies their content of interest. If painting
happens to be the most appropriate
form then use it. If one continues to

persist in believing that painting is a

more masculine pursuit and domain, I

suppose my response could be inter-

preted as inferring that female content
is inappropriate to the medium of
painting. Beyond being segregationist,
this is simply not true. I do see women,
at least American artists, embracing
this possibility, such as Ellen Berken-

blit, Sue Williams, Marlene McCarthy,

739



and Kate Kuharic. This whole discus-

sion acknowledges how deep the fear

of equality is, not only sexual equality,

or racial equality, but even equality of
the form art takes.

MARLENE DUMAS

is a painter living in Amsterdam.

WOMAN AND PAINTING

1. 7pairat èecarase / am a laomara.

(It's a logical necessity.)

If painting is female and insanity is a

female malady, then all women paint-
ers are mad and all male painters are

women.

2. / èecarase 7 am ara arii/ïdal
Worade momara.

(Brunettes have no excuse.)

If all good painting is about color then

bad painting is about having the wrong
color. But bad things can be good ex-

cuses. As Sharon Stone said, "Being
blonde is a great excuse. When you're

having a bad day you can say, I can't help

it, I'm just feeling very blonde today."

3. 7patrai èeearase 7 am a cowratry gfW.

(Clever, talented big-city girls don't
paint.)
I grew up on a wine farm in Southern

Africa. When I was a child I drew bikini
girls for male guests on the back of their

cigarette packs. Now I am a mother and

I live in another place that reminds me a

lot of a farm—Amsterdam. (It's a good

place for painters.) Come to think about

it, I'm still busy with those types of im-

ages and imagination.

4. 7 jbairal Äecaras« 7 am a religious
vornan.

(I believe in eternity.)

Painting doesn't freeze time. It circu-

lates and recycles time like a wheel that

turns. Those who were first might well

be last. Painting is a very slow art. It
doesn't travel with the speed of light.
That's why dead painters shine so

bright.
It's okay to be the second sex.

It's okay to be second best.

Painting is not a progressive activity.

5. 7 jbairai èecarase 7 am ara oM-/asÄ-
ioraed womara.

(I believe in witchcraft.)
I don't have Freudian hang-ups. A brush

does not remind me of a phallic symbol.

If anything, the domestic aspect of a

painter's studio (being "locked up" in a

room) reminds me a bit of the house-

wife with her broom. If you're a witch

you will still know how to use it. Other-

wise it is obvious that you'll prefer the

vacuum cleaner.

6. 7jbairai èecause 7 am a tiiriy uiomara.

(Painting is a messy business.)

It cannot ever be a pure conceptual
medium. The more "conceptual" or
cleaner the art, the more the head can

be separated from the body, and the

more the labor can be done by others.

Painting is the only manual labor I do.

7. 7 pairai öecarase 7 life« io èe éowgiU

arad sold.

Painting is about the trace of the human

touch. It is about the skin of a surface. A

painting is not a postcard. The content
of a painting cannot be separated from
the feel of its surface. Therefore, in spite

of everything, Cézanne is more than

vegetation and Picasso is more than an

anus and Matisse is not a pimp.

BERNARD MARCADE
is a critic in Paris.

Traditionally, painting is the projection
of an idea, the idea of construction, of
perspective, of rationality. It's a ques-
tion of conceptual dominance. Sculp-

ture, on the other hand, is more a

question of presence and the enjoy-

ment of matter.
The story of painting and the paint-

er is a love story. Painting is feminine;
it's a feminine noun in French, in Ger-

man, and in other languages. The clas-

sical relationship of the painter to

painting is therefore a man's relation-

ship to feminine matter. In the classical

vision, the man bestows form, and the

woman, standing on the side of matter,
receives it. A game ensues between

matter and form, between man and

woman or man and painting. This may
be why it is difficult for women to pro-
ject themselves into the position of the

man. The man possesses the instru-

ment, the brush, which also has to do

with his relation to the penis. The act

of painting involves violence, love, ten-

derness: all the possible relationships
between man and woman.

In the Renaissance for instance, the

sculptor called the painter effeminate

because his job did not require strength,
because it was only an intellectual activ-

ity. Actually, the relationship to the can-

vas, to the fabric is essentially the

woman's domain. Paradoxically, how-

ever, woman have made the most in-

roads into what was once an unequiv-

ocally male domain—sculpture.

Painting is on the side of femininity,
on the side of fluidity, of mood. Like

Nietzsche, for whom philosophy was

740



intrinsically feminine—with all the dif-

ficulties that that entailed. We have lost

our moorings today, the old rôles have

been subverted. Things cannot be

identified so easily anymore except on

a purely metaphorical level.

Painting is always a body that is con-

structed or dissolved. Today the body is

diseased and so painting has fallen ill
as well. This may explain why people

nowadays keep proclaiming the death

or the resurrection of painting—a very
religious reaction.

Yet it is true, in a sense, that when a

woman faces a canvas she has to shoul-

der the entire history of painting, an

exhausting and discouraging business.

But woman is clever. She invents ways

to make paintings without painting.
She diverts the question, and it is as if
she were diverting the phallus. Paint-

ing is a basically feminine affair that
has acquired a masculine status. There-

fore women have no clearcut strategy
for avoiding this masculine factor. Nat-

urally there are great women paint-
ers—like Georgia O'Keefe. But there

aren't many. In sculpture you can

relate to form, to the earth, to ere-

ation. When a woman gives birth, it's

like making a sculpture: there is an ex-

tremely strong relationship to presence.
Eva Hesse's relationship to form, to

sculpture is marvelous and forceful,
but she makes it very ambiguous, full
of holes and slits. Louise Bourgeois, in
all her playfulness with the masculine,
also found her fulfillment in the male

domain of sculpture. It seems that

women are passing the phallic bucket

back again, playing at Chinese

checkers.

YVONNE VOLKART
is an art critic and lives in Zurich.

Painting has lost its self-evidence. It is

bogged down by the weight of its entire

history, a history of doubt and nega-
don. Anyone who paints must neces-

sarily reflect also on the medium.

Traditional painting is inextricably
linked with the cult of the artistic ge-

nius. Certain painters still flaunt their
status as clean heroes of the canvas.

Having been made into the

"incarnadine" of painting, women

painters are apparently not sufficiently
disengaged from their medium; they

paint that which determines their

being—pure female gender—and melt

into their painting. This presumed lack

of distance between women and their
medium is neither noble nor does it
embody what is generally considered

"good painting." All the dirt that is

flung at (wo)mankind lands directly
in the picture—untransformed, ugly,

open. Having become too firmly plant-
ed in reality through a history of ostra-

cism and humiliation, women can no

longer allow painting to gloss over it.

But they have no cause to interfere with

the heroes and geniuses of the painted
canvas. This explains why so many politi-
cally and feministically committed

women artists work with other artistic

means, like Barbara Kruger and Cindy
Sherman, who work with photography.

Since women's bodies have always

been expropriated, the business of
reclaiming them or coming to terms
with a damaged identity ranks among
the most important concerns of
women artists—which makes them

especially interesting now that people
realize that the human body is dis-

eased, stricken, and imperiled. The

history of women painters of the nine-

teenth and twentieth centuries is

actually a medical case /w'story, a negative

of the history of modern painting.
Rampant change in the world has

also affected painting. The mood is ripe
for the perception of novelty—therefore
the flourishing interest in women, in all

that is still strange and unwestern, in

lust, sex, and violence, which were once

considered "masculine" domains.

Women have invaded these territories as

well, thus undermining prevailing
clichés of manhood and womanhood.

Perhaps this is why I feel it is so impor-
tant for women to adopt media outside

of painting; it is a means of bringing
down the constructed proximity of
woman and nullifying her identity with
the act of painting. At the same time it
will allow a return to painting, ad-

dressed with such a diversity of feminine

practices that they alone will suffice to

prevent a categorical hold on the gen-
der and thus contribute to eradicating
the old gender animosities.

JEAN-CHRISTOPHE AMMANN
is the director of the Museum

of Modern Art in Frankfurt/Main.

Painting is the most difficult thing
today, and if it is rarely encountered—

among upcoming artists—there must
be a reason. It is an extremely sensual

process: a transfer of sensuality. I think
that we live in an unsensual age, that

energies are drifting apart in all

directions and that AIDS has created a

deeply rooted unconscious censorship

alienating us from our own and from
other people's bodies.

A more important factor, however,

may be that the positioning of artists

141



today can only take place in relation to

themselves. They have to work out pic-

torial language and subject matter in

tiny synchronous steps—intensively
and extensively. In that respect, the

"painted picture" has lost ground in
favor of the "evolving picture." Paint-

ing necessitates an inner certainty that

is fundamentally different from ércco-

/age (in the sense of Lévi-Strauss).

SILVIA EIBLMAYR
is the director of the Salzburg
Kunstverein.

"Woman," the female body, had a spe-

cific function in western art, particular-
ly in connection with the radical for-

mal change ushered in by modernity.

My thesis is that "woman" figures as

a picture within our symbolic system, a

system defined by men. She represents
the imaginary, the blank surface upon
which anything can be projected (even

in terms of the latest technologies).
"Woman as picture" figures as the Oth-

er, the object of aesthetic and erotic

desire on the part of the (by assump-

tion, male) artist. She is the symbol of a

once divine and ultimately unattain-

able ideal (Venus) and, in inevitable

reversal, symbol of the destruction of
this aesthetic ideal. The female nude

acquires a pivotal function in moder-

nity, when traditional images and per-

ceptual conventions were overthrown.

The flip side of the time-honored ideal

surfaces, split into two symptomatic fig-

ures, the prostitute and the automaton,
two figures in which the male artist is

always mirrored, staging in this form of
self-femininization the dissolution of
the (male) subject. The female body

and the picture as material object, or

parts of it, have been equated meta-

phorically and metonymically in mod-

ern art. Thus, skin and clothing may
become the picture surface or body
substances may stand in for pigment,
and conversely.

Duchamp renounced the tradition-
al scenario of the erotic relationship
between painter and (for instance, in

Kandinsky's case, "virgin") canvas; he

called painting "olfactory masturba-

tion" and gave it up altogether. Up
until the late fifties, until the not only

symbolic, but real physical destruction

of the painting set in, the female nude

appears as "aesthetic risk," as the

apparent cause of the dissolution of
the traditional picture, but also as the

body upon which this formal dissolu-

tion or destruction is enacted. One in-

dividual who assumed the traditional

pose of the male artistic genius once

again was Yves Klein. However, his

instrumentalization of the female body

(his "living paintbrush") also served as

a kind of finale to the imaginary and

symbolic history of the female nude in

western painting. In the sixties men
turned their own bodies into pictures,

or into parts of pictures or the painter-
ly act, as a result of which they acquired
the erotic, passive and/or suffering
status traditionally assigned to the

woman's body. Increasing mediatiza-

tion of the male body, as in advertising,
has reinforced this phenomenon over
the past decade.

This recourse to the structural, for-

mal relation between the female nude

and painting in modern art was neces-

sary to characterize the specific rela-

tionship of the woman artist to paint-

ing. One structural moment of signifi-

cance can be seen in the staging of the

self by surrealist women artists, but also

especially in the subsequent performa-
tive extension of painting (and other
medial forms of expression): the worn-

an artist reflects (consciously and un-

consciously) on her "being-a-picture"
in what would seem to be a contradic-

tory double stance. She embraces and

at the same time retracts an affinity
with the erotic and passive position
that has been assigned to her. The can-

vas, the painterly surface, then func-

tions at times as a screen or a veil

behind which the female body is hid-

den or bared. Essential to this double

role is the involvement of the gaze of
the other, either through narcissistic

display or the denial and repulsion of
that gaze. At this point, a hysterical fig-

ure crops up that is linked with the

double identification. The woman,

identifying with the (male) gaze from

outside, desires herself as erotic object
and, on the other hand, she identifies
with the picture, she is the picture, the

work of art, by way of metaphor. This

conflict has found a different form of
structural expression in the history of
the picture in modern painting than

that between the male artist and his

work. In pointed terms one might say

that the male position destroys the pic-

ture from outside by assuming a pose
like that of Klein or Fontana, whilst the

female position destroys the picture
from within. "Woman" inhabits the pic-

ture, as it were, tries to dissolve it from

within, or remains its prisoner and dis-

appears into it. The woman artist stages

both the presence and the absence of
the (female) subject. The trenchancy
of this figuration lies in its reflection

upon the symbolic structure of visual

systems of representation that allots

"woman" an imaginary status.

As proxy I should like to name a

woman artist whose painterly oeuvre

142



has, for close to fifty years, circled

around this same issue: Maria Lassnig.

From the informal

(Dumpling Self-Portraits) of the fifties

to her latest film, fCaraiate (1992), her

central concern has always been the

"woman-as-picture. "

JONATHAN LASKER

is an artist who lives in New York.

With regard to the popular accusation

that painting is predominantly a white

male practice, 1 would say that implicitly
it is not. It's a medium of expression,

and I don't think it's any more gender-
based than anything else that has been

historically developed by males. Men

have, after all, dominated much of the

course of history. So it's no more a white

male practice than using a hammer. As

far as I am concerned, it's a tool and a

means of expression.

I think that right now the crisis affect-

ing contemporary painting is not so

much one related to a loss of sensuality as

to a loss of sensation or phenomena.
That is where the question of whether or

not painting is an essential medium

comes in. It's certainly about perceptual

phenomena, which in this age is coming
under considerable assault. The greatest

challenge that painting now faces—

much more powerful than socio-political

critique—is the challenge of technology.

Our experiences are being increasingly

mediated, pushed further and further
outside the realms of phenomenal expe-
rience. Painting is about actual experi-

ence, about the empirical relationship to

phenomena, which goes against the

grain ofwhat's happening in the contem-

porary world. But I think that the insis-

tence that painting places on actual expe-
rience of phenomena is a very healthy
and necessary challenge to this world.

Although my paintings appear to be

almost quotational, like a cartoon of
themselves, they insist on their physical

presence: as a viewer you are forced to

deal with their perceptual complex-
ities. That conflict is a very intense,

very contemporary conflict: We are all

here, bound by our bodily functions —
and yet at the same time we live a cyber-

netic existence.

I think a lot of post-war art has been

about mortality and has been rather vio-

lent. On that level you could say that

much of the language of post-war art has

been somewhat male. For example, de

Kooning's women paintings are very
male paintings, not specifically in rela-

tion to women but in their relationship

to the body. I don't think they're about

the desecration of the female body but

rather mortality, dismemberment, and so

on. They are visually and psychologically

very aggressive, but the issue of mortality
is not a male issue—it's a human issue,

and many women artists deal with it.

There is also the issue of the heroic.

I'm attracted to this concept in art as a

positive term, as opposed to the nega-
tive terms of violence or aggression.

Historically heroicism has tended to be

identified as being male. I don't neces-

sarily think it is implicitly, specifically,

or exclusively male by any means; how-

ever it is an aspect of an approach to

painting which could be considered

gender-related. I think that the con-

cept of heroicism is a wonderful thing
culturally and socially but it has been

widely discredited because of a perva-
sive social pessimism.
When I paint, I really don't think in

gender terms. My images are very will-

ful, containing a certain element of

I«

violation: I'll set up one visual system
and then attack it with another type of
mark that partially obliterates the pre-
ceding statement. This effects a kind of
condensation of events—of one visual

system overwhelming another—within

one painting. Which is like the history
of modernist painting, a violent history
on a certain level. But I tend to look at

it rather from the optimistic viewpoint
of cultural regeneration.

We're now coming to a point, howev-

er, where that approach is perhaps no

longer so applicable. The issue of radi-

cality has moved from the arts into tech-

nology. Radical space is now primarily
the domain of technology. Contempo-

rary life is extremely radical: the level

and quantity of change that we're all

undergoing is extreme. It's reached a

crisis point, so 1 think that art must
address issues relating to the conserva-

tion of meaning before it can address

issues of revolt and renewal towards the

"advancement" of culture. Right now

the whole issue of how we're advancing
and what we're advancing is the princi-
pal concern. What is really needed in art

right now is more attention to the

texture of life.

PIA FEDERSPIEL

is a painter in Zurich.

The connection between a sense of
body and painting is very important for
me, that is, the interplay between phys-

ical motion and the act of painting.
That's why the format of my pictures
corresponds to the size of my body, the

radius of my arms.

Young girls are trained to restrain

body feeling: they mustn't get into



fights, mustn't get dirty, mustn't climb

trees, mustn't be boisterous. I never

obeyed these rules. The "dirtiness" of
painting entails a sensuality that is vital

to me. I love the oily, sticky feel of the

paint when 1 work with my hands,

instead of the brush. The control of
body imposed upon women by society

may well be one of the reasons why few-

er women paint. Painting requires not

only gentleness and sensitivity but also

the "masculine" aggression and rage
that inevitably surface if a painting
doesn't work. Women should cultivate

their masculine side, just as men

should, of course, cultivate their femi-

nine qualities. Androgyny is an impor-
tant requisite of art.

I know of no woman who indisput-
ably ranks among the great masters.

Literature is different. Writing does

not demand the same physical commit-

ment as painting.
Actually there is no female painting

because the genre has always been

defined by men. Art history has been writ-

ten by men; the male code is still opera-
tive. Every single time I face my canvases I

have to fight the idea that what 1 do might
be considered too "emotional." Men are

often afraid of feelings, and they are par-

ticularly threatened by women in whom

intellect and emotions hold equal sway. In
Les noMneZfes maladies, Julia Kristeva speaks

of illnesses today as being caused mainly

by the inability to perceive one's feelings.

Painting is in a sense an abductive process
that moves back and forth between feel-

ing and thinking. The process is incred-

ibly cerebral, and it is important to be

able to block out all "masculine" refer-

ences in order to pinpoint my concerns

and try to give shape to what would other-

wise be missing. Only then do my hand,

my arm really become instruments of
what I expect painting to be.

JUTTA KOETHER
is an artist and a journalist.

The problem seems to be interesting be-

cause painting, as much as femininity, is

a cultural-social complex that acquires

legitimization in referring to the physi-

cal. I could come up with an enlight-
ened reaction—with painting and as a

woman—to the mystification that is

entailed equally in the construction of
women and of painting. A strategy that

would lead to only partial success, how-

ever, because when all constructions

have become visible as constructions, we

will realize that nothing works without
construction. Therefore, acceptable

modes of constructing and of construe-

tion must be devised for the age after

construction and they must be devised

now in the current state of being spell-

bound by the mystery of construction.

In comparison to other media in the

fine arts, the image and tradition coagu-
lated into image and plain habits are

stronger in painting than the potential
of the "medium itself." The conse-

quence is what I call "painting as rein-

forcer." Every internal painterly deci-

sion is loaded with so much image-bal-

last—under which contemporary view-

ers obviously suffer as well—that it has

become impossible to make any internal

painterly decision. But these decisions

have to be made, and they have to be

based on internal painterly considéra-

tions. The complexity of this situation is

aggravated by the fact that, in addition

to the excessive burden of historical tra-

dition, painting is considered the most

natural medium in the world, the quint-
essential "picture." Many women are

better equipped through their everyday

experiences to understand these layers

J44

of tradition and history, these layers of
secondary and tertiary sedimentation. It
is part of woman's battle to ceaselessly

question things that are held to be natu-
ral or self-evident. This skepticism tends

to produce complexity. So much for the

similarity with painting. Despite all the

analogies, painting is not language.

Which means that thoughts, construe-

tions, handicaps, etc. are not easily

accessible realities merely waiting for

processing, but are rather disguised as

"energy," "color," "effect," "quotation,"
"gesture," and so on.

Three paths remain (just occurred
to me), which I want to tie in with an

authority (a typically painterly proce-
dure). 1) Frieda Gräfe on Pierre Klos-

sowski: "What he wants to show is how

pleasure and therefore lack of premed-
itation forms the core of thought." In
order to do more than relate cores and

shells, you have to investigate the mar-

gin between them. Which involves con-

struction, good and bad. As content
and method. 2) Judith Butler: "Deal

with the things that fall out of the con-

struction." As a supplement to I). Not

only to investigate the state before con-
struction or between before and after

in a chronology, which is a fiction any-

way, but also (or above all) to investi-

gate the "fall-out." 3) Deleuze on
Proust: "Matter is spiritualized in it
[art], physical atmospheres are dema-

terialized so that essence, that is, the

quality of an original world, can be

broken down. And this treatment of
matter is one with style." Art being
here envisioned as independent of
society, history, the media, technology,
this is a formulation of the horizon, of
the participation of "art" in all good

painting that is irreducible no matter
how profound the knowledge of layers

or sedimentation may be.



LAURA COTTINGHAM
is a writer and critic who lives

in New York.

Vous demandez: "Is the action of jfiainZmg

itself a gendered practice, and if so, why?"

Je réponds: "Is the action of goticrmwg

itself a gendered practice? Is the action

of cfeanmg itself a gendered practice? Is

the action of jbtoymg /ooZAaZZ itself a

gendered practice? Is the action of cool;-

mg itself a gendered practice? Is the

action of drànrag a car itself a gendered

practice? Is the action of teaching itself a

gendered practice? Is the action of waZA-

mg itself a gendered practice? Is the

action of siiZireg itself a gendered prac-
tice? Is the action of taZAing itself a gen-
dered practice? Is the action ofparenting

itself a gendered practice? Is the action

of rape itself a gendered practice? Is the

action of tAinAing itself a gendered prac-
tice? Is the action of learning itself a gen-
dered practice? Is the action of owning

itself a gendered practice? Is the action

of Anying itself a gendered practice? Is

the action of selling itself a gendered

practice? Is the action of toriiing itself a

gendered practice?

Is this, itself, a society based on male

supremacy? "

MIRA SCHOR
is a painter living in New York

City. She is the co-editor of

M/E/A/N/I/N/G, ajournai of

contemporary art issues.

I am interested in the return of visual

pleasure as a feminist intervention in

painting. I bring a feminist analysis of

my own body experience, of political
events, and of art history, to painting,
using visual language not just to illus-

träte temporal political battles but also

to offer an empowered, expanded

example of what a feminist gaze would

produce.
I evaluate my work in relation to the

thicket of sometimes contradictory cri-

tiques of painting I feel must be nego-
tiated daily. The one which affects me

most circulates around the gendered

ownership and role of visual pleasure
in painting. Unfortunately the very
convincing analysis of misogynist

impulses in the Great Tradition of
(male) Painting has become a blanket

perception of visual pleasure as a

paraphilia. Women artists have been

impelled to resist visual pleasure in

painting, either by working in photo-
media or by doing "intentionally bad"

painting.
I am engaged with the serious plea-

sure I get from the visual, not with the

intent of making art which would look

pretty or beautiful—in fact one charac-

teristic of much work by women paint-
ers that I am interested in depicts the

underside of ideals of beauty but with-

out contempt for paint itself—nor with
the intention of presenting a positive,
uninflected image of femininity, nor
with the delusion that I can invent a

new language of painting. I want to

engage with the metaphorically expres-
sive possibilities of the materiality of

painting, trusting in the complexity of
visual language, in order to reinvest

painting with the energy of a different

politics, a politics of difference, and a

different eroticism than that of the

monocular penis.

MONIQUE WEBER

is an artist and a psychologist.

For me, painting is a neurotic-emancipa-

tory cocktail. On one hand, finding an

idiom entails political confrontation and

is, as such, an emancipatory process. It is

the attempt to define a position, to find a

site of one's own, to gain ground. Con-

cretely, this means wrangling with the

sheet of paper on the floor in front of me,

wresting centimeter upon centimeter

away from it. The repeated application of
layers of paint, sequential and overlap-

ping work processes, the simultaneity of
formulations, the moral dilemmas, the

repetitions—that is, the neurotic aspect

and the embarrassment of displaying

one's own product—are all checked and

legitimized by the explanation, the title,

the language. The finished picture shows

no indication of this evolution.

On the other hand, I see a connection

with the anal phase in which children

learn to say "I," and to impose their will

on the products of their bodies, holding
them back or letting them go. I see this

phase of expressing the ego in my paint-

ing, the pleasure in my own product. I use

paste mixed with acrylics—thick, pastose,

in countless layers, overpaintings, phases,

with a surface structure, a piggish affair,

movement in the direction of excrement,

smearing faeces. Women have not been

permitted to be "dirty" since the bour-

geois revolution. They may have acquired
closer contact with their body fluids but

they still lack the casual selfevidence with

which men treat them. Women artists of
the seventies who used their own bodies

as topos and medium took a first step

toward recovering this sense of the body.

Through the act of painting I separate

myself from the image of woman as the

embodiment of purity, transparence, ethe-

reality. By contrast, painting with water-

145



colors is cultivated as a socially acceptable

occupation for young ladies of good fami-

ly. Video, as a very "clean" medium, is an

extension of this tradition.

MEYER RAPHAEL RUBINSTEIN
is a writer based in New York and

curator of the recent exhibition at

PS1, Postcards /row
/«an-Luc Godard in Contemporary Art.

Putting myself in the position of the pro-
verbial Martian looking at how they do

things on Earth, I've been thinking that

what men and women painters have in

common—painting—may count for

more than what makes them different—

sex and gender.

I think of the late Joan Mitchell and

how useless it seems to speak about her

paintings in terms of gender.

But things have changed.

When Philip Guston needed content,
he moved from abstraction to figuration.
Now it is possible to introduce specific

content while remaining an ostensibly

abstract painter. This kind of content (of
motif, technique, color) is often gender-

specific. But I don't believe it is possible

to assign a gender to every painting or to

painting in general.

The truth may be that painting is

non- or rather cross-gendered and if
it sometimes seems feminine this is

because we read the absence of a domi-

nant masculinity as feminine (and vice

versa). It may belong to a third term.

The act of painting is to gender as

fucking is to gender: a place where, trad-

ing gesture and repose, plunging into
sensual intersubjectivity, mixing memory
and desire, male and female vividly come

together.

JOHN CURRIN
is an artist who lives in New York.

I think that painting has always been

essentially about women, about look-

ing at things in the same way that a

straight man looks at a woman. The

urge to objectify is more a male urge
than a female one, and painting is one

of the most personal and succinct

methods of male objectification of the

female.

There's a scene in the original ver-

sion of Ca/i« Fear that really opened my

eyes to this whole issue of painting and

sexuality: Robert Mitchum brings this

girl home, and she's sitting undressed

on the bed, and it's obvious they're

going to have sex. She's looking at him

expectantly and he's standing there in
his tank top, all sweaty and scary-look-

ing. Then at a certain moment she

realizes from his face that they're not
going to have sex, that he's going to

beat her up instead. She gets scared.

Then the camera cuts to the shadow of
him beating her up. And I thought:
That's what American painting was

always about. Whereas in European

painting the seduction of the woman
ended up in a kind of ideal consumma-

tion in style, with American painting,
there was always an ultimate sexual

impotence which manifested itself as

violence. This is what AbEx was to me.

Sexual to a certain point, then violent

against the woman because you
couldn't get it up. It was a rage against
desires that couldn't be dealt with. So it
makes sense that most of the great
American painters after WW II were

gay, like Warhol, Rauschenberg, Johns
whose passive form of aggression en-

abled them to incorporate the critical
and the voyeuristic yet still make mean-

ingful paintings.

Women don't paint like men paint
because there are rituals of painting—
like holding a brush, using oil paint,
using a stretched canvas—which are

very specific to the sexual needs of
men when they are making art (and
vice versa). When I hold a brush, it's a

weird object. It's as if part of the female

sex has been taken and put on the end

of this thing that is my male sex to con-

nect with a yielding surface. The brush
is a very erotic object and painters are

very fetishistic about them. When you

paint you can't help reflecting on the

fetishes that are the tools of painting.
In paintings you always find indications

or assonant images for brushes, sex

organs, and so on. Courbet, of course,
is a gold mine for all this, being one of
the first artists to make this relation-

ship really literal—the landscape as

woman, equating the source of a river

with a pornographic image of a woman

spreading her legs, the hair of the

woman being the hair of a brush, the

brushmark becoming the woman's

hair.

The women I imagine—who then

become my paintings—have to be at a

certain point in their lives where they

cease to be actively engaged in work or

sex, where they are at a stage of impo-
tence, inactivity, suspension. I don't
want to appropriate women's fertile

potency by painting it, rather I'm
appropriating their stagnation as a

mirror of how I feel all the time. So

I'm not denigrating women, I'm
expressing what I perceive to be the

normal male condition in terms of a

female condition which is defunct. So

my most sexist-looking paintings are,
in fact, my most anti-male. If I could

ever bring myself to paint men, I'm
sure they would be big and ugly and

abject.

746



All the time when I paint, I definitely
paint about being a man. I paint worn-

en and that's what my work's about. I
materialize this relationship on the

canvas. Women are always the object of
my paintings. The only part of you that
tends not to be ironic is your desire.

And the last place you can look to

become a whole self again is in your

sexual desire. I believe that sexuality

proves the existence of an essence. And

if art isn't about essences then it's

worthless. It's becoming increasingly
difficult to believe in essences anymore
—there is so much pressure being
placed on you as an artist to believe

instead in the conditions that exist out-
side you and your art. That's why I

think people seem to be losing the abil-

ity to deal with passion in their work.

Art that denies libidinal presence is

pretty boring. This is where painting in

particular has a hard time, because I

don't think it can ever be about dis-

tance.

(Traws/ato'onj:

Ste/jAen SartareMi, Catherine ScAelAert)


	"Les infos du paradis" : cherchez la femme peintre!

