Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1993)

Heft: 37: Collaboration Charles Ray / Franz West
Artikel: "Les infos du paradis" : cherchez la femme peintre!
Autor: Heilman, Mary / Frey. Patrick / Rosen, Andrea
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-681283

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-681283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

(OaATOL “VIWIAT OIDVIVd) "[€91 “VANIY VI YA[NW VT VYT 4 Tdasn/




<LES INFOS DU PARADIS~

Cherchez
la femme
PEINTRE!

EINE PARKETT-UMFRAGE

Zielt der franzosische Ausdruck «Cherchez la femme!»

auf ein Potential der Leidenschaft, auf die heimliche

Schwachstelle im kompakten starken Mannsbild, so wagt

unsere Umfrage, nach Stand und Zustand der ins Rampen-

licht der Kunst tretenden Frau als Malerin zu fragen.

MARY HEILMAN

ist Kinstlerin und lebt in New York.

Mein Einstieg in die Malerei war ein
Ausbruch aus dem méannlich dominier-
ten Bereich der Bildhauerei. Natiirlich
hat mich an der Bildhauerei anfing-
lich die Vorstellung fasziniert, «mit
den grossen Jungs» zu spielen. Doch
als ich in New York eintraf, wurde mir
klar, dass die Festung dieser Ménner-
bastion einfach uneinnehmbar ist. Ich

kapitulierte und begniige mich nun
mit dem «Mauerbliimchensdasein» des
Bildes.

Damals war es mir nicht bewusst,
aber heute weiss ich, dass meine
frithen Bilder sich allesamt um sexuel-
le Macht und Begierde drehten. Die
Arbeit war vollkommen sexualisiert.
Malen mit den Handen, Farbe als Leim
verwenden, den Keilrahmen weglassen
und die Leinwand als ihren eigenen

Trager verwenden — alles das hatte eine

27

Vers6hnung von Macht und Begierde
zum Ziel. Denn es war die Malerei, auf
der der midnnerbezogene Blick der
Geschichte ruhte. Um meine eigenen
Winsche zu erfahren und zum Aus-
druck zu bringen — und nebenbei eine
untiberhorbare kulturelle Ausserung
zu tun —, bin ich auf die Kunst und das
malerische Handwerk

Und dabei habe ich unbewusst

losgegangen.
aus
einer zutiefst feministischen Haltung

heraus gearbeitet.

PARRBEINESGZE0910



Meine Kunst fristet ihr Dasein zum
grossten Teil im Atelier, und danach
richten sich auch die Formate. Das
Motiv der Struktur ldsst sich zwar ver-
grossern, aber es funktioniert auch auf
kleinem Raum. Meine Arbeit bezieht
den Massstab der Architektur mit ein,
ohne diese mit Beschlag zu belegen.
Ich interessiere mich fir Synekdoche
und Detail — das Fragment als Implika-
tion eines grosseren Ganzen. Ich ver-
meide es, mich auf fertige Formen zu
verlegen.

Vielleicht stimmt es, dass Mdanner es
vorziehen, von Anfang an schematisch
vorzugehen — daher wohl die Idee von
grandiosen Formaten und Themen —,
wihrend Frauen das Format viel orga-
nischer aufbauen - siehe Joan Mit-
chell, Pat Steir, Jennifer Bartlett, Lydia
Dona und Elizabeth Murray, deren
grossformatige Arbeiten aus zusam-
mengesetzten Teilen hervorgegangen
sind. Ich nehme mir niemals von
Anfang an vor, ein grandioses Bild zu
malen, aber ich stelle mir gern vor,
dass einige meiner Bilder von einem
kleinen Ort versehentlich auf dieses

Terrain geraten.

*

PATRICK FREY
ist Kritiker, Bihnen-Autor/-Darstel-

ler und Verleger in Zirich.

Zu sagen, dass einen Pinsel in die
Hand zu nehmen und damit zu malen
bedeute, ein ménnliches Konzept in
die Tat umzusetzen, ware etwas uber-
trieben. Doch der Kinstler, der eine
Leinwand vor sich stellt und darauf ein
Bild entwirft, ein Bild-Projekt, handelt
grundsitzlich in einem maénnlichen

Dispositiv. Wenn Frauen malen, versu-

chen sie oft, ein anderes Dispositiv her-
zustellen, oder wenigstens, das beste-
hende auf ihre Weise zu benutzen,
etwa, die Leinwand nicht in strategisch
sicherer Distanz vor, sondern als ein
schwerer kontrollierbares Feld unter
oder um sich zu haben. Bei gewissen
entscheidenden Innovationen der
Nachkriegskunst konnte man verallge-
meinert von einer Verweiblichung der
Dispositive sprechen, auch wenn dabei
Miannerkiinstler die Protagonisten,
vielleicht auch die Nutzniesser waren,
etwa bei dem von Lee Krasner entdeck-
ten und von ihrem Ehemann zielbe-
wusst weiterentwickelten Dripping.

Diese zielbewusst, konzentriert, mit
oder ohne Pinsel projektierte Welt-Vor-
stellung entspricht dem Verhiltnis, das
man zur Welt hat, und dieses wiederum
entspricht dem Verhéltnis zu Kérpern,
zum eigenen Korper. Ich erinnere
mich an dieses Haar-Bild von Frida
Kahlo, wo sie auf einem Stuhl sitzt, an
dessen Beine die Haare aus einem
Haarmeer zu ihr heraufwachsen oder
hinunter ... kein Mannerselbstportrait
vermittelt dieses Verhaltnis zu Haaren
und ein solches In-der-Welt-Sein.

Aber Malen, das ist naturlich auch
so etwas wie ein ungerichtetes Strei-
cheln einer metabolischen Haut. Das
haben mannliche Kinstler oft themati-
siert, und gerade bei diesem Bewusst-
sein, die Leinwand oder die Ober-
fliche einer Plastik «wie eine Haut» zu
empfinden, lassen sich fundamentale
Unterschiede zwischen weiblichen und
mannlichen Bewusstseinsmoglichkei-
ten ausmachen. Um zu diesen Unter-
schieden zu gelangen, misste man
iber den Umgang mit Farbstoffen
sprechen, wenn sie mit grosster Selbst-
verstandlichkeit auf die eigene Ge-
sichtshaut aufgetragen werden, also
von der Geste des Schminkens, oder

128

davon, was wirklich geschieht, wenn
Frauen Kleider anprobieren. Frauen
haben dieses andere Verhaltnis zur
Stofflichkeit der Dinge, diesen analyti-
schen, aber nicht sezierenden Korper-
Blick, der weder Fernrohr noch Mikro-
skop bendtigt, um die Accessoires zum
Ganzen in Beziehung zu setzen, der die
pragmatische Distanz zum Spiegel
kennt und von der Ndhe der Haut zu
den Kleidern weiss oder von der
Distanzlosigkeit eines Fond de teint.

Die Differenz der Blicke: Wie Frau-
en die Lochkamera benftitzen, wo das
Bild-Licht ungebiindelt in eine dunkle
Kammer einsickert, sehr langsam, so
wie ein Duft in die Nase dringt oder
ein schwacher Ton ins Innenohr. Wo
ein Bild weniger mit dem Anhalten
und Einfrieren als mit dem langsamen
Vergehen von Zeit zu tun hat.

Ich denke, dass im Moment von bei-
den Seiten her versucht wird, solche
Differenzen neu herauszuarbeiten.
Frithere Behauptungen wie, es gabe
keine Mdnner- oder Frauenkunst, son-
dern nur gute oder schlechte Bilder
0.4., was die Autonomie der Kunst
beschworen sollte, hielt beide Ge-
schlechter davon ab, allzu intensiv tiber
das Thema Sexualitit und kinstlerische
Formensprache nachzudenken, und
fuhrte vor allem dazu, dass die Kritik
iber gewisse spezifische Gestaltungen
einer Meret Oppenheim oder Louise
Bourgeois gar nicht, oder aus einer selt-
samen Haltung, einer Art phallisch
unterlegten Indifferenz heraus berichte-
te. Wo das Phallische tatsichlich abwe-
send ist, ware endlich vom Klitoralen zu
sprechen oder insgesamt vom Bewusst-
sein jener nach innen gekehrten und
nach aussen sich entfaltenden vulvai-
schen Topografie, die sich ja auch dem
eigenen weiblichen Blick selbst nur mit-
telbar offenbart.



Ich denke, dass Frauen ihre eigene
Intimitat ganz selbstverstindlich als ein
Reich der Verborgenheit erfahren.
Frauen haben eine grossere Vertraut-
heit mit Rétseln, die man nicht auf-
l6sen kann, sie konnen damit leben,
auch kiinstlerisch. Manner werden
eher nervos, wenn sie solchen Ratseln
und solchen Frauen begegnen. Man-
ner greifen dann zu ihren apollini-
schen Taschenlampen und versuchen
alles auszuleuchten, die Frauen und
die Hohlen, die sie, als war nichts
gewesen, in sich tragen. Manner wir-
den es nie ertragen, eine grosse ratsel-
hafte Hohle in sich zu tragen.

*

ANDREA ROSEN

fuhrt eine Galerie in New York.

Wenn man sich mit den geschlechts-
spezifischen Problemen der Malerei be-
schiftigt, finde ich es geichermassen
wichtig und erschreckend, dass man so
tut, als befinde sich die Malerei jen-
seits aller anderen Medien, oder als sei
sie gar unbescholtener als diese. Zu
den wichtigsten Aspekten dieses kunst-
geschichtlichen Augenblicks gehort
die Tatsache, dass Kuanstler das Medi-
um, das ihre inhaltlichen Interessen
verkorpert, frei auswdhlen koénnen.
Wenn Malerei sich fiir ein Anliegen am
besten eignet, sollte man sie anwen-
den. Wenn man an dem Glauben fest-
halt, dass Malerei eine eher maskuline
Angelegenheit und Domiéne sei, so
kénnte man mich dahingehend miss-
verstehen, dass ich weibliche Inhalte als
fiir das Medium der Malerei ungeeignet
betrachte. Ich will keine Spaltung be-
treiben, aber das ist schlicht und einfach

nicht wahr. Ich kenne eine ganze Reihe

Frauen, zumindest amerikanische
Kunstlerinnen, die das beweisen, Ellen
Berkenblit etwa oder Sue Williams,
Marlene McCarthy und Kate Kuharic.
Diese ganze Diskussion zeigt nur, wie
tief die Angst vor Gleichheit ist, nicht
nur vor Gleichheit in Geschlecht und
Rasse, sondern selbst vor einer Gleich-

heit der kiinstlerischen Form.

dy

MARLENE DUMAS

ist Malerin und lebt in Amsterdam.
FRAU UND MALEREI

1) Ich male, weil ich eine Frau bin.
(Es ist eine logische Notwendigkeit.)
Wenn die Malerei weiblich ist und Gei-
stesgestortheit eine weibliche Krank-
heit, dann sind alle Malerinnen ver-

ruckt und alle Maler sind Frauen.

2) Ich male, weil ich eine Frau mit
blondiertem Haar bin.

(Far Brunette gibt es keine Entschuldi-
gung.)

Wenn es bei guter Malerei um Farbe
geht, dann hat man bei schlechter
die falsche Farbe. Aber
schlechte Sachen sind manchmal gute

Malerei

Vorwéinde, wie Sharon Stone sagt:
«Blond zu sein ist eine grossartige Ent-
schuldigung, wenn man einen schlech-
ten Tag hat. Dann sagt man einfach, tut
mir leid, I'm just feeling very blonde

today [das ist heute nicht mein Tag].»

3) Ich male,

vom Lande bin.

weil ich ein Mddchen

(Die schlauen, begabten GroBstadte-
rinnen malen nicht.)

Ich bin auf einer Weinfarm in Stidafrika
aufgewachsen. Als Kind malte ich den

129

mannlichen Gasten Bikinimaddchen auf
die Riickseite ihrer Zigarettenschach-
teln. Jetzt bin ich Mutter und lebe an
einem Ort, der mich auch wieder sehr
an eine Farm erinnert — in Amsterdam.
(Ein guter Ort fir Maler.) Eigentlich
bin ich immer noch mit diesen Bildern

und Phantasien beschaftigt.

4) Ich male, weil ich eine religidse
Frau bin.

(Ich glaube an die Ewigkeit.)

Bilder frieren die Zeit nicht ein. Male-
rei setzt die Zeit in Umsatz und verar-
beitet sie wie ein sich drehendes Rad.
Die Ersten werden die Letzten sein.
Malerei ist eine sehr langsame Kunst.
Lichtgeschwindigkeit ist nicht ihre
Sache, weshalb tote Maler in so strah-
lendem Licht erscheinen.

Es ist in Ordnung, das zweite Ge-
schlecht zu sein.

Es ist in Ordnung, zweite Garnitur zu
sein.

Malerei ist keine progressive Tatigkeit.

5) Ich male, weil ich eine altmodische
Fraw bin.

(Ich glaube an Hexerei.)

Ich habe keine Freudschen Komplexe.
Ein Pinsel ist fur mich kein Phallus-
symbol.

Wenn tberhaupt, dann erinnert mich
die Hauslichkeit des Malerateliers (in
einem Raum «eingeschlossen» sein)
ein bisschen an die Hausfrau mit ihrem
Besen. Wenn man eine Hexe ist, weiss
man noch, wie man damit umgeht.
Andernfalls wird man natiirlich einen

Staubsauger bevorzugen.

6) Ich male, weil ich eine Schlampe
bin.

(Malen ist ein dreckiges Geschaft.)

Es wird niemals ein rein konzeptuelles
Medium sein. Je «konzeptueller» oder



sauberer die Kunst ist, desto starker
lasst sich der Kopf vom Koérper tren-
nen, und desto eher kann die Arbeit
von anderen ausgefithrt werden. Ma-

lerei ist meine einzige Handarbeit.

7) Ich male, weil ich mich gern kaufen
und verkaufen lasse.

Malerei handelt von der Spur der
menschlichen Hand. Sie handelt von
der Beschaffenheit der Oberfliche.
Ein gemaltes Bild ist keine Postkarte.
Der Gehalt eines gemalten Bildes ist
nicht zu trennen vom Geftihl der Ober-
flache. Deshalb ist allen anderslauten-
den Gertichten zum Trotz — Cézanne
mehr als Vegetation, Picasso mehr als
ein Anus, und Matisse ist auch kein
Zuhalter.

Ay

BERNARD MARCADE

ist Kunstkritiker in Paris.

Traditionellerweise ist die Malerei die
Projektion der Idee, der Idee der Kon-
struktion, der Perspektive, der Rationa-
litat. Es geht um eine konzeptuelle
Beherrschung. In der Skulptur hinge-
gen geht es mehr noch um die Prasenz
und um den Genuss der Materie.

Die Geschichte von der Malerei
und dem Maler ist wie eine Liebes-
geschichte. Die Malerei ist ja weiblich,
das ist in der franzosischen wie auch in
der deutschen und in anderen Spra-
chen so. Deshalb ist auch die klassische
Beziehung zwischen dem Maler und
der Malerei die Beziehung des Mannes
zur weiblichen Materie. In der klassi-
schen Vision ist der Mann derjenige,
der die Form gibt und die Frau diejeni-
ge, die auf der Seite der Materie steht
und die Form empfingt. So ergibt sich

ein Spiel zwischen Materie und Form,
zwischen Mann und Frau oder Mann
und Malerei. Von daher rithrt vielleicht
die Schwierigkeit, sich als Frau in die
Stellung des Mannes einzufiihlen. Der
Mann besitzt das Instrument, den Pin-
sel, es geht hier auch um seine Bezie-
hung zum Penis. Wenn er malt, gibt es
die Form von Violenz, von Liebe, von
Zartlichkeit, d.h., es gibt all die mogli-
chen Beziehungen wie zwischen Mann
und Frau.

In der Renaissance etwa sagte der
Bildhauer zum Maler, er sei ein effemi-
nierter Mann, weil er in seiner Aktivitat
keine Kraft braucht, weil sie nur eine
intellektuelle Aktivitat ist. Eigentlich
gehort die Beziehung zur Leinwand,
zum Stoff in den Bereich der Frau. Es
ist heute paradox, dass das, was eindeu-
tig ménnlich war, die Skulptur, jetzt in
hohem Masse durch die Frau geschaf-
fen wird.

Aber die Malerei ist auf der Seite
der Weiblichkeit, auf der Seite der Flui-
ditdt, der Stimmung. Es ist wie bei
Nietzsche, fir den die Philosophie
auch nur weiblich sein konnte — mit all
den Schwierigkeiten, die das mit sich
bringt. Heute ist die alte Rollenvertei-
lung gestort. Man kann nichts mehr so
leicht identifizieren ausser auf rein
metaphorischer Ebene.

Die Malerei ist immer ein Korper,
der sich konstruiert oder auflést. Heu-
te ist der Korper sehr krank, darum ist
auch die Malerei krank. Deshalb ver-
kindet man auch regelmdssig immer
wieder den Tod oder die Wiederauf-
erstehung der Malerei; da gibt es etwas
ganz Religioses dabei.

Aber es stimmt schon, dass es fur
die Frau vor der Leinwand ist, als muss-
te sie die ganze Geschichte der Malerei
auf sich nehmen, und dass dies er-
schopfend und entmutigend ist. Die

130

Frau ist aber schlau. Sie erfindet Mog-
lichkeiten, Malerei zu machen ohne
Malerei zu machen. Sie leitet die Frage
um, und es ist, als wirde sie den Phal-
lus umleiten. Malerei ist grundsatzlich
etwas sehr Weibliches, das den Status
des
Deshalb gibt es eine klare Strategie der

Miannlichen angenommen hat.

Frau, dieses Mdnnliche zu umgehen.
Natiirlich gibt es auch grosse Malerin-
nen wie Georgia O’Keefe, aber es sind
wenige. In der Skulptur gibt es eine
Beziehung zur Form, eine Beziehung
zur Erde, eine Beziehung zur Kreation.
Wenn eine Frau gebart, ist es wie eine
Skulptur machen, es gibt diese starke
Beziehung zur Prasenz. Eva Hesses
Beziehung zur Form, zur Skulptur ist
grossartig und stark. Sie gibt der Skulp-
tur eine sehr ambigue Form, mit
Lochern, mit Spalten. Auch Louise
Bourgeois realisiert sich vollkommen
in der Skulptur, mit ihrem ganzen
Spiel mit dem Mann. Es ist heute, als
wiirde die Frau dem Mann das Phalli-
sche zurtickschicken. Es ist wie ein
Spiel tibers Kreuz.

$

YVONNE VOLKART

ist Kunstkritikerin in Ztrich.

Die Malerei hat ihre Selbstverstand-
lichkeit eingebiisst. Sie schleppt ihre
ganze Geschichte mit sich, die eine
Geschichte der Infragestellung und
der Negation ist. Jemand, der/die
malt, muss zwangsldufig auch das Medi-
um reflektieren. Mit der traditionellen
Malerei ist auch der Genie-Kult unlos-
bar verkniipft. Immer noch positionie-
ren sich gewisse Maler als saubere
Leinwandhelden. Weil die Frauen zum
Inkarnat der Malerei gemacht wurden,



erscheinen die Malerinnen als zu unge-
trennt von ihrem Medium. Sie schei-
ihr Sein
Ge-

schlecht — und loésen sich auf in der

nen das zu malen, was

bestimmt - reines weibliches
Malerei. Diese vermeintliche physische
ihr

ihrem Medium ist weder nobel, noch

Ungetrenntheit zwischen und
verkorpert sie das, was gemeinhin gute
Malerei war. Der ganze Dreck, mit dem
der (weibliche)

wird, gerat direkt aufs Bild, untransfor-

Mensch beworfen

miert, hésslich, offen. Frauen stehen —
bedingt durch ihre Geschichte, die
eine des Ausschlusses und der Ernied-
rigung ist — zu sehr in der Realitdt, als
dass sie sie noch linger malerisch
beschonigen konnten. Es besteht fiir
sie kein Grund, sich in die Helden-
und Geniekunstmalerei einzumischen,
deshalb arbeiten so viele weibliche
Kinstler, die politisch und feministisch
engagiert sind, mit anderen kiinstleri-
schen Mitteln, wie etwa Barbara Kruger
und Cindy Sherman mit der Photogra-
phie. Weil den Frauen der eigene Kor-
per immer schon enteignet wurde, ist
dessen Riickgewinnung oder die The-
matisierung dieser Identitdtsstorung
eines der wichtigsten Kapitel weibli-
cher Kiinstler. Und das macht sie heu-
te, da man merkt, dass der menschli-
che Korper krank, befallen und gefahr-
det ist, besonders interessant. Denn die
Geschichte der Malerinnen des 19. und
20. Jahrhunderts ist eine eigentliche
Krankengeschichte, ein Negativ zur
Geschichte der modernen Malerei.

Mit der rabiaten Entwicklung in der
Welt dndert sich auch die Malerei. Der
Boden ist fruchtbar fur das Wahrneh-
men von Neuem — daher der Boom auf
die Frauen und alles, was noch fremd
und nicht westlich erscheint —, auch
von Themen wie Lust, Sex und Gewalt,
die bisher als «mannlich» galten. Nun

besetzen auch Frauen diese Territorien
und untergraben die herrschenden
Klischees von Méannlichkeit und Weib-
lichkeit. Vielleicht finde ich es deshalb
so wichtig, dass sich Frauen Medien
ausserhalb der Malerei so stark aneig-
nen, weil damit die konstruierte Ndhe
der Frau zum Fliessen und ihre Ineins-
setzung mit dem Malakt zum Ver-
schwinden gebracht wird. Gleichzeitig
wird eine Riickkehr in die Malerei
moglich, so dass allein die Vielfalt
weiblicher Praktiken den kategorialen
Zugriff aufs Geschlecht verhindert und
zur Aufhebung alter Geschlechtsant-

agonismen beitragt.

$

JEAN-CHRISTOPHE AMMANN
ist Direktor am Museum fir

Moderne Kunst in Frankfurt a.M.

Malerei ist heute das Schwierigste. Und
wenn sie — bei einer jingeren Kiinstler-
generation — selten anzutreffen ist, so
muss dies Grinde haben. Malerei ist
ein dusserst sinnlicher Vorgang: ein
Transfer von Sinnlichkeit. Ich denke,
dass wir in einer unsinnlichen Zeit
leben, dass Energien in alle Richtun-
gen auseinanderdriften und dass auch
AIDS eine im tiefen Unbewussten ver-
ankerte Zensur geschaffen hat, die
bewirkt, dass mein Korper und jener
des anderen mir fremd ist.

Wichtiger jedoch dirfte sein, dass
die Positionierung des Kiinstlers heute
nur mehr im Verhaltnis zu sich selbst
geschehen kann. Er muss Bildsprache
und Inhalte in kleinsten Schritten syn-
chron - intensiv und extensiv — erarbei-
ten. Insofern ist das «gemachte Bild» in
die Ferne geriickt, im Vordergrund
stehen «entstandene Bilder». Das Malen

131

setzt eine innere Gewissheit voraus, die
sich grundsatzlich von der «Bricolage»
(im Sinne von Lévi-Strauss) unter-

scheidet.

SILVIA EIBLMAYR
ist Direktorin des Salzburger

Kunstvereins.

«Die Frau», der weibliche Korper hat
in der abendldndischen Kunst und im
besonderen im Zusammenhang mit
dem radikalen formalen Wandel der
Moderne eine spezifische Funktion
gehabt.

Meine These ist, dass «Die Frau»
innerhalb unseres ménnlich definier-
ten Symbolsystems als Bild figuriert.
Sie représentiert das Imaginire, die
leere Flache, auf der sich jede Projek-
tion (auch im aktuellsten, technischen
Sinn) festmachen kann. «Die Frau als
Bild» figuriert als das Andere, das
Objekt des dsthetischen und eroti-
schen Begehrens des immer mannlich
vorausgesetzten Kiinstlers. Sie ist Sym-
bol eines einst goéttlichen und letztlich
unerreichbaren Ideals (Venus), und in
der notwendigen Umkehrung, Symbol
der Zerstorung dieses dsthetischen Ide-
als. Der weibliche Akt erhdlt in der
Moderne, zu jenem Zeitpunkt, wo tra-
ditionelle Bilder und Wahrnehmungs-
konventionen umgestiirzt werden, eine
Schltsselfunktion. Das einstige Ideal
wird zum Negativum, spaltet sich auf in
zwei symptomatische Figuren, die Pro-
stituierte und den Automaten, zwei
Figuren, in denen der mannliche
Kiinstler immer auch sich selbst spie-
gelt, in dieser Form der Selbstfemini-
sierung die Auflésung des (mannli-
chen) Subjekts inszeniert. Der weibli-
che Korper und das Bild als materielles



Objekt bzw. Teile davon werden in der
Moderne metaphorisch und metony-
misch miteinander gleichgesetzt. So
konnen z.B. Haut und Kleidung zur
Leinwand werden oder Korpersubstan-
zen fiir die Farbe stehen und umgekehrt.

Duchamp hat das traditionelle
Dispositiv des erotischen Verhaltnisses
zwischen Maler und (z.B. bei Kandin-
sky «jungfraulicher») Leinwand aufge-
kindigt, er hat die Malerei «olfaktori-
sche Masturbation» genannt und die
Malerei aufgegeben. Bis in die spaten
50er Jahre, bis zur nicht nur symboli-
schen, sondern eben auch materiellen
des Staffeleibildes,

scheint der weibliche Akt als «astheti-

Zerstorung er-
sche Risikofigur», als scheinbare Ursa-
che der Auflésung des traditionellen
Bildes, aber auch als der Korper, an
dem diese formale Auflésung oder Zer-
storung vollzogen wird. Einer, der dies
noch einmal mit der itberkommenen
Pose des mannlichen Kiinstlergenies
inszeniert hat, war Yves Klein, der aber
in der inszenierten Instrumentalisie-
rung des weiblichen Korpers (seine
«lebenden Pinsel») auch eine Art
Schlusspunkt in der imaginiren und
symbolischen Geschichte des weibli-
chen Akts in der westlichen Malerei
gesetzt hat. In den 60er Jahren machen
die Manner ihren eigenen Kérper zum
Bild bzw. zum Teil des Bildes oder des
malerischen Akts, was mit sich bringt,
dass nun dieser Korper in einem tradi-
tionell dem Weiblichen zugeordneten
erotischen, passiven und/oder leiden-
den Status erscheint. Mit der standig
zunehmenden Mediatisierung eben
auch des méannlichen Kérpers, z.B. in
der Werbung, hat sich dieses Phano-
men in dem letzten Jahrzehnt ver-
starkt.

Dieser Rekurs auf den struktural-

formalen Zusammenhang zwischen

SANCHEZ (f()'l‘r’iN, Brigida del Rio,
LA BARBUDA DE PENARANDA, 1590.

(MUSEO DEL PRADO)

dem weiblichen Akt und der Malerei
der Moderne erschien notwendig, um
das spezifische Verhiltnis der Kinst-
lerin zur Malerei zu charakterisieren.
Ein strukturelles Moment liegt in den
Selbstinszenierungen der surrealisti-
schen Kiinstlerinnen, aber im besonde-
ren auch spater in den performativen
Erweiterungen der Malerei (und ande-
ren medialen Ausdrucksformen): Die
Kiinstlerin reflektiert (bewusst und
unbewusst) ihr «Bild-Sein», und zwar

in einer scheinbar widerspriichlichen

132

Doppelfigur. Sie affirmiert diese ihr
zugewiesene erotische und passive
Position, um sie zugleich zu widerru-
fen. Das Bild erscheint als Raum, als
Biihne, auf der der weibliche Koérper
zur Schau gestellt wird, der aber auch
als Gefingnis oder als Ort der Verwei-
gerung oder Zerstérung inszeniert
wird. Die Leinwand, die malerische
Oberflache, kann in diesem Dispositiv
manchmal die Funktion eines Schirms
oder Schleiers erhalten, hinter dem
sich der weibliche Korper verbirgt oder
enthullt. Entscheidend ist an dieser
Doppelfigur die Thematisierung des
Blicks des Anderen, in der narzissti-
schen Zurschaustellung ebenso wie in
der Leugnung oder Abwehr dieses
Blicks. An diesem Punkt taucht eine
hysterische Figur auf, die mit der dop-
pelten Identifikation zusammenhéngt.
Die Frau begehrt sich selbst als eroti-
sches Objekt in einer Identifikation
mit dem (méannlichen) Blick von aus-
sen, und sie identifiziert sich mit dem
Bild, sie ist das Bild, ist metaphorisch
auch das Kunstwerk. Es ist ein Konflikt,
der sich in der Geschichte des Bildes in
der Malerei der Moderne strukturell
anders ausdriickt als jener zwischen
dem méannlichen Kiinstler und seinem
Werk. Zugespitzt kann man sagen, dass
die méannliche Position das Bild von
aussen zerstort, in einer Pose wie die
von Klein oder Fontana, wahrend die
weibliche die Zerstorung vom Inneren
des Bildes her betreibt.
bewohnt gleichsam das Bild, versucht

«Die Frau»

es von innen aufzuldésen, oder bleibt
darin gefangen, verschwindet darin.
Die Kiinstlerin inszeniert zugleich die
des
(weiblichen) Subjekts. In diesen Figu-

Anwesenheit und Abwesenheit
rationen ist eine ganz wichtige Re-
flexion enthalten, nidmlich jene uber
die symbolische Struktur der visuellen



die

Frau» einen imagindren Status zuweist.

Reprasentationssysteme, «der

Ich mochte stellvertretend eine
Kinstlerin nennen, deren nun fast
50jahriges malerisches Werk zentral
um diese Problematik kreist: Maria
Lassnig. Von den informellen Knddel-
selbstportraits aus den 50er Jahren bis zu
ihrem neuesten Film Kantate (1992)
geht es immer auch um die «Frau als

Bild».

#

JONATHAN LASKER
ist ein Kunstler, der in New York
lebt.

Dem herkommlichen Vorwurf, das
Malen sei vorwiegend die Praktik des
Mannes weisser Hautfarbe, mochte ich
entgegenhalten, dass es das implizit
nicht ist. Es ist ein Ausdrucksmittel
und vom Geschlecht nicht abhdngiger
als alles andere, was historisch vom
Mann entwickelt wurde. Schliesslich
haben hauptsichlich die Manner den
Lauf der Geschichte bestimmt. So ist
denn das Malen nicht vermehrt Praktik
des weissen Mannes als etwa das Benut-
zen des Hammers.

Die heutige Krise der zeitgenossi-
schen Malerei sollte man weniger dem
Verlust an Sinnlichkeit zuschreiben als
dem Verlust an Gefiithlen oder an Pha-
nomenen. Da stellt sich die Frage, ob
die Malerei ein essentielles Medium ist
oder nicht. Sicher geht es bei ihr um
die Phianomene der Wahrnehmung,
die heutzutage sehr stark bedroht sind.
Die Malerei steht jetzt der grossten
Herausforderung gegenitiber — die viel
machtiger als die sozio-politische Kritik
ist —, namlich der Herausforderung
der Technologie. Unsere Erfahrungen

werden zunehmend mediatisiert, wei-

ter und weiter aus dem Reich der
Erlebniswelt verdrangt. In der Malerei
geht es aber um das unmittelbare Erle-
ben, um eine empirische Beziehung zu
Phinomenen, die gegen den Strich der
Ereignisse in der zeitgenossischen Welt
lauft. Doch ist das Beharren der Malerei
auf dem unmittelbaren Erleben von Pha-
nomenen eine sehr gesunde und not-
wendige Herausforderung in dieser Welt.

Selbst wenn meine Bilder als Zitate
erscheinen mogen, als waren sie ein
Cartoon ihrer selbst, so beharren sie
doch auf ihrer physischen Prasenz: Als
Betrachter bist du gezwungen, mit der
Komplexitdt ihrer Wahrnehmung um-
zugehen — mit einer sehr intensiven,
aber ebenso zeitgendssischen Komple-
xitat. Wir sind alle da, eingebunden in
unsere Korperfunktionen — und trotz-
dem leben wir gleichzeitig eine kyber-
netische Existenz.

In der Nachkriegskunst ging es oft
um die Sterblichkeit, und sie war voller
Gewalt. Diese Ebene betrachtend magst
du behaupten, die Sprache der Nach-
kriegskunst sei weitgehend ménnlich
gewesen. Nimm de Koonings Frauen-
bilder, das sind mannliche Bilder, weni-
ger bezuglich der Frauen- als beziiglich
der Korperdarstellung. Es geht bei
ihnen weniger um die Entweihung des
weiblichen Korpers als um die Sterb-
lichkeit, um die Zerstiickelung und um
anderes mehr. Sie sind sowohl visuell
wie psychologisch sehr aggressiv. Doch
das Thema der Sterblichkeit ist nicht
ein ausschliesslich mannliches Thema
— es ist ein menschliches Thema, mit
dem sich auch viele Kiinstlerinnen
beschiftigen.

Des weiteren gibt es das Konzept
des Heroischen. Ich erachte dieses
Konzept in der Kunst als etwas Positi-
ves, als einen Gegenpol zu den Kon-
zepten der Gewalt und Aggression.

133

Historisch gesehen wertete man das
Heroische als etwas Mainnliches.
Meiner Meinung nach ist es nicht
implizit oder ausschliesslich méannlich,
obschon von einem gewissen Zugang
zur Kunst aus gesehen es als ge-
schlechtsspezifisch bezeichnet werden
konnte. Das Konzept des Heroischen
ist an sich wunderbar, kulturell wie
gesellschaftlich gesehen, aber weit und
breit ist es wegen des tiefen gesell-
schaftlichen Pessimismus in schlechten
Ruf geraten.

Wenn ich male, denke ich nicht in
Geschlechtskategorien. Meine Bilder
entstehen jedoch durchaus vorsatzlich
und enthalten ein gewisses Element an
Gewalt: Ich baue ein visuelles System
auf und greife dieses mit einem ande-
ren Zeichensystem an, das die vorgan-
gige Ausserung teilweise ausloscht. Das
bewirkt eine Art Verdichtung von Er-
eignissen, bei der innerhalb eines Bil-
des das eine visuelle System das andere
uberwiltigt. Wie die Geschichte der
modernistischen Malerei ist es in
gewisser Weise eine gewaltsame Ge-
schichte. Aber ich stelle meine Be-
trachtung eher vom optimistischen
Standpunkt der kulturellen Regenera-
tion aus.

Heute ist allerdings dieser Stand-
punkt nicht mehr leicht einzunehmen:
Das Thema der Radikalitit hat sich
vom Gebiet der Kiinste in jenes der
Technologie verlegt. Das Leben heute
ist selbst so radikal: Die Ebenen und
die Quantitait der Verdnderungen,
denen wir alle unterworfen sind, sind
extrem. Das Problem hat sich zur Krise
zugespitzt. Daher erachte ich es als not-
wendig, dass die Kunst sich Themen
zuwendet, die die Bewahrung von Be-
deutung und Inhalten betreffen, bevor
sie sich den Themen der Revolte und
Erneuerung in Richtung «Fortschritt»



der Kultur widmet. Gerade jetzt wird
das Problem, wie wir fortschreiten und
was wir verbessern, zu einem der
Hauptanliegen. Was jedoch die Kunst
heute braucht, ist vermehrte Aufmerk-

samkeit fiir das Geftige des Lebens.

$

PIA FEDERSPIEL

ist Malerin in Zurich.

Far mich gibt es einen wichtigen Zu-
sammenhang zwischen Korpergefiihl
und Malerei, ein Zusammenspiel von
Koérperbewegung und Malen. Meine
Bilder haben darum ein Format, das
meiner Korpergrosse, der Spannweite
meiner Arme entspricht.

Miédchen miissen schon sehr frih
ihren Koérper stindig zurticknehmen:
Sie diirfen sich nicht prigeln, nicht auf
Baume klettern, nicht expansiv sein,
sich nicht verdrecken. Ich personlich
habe mich nicht an diese Regeln gehal-
ten. Fir mich ist der «Dreck» beim
Malen etwas Sinnliches, das ich brau-
che. Ich male gleichviel mit den Han-
den wie mit dem Pinsel, und ich mag
die oOlige, klebrige Qualitat der Farbe.
Frauen sind zu fest in ihrer durch die
Gesellschaft diktierten Korperlichkeit
verhaftet. Das ist einer der Grinde, wes-
halb sie in der Kunst anstatt zu malen
Mittel benutzen.
Abgesehen von Zirtlichkeit und Gefiih-
len braucht es zum Malen «méannliche»

eher konzeptuelle

Aggressivitit und Wut, die man eben
zulassen muss, wenn es beim Malen
nicht lauft. Darum sollten Frauen viel
mehr ihre mannliche Seite entwickeln.
Das gilt nattrlich auch umgekehrt:
Minner sollten ihre weibliche Seite aus-
bilden. Androgynitit ist eine wichtige
Voraussetzung in der Kunst.

Ich kenne keine Frau, die man in
einem Zuge mit den besten Malern
nennen durfte. In der Literatur verhalt
es sich anders. Das Schreiben fordert
nicht dieselbe physische Beteiligung
wie das Malen.

Es gibt keine weibliche Malerei,
weil die Malerei immer von Médnnern
bestimmt war und die Kunstgeschichte
von ihnen geschrieben wurde. Der
ménnliche Code gilt immer noch als
Massstab. Ich muss mich tagtaglich,
wenn ich vor meiner Leinwand stehe,
wehren gegen die Bedenken, dass das,
was ich tue, zu «emotional» erscheine.
Die meisten Manner haben Angst vor
Gefuihlen und deshalb Angst vor Frau-
en, die Intellekt und Gefihl zu ver-
einen wissen.

Julia Kristeva spricht in ihrem Buch
«Les nouvelles maladies» von den heuti-
gen Krankheiten, deren Hauptursache
in der Unfihigkeit liege, eigene Ge-
fiihle wahrzunehmen. Der Malprozess
erfordert ein Hin und Her zwischen
Denken und Fithlen. Man muss zwar
unglaublich viel Kopfarbeit leisten.
Wichtig aber dann ist das Vergessen-
konnen aller «ménnlichen» Referen-
zen. Ich muss mich auf das einstellen,
was mich beschéftigt, und versuchen,
etwas zu gestalten, was mir sonst fehlt.
Dann werden meine Hand, mein Arm
erst wirklich zum Instrument meiner

eigenen Bildvorstellung.

’ﬁy

JUTTA KOETHER

ist Kiinstlerin und Journalistin.

Das Problem scheint interessant, weil
Malerei genau wie Weiblichkeit ein kul-
turell-sozialer Komplex ist, der im Ver-
weis

auf Physisches Legitimation

154

gewinnt. Es konnte mir darum gehen,
auf die Mystifikation, die parallel in
der Konstruktion von Frauen und von
Malerei enthalten ist, mit Malerei und
als Frau aufkldrerisch zu reagieren. Das
wére aber eine Strategie, die nur zu
Teilerfolgen fithren kann. Wenn alle
Konstruktionen als Konstruktionen
sichtbar geworden sind, wird ndmlich
klar werden, dass ohne Konstruktionen
nichts geht. Es geht also darum, fiir
das Nach-der-Konstruktion akzeptable
Weisen des Konstruierens wie auch der
Konstruktion zu erarbeiten und das
schon im jetzigen Zustand des mystifi-
zierten Gebannt-Seins von der Kon-
struktion. Im Vergleich zu andern
Medien der bildenden Kunst sind in
der Malerei das Image und die zu
Image geronnene Tradition und die
schlechten Angewohnheiten starker als
die

selbst». Daraus ergibt sich, was ich

Méglichkeiten des «Mediums
«Malerei als Verstiarker» genannt habe.
Jede binnenmalerische Entscheidung
ist mit so vielem Image-Ballast befrach-
tet, der fir den zeitgendssischen Be-
trachter auch eindeutig uberwiegt,
dass diese binnenmalerische Entschei-
dung gar nicht mehr zu treffen ist,
aber dennoch auch unter binnen-
malerischen Gesichtspunkten getroffen
werden muss. Die Komplexitit dieses
Verhiltnisses wird noch dadurch er-
hoht, dass Malerei neben ihrer extre-
men geschichtlichen Beladenheit auch
als das allernatiirlichste Medium der
Welt gesehen wird, als «das Bild». Viele
Frauen haben durch ihre Alltagserfah-
rung ein besseres Verstandnis far diese
Uberlagerungen aus traditionellen, ge-
schichtlichen, sekundéir- und tertiar-
geschichtlichen Uberlagerungen. Es ge-
hért zum Kampf, den Frauen fithren,
standig Dinge in Frage zu stellen, die
als natirlich oder selbstverstindlich



gelten. Das Infragestellen bringt mei-
stens Komplexititen hervor. Soweit
iahnelt das dem Malen. Nun ist Malerei
trotz aller Analogien zur Sprache keine
Sprache. Das heisst, dass Gedanken,
Konstruktionen, Handicaps etc. nicht so
ohne weiteres als unmittelbar bearbeit-
bare Realitaten feststehen, sondern sich
als «<Energie», «Farbe», «Effekt», «Zitat»,
«Gestus» etc. verkleiden.

Drei Wege bleiben schliesslich tibrig
(fallen mir im Moment ein), die ich
jeweils mit einer Autoritit verbinden
will (ein typisch malerisches Vorgehen).
1. Frieda Grafe tuber Pierre Klossowski:
«Was er zeigen will, ist, wie die Lust und
damit das Ungedachte den Kern der
Gedanken bildet.» Etwas mehr als nur
Kerne und Hiillen in Verbindung zu
bringen wire den Rand zwischen bei-
den zu ermitteln. Da spielt Konstrukti-
on, gute und schlechte. Als Inhalt und
als Methode. 2. Judith Butler: «Sich um
die Dinge kiimmern, die aus der Kon-
struktion herausfallen.» Als Erganzung
zu eins. Nicht nur den Zustand vor Kon-
struktion oder zwischen vor und danach
in einer sowieso fiktiven Chronologie
ermitteln, sondern auch (oder vor
allem), was herausfillt. 3. Deleuze tiber
Proust: «Die Materie wird in ihr (der
Kunst) spiritualisiert, die physischen
Atmosphdren werden entmaterialisiert,
damit an ihnen die Essenz sich brechen
kann, das heisst die Qualitit einer
urspringlichen Welt. Und diese Be-
handlung des Stoffs ist eins mit dem
Stil.» Dies ist, wenn man bedenkt, dass
hier Kunst ausserhalb von Gesellschaft,
Geschichte, Medien,

gedacht wird, eine Formulierung des

Technologie

Horizonts, des Anteils von «Kunst» an
jeder guten Malerei, der irreduzibel
bleiben wird, wie differenziert auch
immer das Wissen um Schichten oder

Uberlagerungen sein mag.

LAURA COTTINGHAM

ist Publizistin in New York.

Vous demandez: «Ist die Tatigkeit des
Malens selbst eine geschlechtsspezifi-

sche Praxis, und falls ja, warum?»

Je réponds: «Ist die Tétigkeit des Regie-
rens selbst eine geschlechtsspezifische
Praxis? Ist die Tatigkeit des Sauberma-
chens selbst eine geschlechtsspezifische
Praxis? Ist die Tétigkeit des Fussballspie-
lens selbst eine geschlechtsspezifische
Praxis? Ist die Tétigkeit des Kochens
selbst eine geschlechtsspezifische Pra-
xis? Ist die Tatigkeit des Autofahrens
selbst eine geschlechtsspezifische Pra-
xis? Ist die Tatigkeit des Lehrens selbst
eine geschlechtsspezifische Praxis? Ist
die Tatigkeit des Gehens selbst eine
geschlechtsspezifische Praxis? Ist die
des selbst
geschlechtsspezifische Praxis? Ist die
des Redens selbst
geschlechtsspezifische Praxis? Ist die

Tatigkeit Sitzens eine

Tatigkeit eine

selbst eine

Ist die

Tatigkeit des Behiitens
geschlechtsspezifische Praxis?
Tatigkeit des Vergewaltigens selbst eine

geschlechtsspezifische Praxis? Ist die

Tatigkeit des Denkens selbst eine
geschlechtsspezifische Praxis? Ist die
Tatigkeit des Lernens selbst eine
geschlechtsspezifische Praxis? Ist die
Tatigkeit des Besitzens selbst eine
geschlechtsspezifische Praxis? Ist die
Tatigkeit des Kaufens selbst eine

geschlechtsspezifische Praxis? Ist die
Tatigkeit des Verkaufens selbst eine
geschlechtsspezifische Praxis? Ist die
Tatigkeit des

geschlechtsspezifische Praxis?

Schreibens selbst eine

Ist dies eine auf Minnerherrschaft
begriindete Gesellschaft?»

dy

55

$

MIRA SCHOR

ist Malerin und lebt in New York
City. Sie ist Mitherausgeberin

von M/E/A/N/1/N/G, einer Zeit-

schrift fir Gegenwartskunst.

Mich interessiert die Ruckkehr der visu-
ellen Lust als feministische Intervention
in die Malerei. Ich bringe eine feministi-
sche Analyse meiner eigenen Koérper-
erfahrung, politischer Ereignisse und
der Kunstgeschichte in die Malerei ein.
Dabei benutze ich die visuelle Sprache
nicht nur zur Illustration augenblickli-
cher politischer Auseinandersetzungen,
sondern auch als erweitertes, durch-
schlagendes Beispiel dafiir, was der femi-
nistische Blick hervorbringt.

Ich setze meine Arbeit in Bezug zu
dem Dickicht manchmal widerspriich-
licher Kritiken der Malerei, mit denen
man jeden Tag aufs neue fertigwerden
muss. Am meisten bertthrt mich dabei
alles, was sich um geschlechtsbezoge-
nen Besitz und die Rolle der visuellen
Lust in der Malerei dreht. Leider ist
aus der uberzeugenden Analyse frau-
enfeindlicher Impulse in der grossen
Tradition der (mannlichen) Malerei
die allgemeine Vorstellung hervorge-
gangen, dass es sich bei der visuellen
Lust um Paraphilie handeln muss. Die
Kiinstlerinnen waren gezwungen, der
visuellen Lust in der Malerei zu entsa-
gen, indem sie entweder in photogra-
phischen Medien arbeiteten, oder «ab-
sichtlich schlechte» Malerei betrieben.

Mir geht es um die ernsthafte Lust
am Visuellen, und zwar nicht mit der
Absicht, hiibsch oder schon aussehende
Kunst zu produzieren — tatsiachlich zei-
gen Malerinnen, die mich interessieren,
oftmals die Kehrseite des Schonheits-
ideals, ohne der Farbe selbst abhold zu



sein —, und auch nicht mit dem Ziel, ein
positives, ungebrochenes Bild der Weib-
lichkeit zu entwerfen oder im Irrglau-
ben, ich konnte eine neue Sprache der
Malerei erfinden. Mir geht es um die
metaphorischen Ausdrucksméglichkei-
ten, die die Materialitit der Malerei in
sich birgt; und ich vertraue dabei auf die
Vielschichtigkeit der visuellen Sprache,
um der Malerei wieder die Energie
einer andersartigen Strategie zu verlei-
hen, einer Strategie der Andersartigkeit
und einer anderen Erotik als der des auf

einem Augen blinden Penis.

A}'

MONIQUE WEBER

ist Kiinstlerin und Psychologin.

Das Malen ist fur mich ein neurotisch-
emanzipatorischer Cocktail. Auf der
einen Seite bedeutet Sprachfindung
eine politische Auseinandersetzung und
ist so ein emanzipatorischer Prozess. Es
ist der Versuch, einen Standort zu
bestimmen, einen eigenen Ort zu fin-
den, Boden zu gewinnen. Fir mich
bedeutet dies konkret, dem Blatt Papier
vor mir auf dem Boden Zentimeter fir
Zentimeter an Oberfliche abzuringen,
abzukampfen. Das wiederholte Auftra-
das Ne-
beneinander und Ubereinander von
Arbeitsablaufen, die

von Formulierungen, die Gewissens-

gen von Farbschichten,

Gleichzeitigkeit

note, die Wiederholungen, also der neu-
rotische Aspekt und die Scham des Zur-
Schau-Stellens des eigenen Produkts
werden kontrolliert und legitimiert
durch die Erklirung, den Titel, die
Sprache. Das fertiggestellte Bild gibt
diesen Schaffensprozess nicht preis.

Andererseits sehe ich einen Zusammen-

hang mit der analen Phase, in der beim
Kind das Ich-Sagen eintritt, wenn das
Kind lernt, seine Kérperprodukte durch
seinen Willen zu beherrschen, zurtick-
zuhalten oder loszulassen. Diese Phase
der Ich-Ausserung sehe ich auch in mei-
nem Malen, in der Lust am eigenen Pro-
dukt. Ich male in mit Kleister angerei-
chertem Acryl, dick, pastos, in unzahli-
gen Schichten, I:Tbermalungen, Phasen,
mit Oberflichenstruktur, eine schweini-
sche Angelegenheit, eine Bewegung hin
zum Exkrement, zum Kotschmieren.
Seit der biirgerlichen Revolution diirfen
Frauen nicht mehr «schmutzig» sein.
Auch wenn Frauen mehr Kontakt zu
ihren Korperflissigkeiten haben, so
fehlt ihnen die Selbstverstindlichkeit,
die Manner im Umgang mit ihren kor-
perlichen Ausdinstungen haben. Die
Riickgewinnung dieses Korpergefiihls
war fur die Kunstlerinnen, die in den
70er Jahren ihren Korper als Topos und
Medium verwendet haben, ein Aus-
gangspunkt. Fiir mich ist das Malen die
Trennung vom Bild der Frau als die Ver-
korperung des Reinlichen, des Durch-
sichtigen, des Atherischen. In diesen
Zusammenhang setze ich auch die
gesellschaftlich akzeptable Beschifti-
gung der «hoheren Téchter» des Biir-
gertums mit dem Aquarellmalen, einem
«sauberen» Malen. Auch die Beschafti-
gung mit Video, einem sehr «cleanen»

Medium, fiithrt diese Tradition fort.

136

MEYER RAPHAEL RUBINSTEIN

ist Kritiker und Kurator der
Ausstellung Postcards from Alphaville:
Jean-Luc Godard in der Gegen-

wartskunst im PS1 in New York.

Wenn ich mir die Menschen auf der
Erde mit dem sprichwértlichen Blick
eines Marsmenschen ansehe, finde ich,
dass das, was Maler und Malerinnen
gemeinsam haben — die Malerei — viel-
leicht wichtiger ist als das, was sie von-
einander unterscheidet — Sexualitat und
Geschlecht.

Ich denke zum Beispiel an die spate
Joan Mitchell und daran, wie unsinnig
es ist, ihre Bilder unter dem Aspekt
ihres Geschlechts zu betrachten.

Aber die Dinge haben sich geandert.
Als es Philip Guston nach Inhalt ver-
langte, wechselte er von der Abstraktion
zur Figuration. Heute kann man einen
bestimmten Inhalt vermitteln und trotz-
dem nach aussen hin abstrakter Maler
sein. Dieser Inhalt (in Motiv, Technik,
Farbe) ist oft geschlechtsspezifisch.
Aber ich glaube nicht, dass man jedem
einzelnen Bild oder der Malerei im all-
gemeinen ein bestimmtes Geschlecht
zuordnen kann.

Tatséchlich ist die Malerei vielleicht
geschlechtslos oder allenfalls doppelge-
schlechtlich; und wenn sie manchmal
weiblich scheint, so liegt das daran, dass
wir das Fehlen von dominanter Mann-
lichkeit als weiblich empfinden (und
vice versa). Vielleicht ist da eine dritte
Kategorie vonnoten.

Fiar das Geschlecht ist der Akt des
der Ge-
schlechtsakt auch: ein Ort, wo Austausch

Malens nichts anderes als
von Geben und Nehmen, Eintauchen
in sinnliche Intersubjektivitit, Vermi-
schung von Erinnerung und Begehren,
Minnliches und Weibliches vehement

aufeinandertreffen.



*

JOHN CURRIN

ist ein Kunstler, der in New York lebt.

In der Malerei ging es grundsatzlich
immer um die Frau, um die Betrach-
tung der Dinge in der Weise, wie der
Mann die Frau betrachtet. Der Drang
zu objektivieren ist eher Sache des
Mannes als Sache der Frau, und die
Malerei ist eine der persénlichsten und
pragnantesten Methoden der mannli-
chen Objektivierung des Weiblichen.
In der Originalversion von Cape
Fear gibt es eine Szene, die mir die
Augen fir das ganze Thema Malerei
und Sexualitit geoffnet hat. Robert
Mitchum bringt ein Madchen nach
Hause. Dieses sitzt dann nackt auf dem
Bett, und es scheint klar, dass sie Sex
haben werden. Sie schaut ihn erwar-
tungsvoll an, und er steht da in seinem
Pullunder, verschwitzt und furchterre-
gend ausschauend. Dann, irgendwann
liest sie aus seinem Gesicht, dass sie
keinen Sex haben werden, sondern er
sie schlagen will. Sie bekommt Angst.
Es folgt ein Schnitt, und man sieht sei-
nen Schatten, der sie schliagt. In dem
Moment dachte ich mir: Darum ging es
schon immer in der amerikanischen
Malerei. Wahrend in der europaischen
Malerei das Verfihren der Frau in
einer Art idealen Erfullung im Stil
endete, ging es in der amerikanischen
Malerei immer um eine sexuelle Impo-
tenz, die sich als Gewalt manifestierte.
So verstand ich den Abstrakten Expres-
sionismus; sexuell bis zu einem be-
stimmten Punkt, dann Gewalt gegen
die Frau, weil du ihn nicht hochbrin-
gen konntest. Es war die Wut gegen das
Verlangen, mit dem du nicht umgehen
konntest. Deshalb versteht man, dass

die meisten grossen amerikanischen

Maler nach dem Zweiten Weltkrieg
schwul waren, wie Warhol, Rauschen-
berg, Johns, deren passive Form von
Aggression sie befahigte, Kritisches wie
Voyeuristisches einzuschliessen und
dennoch bedeutende Bilder zu malen.

Frauen malen nicht wie Maianner,
weil es beim Malen Rituale gibt — einen
Pinsel halten, Olfarbe und eine aufge-
zogene Leinwand benutzen —, die fur
die sexuellen Bedurfnisse von Man-
nern wesentlich sind, wenn sie Kunst
schaffen (und umgekehrt). Ein Pinsel
ist ein sehr seltsamer Gegenstand. Es
ist, als ware ein Teil des weiblichen
Geschlechtsorgans auf das Ende dieses
Dinges aufgesetzt worden, das mein
mannliches Geschlecht darstellt, um es
dann mit einer gefiigigen Flache in
Verbindung zu bringen. Der Pinsel ist
ein erotischer Gegenstand, und die
Maler haben immer ein sehr fetischisti-
sches Verhaltnis zu ihm. Wenn du
malst, kannst du nicht umhin, tber die
Fetische, die das Werkzeug der Malerei
sind, nachzudenken. Du findest in den
Bildern immer wieder Anspielungen
auf den Pinsel — Geschlechtsteile und
so. Courbet ist dafiir natiirlich eine
Goldgrube, weil er als einer der ersten
Kunstler die Beziehung so buchstdb-
lich darstellte — die Frau als Land-
schaft, als Quelle eines Flusses, als
pornographisches Bild einer Frau, die
die Beine spreizt, ihre Schamhaare
sind die Pinselhaare, die Pinselstriche
werden zu ihrem Haar.

Die Frauen, die ich mir vorstelle —
die dann zu meinen Bildern werden —,
mussen an einem bestimmten Punkt
ihres Lebens stehen, wo sie aufgehort
haben, sich aktiv mit einer Arbeit oder
mit Sex zu beschaftigen. Sie miissen
sich im Zustand der Impotenz, der
Inaktivitat, im Schwebezustand befin-

den. Ich will mir nicht die weibliche

157

Fruchtbarkeitspotenz in der Malerei
aneignen, sondern eher ihren Still-
stand, als Spiegelbild daftr, wie ich
mich immerzu fithle. Damit will ich
nicht die Frauen verunglimpfen. Mit
der Darstellung der Frau im erlosche-
nen Zustand drucke ich aus, was ich als
normalen Zustand des Mannes wahr-
nehme. So richten sich gerade diejeni-
gen meiner Bilder, die am sexistisch-
sten erscheinen, in der Tat stark gegen
den Mann. Kénnte ich mich je uber-
winden, Manner zu malen, sihen die
dick und hasslich und elend aus.
Wann immer ich male, male ich ein-
deutig tiber mein Mannsein. Ich male
Frauen, und davon handelt meine
Arbeit.

héaltnis auf der Leinwand. Immer sind

Ich materialisiere dieses Ver-

Frauen das Objekt meiner Malerei. Das
einzige, was in dir nicht zur Ironie
neigt, ist dein Verlangen. Und der letz-
te Ort, wo du aufpassen musst, wieder
zu einem ganzen Wesen zu werden, ist
dein sexuelles Verlangen. Ich glaube
an die Sexualitat als Beweis fir die Exi-
stenz von etwas Wesentlichem. Und
geht es in der Kunst nicht um das
Wesentliche, dann ist sie wertlos. Es
wird zunehmend schwieriger, noch an
das Wesentliche zu glauben. Es wird so
viel Druck auf dich als Kunstler aus-
geuibt, anstatt an Zustande, die ausser-
halb von dir und ausserhalb von deiner
Kunst existieren, zu glauben. Deshalb,
meine ich, verlieren die Leute die
Fahigkeit, in ihrer Arbeit mit der Lei-
denschaft umzugehen. Kunst, die die
Gegenwart des Libidindsen verneint,
ist ziemlich langweilig. Damit tut sich
die Malerei sehr schwer, denn meiner
Meinung nach kann es bei ihr nie um
Distanz gehen. (Ubersetzungen:

Jacqueline Burckhardt, Nansen)

Ay



Cherchez
la femme
PEINTRE!

A PARKEBTE JNOUIRY

If the French adage, “Cherchez la femme!” targets

the potential of passion, the hidden vulnerability in

strong and solid manhood, then our inquiry turns

the tables to explore the status and attitude of

the woman who steps into the spotlight as a painter.

MARY HEILMAN

is an artist who lives in New York.

My move into painting was a departure
from the overwhelmingly male milieu
of sculpture. It was, of course, the idea
of “playing with the big boys” that
attracted me to sculpture in the first
place. But upon my arrival in New York
I found that the ramparts of that male
bastion were unassailable. And I sur-
rendered to the wall-based “shrinking
violet-ness” of the picture.

I didn’t know it then, but I know
now that the early work was all about
gender power and desire. The work was
highly sexualized. All that painting

PARKETT 37 1993

with my hands, using paint as glue, tak-
ing away the structure of the stretcher
and using the canvas as its own sup-
port; it was all about reconciling desire
with power. For it was painting which
existed in the realm of the male-cen-
tered view of history. By attacking the
art and craft of painting in the interest
of experiencing and expressing my
own desire, while at the same time
making a recognizable cultural state-
ment, I unconsciously made work that
came from a deeply feminist place.
The main life of my art is in my stu-
dio, and that determines its scale. The
motif or structure may be magnified

but it is still contained in a small space.

138

My work implies architectural scale
without having to occupy it. I'm very
interested in synecdoche and detail—
the fragment as an implication of a
larger whole. I avoid describing finite
forms.

Maybe it’s true that men tend to
favor schematic approaches from the
outset—hence the idea of the epic
format and subject—whereas women
have a far more organic approach to
the construction of scale—take Joan
Mitchell, Pat Steir, Jennifer Bartlett,
Lydia Dona, and Elizabeth Murray
whose large-scale work is built up of
accumulated parts. I never set out to

make epic painting, but I like to think



that some of my paintings might
inadvertently enter that realm from a

small place.

#

PATRICK FREY
is an art critic, publisher, and his

own performer in Zurich.

To say that taking up a paintbrush and
painting with it means putting a male
conception into action would be an
exaggeration. Nonetheless, the artist
who puts up a canvas and designs a pic-
ture, a pictorial project, is basically act-
ing out a male scenario. When women
paint, they often try to set up a differ-
ent scenario, or at least to adapt the
existing one to their own purposes, for
instance, by placing the canvas under
or around them instead of at a strategi-
cally safe and controllable distance.
Certain far-reaching post-Second World
War innovations could be said to bear
the mark of femininity although male
artists were the protagonists or even
the benefactors, such as Lee Krasner’s
discovery of dripping, subsequently
pursued by her husband.

This purposeful, concentrated idea
of the world, projected with or without
the paintbrush, reflects the relation-
ship one has to the world, and, in turn,
to bodies, to one’s own body. I am
reminded of Frida Kahlo’s hair picture,
in which she is sitting on a chair in a
sea of hair growing up (or down) the
chair legs: a male self-portrait impart-
ing such a relationship to hair, such a
being-in-the-world, is inconceivable.

But painting is also like a nondirec-
tional stroking of a metabolic skin.
Study of how the canvas or the surface

of a sculpture may be treated “like a
skin” discloses fundamental distinc-
tions between a feminine and a mascu-
line consciousness. To define these dis-
tinctions, one would have to speak of
the use of pigments, the self-evidence
with which they are applied to the skin
of one’s own face, or of what really hap-
pens when women try on clothes.
Women have a different approach to
the materiality of things, an analytical
(though not dissective) view of the
body that requires neither a telescope
nor a microscope to successfully relate
the accessories to the whole; a gaze
that is intimately aware of the pragmat-
ic distance from the mirror, the close-
ness between skin and clothes, or
makeup’s lack of remove.

The difference in gaze: the way
women use a pinhole camera where
the light leaks unfocused into a dark
chamber, very slowly, as a scent reaches
the nose or a distant sound the inner
ear, where a picture does not arrest
and freeze but is rather abandoned to
the gradual passing of time.

I think both sides are currently try-
ing to redefine these differences. Earli-
er claims that there is no such thing as
feminine or masculine art, that there
are only good or bad pictures, or state-
ments of similar ilk that invoked the
autonomy of art, prevented both sexes
from all too intense reflection upon
the subject of sexuality and artistic
form, and led above all to a curious
kind of phallically underlaid indiffer-
ence in reporting, if at all, on certain
works by, say, Meret Oppenheim or
Louise Bourgeois. Where the phallic
actually is absent, one would—finally—
have to speak of the clitoral, or of the
consciousness of that introverted, grad-
ually extruding vulval topography, to
which even the gaze of the woman her-

139

self has only mediated access. I think
that women quite naturally experience
their own intimacy as a realm of secre-
cy and seclusion. Women are more at
home with enigmas that cannot be
solved; they can live with them, artisti-
cally as well. Men tend to get nervous
when they meet up with such enig-
mas—and such women. They respond
by reaching for their Apollonian flash-
lights in an attempt to illuminate every-
thing: the women and the hollows they
conceal with such easy self-evidence.
Men could never endure such a great,
enigmatic hollow inside themselves.

dy

ANDREA ROSEN
has a gallery in New York.

When discussing the question of paint-
ers and gender specificity, the feminist
dilemma is overt. What I find to be
equally relevant and equally frighten-
ing about the question is the idea that
painting is being referred to as if it
were outside, or perhaps even purer
than all other mediums. One of the
most significant aspects of this moment
in art history is that artists are able to
choose whatever medium best embod-
ies their content of interest. If painting
happens to be the most appropriate
form then use it. If one continues to
persist in believing that painting is a
more masculine pursuit and domain, I
suppose my response could be inter-
preted as inferring that female content
is inappropriate to the medium of
painting. Beyond being segregationist,
this is simply not true. I do see women,
at least American artists, embracing
this possibility, such as Ellen Berken-
blit, Sue Williams, Marlene McCarthy,



and Kate Kuharic. This whole discus-
sion acknowledges how deep the fear
of equality is, not only sexual equality,
or racial equality, but even equality of

the form art takes.

$

MARLENE DUMAS

is a painter living in Amsterdam.
WOMAN AND PAINTING

1. I paint because I am a woman.

(It’s a logical necessity.)

If painting is female and insanity is a
female malady, then all women paint-
ers are mad and all male painters are

women.

2. I paint because I am an artificial
blonde woman.

(Brunettes have no excuse.)

If all good painting is about color then
bad painting is about having the wrong
color. But bad things can be good ex-
cuses. As Sharon Stone said, “Being
blonde is a great excuse. When you’re
having a bad day you can say, I can’t help
it, I'm just feeling very blonde today.”

3. I paint because I am a country girl.
(Clever, talented big-city girls don’t
paint.)

I grew up on a wine farm in Southern
Africa. When I was a child I drew bikini
girls for male guests on the back of their
cigarette packs. Now I am a mother and
I'live in another place that reminds me a
lot of a farm—Amsterdam. (It’s a good
place for painters.) Come to think about
it, I'm still busy with those types of im-
ages and imagination.

4. I paint because I am a religious
woman.

(I believe in eternity.)

Painting doesn’t freeze time. It circu-
lates and recycles time like a wheel that
turns. Those who were first might well
be last. Painting is a very slow art. It
doesn’t travel with the speed of light.
That’s why dead painters shine so
bright.

It’s okay to be the second sex.

It’s okay to be second best.

Painting is not a progressive activity.

5. I paint because I am an old-fash-
toned woman.

(I believe in witchcraft.)

I don’t have Freudian hang-ups. A brush
does not remind me of a phallic symbol.
If anything, the domestic aspect of a
painter’s studio (being “locked up” in a
room) reminds me a bit of the house-
wife with her broom. If you're a witch
you will still know how to use it. Other-
wise it is obvious that you’ll prefer the

vacuum cleaner.

6. I paint because I am a dirty woman.
(Painting is a messy business.)

It cannot ever be a pure conceptual
medium. The more “conceptual” or
cleaner the art, the more the head can
be separated from the body, and the
more the labor can be done by others.

Painting is the only manual labor I do.

7. I paint because I like to be bought
and sold.

Painting is about the trace of the human
touch. It is about the skin of a surface. A
painting is not a postcard. The content
of a painting cannot be separated from
the feel of its surface. Therefore, in spite
of everything, Cézanne is more than
vegetation and Picasso is more than an

anus and Matisse is not a pimp.

140

*

BERNARD MARCADE

is a critic in Paris.

Traditionally, painting is the projection
of an idea, the idea of construction, of
perspective, of rationality. It’s a ques-
tion of conceptual dominance. Sculp-
ture, on the other hand, is more a
question of presence and the enjoy-
ment of matter.

The story of painting and the paint-
er is a love story. Painting is feminine;
it’s a feminine noun in French, in Ger-
man, and in other languages. The clas-
sical relationship of the painter to
painting is therefore a man’s relation-
ship to feminine matter. In the classical
vision, the man bestows form, and the
woman, standing on the side of matter,
receives it. A game ensues between
matter and form, between man and
woman or man and painting. This may
be why it is difficult for women to pro-
ject themselves into the position of the
man. The man possesses the instru-
ment, the brush, which also has to do
with his relation to the penis. The act
of painting involves violence, love, ten-
derness: all the possible relationships
between man and woman.

In the Renaissance for instance, the
sculptor called the painter effeminate
because his job did not require strength,
because it was only an intellectual activ-
ity. Actually, the relationship to the can-
vas, to the fabric is essentially the
woman’s domain. Paradoxically, how-
ever, woman have made the most in-
roads into what was once an unequiv-
ocally male domain—sculpture.

Painting is on the side of femininity,
on the side of fluidity, of mood. Like
Nietzsche, for whom philosophy was



intrinsically feminine—with all the dif-
ficulties that that entailed. We have lost
our moorings today, the old réles have
been subverted. Things cannot be
identified so easily anymore except on
a purely metaphorical level.

Painting is always a body that is con-
structed or dissolved. Today the body is
diseased and so painting has fallen ill
as well. This may explain why people
nowadays keep proclaiming the death
or the resurrection of painting—a very
religious reaction.

Yet it is true, in a sense, that when a
woman faces a canvas she has to shoul-
der the entire history of painting, an
exhausting and discouraging business.
But woman is clever. She invents ways
to make paintings without painting.
She diverts the question, and it is as if
she were diverting the phallus. Paint-
ing is a basically feminine affair that
has acquired a masculine status. There-
fore women have no clearcut strategy
for avoiding this masculine factor. Nat-
urally there are great women paint-
ers—like Georgia O’Keefe. But there
aren’t many. In sculpture you can
relate to form, to the earth, to cre-
ation. When a woman gives birth, it’s
like making a sculpture: there is an ex-
tremely strong relationship to presence.

Eva Hesse’s relationship to form, to
sculpture is marvelous and forceful,
but she makes it very ambiguous, full
of holes and slits. Louise Bourgeois, in
all her playfulness with the masculine,
also found her fulfillment in the male
domain of sculpture. It seems that
women are passing the phallic bucket
back

checkers.

again, playing at Chinese

#

YVONNE VOLKART

is an art critic and lives in Zurich.

Painting has lost its self-evidence. It is
bogged down by the weight of its entire
history, a history of doubt and nega-
tion. Anyone who paints must neces-
sarily reflect also on the medium.
Traditional painting is inextricably
linked with the cult of the artistic ge-
nius. Certain painters still flaunt their
status as clean heroes of the canvas.

the

women

Having been made into

“incarnadine” of painting,
painters are apparently not sufficiently
disengaged from their medium; they
paint that which determines their
being—pure female gender—and melt
into their painting. This presumed lack
of distance between women and their
medium is neither noble nor does it
embody what is generally considered
“‘good painting.” All the dirt that is
flung at (wo)mankind lands directly
in the picture—untransformed, ugly,
open. Having become too firmly plant-
ed in reality through a history of ostra-
cism and humiliation, women can no
longer allow painting to gloss over it.
But they have no cause to interfere with
the heroes and geniuses of the painted
canvas. This explains why so many politi-
cally and feministically committed
women artists work with other artistic
means, like Barbara Kruger and Cindy
Sherman, who work with photography.
Since women’s bodies have always
been expropriated, the business of
reclaiming them or coming to terms
with a damaged identity ranks among
the

women artists—which makes

most important concerns of
them
especially interesting now that people
realize that the human body is dis-
eased, stricken, and imperiled. The

history of women painters of the nine-

izl

teenth and twentieth centuries is
actually a medical case history, a negative
of the history of modern painting.
Rampant change in the world has
also affected painting. The mood is ripe
for the perception of novelty—therefore
the flourishing interest in women, in all
that is still strange and unwestern, in
lust, sex, and violence, which were once
considered  “masculine”  domains.
Women have invaded these territories as
well, thus undermining prevailing
clichés of manhood and womanhood.
Perhaps this is why I feel it is so impor-
tant for women to adopt media outside
of painting; it is a means of bringing
down the constructed proximity of
woman and nullifying her identity with
the act of painting. At the same time it
will allow a return to painting, ad-
dressed with such a diversity of feminine
practices that they alone will suffice to
prevent a categorical hold on the gen-
der and thus contribute to eradicating

the old gender animosities.

D O ol

JEAN-CHRISTOPHE AMMANN
is the director of the Museum
of Modern Art in Frankfurt/Main.

Painting is the most difficult thing
today, and if it is rarely encountered—
among upcoming artists—there must
be a reason. It is an extremely sensual
process: a transfer of sensuality. I think
that we live in an unsensual age, that
energies are drifting apart in all
directions and that AIDS has created a
deeply rooted unconscious censorship
alienating us from our own and from
other people’s bodies.

A more important factor, however,
may be that the positioning of artists



today can only take place in relation to
themselves. They have to work out pic-
torial language and subject matter in
tiny synchronous steps—intensively
and extensively. In that respect, the
“painted picture” has lost ground in
favor of the “evolving picture.” Paint-
ing necessitates an inner certainty that
is fundamentally different from brico-

lage (in the sense of Lévi-Strauss).

*

SILVIA EIBLMAYR
is the director of the Salzburg

Kunstverein.

“Woman,” the female body, had a spe-
cific function in western art, particular-
ly in connection with the radical for-
mal change ushered in by modernity.
My thesis is that “woman” figures as
a picture within our symbolic system, a
system defined by men. She represents
the imaginary, the blank surface upon
which anything can be projected (even
in terms of the latest technologies).
“Woman as picture” figures as the Oth-
er, the object of aesthetic and erotic
desire on the part of the (by assump-
tion, male) artist. She is the symbol of a
once divine and ultimately unattain-
able ideal (Venus) and, in inevitable
reversal, symbol of the destruction of
this aesthetic ideal. The female nude
acquires a pivotal function in moder-
nity, when traditional images and per-
ceptual conventions were overthrown.
The flip side of the time-honored ideal
surfaces, split into two symptomatic fig-
ures, the prostitute and the automaton,
two figures in which the male artist is
always mirrored, staging in this form of
selffemininization the dissolution of
the (male) subject. The female body

and the picture as material object, or
parts of it, have been equated meta-
phorically and metonymically in mod-
ern art. Thus, skin and clothing may
become the picture surface or body
substances may stand in for pigment,
and conversely.

Duchamp renounced the tradition-
al scenario of the erotic relationship
between painter and (for instance, in
Kandinsky’s case, “virgin”) canvas; he
called painting “olfactory masturba-
tion” and gave it up altogether. Up
until the late fifties, until the not only
symbolic, but real physical destruction
of the painting set in, the female nude
appears as ‘“aesthetic risk,” as the
apparent cause of the dissolution of
the traditional picture, but also as the
body upon which this formal dissolu-
tion or destruction is enacted. One in-
dividual who assumed the traditional
pose of the male artistic genius once
again was Yves Klein. However, his
instrumentalization of the female body
(his “living paintbrush™) also served as
a kind of finale to the imaginary and
symbolic history of the female nude in
western painting. In the sixties men
turned their own bodies into pictures,
or into parts of pictures or the painter-
ly act, as a result of which they acquired
the erotic, passive and/or suffering
status traditionally assigned to the
woman’s body. Increasing mediatiza-
tion of the male body, as in advertising,
has reinforced this phenomenon over
the past decade.

This recourse to the structural, for-
mal relation between the female nude
and painting in modern art was neces-
sary to characterize the specific rela-
tionship of the woman artist to paint-
ing. One structural moment of signifi-
cance can be seen in the staging of the
self by surrealist women artists, but also

g2

especially in the subsequent performa-
tive extension of painting (and other
medial forms of expression): the wom-
an artist reflects (consciously and un-
consciously) on her “being-a-picture”
in what would seem to be a contradic-
tory double stance. She embraces and
at the same time retracts an affinity
with the erotic and passive position
that has been assigned to her. The can-
vas, the painterly surface, then func-
tions at times as a screen or a veil
behind which the female body is hid-
den or bared. Essential to this double
role is the involvement of the gaze of
the other, either through narcissistic
display or the denial and repulsion of
that gaze. At this point, a hysterical fig-
ure crops up that is linked with the
double identification. The woman,
identifying with the (male) gaze from
outside, desires herself as erotic object
and, on the other hand, she identifies
with the picture, she is the picture, the
work of art, by way of metaphor. This
conflict has found a different form of
structural expression in the history of
the picture in modern painting than
that between the male artist and his
work. In pointed terms one might say
that the male position destroys the pic-
ture from outside by assuming a pose
like that of Klein or Fontana, whilst the
female position destroys the picture
from within. “Woman” inhabits the pic-
ture, as it were, tries to dissolve it from
within, or remains its prisoner and dis-
appears into it. The woman artist stages
both the presence and the absence of
the (female) subject. The trenchancy
of this figuration lies in its reflection
upon the symbolic structure of visual
systems of representation that allots
“‘woman” an imaginary status.

As proxy I should like to name a

woman artist whose painterly oeuvre



has, for close to fifty years, circled
around this same issue: Maria Lassnig.
From the informal Knddelselbstportraits
(Dumpling Self-Portraits) of the fifties
to her latest film, Kantate (1992), her
central concern has always been the

“woman-as-picture.”

Ay

JONATHAN LASKER

is an artist who lives in New York.

With regard to the popular accusation
that painting is predominantly a white
male practice, I would say that implicitly
it is not. It’s a medium of expression,
and I don’t think it’s any more gender-
based than anything else that has been
historically developed by males. Men
have, after all, dominated much of the
course of history. So it’s no more a white
male practice than using a hammer. As
far as I am concerned, it’s a tool and a
means of expression.

I think that right now the crisis affect-
ing contemporary painting is not so
much one related to a loss of sensuality as
to a loss of sensation or phenomena.
That is where the question of whether or
not painting is an essential - medium
comes in. It’s certainly about perceptual
phenomena, which in this age is coming
under considerable assault. The greatest
challenge that painting now faces—
much more powerful than socio-political
critique—is the challenge of technology.
Our experiences are being increasingly
mediated, pushed further and further
outside the realms of phenomenal expe-
rience. Painting is about actual experi-
ence, about the empirical relationship to
phenomena, which goes against the
grain of what’s happening in the contem-
porary world. But I think that the insis-

tence that painting places on actual expe-
rience of phenomena is a very healthy
and necessary challenge to this world.
Although my paintings appear to be
almost quotational, like a cartoon of
themselves, they insist on their physical
presence: as a viewer you are forced to
deal with their perceptual complex-
ities. That conflict is a very intense,
very contemporary conflict: We are all
here, bound by our bodily functions —
and yet at the same time we live a cyber-
netic existence. ;
I think a lot of post-war art has been
about mortality and has been rather vio-
lent. On that level you could say that
much of the language of post-war art has
been somewhat male. For example, de
Kooning’s women paintings are very
male paintings, not specifically in rela-
tion to women but in their relationship
to the body. I don’t think they’re about
the desecration of the female body but
rather mortality, dismemberment, and so
on. They are visually and psychologically
very aggressive, but the issue of mortality
is not a male issue—it’s a human issue,
and many women artists deal with it.
There is also the issue of the heroic.
I’'m attracted to this concept in art as a
positive term, as opposed to the nega-
tive terms of violence or aggression.
Historically heroicism has tended to be
identified as being male. I don’t neces-
sarily think it is implicitly, specifically,
or exclusively male by any means; how-
ever it is an aspect of an approach to
painting which could be considered
gender-related. I think that the con-
cept of heroicism is a wonderful thing
culturally and socially but it has been
widely discredited because of a perva-
sive social pessimism.
When I paint, I really don’t think in
gender terms. My images are very will-
ful, containing a certain element of

143

violation: I'll set up one visual system
and then attack it with another type of
mark that partially obliterates the pre-
ceding statement. This effects a kind of
condensation of events—of one visual
system overwhelming another—within
one painting. Which is like the history
of modernist painting, a violent history
on a certain level. But I tend to look at
it rather from the optimistic viewpoint
of cultural regeneration.

We’re now coming to a point, howev-
er, where that approach is perhaps no
longer so applicable. The issue of radi-
cality has moved from the arts into tech-
nology. Radical space is now primarily
the domain of technology. Contempo-
rary life is extremely radical: the level
and quantity of change that we're all
undergoing is extreme. It’s reached a
crisis point, so I think that art must
address issues relating to the conserva-
tion of meaning before it can address
issues of revolt and renewal towards the
“advancement” of culture. Right now
the whole issue of how we’re advancing
and what we’re advancing is the princi-
pal concern. What is really needed in art
right now is more attention to the
texture of life.

$

PIA FEDERSPIEL

is a painter in Zurich.

The connection between a sense of
body and painting is very important for
me, that is, the interplay between phys-
ical motion and the act of painting.
That’s why the format of my pictures
corresponds to the size of my body, the
radius of my arms.

Young girls are trained to restrain
body feeling: they mustn’t get into



fights, mustn’t get dirty, mustn’t climb
trees, mustn’t be boisterous. I never
obeyed these rules. The “dirtiness” of
painting entails a sensuality that is vital
to me. I love the oily, sticky feel of the
paint when I work with my hands,
instead of the brush. The control of
body imposed upon women by society
may well be one of the reasons why few-
er women paint. Painting requires not
only gentleness and sensitivity but also
the “masculine” aggression and rage
that inevitably surface if a painting
doesn’t work. Women should cultivate
their masculine side, just as men
should, of course, cultivate their femi-
nine qualities. Androgyny is an impor-
tant requisite of art.

I know of no woman who indisput-
ably ranks among the great masters.
Literature is different. Writing does
not demand the same physical commit-
ment as painting.

Actually there is no female painting
because the genre has always been
defined by men. Art history has been writ-
ten by men; the male code is still opera-
tive. Every single time I face my canvases I
have to fight the idea that what I do might
be considered too “emotional.” Men are
often afraid of feelings, and they are par-
ticularly threatened by women in whom
intellect and emotions hold equal sway. In
Les nowvelles maladies, Julia Kristeva speaks
of illnesses today as being caused mainly
by the inability to perceive one’s feelings.
Painting is in a sense an abductive process
that moves back and forth between feel-
ing and thinking. The process is incred-
ibly cerebral, and it is important to be
able to block out all “masculine” refer-
ences in order to pinpoint my concerns
and try to give shape to what would other-
wise be missing. Only then do my hand,
my arm really become instruments of
what I expect painting to be.

$

JUTTA KOETHER

is an artist and a journalist.

The problem seems to be interesting be-
cause painting, as much as femininity, is
a cultural-social complex that acquires
legitimization in referring to the physi-
cal. I could come up with an enlight-
ened reaction—with painting and as a
woman—to the mystification that is
entailed equally in the construction of
women and of painting. A strategy that
would lead to only partial success, how-
ever, because when all constructions
have become visible as constructions, we
will realize that nothing works without
construction. Therefore, acceptable
modes of constructing and of construc-
tion must be devised for the age after
construction and they must be devised
now in the current state of being spell-
bound by the mystery of construction.
In comparison to other media in the
fine arts, the image and tradition coagu-
lated into image and plain habits are
stronger in painting than the potential
of the “medium itself.” The conse-
quence is what I call “painting as rein-
forcer.” Every internal painterly deci-
sion is loaded with so much image-bal-
last—under which contemporary view-
ers obviously suffer as well—that it has
become impossible to make any internal
painterly decision. But these decisions
have to be made, and they have to be
based on internal painterly considera-
tions. The complexity of this situation is
aggravated by the fact that, in addition
to the excessive burden of historical tra-
dition, painting is considered the most
natural medium in the world, the quint-

)

essential “picture.” Many women are
better equipped through their everyday

experiences to understand these layers

iz

of tradition and history, these layers of
secondary and tertiary sedimentation. It
is part of woman’s battle to ceaselessly
question things that are held to be natu-
ral or self-evident. This skepticism tends
to produce complexity. So much for the
similarity with painting. Despite all the
analogies, painting is not language.
Which means that thoughts, construc-
tions, handicaps, etc. are not easily
accessible realities merely waiting for

processing, but are rather disguised as

» o« » «

“energy,” “color,” “effect,” “quotation,”
“gesture,” and so on.

Three paths remain (just occurred
to me), which I want to tie in with an
authority (a typically painterly proce-
dure). 1) Frieda Grafe on Pierre Klos-
sowski: “What he wants to show is how
pleasure and therefore lack of premed-
itation forms the core of thought.” In
order to do more than relate cores and
shells, you have to investigate the mar-
gin between them. Which involves con-
struction, good and bad. As content
and method. 2) Judith Butler: “Deal
with the things that fall out of the con-
struction.” As a supplement to 1). Not
only to investigate the state before con-
struction or between before and after
in a chronology, which is a fiction any-
way, but also (or above all) to investi-
gate the “fall-out.” 3) Deleuze on
Proust: “Matter is spiritualized in it
[art], physical atmospheres are dema-
terialized so that essence, that is, the
quality of an original world, can be
broken down. And this treatment of
matter is one with style.” Art being
here envisioned as independent of
society, history, the media, technology,
this is a formulation of the horizon, of
the participation of “art” in all good
painting that is irreducible no matter
how profound the knowledge of layers
or sedimentation may be.

e e RO e S i I )



Ay

LAURA COTTINGHAM
is a writer and critic who lives

in New York.

Vous demandez: “Is the action of painting

itself a gendered practice, and if so, why?”

Je réponds: “Is the action of governing
itself a gendered practice? Is the action
of cleaning itself a gendered practice? Is
the action of playing football itself a
gendered practice? Is the action of cook-
ing itself a gendered practice? Is the
action of driving a car itself a gendered
practice? Is the action of teaching itself a
gendered practice? Is the action of walk-
ing itself a gendered practice? Is the
action of sitting itself a gendered prac-
tice? Is the action of talking itself a gen-
dered practice? Is the action of parenting
itself a gendered practice? Is the action
of rape itself a gendered practice? Is the
action of thinking itself a gendered prac-
tice? Is the action of learningitself a gen-
dered practice? Is the action of owning
itself a gendered practice? Is the action
of buying itself a gendered practice? Is
the action of selling itself a gendered
practice? Is the action of writing itself a

gendered practice?

Is this, itself, a society based on male

supremacy?”

MIRA SCHOR

is a painter living in New York
City. She is the co-editor of
M/E/A/N/1/N/G, a journal of

contemporary art issues.

I am interested in the return of visual
pleasure as a feminist intervention in

painting. I bring a feminist analysis of

my own body experience, of political
events, and of art history, to painting,
using visual language not just to illus-
trate temporal political battles but also
to offer an empowered, expanded
example of what a feminist gaze would
produce.

I evaluate my work in relation to the
thicket of sometimes contradictory cri-
tiques of painting I feel must be nego-
tiated daily. The one which affects me
most circulates around the gendered
ownership and role of visual pleasure
in painting. Unfortunately the very
convincing analysis of misogynist
impulses in the Great Tradition of
(male) Painting has become a blanket
perception of visual pleasure as a
paraphilia. Women artists have been
impelled to resist visual pleasure in
painting, either by working in photo-
media or by doing “intentionally bad”
painting.

I am engaged with the serious plea-
sure I get from the visual, not with the
intent of making art which would look
pretty or beautiful—in fact one charac-
teristic of much work by women paint-
ers that I am interested in depicts the
underside of ideals of beauty but with-
out contempt for paint itself—nor with
the intention of presenting a positive,
uninflected image of femininity, nor
with the delusion that I can invent a
new language of painting. I want to
engage with the metaphorically expres-
sive possibilities of the materiality of
painting, trusting in the complexity of
visual language, in order to reinvest
painting with the energy of a different
politics, a politics of difference, and a
different eroticism than that of the

monocular penis.

dy

=

MONIQUE WEBER

is an artist and a psychologist.

For me, painting is a neurotic-emancipa-
tory cocktail. On one hand, finding an
idiom entails political confrontation and
is, as such, an emancipatory process. It is
the attempt to define a position, to find a
site of one’s own, to gain ground. Con-
cretely, this means wrangling with the
sheet of paper on the floor in front of me,
wresting centimeter upon centimeter
away from it. The repeated application of
layers of paint, sequential and overlap-
ping work processes, the simultaneity of
formulations, the moral dilemmas, the
repetitions—that is, the neurotic aspect
and the embarrassment of displaying
one’s own product—are all checked and
legitimized by the explanation, the title,
the language. The finished picture shows
no indication of this evolution.

On the other hand, I see a connection
with the anal phase in which children
learn to say “I,” and to impose their will
on the products of their bodies, holding
them back or letting them go. I see this
phase of expressing the ego in my paint-
ing, the pleasure in my own product. I use
paste mixed with acrylics—thick, pastose,
in countless layers, overpaintings, phases,
with a surface structure, a piggish affair,
movement in the direction of excrement,
smearing faeces. Women have not been
permitted to be “dirty” since the bour-
geois revolution. They may have acquired
closer contact with their body fluids but
they still lack the casual selfevidence with
which men treat them. Women artists of
the seventies who used their own bodies
as topos and medium took a first step
toward recovering this sense of the body.
Through the act of painting I separate
myself from the image of woman as the
embodiment of purity, transparence, ethe-
reality. By contrast, painting with water-



colors is cultivated as a socially acceptable
occupation for young ladies of good fami-
ly. Video, as a very “clean” medium, is an

extension of this tradition.

dy

MEYER RAPHAEL RUBINSTEIN

is a writer based in New York and
curator of the recent exhibition at
PS1, Postcards from Alphaville:
Jean-Luc Godard in Contemporary Art.

Putting myself in the position of the pro-
verbial Martian looking at how they do
things on Earth, I've been thinking that
what men and women painters have in
common—painting—may count for
more than what makes them different—
sex and gender.

I think of the late Joan Mitchell and
how useless it seems to speak about her
paintings in terms of gender.

But things have changed.

When Philip Guston needed content,
he moved from abstraction to figuration.
Now it is possible to introduce specific
content while remaining an ostensibly
abstract painter. This kind of content (of
motif, technique, color) is often gender-
specific. But I don’t believe it is possible
to assign a gender to every painting or to
painting in general.

The truth may be that painting is
non- or rather cross-gendered and if
it sometimes seems feminine this is
because we read the absence of a domi-
nant masculinity as feminine (and vice
versa). It may belong to a third term.

The act of painting is to gender as
fucking is to gender: a place where, trad-
ing gesture and repose, plunging into
sensual intersubjectivity, mixing memory
and desire, male and female vividly come
together.

JOHN CURRIN

is an artist who lives in New York.

I think that painting has always been
essentially about women, about look-
ing at things in the same way that a
straight man looks at a woman. The
urge to objectify is more a male urge
than a female one, and painting is one
of the most personal and succinct
methods of male objectification of the
female.

There’s a scene in the original ver-
sion of Cape Fear that really opened my
eyes to this whole issue of painting and
sexuality: Robert Mitchum brings this
girl home, and she’s sitting undressed
on the bed, and it’s obvious they’re
going to have sex. She’s looking at him
expectantly and he’s standing there in
his tank top, all sweaty and scary-look-
ing. Then at a certain moment she
realizes from his face that they’re not
going to have sex, that he’s going to
beat her up instead. She gets scared.
Then the camera cuts to the shadow of
him beating her up. And I thought:
That’s what American painting was
always about. Whereas in European
painting the seduction of the woman
ended up in a kind of ideal consumma-
tion in style, with American painting,
there was always an ultimate sexual
impotence which manifested itself as
violence. This is what AbEx was to me.
Sexual to a certain point, then violent
the
couldn’t get it up. It was a rage against

against woman because you
desires that couldn’t be dealt with. So it
makes sense that most of the great
American painters after WWII were
gay, like Warhol, Rauschenberg, Johns
whose passive form of aggression en-
abled them to incorporate the critical
and the voyeuristic yet still make mean-

ingful paintings.

146

Women don’t paint like men paint
because there are rituals of painting—
like holding a brush, using oil paint,
using a stretched canvas—which are
very specific to the sexual needs of
men when they are making art (and
vice versa). When I hold a brush, it’s a
weird object. It’s as if part of the female
sex has been taken and put on the end
of this thing that is my male sex to con-
nect with a yielding surface. The brush
is a very erotic object and painters are
very fetishistic about them. When you
paint you can’t help reflecting on the
fetishes that are the tools of painting.
In paintings you always find indications
or assonant images for brushes, sex
organs, and so on. Courbet, of course,
is a gold mine for all this, being one of
the first artists to make this relation-
ship really literal—the landscape as
woman, equating the source of a river
with a pornographic image of a woman
spreading her legs, the hair of the
woman being the hair of a brush, the
brushmark becoming the woman'’s
hair.

The women I imagine—who then
become my paintings—have to be at a
certain point in their lives where they
cease to be actively engaged in work or
sex, where they are at a stage of impo-
tence, inactivity, suspension. I don’t
want to appropriate women'’s fertile
potency by painting it, rather I'm
appropriating their stagnation as a
mirror of how I feel all the time. So
I'm not denigrating women, I'm
expressing what I perceive to be the
normal male condition in terms of a
female condition which is defunct. So
my most sexist-looking paintings are,
in fact, my most anti-male. If I could
ever bring myself to paint men, I'm
sure they would be big and ugly and
abject.



All the time when I paint, I definitely
paint about being a man. I paint wom-
en and that’s what my work’s about. I
materialize this relationship on the
canvas. Women are always the object of
my paintings. The only part of you that
tends not to be ironic is your desire.
And the last place you can look to
become a whole self again is in your

sexual desire. I believe that sexuality
proves the existence of an essence. And
if art isn’t about essences then it’s
worthless. It’s becoming increasingly
difficult to believe in essences anymore
—there is so much pressure being
placed on you as an artist to believe
instead in the conditions that exist out-
side you and your art. That’s why I

$

et

think people seem to be losing the abil-
ity to deal with passion in their work.
Art that denies libidinal presence is
pretty boring. This is where painting in
particular has a hard time, because I
don’t think it can ever be about dis-
tance.

(Translations:

Stephen Sartarelli, Catherine Schelbert)



	"Les infos du paradis" : cherchez la femme peintre!

