
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1992)

Heft: 33: Collaborations Rosemarie Trockel & Christopher Wool

Artikel: Cumulus from America

Autor: Strauss, David Levi / Nansen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-681109

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-681109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


From America
IN EVERY EDITION OF PARKETT, TWO CUMULUS CLOUDS, ONE FROM

AMERICA, THE OTHER FROM EUROPE, FLOAT OUT TO AN INTERESTED

PUBLIC. THEY CONVEY INDIVIDUAL OPINIONS, ASSESSMENTS, AND

MEMORABLE ENCOUNTERS - AS ENTIRELY PERSONAL PRESENTATIONS OF

PROFESSIONAL ISSUES.

Our contributors to this issue are DAVID LEVI STRAUSS, a writer and
freelance critic living in San Francisco, and CHRIS D E R C O N. who is the director

of the Witte de With Center for Contemporary Art in Rotterdam.

DAVID LEVI STRAUSS

Dostoevsky's Inquisitor called
"the craving for universal unity"
humankind's "third and final
anguish." For an American, a visit
to the collapsed Soviet Union and
its still-reeling art worlds ironically
confirms what Lenin and other
materialist aestheticians argued all

along, that humanist universalism
is a lie. "We" are not the world.
People are different, and what
makes them different are the
social, political, economic, and cultural

contexts in which they live.

Watching L.A. burn on CNN in
Moscow, one couldn't help but
wonder if blindness to these realities

will someday bring about the

kind of cataclysmic changes in the
United States that have so wracked
the Soviet Union in recent years.

Even if one rejects the
fundamental premise of all materialist
philosophy, that consciousness

reflects, that nothing transcends

socialization, the sheer otherness
of Russia, the scale and extent of
its cultural difference, is

undeniable—and this too reflects Western
blindness. Contrary to the claims
of U.S. agitation propaganda in
the past, and its integration propaganda

now, it is not likeness but
alterity that makes cross-cultural
communication possible, and
desirable.

The chaos following Sotheby's
auction in Moscow in 1988, when
Russian artists who had worked all
their lives in almost total isolation
and obscurity were suddenly
catapulted into fame and fortune by
the explosion of Western market
interest, is thoroughly and
engagingly chronicled in Andrew
Solomon's book The Irony Tower:

Soviet Artists in a Time of Glasnost

(New York: Alfred A. Knopf, 1991).

Though the repercussions of the

glasnost boom are still being felt in
Moscow and Saint Petersburg, the

heady times are mostly over and
the hangover has set in. A number
of artists have emigrated or keep

159 PARKETT 33 1992



Studios in New York, Paris, and

Berlin, while others travel back
and forth to the West often, selling
work and living quite well off the

proceeds. Almost all of the unofficial

collaborative groups have broken

up, and the disintegration of
community, especially in Moscow,
is palpable.

Many artists feel that they were
used by Western dealers, collectors,

and curators, and that most of
what is written about Russian art in
the West is too "universalist" and

imperialist, and altogether too little

cognizant of the profound
changes between Russian and
Western art. They fear that marketability

has not lead to increased

understanding, and that to be

accepted in the West one must
ultimately become a Western artist.

Drawing parallels between art
styles or art movements in Russia

and ones in the West is irresistible,
but treacherous, even retrospectively.

Although Komar & Melamid
and others have proven that
commodity fetishism and ideology
fetishism are related, the equivalence

of these systems is almost
always overestimated in the West.

Moscow curator Joseph Bakshtein
has written that "Sots art was the
first great style of Russian art capable

of being understood within the

context of Western art,"1' but was
Sots art really anything like Pop
Art? Can the Moscow conceptual-
ism of the group around Ilya
Kabakov or the Collective Action
Group usefully be compared with
the "dematerialization of the art
object" in the West in the late '60's
and early '70's? Do the terms of
postmodernism used to discuss the

work of Western artists apply in any
comparable way to the radical
eclectic subjectivities of the new

Leningrad/Saint Petersburg artists?

Too often, this kind of parallelism
obscures more than it reveals.

The difficulties and confusions
of transference are substantially
increased by the linguistic/discursive/

narrative nature of much of
the best contemporary Russian

art. Kabakov may be exaggerating
when he claims that "a genuine
visual art" doesn't exist in Russia,
whereas "Western art was visual
from the very start,"2' but the
linguistic-over-visual bias is certainly
prevalent in recent Russian art,
and this makes exchange and
legibility more dependent on translation.

And some translations work.
Kabakov's investigations of
"communal speech," though specifically
drawn from the experience of
living in communal apartments
under Communism, are related
enough to the investigations of
commercial and official speech
under capitalism by Barbara Kru-

ger, Jenny Holzer, Crane/Winet,
Carrie Mae Weems, and others to
be legible in the West, and his

description of the way desire is

constructed so as to be continually
deferred in communal life certainly

resonates with the effects of
consumerism: "Out there in paradise,
out there healthy young creatures
are off to display their athletic

prowess in the May Day parade
through Red Square. While in
here, you, sucker, live like a dog.
You should be ashamed!"3'

The day after May Day, I met in
Kabakov's atelier with the artist

Victor Pivovarov (Kabakov's friend
and contemporary, now living in
Prague), and the three current
members of the Inspection "Med-
hermeneutics" group (Sergei
Anufriev, Pavel Peppershtein, and
Alexander Mareev). Peppershtein
is Pivovarov's 26-year-old son. He

practically grew up in this studio,
the epicenter of underground art
and poetry in Moscow through the
end of the Soviet period. He translated

as his father patiently
recounted for me the artistic and

literary history of that period.
The combination of playfulness

and intellectual urgency in the

Inspection "Medhermeneutics"

group, along with their strong
community ties (in a time when
those ties are disintegrating in
much of the Moscow art world)
makes them one of the most hopeful

continuities in Moscow
conceptual art. They have produced
installations, actions, collage and
book works that reflect quizzically
hilarious investigations into social,

psychological, and philosophical
subjects. Their mock-scientific,
hermeneutically complex methods
owe a great deal to the work of
Andrei Monastyrsky, one of the
fathers of Moscow conceptualism,
working primarily in collaboration
under the Collective Action rubric,
and having a tremendous influence

on other artists as a writer,
theorist, and teacher. When the

art market boom happened, and
Western enthusiasts began to
descend on Moscow in droves, offering

to buy practically anything and

everything, Monastyrsky retreated
into seclusion, and is known for
being very careful about the

160



company he keeps. Having been
accosted by some American curators

and collectors a few days
before, he only agreed to see me
because I was with Peppershtein
and Irena Kuksenaite.

When we arrived, Monastyrsky
immediately began to complain
that those other Americans had
trained the evil eye on him, giving
him a literal pain in the neck. He
said this was a recurring ailment,
always resulting from such encounters

with foreigners. I reached into
my bag, pulled out a vial of American

ginseng that I happened to be

carrying, and handed it to
Monastyrsky, saying this would cure the

pain in his neck. Though he did
not immediately swallow the medicine,

he did stop rubbing his
neck, and his attitude toward me

changed from suspicion to curiosity.

From that point on our conversation

ranged over a wide variety of
subjects, from South African politics

and racism in the U.S., to practical

applications of the I Ching
(Monastyrsky described a 1985

Collective Action performance
utilizing the hexagrams in a field outside

Moscow, in which they caused

it to snow in the summertime), to
burial mounds and necropolises in
China, to a recent work of Russian

feminist philosophy that
Monastyrsky had "collaborated" on by
adding a photograph to several

blank pages, to the current use of
psychedelics and hallucinogens in
San Francisco. At one point
Monastyrsky pulled down the most recent
tome of the five volumes documenting

the work of the Collective
Action Group with page after page
of meticulously typed commentary,

drawings, charts, and color
photographs. Correcting my translation
of its title as Travels to the Country,
he said it would be more accurate
to call it "Travels to the Edge of the

City". Linguistic precision and play
are important to Monastyrsky, and
this makes him particularly impatient

with the reductions, exigencies,
and vagaries of translation.

Embracing change as their natural

ally, the young artists of Saint

Petersburg seem more invigorated
than threatened by the social chaos

surrounding them. Most of the
individual members of the old
Friends of Mayakovsky Club are
still very active, including Sergei
Bugaev (aka Afrika), Evgeni Yufit
(leader of the Necrorealists), Georgi
Guryanov, Vadim Ovchinnikov,
and Andrei Khlobystin, among
others. The elder statesman of the

scene, Timur Novikov, is now 34

years old. His emblematic textile
panels were displayed in a one-person

show organized by Victor
Mazin and Olessia Tourkina—who
also edit an eclectic journal of art
and ethnography, Cabinet, reminiscent

of Bataille's Documents—that

opened May 7 at the Museum of
Ethnography. In the great hall of
the museum, over massive bronze
reliefs depicting acts of global
exchange, Novikov's fabric "paintings,"

with simple shapes placed on
a split field to symbolize historic or
characteristic scenes of
Leningrad/Saint Petersburg, were
suspended between granite columns
like ecclesiastical banners, to grand
effect.

At age 26, Afrika continues to
be a phenomenon in the U.S.

("discovered" by John Cage, set

designs for Merce Cunningham,
profiles in Vogue, Interview, New

York Magazine, interview on CNN)
and a catalytic force at home.
Like his ironically idealized hero
(THE ORTHODOX TOTALITARIAN
ALTAR IN THE NAME OF ANUFRIEV,
1990) and partner in crime (DONAL-

DESTRUCTION, 1991) Anufriev, Afrika

is an active double-agent of schi-

zo-culture, dealing with the split
between East and West, working
inside the wound. This positioning
sometimes elicits strong reactions.
When I asked the translator of my
poetry in Moscow if he knew Afrika,

he nearly spat: "Afrika!" he

growled. "He's not really a Russian

artist. He's more like an American
artist!"

The critic and theorist Victor
Tupitsyn has identified Afrika as a

kind of "wood-goblin" in the tradition

of patriot hero Ivan Susanin.
Susanin was a Russian peasant
during the Time of Troubles in the

early seventeenth century, who

agreed to become a guide for the
Polish Army as they advanced on
Moscow. But instead of leading
them traitorously into Moscow, he

led them instead into a deep dark
forest from which they could find
no way out and were lost forever.4'

If not a goblin, Afrika is surely a

trickster. His art is impure, simulationist,

appropriationist, collaborationist,

situationist, and it just may
be light-footed enough to survive
the present chaos.

In his critical analysis of Soviet
Marxism published in 1958, Herbert

Marcuse traced the source
and development of the official
Soviet attitude toward art: "Hegel
saw the obsolescence of art as a

161



token of progress. As the development

of Reason conquers transcendence

('takes it back' into Reality)
art turns into its own negation.
Soviet aesthetics rejects this idea
and insists on art, while outlawing
the transcendence of art. It wants

art that is not art, and it gets what it
asks for."5' But all along it also got
what it did not ask for: the fugitive,
contaminated, transcendent art of
the unofficial underground. This

1) Joseph Bakshtein, "On Conceptual Art
in Russia," in Between Spring and Summer

Soviet Conceptual Art in the Era of Late
Communism (Boston The Institute of Contemporary

Art, 1990), p 77

2) Victor Tupitsyn, "From the Communal
Kitchen A Conversation with Ilya

art that could not speak its name
was made by non-persons in
nonexistent communities. It was a

highly coded, intricately self-concealing,

often self-canceling art in
which every detail meant at the

same time something else—or

nothing. In order to survive at all,
it needed to come very close to
oblivion.

The best of contemporary art in
Russia still draws on this dark

Kabakov," Arts, October 1991, p 54

3) Ibid p 51

4) Victor Tupitsyn, "Goblinesque Art of
Afrika. Late 1980s—Early 1990s 'B C*

(Before Coup)," in the catalogue
produced for an exhibition of Afnka's work at
the Fisher Gallery at USC in Los Angeles,

history, and though its understanding

in the West may take longer, its
survival is critical for the future of
Russia. Writing in a previous time
of crisis and change, Andrei Biely
recognized this when he wrote that
knowledge, untransformed by
creativity, is merely "an abyss of
problems": "The problem of art, of life,
is more serious than we think: the

abyss over which we are hanging, is

deeper and gloomier than we

imagine..." {The Future ofArt, 1907).

the Queens Museum of Art, and the Wex-

ner Center for the Arts at Ohio State

University, curated by Louis Grachos, 1992

5) Herbert Marcuse, Soviet Marxism A

Critical Analysis (1958 reprinted edition,
NY Random House, Vintage Edition,
1961), p 116

DAVID LEVI STRAUSS

Dostojewskis Inquisitor bezeichnete

die Sehnsucht der Menschheit
nach universeller Einheit als deren
«dritte und letzte Pein». Für einen
Amerikaner bestätigt ein Besuch in
der zerfallenen Sowjetunion und
der immer noch in Auflösung
begriffenen Kunstszene auf ironische

Weise, was Lenin und andere
materialistische Ästhetiker immer
wieder behauptet haben:
Humanistischer Universalismus ist eine

Lüge. «Wir» sind nicht die Welt.

Die Menschen sind unterschiedlich,

und zwar aufgrund der sozialen,

politischen, ökonomischen
und kulturellen Bedingungen,
unter denen sie leben. Als ich in
Moskau in den CNN-Nachrichten
sah, wie Los Angeles brannte,
drängte sich mir die Frage auf, ob
nicht die Blindheit für diese
Realitäten in den USA eines Tages zu
ebensolchen Umwälzungen führen
wird, wie sie in den letzten Jahren
die Sowjetunion erschüttert haben.

Selbst wenn man die Prämisse

aller materialistischen Philosophie
ablehnt, dass nämlich das Bewusst-

sein ein Spiegel für die Tatsache

ist, dass nichts unabhängig von
gesellschaftlichen Bedingungen
geschieht, so ist doch die schiere

Andersartigkeit Russlands, das

Ausmass seiner kulturellen
Verschiedenheit unleugbar - und
auch das zeigt die westliche Blindheit.

Im Gegensatz zur amerikanischen

Agitationspropaganda der

PARKETT 33 1992 162



Vergangenheit und der heutigen
Integrationspropaganda ist es

nicht die Ähnlichkeit, sondern die

Andersartigkeit, die einen
kreuzweisen Kulturaustausch erst möglich

und wünschenswert macht.
Das Chaos nach der Sotheby-

Auktion 1988 in Moskau, wo
russische Künstler, die ihr ganzes
Leben lang in fast völliger Isolation

und Abgeschiedenheit
gearbeitet hatten, vom einen Tag auf
den andern mit Ruhm überhäuft
wurden, weil der westliche Markt
sich plötzlich für sie interessierte,
hat Andrew Solomon ebenso
sorgfältig wie überzeugend dargestellt
in seinem Buch The Irony Tower:

Soviet Artists in a Time of Glasnost

(New York, Alfred A. Knopf, 1991).
Zwar sind die Nachwirkungen des

Glasnost-Booms in Moskau und
St. Petersburg noch spürbar, doch
die stürmischen Zeiten sind
weitgehend vorbei, und es herrscht
allgemeine Katerstimmung. Viele
Künstler sind ausgewandert oder
haben Ateliers in New York, Paris

und Berlin; andere fahren
regelmässig in den Westen, verkaufen
dort ihre Arbeit und leben davon

ganz gut. Fast alle inoffiziellen
Arbeitsgruppen sind auseinandergegangen,

und die
Auflösungserscheinungen sind vor allem in
Moskau unübersehbar.

Viele Künstler fühlen sich von
westlichen Händlern, Sammlern
und Kuratoren ausgenutzt und halten

das, was im Westen über die
russische Kunst geschrieben wird,
oft für zu «universalistisch» und
imperialistisch, auf jeden Fall aber

ignorant gegenüber den tiefgreifenden

Unterschieden zwischen
westlicher und russischer Kunst.

Sie fürchten, dass die Marktgängigkeit

nicht unbedingt zu besserem

Verständnis geführt hat und dass,

wer im Westen akzeptiert werden
will, letztendlich ein westlicher
Künstler werden muss.

Zwischen künstlerischen
Stilrichtungen oder Bewegungen in
Ost und West Parallelen zu ziehen
ist ebenso verführerisch wie trügerisch,

selbst noch im nachhinein.
Zwar haben Komar & Melamid und
andere bewiesen, dass Waren-Fetischismus

und Ideologie-Fetischismus

eng zusammenhängen; doch
die Vergleichbarkeit dieser Systeme

ist im Westen fast immer
überschätzt worden. Der Moskauer
Kurator Joseph Bakstein hat

geschrieben, dass «Sots Art die
erste grosse Stilrichtung russischer
Kunst war, die im westlichen
Kunstkontext verstanden werden konnte».1'

Aber war Sots Art wirklich
der Pop Art vergleichbar? Macht es

Sinn, den Moskauer Konzeptualis-
mus der Gruppe um Ilya Kabakov
oder die Gruppe Kollektive Aktionen

mit der westlichen
«Entmaterialisierung des Kunstobjekts»
Ende der 60er, Anfang der 70er

Jahre zu vergleichen? Taugt die

Terminologie der Postmoderne,
mit der man das Werk westlicher
Künstler diskutiert, auf irgendeine
Art auch für die radikal-eklektische

Subjektivität der neuen
Leningrader bzw. St. Petersburger
Künstler? Allzuoft verstellt solcher
Parallelismus den Blick mehr, als

dass er ihn erhellt.
Schwierigkeit und Verwirrung

bei der Übertragung erhöhen sich
noch durch den linguistisch-dis-
kursiv-narrativen Charakter, der
einen grossen Teil der besten zeit¬

genössischen Kunst in Russland

prägt. Vielleicht übertreibt
Kabakov, wenn er behauptet, es

gäbe in Russland keine «authentische

visuelle Kunst», wohingegen
«die westliche Kunst von Anfang
an visuell» gewesen sei.2' Doch in
der russischen Kunst hat das

Linguistische sicher sehr viel mehr
Gewicht als das Visuelle, und das

macht Austausch und Lesbarkeit
doch eher abhängig von sprachlicher

Übertragung.
Und manche Übersetzung

funktioniert tatsächlich. Kabakovs

Untersuchungen zur «kommunalen

Sprache» sind zwar aus der
spezifischen Erfahrung mit dem
Leben in den kommunalen
Wohnungen im Kommunismus entstanden;

doch sie haben durchaus

Bezug zu den Untersuchungen
kommerzieller und offizieller
Sprachformen im Kapitalismus,
wie Jenny Holzer, Barbara Rruger,
Crane/Winet, Carrie Mae Weems

und andere sie angestellt haben.
Und wenn er beschreibt, wie die
Wünsche so beeinflusst werden,
dass sie sich im Gemeinschaftsleben

ständig problemlos lenken
lassen, dann sind da sicherlich
Vergleiche mit der Konsumgesellschaft

zulässig. «Drüben im Paradies,

dort drüben führen gesunde
junge Menschen ihren athletischen

Heldenmut in der Mai-Parade

am Roten Platz vor. Währenddessen

lebst du Schlappschwanz
hier wie ein Hund. Du solltest dich
schämen!»3'

Am Tag nach der Mai-Parade
traf ich in Kabakovs altem Atelier
den Künstler Victor Piwowarow

(Kabakovs Freund und Zeitgenosse,

der heute in Prag lebt) sowie

163



die drei derzeidgen Mitglieder der

Gruppe Inspection «Medherme-
neutics» (Sergej Anufriew, Pawel

Pepperstein und Alexander
Mareew). Pepperstein ist Piwowa-

rows 26jähriger Sohn. Er wuchs

praktisch in dessen Atelier auf,
dem Moskauer Zentrum der

Untergrundkunst und -literatur
gegen Ende der Sowjetunion. Er
übersetzte, als sein Vater mir
geduldig über die künstlerische
und literarische Geschichte dieser
Zeit berichtete.

Das Spielerische und zugleich
intellektuell Eindringliche der

Gruppe Inspection «Medherme-
neutics» in Verbindung mit ihrem
starken Gruppenzusammenhalt
(in einer Zeit, wo derlei Bindungen

in der Moskauer Kunstwelt
sich weitgehend auflösen) macht
sie zu einem Hoffnungsträger in
der Moskauer Konzeptkunst. In
Installationen, Aktionen, Collagen
und Büchern richten sie ihren
spöttisch-augenzwinkernden Blick
auf soziale, psychologische und
philosophische Themen. Ihre
ironisch-wissenschaftlichen, herme-
neutisch komplexen Methoden
verdanken sie weitgehend Andrej
Monastyrskij, einem der Väter des

Moskauer Konzeptualismus, der
vor allem unter dem Banner der
Gruppe Kollektive Aktionen arbeitete

und als Autor, Theoretiker
und Lehrer grossen Einfluss auf
andere Künstler hatte. Als der
Kunstmarkt boomte und die westlichen

Enthusiasten in Scharen in
Moskau einfielen, um praktisch
alles und jeden zu kaufen, zog
Monastyrskij sich zurück und wählte

seine Gesellschaft sehr sorgfältig
aus. Nachdem ihm einige Tage

zuvor bei einer Eröffnung ein paar
bewunderungsvolle amerikanische
Kuratoren und Sammler zu nahe

getreten waren, willigte er in ein
Treffen mit mir nur ein, weil ich in
Begleitung von Pepperstein und
Irena Kuksenaite kam.

Bei unserer Ankunft beklagte
sich Monastyrskj sofort darüber,
dass diese anderen Amerikaner
ihm dermassen auf die Nerven

gegangen waren, dass er jetzt wirklich

Schmerzen im Nacken hatte.
Das sei ein immer wiederkehrender

Schmerz, der von solchen

Begegnungen mit Ausländern
herrühre. Ich zog eine Flasche mit
amerikanischem Ginseng aus der
Tasche, die ich gerade zufällig bei
mir hatte, und gab sie Monastyrskij
mit der Bemerkung, das sei gut
gegen seine Schmerzen. Er nahm
die Medizin zwar nicht sofort,
doch er hörte auf, sich den Nacken

zu reiben, und sein Misstrauen mir
gegenüber wich der Neugier. Von
da an unterhielten wir uns über
viele Themen, von der südafrikanischen

Politik und dem Rassismus

in den USA über die praktische
Anwendung des I Ching (Monastyrskij

beschrieb eine Performance
der Gruppe Kollektive Aktionen
im Jahre 1985, bei der Hexagramme

auf einem Feld ausserhalb von
Moskau Schnee im Sommer bewirken

sollten), über Grabhügel und
-felder in China sowie ein neueres
Beispiel russisch-feministischer

Philosophie, bei dem Monastyrskij
mit dem Beitrag eines Photos auf
mehreren leeren Seiten «kollaboriert»

hatte, bis hin zu virtueller
Realität, sanften Drogen und dem

gegenwärtigen Gebrauch von
psychedelischen und halluzinogenen

Mitteln in San Francisco.
Zwischendurch zog Monastyrskij den
letzten Band einer fünfteiligen
Dokumentation hervor, die Seite

für Seite in fein säuberlich getippten

Kommentaren, Zeichnungen,
Diagrammen und Farbphotos die
Performances der Gruppe Kollektive

Aktionen wiedergibt. Ich hatte
den Titel des Buches mit Reisen

aufs Land übersetzt; Monastyrskij
korrigierte mich und meinte,

genaugenommen müsste es heis-

sen «Reisen an den Rand der
Stadt». Präzision und Spiel im
Umgang mit der Sprache sind für
Monastyrskij wichtig, weshalb er
auf übersetzerische Reduktionen,
Extravaganzen und Notlösungen
besonders empfindlich reagiert.

Veränderung ist für die jungen
Künstler von St. Petersburg eine
Art natürlicher Verbündeter.
Deshalb scheinen sie vom gesellschaftlichen

Chaos, das sie umgibt, eher

gestärkt als bedroht. Die meisten

Mitglieder des Clubs der Alten
Freunde Majakowskis sind immer
noch sehr aktiv. Zu ihnen gehören
unter anderen Sergej Bugaew (Aka
Afrika), Ewgeni Yufit (Anführer
der Nekrorealisten), Georgi
Guryanow, Vadim Owchinnikow
und Andrej Khlobystin. Das älteste

Mitglied der Szene, Timur Nowi-
kow, ist jetzt 34 Jahre alt. Seine
emblematischen Textiltafeln wurden

in einer Einzelausstellung
gezeigt, die am V. Mai im ethnographischen

Museum eröffnet wurde.

Organisiert wurde sie von Victor
Mazin und Olessia Tourkina, die
auch ein Journal für Kunst und
Ethnographie mit dem Titel Cabinet

herausgeben, vergleichbar etwa
Batailles Documents. In der grossen

164



Halle des Museums hingen über
massiven Bronzerehefs mit Szenen

zur Illustration des Welthandels
zwischen Granitsaulen Nowikows
Tuch-«Bilder» mit schlichten
Formen auf geteiltem Feld als Symbol
fur historische oder charakteristische

Szenen aus Leningrad bzw
St Petersburg Sie glichen Kirchenbannern

und wirkten äusserst
eindrucksvoll

Mit seinen 26 Jahren ist Afrika
m den USA auch weiterhin ein
Phänomen («entdeckt» von John
Cage, Buhnenbilder fur Merce

Cunningham, Portraits m Vogue,

Interview und New York Magazine
sowie ein CNN-Interview) und
eine katalytische Kraft m seinem

eigenen Land Afrika ist wie sein
ironisch idealisierter Held
(THE ORTHODOX TOTALITARIAN
ALTAR IN THE NAME OF

ANUFRIEW, 1990) und Komplize
(DONALDESTRUCTION, 1991)
Anufnew ein aktiver Doppelagent
der Schizo-Kultur, aus dem Innern
des Brandherds betrachtet er die

Spaltung zwischen Ost und West

Diese Position provoziert zuweilen

heftige Reaktionen Als ich meinen
Moskauer Ubersetzer nach Afrika
fragte, hatte er beinahe
ausgespuckt «Afrika», brummte er, «der

ist doch eigentlich gar kein
russischer Kunstler Er ist vielmehr ein
amerikanischer Künstler'»

Der Kritiker und Theoretiker
Victor Tupitsyn hat Afrika als eine
Art «Wald-Kobold» m der Tradition

des Vaterlandshelden Iwan
Susanm bezeichnet Dieser war ein
russischer Bauer wahrend der Zeit
der Wirren zu Beginn des

siebzehnten Jahrhunderts, der sich

bereit erklarte, die polnische

Armee bei ihrem Marsch auf
Moskau anzuführen Doch anstatt
sie als Verrater nach Moskau zu

fuhren, brachte er sie m einen
tiefen, dunklen Wald, aus dem sie

nicht mehr herausfanden, so dass

sie dann umkamen 4' Wenn Afrika
kein Kobold ist, so doch ganz
sicher ein Schhtzohr Seine Kunst
ist verfälscht, appropriativ, kollabo-

rativ, situatiomstisch, und
vielleicht ist sie leichtfussig genug,
das gegenwartige Chaos zu
uberdauern

1958 veröffentlichte Herbert
Marcuse seme kritische Analyse
des Sowjet-Marxismus Er
untersuchte dann den Ursprung der
offiziellen sowjetischen Haltung
zur Kunst «Hegel sah im Veralten
der Kunst ein Zeichen des
Fortschritts Indem die Entwicklung
der Vernunft die Transzendenz

bewältigt (sie m die Wirklichkeit
<zuruckmmmt>), geht die Kunst in
ihre eigene Negation über Die

sowjetische Ästhetik weist diesen
Gedanken zurück und besteht auf
der Kunst, indem sie die Transzendenz

der Kunst achtet Sie will eine
Kunst, die keine Kunst ist, und sie

erhält, was sie verlangt »5) Aber
zugleich erhielt sie auch, was sie

nicht wollte die sich entziehende,
infizierte, uberschreitende Kunst
des inoffiziellen Untergrunds Diese

Kunst, die sich nicht einmal
benennen konnte, wurde von
UnPersonen in einer nicht existierenden

Gruppe gemacht Es war eine
extrem kodierte, kompliziert
verschlüsselte, oft sich selbst negierende

Kunst, m der jedes einzelne
Detail zugleich auch etwas anderes

bedeutete - oder gar nichts Um

überhaupt uberleben zu können,

musste sie sich nah an der Grenze

zur Unbeachtetheit bewegen
Die beste zeitgenossische Kunst

m Russland teilt diese düstere
Geschichte Und auch wenn das

Verständnis dafür im Westen sich

nur langsam entwickelt, ist ihr
Fortbestand fur die Zukunft
Russlands von entscheidender Bedeutung

Zu einer früheren Zeit des

Wandels und der Krise schrieb

Andrej Bielj, dass Wissen, sofern
es nicht schöpferisch verwandelt
wird, bloss «ein Abgrund von
Problemen» sei «Das Problem der
Kunst, des Lebens, ist ernster, als

wir denken der Abgrund, an dem

wir stehen, ist tiefer und düsterer,
als wir uns vorstellen » (Die
Zukunft der Kunst, 1907)

(Ubersetzung Nansen)

1) Joseph Bakstein, «On Conceptual Art in
Russia», in Between Spring and Summer

Soviet Conceptual Art in the Era of Late Com

munism, Boston The Institute of Contemporary

Art 1990,S 77

2) Victor Tupitsyn, «From the Communal
Kitchen A Conversation with Ilya
Kabakov», m Arts, Oktober 1991 S 54

3) Ebd S 52

4) Victor Tupitsyn, «Goblinesque Art of
Afrika Late 1980s—Early 1990s B C >

(Before Coup)» im Katalog, der 1992

anlasshch der Ausstellungen von Afrikas
Werk m der Fisher Gallery am USC in Los

Angeles im Queens Museum of Art und
im Wexner Center for the Arts an der
Ohio State University, betreut von Louis
Grachos, erschien
5) Herbert Marcuse, Die Gesellschaftslehre
des sowjetischen Marxismus, Suhrkamp 1989,
deutsch von Alfred Schmidt, S 131

165


	Cumulus from America

