
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1992)

Heft: 32: Collaborations Imi Knoebel & Sherrie Levine

Artikel: Cumulus from America : inside the white clinic = in der weissen Klinik

Autor: Rugoff, Ralph / Aeberli, Irene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680631

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680631
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


c
Fro
IN EVERY EDITION OF PAFKETT, TWO CUMULUS CLOUDS, ONE FROM

AMERICA, THE OTHER FROM EUROPE, FLOAT OUT TO AN INTERESTED

PUBLIC. THEY CONVEY INDIVIDUAL OPINIONS, ASSESSMENTS, AND

MEMORABLE ENCOUNTERS - AS ENTIRELY PERSONAL PRESENTATIONS OF

PROFESSIONAL ISSUES.

Our contributors to this issue are RALPH RUG OFF, a recovering art critic and

curator living in Los Angeles and ROBERT FLECK from Paris who is official
curator for the Austrian Ministry of Education and Art from 1991 and 1993

and French correspondent for ART.

Inside the White Clinic

RALPH RUGOFF

"Art is a habit-forming drug. That's all it is, for the artist, for the collector, for

anybody connected with it. " marcel duchamp

"These people, they're just addicted to going to exhibitions. They don't even care

if the art's not good. They just go because they're hiding in the culture, and it'd

be better if they didn't go at all. " david hammons

Located outside of Palm Springs just a

few miles from the Betty Ford Center,

the Duchamp Clinic and Recovery
Center isn't nearly as clinical looking
as the average art gallery. In fact, it's

fairly cozy, cluttered with second-hand

furniture, various found objects and in

most rooms, a scattering of chess sets.

The only hint of starkness is provided
by the walls: though painted in friendly
pastels, they're bereft of art. At the

Duchamp, everyone goes cold turkey.

"If contemporary art is being
misused by someone close to you, call

now." The Duchamp's ad, discretely

placed in the back of an art journal,

had initially caught my eye because it
seemed like a joke, but the small print
went on to explain that addiction
wasn't necessarily a question of
substance abuse—it could also be a

compulsive attachment to a process or sub-

cultural role. People were addicted not

only to chemicals, but to food, gam-

PARKETT 32 1992 150



bling, home shopping networks, sex,

976 phone numbers, work—and even

art "In a society of polarized excess

such as ours the addictive process is

rampant," the ad concluded

But I was here, I told myself, not
because I was addicted, but because a

few weeks of rehab seemed like a good
idea My tolerance levels had recently
escalated to the point where ever-more-

spectacular mega-shows left me cold,
and I frequently found myself feeling
numbed-out in galleries or nodding
out over an art magazine I was aware

of recent claims that Emma Bovary was

addicted to literature, but I still
believed that art had positive therapeutic
value I couldn't recall ever having
suffered withdrawal symptoms "I can walk

away from it anytime I want," I assured

myself Denial, you quickly learn at the

Duchamp, is a hallmark of addictive

behavior
"What makes you stay with it is that

it makes you feel good, not that it's

good for you," the Duchampian "En-

abler" explained during my first morning

seminar at the Clinic We'd been

talking about transcendence and art
"The feeling of transcendence is a

delusion that keeps the person in the

addictive process longing for more,"
the Enabler assured us "Sadly, the feeling

of transcendence actually causes

the lack of spirituality—while feeding
the illusion that's akin to it "

"As with any addictive system, the

art world hooks you with unrealistic

promises, from illusions of immoitahty
to delusions of grandeur," she continued,

"while the closed nature of the

system allows one to pretend to be

more or something other than what

one is Grandiosity is a 'fix', reassuring
us we are important because we do

important work " Perhaps that explain¬

ed my fantasy of curating a mega-show

to rival Documenta 9, "the most important

contemporary art show m the

world, and a blueprint for understanding

art in the '90s " "The irony is that in

staking out such bloated territories,
these shows inevitably fail," the En-

abler continued "Curators would be

better off investigating specific
positions and tactical moments rather than

trying to summarize the absolute "

Indeed, MOCA's recent Heiter Skelter

might have been a very cohesive show

about a certain white male hbidinal

energy m art—had the curators been

willing to call a spade a spade and identify

the limited and specific nature of
their interest, instead of subtitling the

show "L A Art of the '90s "

"Like the system as a whole, the

addict's self functions as a closed

circuit," the Enabler waxed on "For an

artist working in this kind of psychological

isolation, the viewer is an incidental

entity who is routinely ignored or
condescended to, sacrificed on the

altar of the artist's egotism " I

immediately brought up the case of Christo
his last work in California had involved

the literal sacrifice of a spectator,
whose demise, he quickly claimed in
the press, was part of the "beauty" of
his art The Enabler nodded solemnly,

"Addiction is a progressive disease that

if untreated, leads inevitably to death "

The session ended when a well-

known political artist, who had settled

down to a "mature" style and been

cranking out work for the last half
decade, started ranting "This addiction

shit doesn't apply to me, I just
make my work, I don't have anything to

do with the art woild, I despise it'" He

was still screaming when they carried
him away "Addicts are consummate

con artists," the Enabler pointed out

for our benefit, "and they usually end

up conning themselves as well "

While eating my readymade box
lunch in the cafeteria, I looked over

some Clinic literature on Marcel

Duchamp, "who, by withdrawing from
obsessive production, first pointed the

way to a non-addictive relationship to

art " A recovering art historian, who'd
been clearing the table as part of her

therapeutic work detail, commented
with a sardonic smile, "Of course, they

never mention how Duchamp supported

himself by dealing Brancusis from
under his bed, or his eagerness to see

all his work in a single museum collection

" She had a point, but Duchamp's

critique, I argued, was another matter,

one which the art world had absorbed

without ever really responding to it
"To my thinking, Duchamp's refusal to

produce art was just as compulsive as

any addiction," she countered Just
when it seemed we were headed for a

nasty food fight, a Duchampian therapist

rushed over and 'intervened '

"Here at the clinic, we see Duchamp as

a pioneer of the 'Just Say No

Approach' Early on, Marcel recognized

that the art frame, once it
becomes part of an institutionalized
context, is a deadening habit The only

hope for future artists, in his eyes, was

to go underground "Of course, today,

when we know there's no place outside
the system or underground, many
postmodern addicts free themselves of
addiction by honestly acknowledging
art's complicity with the larger addictive

system of consumer society Right5"
The historian and I nodded dumbly
"Wrong'" the therapist snapped "All
that postmodern irony is just a quick
fix, offering an illusion of distance and

control while the addict's role and the

behavior of the system remain un-

151



THE MUSEUM OF JURASSIC TECHNOLOGY,

MADELENA DELANI GALLERY

FROM THE DELANI SONNABEND HALLS

/ MADALENA DELANY GALERIEN IM
DELA NI-SONNA BEND-EL ÜGEL.

changed. Nobody walks their talk.

When pressure arises for outside input,
the art world's 'pseudopodic ego'

springs into action. A characteristic of
all addictive organizations, the p.e.
pretends to accommodate different value

systems, but in fact effectively absorbs

them to perpetuate the status quo." He

stood up with a conclusive air. "Our
belief in the addictive system as the

only reality is the illusion making us

believe there is no other."

Seeking peace and quiet, I paid a

visit to the Serenity Room where

I found myself shaking hands with a

Soho gallerist (the term dealer is

generally frowned upon at the Clinic).
When he sat down crosslegged on the

carpeted floor preparing to meditate,
I couldn't repress an involuntary smile.

"I remember that silly grin," he said.

"I had it on my face the first six months

I was here, too. But this is no joke. I'm

trying to visualize an art world devoid

of transactional value. What would any
of this mean without money changing
hands?" After lighting a cigarette, he

gently closed his eyes and began inhaling

deeply, murmuring a mantra that

sounded like "mar-cel," though I

suppose it must have been "must-sell." I

silently wished him luck. "But money is

what generates discussion in our
society!" a successful artist was shouting

as I entered the Group Encounter
Room. "I'm happy when my prices go

up because it means people will pay

more attention to my ideas! It pays to

work within the system—it's the only
one we've got!" "Most of us 'see' art as

we've been taught," the Enabler coolly
responded, "through the language and

concepts of Cartesian aesthetics. As

long as we remain ensnared in this

conceptual framework, we're blinded to

imagining a non-addictive relationship
to culture, one that nourishes open
systems and living contexts." When she

went on to cite her idea of an
alternative—some kind of 'healing' performance

ritual—my attention started to

drift, and I found myself recalling a

visit to David Wilson's Museum of
Jurassic Technology in Los Angeles.

By opening his own storefront
institution, Wilson addresses the closed
circuit of authority with less direct, and

far more duplicitous, tactics. Dark and

claustrophobic enough to evoke the

kinship between museum and mausoleum,

the MJT is a curiosity collection-
cum-natural history museum where

science and art, as well as history and

fiction, are so fluidly conflated that all

distinctions seem suspect. Dealing with

subjects at the edges of our cultural

literacy, the museum's visitor-activated

exhibits and multimedia dioramas are

accompanied by texts and narration
which mimic pedantic boorishness, but
here the familiar Voice of Authority is

embraced not as the vehicle of truth
but as one voice among many,
distinguished by its own absurd poetics and

its quaintly mad hyper-rationality.
The romance of the place lies in the

way it breaks down attempts at

categorization. Is it a real museum or a

simulation? A science museum or an art
installation? Does it harken back to the

curiosity collection of the eighteenth

century or is it a modern metamuseum

—a museum about museology? Rather

than asking you to suspend disbelief,

the MJT leads the viewer towards the

suspension of certainty, dismantling
our accustomed conceptual frames as

it gently leads us from the familiar to
the unknown.

The irate howl of a recovering
docent brought me back to the reality
of the encounter group. "Compulsive
behavior is what makes the country so

great! So why should the art world act

any differently?" "The purpose of
addictive behavior of any kind is to

create emotional numbness in order to
avoid feelings we don't wish to acknowledge,"

the Enabler remarked in a

smooth monotone. "Our societal

addiction to perpetual novelty—so

faithfully reproduced by the avant-

garde—ensures perpetual distraction;

it dulls our awareness of the inner void

created (in part at least) by the alienated

social relations of the same addictive

economy." Moved by this speech, a

collector stood up and shared his

feelings. "For years all that mattered was

making my next score in order to

expand my collection. Eventually my
addiction to material things precluded

my involvement in social relationships.

152



Objects were more important to me

than people."
"It's precisely this type of psychological

closure that makes the addictive process

so insidious," the Enabler pointed
out for our benefit. "But we must

remember that art itself isn't addictive—

it's the system of compulsive relationships

built up around it that binds us."

As she rambled on, it occurred to

me that one of the reasons why the MJT

works is because it's duplicitous at an

institutional level—at the level of
context, rather than object. While Du-

champ aimed to disrupt the art habit
with his readymades, his innovation—

once placed in galleries—quickly
became an established convention in its

own right. The MJT, on the other hand,

keeps the visitor off-balance because

we have no way of determining which

set of rules it's following; though it
mimics the rhetoric of traditional

museums, it is, after all, an autonomous

establishment. Our desire for a

habitual framework, a fix, is frustrated,
and we have to momentarily surrender
the illusion of control—the illusion
that motivates every addiction.

"Making that surrender is the first

step in the systems shift which lies at
the heart of the recovery process," the

Enabler noted later that evening.
"Once we become aware how programmed

we are, we can relinquish our
addictive models of success." At this

point, overwhelmed by clinical dope,
I made my own personal systems shift
and experienced a mild blackout; all

I remember from the rest of her

concluding statement is something about a

holographic model of transformation,
where art doesn't lead to social change

or social change to new art, but both

mutually influence each other.

When I came to, a single thought
hung in my mind, spinning like a ping-

pong ball on a gas jet: total solutions

are part of the total problem. Part of
the antidote to addiction is giving up
the quest for an antidote—at least a

definitive one. Rather than struggling
to define the "correct" or "therapeutic"
paradigm, we need to mix it up the way

Superbarrio does. A popular figure in
Mexico City, Superbarrio always and

only appears dressed in the masked

costume of a professional wrestler; the

fact that his size varies from one appearance

to the next has led people to speculate

if "he" may actually be a collective,

but no one knows for sure. Is Superbarrio

a pop performance artist? An

anti-politician? A community organizer?

Operating on the margins of all these

systems, Superbarrio keeps everybody

guessing—and interested—without ever

getting stuck in a habit-forming frame.

I woke up the next morning no

longer sure whether the Duchamp
Center was in fact a hospital, a

performance space or a well-heeled

prison. The thought cheered me up:

partial recovery might not be so far

away, and in the meantime, I'm happy

to take it one day at a time, playing a

little chess and enjoying the unclinical
communion of the Duchamp Clinic
and Recovery Center, Palm Springs,

California.

THE MUSEUM OFJURASSIC TECHNOLOGY,

DEPRONG MORI DETAIL / DEPRONG MORI, DETAIL

BERNARD MASTON'S FIELD STUDY /
DIE FELDSTUDIEN VON BERNARD MASTON.

THE MUSEUM OFJURASSIC TECHNOLOGY,

SCALE MODEL OF NOAH'S ARK (1 " - 2.5 cubits) /
PROPORTIONSMODELL DER ARCHE NOAH (I Inch 2,5 Ellen)

153



In der weissen Klinik
RALPH RUGOFF

«Die Kunst ist eine abhangigkeitserzeugende Droge Das ist auch alles, was sie

fur den Kunstler darstellt, fur den Sammler, fur irgendwen, der mit ihr

verbunden ist.» MARCEL DUCHAMP

«Diese Leute sind ganz einfach suchtig nach Ausstellungen. Es ist ihnen egal,

wenn die Kunst nicht gut ist Sie gehen einfach hin, weil sie sich hinter der

Kultur verstecken wollen, und es ware besser, wenn sie überhaupt keine Ausstellungen

besuchen wurden » david hammons

Die ausserhalb von Palm Springs nur

wenige Meilen vom Betty Ford Center

entfernt gelegene Duchamp-Entzugs-
und Rehabilitationsklinik macht einen

weit weniger klinischen Eindruck als

eine durchschnittliche Kunstgalene
Mit ihren Mobein und zusammengewürfelten

Gegenstanden aus dem

Trödelladen und den in den meisten Räumen

vorhandenen Schachspielen wirkt
sie in der Tat recht gemütlich Einzig
die Wände strahlen eine gewisse
Nüchternheit aus Sie sind zwar in freundlichen

Pastelltonen gehalten, aber von
keinerlei Kunstwerken geschmückt In
der Duchamp-Khnik müssen alle einen

sofortigen Totalentzug durchstehen

«Konsumiert eine Ihnen nahestehende

Person zeitgenössische Kunst im
Ubermass5 Rufen Sie uns an'» Das

Inserat der Duchamp Klinik - diskret

im hinteren Teil einer Kunstzeitschrift
versteckt - war mir ins Auge gesprun¬

gen, weil es wie ein Witz aussah, doch

im Kleingedruckten wurde erklart,
dass Sucht nicht unbedingt etwas mit
dem Missbrauch gewisser Substanzen

zu tun haben müsse, sondern auch

eine krankhafte Neigung zu einem
Prozess oder einer subkulturellen Rolle

sein könne Nicht nur chemische

Substanzen konnten suchtig machen,

sondern auch Esswaren, Glucksspiele,

Versandhauser, Sex, kommerzielle

Telefonnummern, Arbeit - ja sogar Kunst

«In einer Gesellschaft, die wie die uns-

nge von polarisierten Exzessen geprägt
ist, sind Abhängigkeiten an der

Tagesordnung», schloss das Inserat

Aber ich war ja nicht hier, weil sich

süchtig war, sondern weil mir ein paar
Wochen Erholung vielleicht ganz gut
tun konnten Meine Toleranzschwelle

hatte sich in letzter Zeit derart nach

oben verschoben, dass mich hyper-

spektakulare Mega-Ausstellungen zu¬

nehmend kalt dessen und ich oft m

Kunstgalerien eine gewisse
Benommenheit verspurte oder über einer
Kunstzeitschrift einnickte Mir war

zwar bekannt, dass neuerdings behauptet

wurde, Emma Bovary sei hteratur-

süchtig, doch war ich nach wie vor der

Uberzeugung, dass Kunst einen positiven

therapeutischen Wert besitze Ich

konnte mich nicht entsinnen, jemals
unter Entzugserscheinungen gelitten
zu haben «Ich konnte jederzeit auf
Kunst verzichten», redete ich mir ein

Verleugnung, das lernt man in der

Duchamp-Klinik schnell, ist ein
typisches Merkmal von Suchtverhalten

«Sie klammern sich an die Kunst,

weil sie Ihnen gute Gefühle vermittelt,
und nicht, weil sie Ihnen guttut»,
erklarte die Therapeutin bei meiner
ersten Morgensitzung in der

Duchamp-Klinik Wir sprachen gerade
über Transzendenz und Kunst «Das

PARKETT 32 1992 154



Gefühl der Transzendenz ist eine

Illusion, die bewirkt, dass der Abhangige

sich nach mehr sehnt», versicherte

uns die Therapeutin «Traurigerweise

ist das Gefühl der Transzendenz in
Wirklichkeit fur den Mangel an
Spiritualität verantwortlich - und gibt der

damit verbundenen Illusion auch noch

Nahrung »

«Wie jedes Suchtsystem fangt einen
auch die Kunstwelt durch unrealistische

Versprechungen ein, wie etwa die

klassische Verheissung der
Unsterblichkeit», fuhr sie fort, «während die

Geschlossenheit des Systems dem

Gefühl der Grossartigkeit Vorschub

leistet, das sich darin äussert, dass man

vorgibt, besser oder anders zu sein, als

man wirklich ist Es ist eine Droge, die

uns bestätigt, dass wir wichtig sind, weil

wir wichtige Arbeit leisten » Das erklarte

vielleicht meinen Wunschtraum,

eine Mega-Ausstellung zu organisieren,
die sich mit der Documenta 9 messen

konnte, «der bedeutendsten zeitgenossischen

Kunstausstellung der Welt, die

aufzeigt, wie das Kunstverständnis der

90er Jahre aussehen wird » «Das

Ironische daran ist, dass solche Ausstellungen,

indem sie derart immense
Gebiete abzustecken versuchen,
unweigerlich zum Scheitern verurteilt sind»,

fuhr die Therapeutin fort «Die Kuratoren

waren besser beraten, ganz
bestimmte Positionen und taktische

Momente zu erforschen, anstatt zu

versuchen, das Absolute zusammenzufassen

Die Helter-Skelter-Ausstellung des

Museum of Contemporary Art in Los

Angeles hatte m der Tat eine sehr

kohärente Dokumentation über eine
bestimmte weisse, männliche hbidmo-
se Energie in der Kunst sein können -
wenn die Kuratoren bereit gewesen

waren, die Dinge beim Namen zu nennen

und die begrenzte und spezifische

Natur ihres Interesses deutlich zu

machen, anstatt der Ausstellung den

Untertitel «L A Art of the '90s» zu

gehen
«Wie das Suchtsystem als Ganzes

funktioniert auch das Ich des Suchtigen

als geschlossener Kreislauf», führte

die Therapeutin weiter aus «Für

einen Kunstler, der in einer solchen

psychologischen Isolation arbeitet, ist

der Betrachter ein nebensächliches

Wesen, das gewohnheitsmassig ignoriert

oder herablassend behandelt

wird, sozusagen als Opfer auf dem

Altar des künstlerischen Egoismus »

Ich brachte daraufhin das Beispiel von
Christo zur Sprache Seinem letzten

Werk m Kalifornien war tatsächlich ein
Zuschauer zum Opfer gefallen, dessen

Tod, so erklarte der Kunstler unverzüglich

in der Presse, einen Teil der
«Schönheit» seines Werkes ausmache

Die Therapeutin nickte ernst «Die

Sucht ist eine fortschreitende Krankheit,

die, wenn sie nicht behandelt

wird, unweigerlich zum Tod fuhrt»
Die Sitzung fand ein Ende, als ein
bekannter politischer Kunstler, der zu

einem «reifen» Stil gefunden und in
den letzten fünf Jahren wie am Fliess-

band Werke produziert hatte, wilde

Tiraden loszulassen begann «Dieser

Suchtscheiss trifft auf mich überhaupt
nicht zu, ich tu' bloss meine Arbeit,
und mit der Kunstwelt habe ich nicht
das geringste zu tun, ja, ich verachte

sie1» Er schrie immer noch, als er

weggetragen wurde «Süchtige sind vollendete

Tnckkunstler», erklarte uns die

Therapeutin, «und gewöhnlich betrugen

sie sich am Ende selbst »

Während ich in der Cafeteria meinen

readymade Lunch verspeiste,
blätterte ich in einigen Schriften der Klinik

über Marcel Duchamp, «der,

indem er seme obsessive Produktion

aufgab, als erster den Weg zu einer
nichtsuchtigen Beziehung zur Kunst

aufzeigte» Eine genesende Kunsthistorikerin,

zu deren Arbeitstherapie das

Abräumen der Tische gehörte,
bemerkte «Natürlich wird nie erwähnt,

wie sich Duchamp mit dem Verkauf

von unter dem Bett gehorteten Bran-

cusis durchschlug, oder dass er unbedingt

all seine Werke in einer einzigen
Kunstsammlung vereinigt sehen wollte

» Sie hatte nicht unrecht, aber Du-

champs Kritik, so gab ich zu bedenken,

war eine andere Angelegenheit, etwas,

das die Kunstwelt geschluckt hatte,
ohne je wirklich darauf zu reagieren
«Meiner Ansicht nach war Duchamps

Weigerung, Kunst zu schaffen, genauso

zwanghaft wie irgendeine Sucht»,

entgegnete sie Als es so aussah, als ob wir
uns nächstens Teller an den Kopf werfen

wurden, eilte ein Therapeut herbei

und «intervenierte» «Hier in der Klinik

sehen wir Duchamp als Pionier der

<Sag-einfach-nein-Methode> Marcel

erkannte schon früh, dass das

Kunstsystem, ist es einmal Teil eines
professionellen Kontexts, eine abstumpfende
Gewohnheit wird Der Weg zur
Heilung besteht unter anderem dann, aus

diesem System auszubrechen, womöglich

mit Hilfe einer «höheren Macht« »

Ich dachte daran, dass David Ham-

mons sich geweigert hatte, an der

Whitney Biennale teilzunehmen, und

fragte mich, ob Wut eine höhere Macht

sein könne
Die Kunsthistorikerin sagte weiter

«Heute, da wir wissen, dass ausserhalb

des Systems oder im Untergrund kein

Platz ist, befreien sich viele postmoderne

Abhangige von ihrer Sucht, indem

sie sich ehrlich eingestehen, dass die

Kunst eine Komplizin des ubergeordneten

Suchtsystems der Konsumgesellschaft

darstellt » Der Therapeut ent-

155



THE MUSEUM OEJURASSIC TECHNOLOGY, BERNARD MASTON,

DONALD R. GRIFFITH AND THE DEPRONG MORI OF THE TRIPSICUM PLATEAU.

gegnete: «Die ganze postmoderne Ironie

ist bloss eine Droge, welche die

Illusion von Distanz und Kontrolle
vermittelt, während die Rolle des Süchtigen

und das Verhalten des Systems

unverändert bleiben. Niemand tut
wirklich das, was er sagt. Immer, wenn
die Forderung nach Input von aussen

ertönt, tritt das «pseudopodische Ego>

des Systems in Aktion. Dieses für alle

Suchtsysteme charakteristische

pseudopodische Ego gibt vor, anderen

Wertsystemen Rechnung zu tragen,
doch in Tat und Wahrheit verleibt es

sich diese ein und erhält so den Status

quo aufrecht.» Er erhob sich und sagte

abschliessend: «Unsere Uberzeugung,
das Suchtsystem sei die einzige
Wirklichkeit, ist eine Illusion, die uns glauben

macht, es gäbe nichts anderes.»

Da ich ein bisschen Ruhe brauchte,

begab ich mich in den Erholungsraum,
wo mir ein Soho-Galerist (der
Ausdruck Dealer ist in der Klinik allgemein

verpönt) die Hand schüttelte. Als

er sich mit gekreuzten Beinen auf den

Teppich setzte, um zu meditieren,
konnte ich mir ein Lächeln nicht
verkneifen: «Ich kenne dieses dümmliche

Grinsen», sagte er. «Im ersten Halbjahr,

das ich hier verbrachte, hatte ich

es auch auf dem Gesicht. Das hier ist

aber kein Witz. Ich versuche, mir eine

Kunstwelt ohne Kommerz vorzustellen.

Welche Bedeutung hätte das Ganze,

wenn dabei kein Geld im Spiel wäre?»

Er steckte sich eine Zigarette an,
schloss langsam die Augen und

begann, tief zu inhalieren, wobei er ein

Mantra murmelte, das sich anhörte wie

«Marcel», obwohl ich annehme, dass es

«must-sell» gewesen sein muss. Ich
wünschte ihm leise viel Glück.

«Aber das Geld bringt doch in unserer

Gesellschaft die Diskussion in

Gang!» rief ein erfolgreicher Künstler,
als ich den Encounter-Raum betrat.

«Ich freue mich, wenn meine Preise

steigen, denn das heisst, dass die Leute

meinen Ideen mehr Beachtung schenken!

Es zahlt sich aus, innerhalb des

Systems zu arbeiten - es ist das einzige,
das wir haben!» «Die meisten von uns
erleben Kunst so, wie es ihnen
beigebracht wurde», antwortete die Therapeutin

kühl, «durch die Sprache und

Vorstellungen der kartesianischen
Ästhetik. Solange wir in dieser Begriffs¬

struktur gefangen sind, können wir

uns eine nicht-süchtige Beziehung zur
Kultur, die offene Systeme und lebendige

Kontexte hervorbringt, gar nicht
vorstellen.» Als sie dann dazu überging,

ihre Vorstellung einer Alternative

- eine Art «heilendes» Performance-

Ritual - zu erläutern, war es um meine

Aufmerksamkeit geschehen, und ich

befand mich in Gedanken plötzlich in

David Wilsons Museum of Jurassic

Technology in Los Angeles.
Als Wilson aus dem geschlossenen

Kreis ausbrach und seine an bester

Lage gelegene Institution eröffnete,
entschied er sich dafür, die Autoritäten
mit einer indirekteren und vieldeutigeren

Taktik anzusprechen. Das MJT, so

dunkel und klaustrophobisch gestaltet,
dass die Verwandtschaft zwischen

Museum und Mausoleum deutlich

wird, ist eine Mischung aus Sammelsurium

und Museum für Naturgeschichte.

Wissenschaft und Kunst,

Geschichte und Fiktion gehen hier so

fliessend ineinander über, dass alle

Unterscheidungsversuche suspekt
erscheinen müssen. Die von den
Besuchern aktivierbaren Ausstellungsstücke
und Multimedia-Dioramen, die Themen

am Rande unseres
Kulturverständnisses zum Inhalt haben, sind von

Texten und Schilderungen begleitet,
die eine pedantische Flegelhaftigkeit
imitieren, aber hier wird die vertraute
Stimme der Autorität nicht als Medium

der Wahrheit aufgefasst, sondern als

eine Stimme unter vielen, die sich

durch ihre absurde Poesie und ihre

drollig-verrückte Hyper-Rationalität
auszeichnet.

Der Zauber des Ortes liegt in der

Art, wie er Kategorisierungsversuchen
den Boden entzieht. Ist es ein richtiges
Museum oder eine Imitation? Ein

Naturwissenschaftsmuseum oder eine

156



Kunstinstallation' Geht es auf das

Kuriositatenkabmett des 18 Jahrhun
derts zurück, oder ist es ein modernes

Metamuseum - ein Museum ubei

Museumskunde' Anstatt uns aufzufordern,

die Unglaubigkeit aufzugeben,

bringt uns das MJT dazu, die Gewissheit

fallenzulassen, es demontiert

unsere gewohnten Begriffsstrukturen,
indem es uns behutsam vom Vertrauten

zum Unbekannten fuhrt
Das wutende Gezeter eines

genesenden Privatdozenten brachte mich

in die Realität der Encounter-Gruppe
zurück «Unser Land ist durch zwanghaftes

Verhalten gross geworden Weshalb

sollte also die Kunstwelt anders

funktionieren'» «Der Zweck jeden
Suchtverhaltens ist es, eine emotionale

Betäubung herbeizufuhren, um
Gefühlen auszuweichen, die wir uns

nicht eingestehen wollen», sagte die

Therapeutin m monotonem Tonfall
«Die Sucht unserer Gesellschaft nach

standiger Neuheit - sie wurde von der

Avantgaide sehr präzise wiedergegeben

- sorgt fur standige Ablenkung, sie

trübt unsere Wahrnehmung der inneren

Leere, die (wenigstens teilweise)

durch die entfremdeten sozialen

Beziehungen entstanden ist, die in der süchtig

machenden Wirtschaftswelt
vorherrschen » Von diesen Worten

bewegt, erhob sich ein Sammler und

teilte seine Gefühle mit «Jahrelang

war ich bloss daran interessiert, meine

Sammlung zu vergrossern und die

nächste Errungenschaft zu machen

Schliesslich war es so weit, dass mich

meine Abhängigkeit von materiellen

Dingen daran hinderte, menschliche

Kontakte zu pflegen Gegenstande
bedeuteten mir mehr als Menschen »

«Genau diese Art des Sichver-

schhessens macht den Suchtprozess so

heimtückisch», erklarte uns die Thera¬

peutin «Wir müssen jedoch bedenken,
dass die Kunst als solche nicht abhangig

macht - es ist das um sie herum

aufgebaute System von zwanghaften
Beziehungen, das uns fesselt » Als sie weiter-
schwafelte, fiel mir ein, dass das MJT

unter anderem deshalb funktioniert,
weil es auf institutioneller Ebene

vieldeutig ist - mehr auf der kontextuellen
als auf der objektbezogenen Ebene

Duchamp hatte die Absicht, mit seinen

Readymades gewohnte Kunstformen

zu durchbrechen, doch als seine
Innovationen einmal Eingang in die Galerien

gefunden hatten, wurden sie bald

selbst zu einer etablierten Konvention
Im MJT dagegen wird der Besucher aus

dem Gleichgewicht geworfen, da es

ihm unmöglich ist festzustellen,
welchen Regeln das Museum folgt, obwohl

es die Rhetorik der traditionellen
Museen imitiert, ist es Ietztendhch eine

autonome Institution Unser Bedürfnis
nach vertrauten Stukturen, nach einer

Droge, wird nicht befriedigt, und wir
müssen fur einen Augenblick die Illusion

von Kontrolle - die Illusion, auf der

jede Ai t von Sucht beruht - aufgeben
«Dies zu tun, ist der erste Schritt auf

dem Weg zur Systemveranderung, die

im Zentrum des Genesungsprozesses

steht», bemerkte die Therapeutin etwas

spater an jenem Abend «Wenn wir
erkannt haben, wie sehr wir programmiert

sind, können wir unsere suchtig
machenden Erfolgsmodelle aufgeben »

An diesem Punkt veränderte ich,

betäubt durch den klinischen Informa-

tionsschwall, mein ganz persönliches

System und hatte einen kurzen Blackout,

alles, was ich von ihren abschliessenden

Ausfuhrungen noch weiss, ist

etwas über ein holographisches Trans-

formationsmodell, bei dem die Kunst

keine gesellschaftlichen Veränderungen

bewirkt und gesellschaftliche Ver¬

änderungen keine neuen Kunstformen

entstehen lassen, sondein beide sich

gegenseitig beeinflussen

Als ich wieder zu mir kam, schwirrte

mir ein einziger Gedanke wie ein

Pingpongball auf einem Gasstrahl im
Kopf herum Gesamtlösungen sind ein
Teil des gesamten Problems Em Teil
des Heilmittels gegen die Abhängigkeit

ist es, die Suche nach einem
Heilmittel aufzugeben - nach einem definitiven

zumindest Anstatt uns

abzumühen, das «richtige» oder

«therapeutische» Paradigma zu definieren,
müssen wir es durcheinanderbringen,
so wie dies Superbarrio tut Diese in
Mexico City populäre Figur zeigt sich

stets nur maskiert im Kostüm eines

Berufsringers, die Tatsache, dass ihre
Grosse bei jedem Auftritt variiert, hat

zu der Vermutung gefuhrt, dass «er» m
Tat und Wahrheit mehr als eine Person

sei, doch niemand weiss es mit
Bestimmtheit Ist Superbarrio ein Pop-

Performance-Kunstler' Ein Anti-Politiker'

Ein Gemeindeanimateur' Indem

er am Rand all dieser Systeme operiert,
lasst Superbarrio alle im ungewissen -
und halt ihr Interesse wach -, ohne je
in einer abhangigkeitserzeugenden
Struktur steckenzubleiben

Als ich am nächsten Morgen
erwachte, war ich nicht mehr sicher, ob

die Duchamp-Klinik wirklich ein
Krankenhaus, ein Performance-Raum oder

ein Nobelgefangnis war Dieser Gedanke

erheiterte mich Vielleicht lasst die

Heilung gar nicht mehr lange auf sich

warten, und in der Zwischenzeit gefallt
es mir, jeden Tag neu m Angriff nehmen

zu können, ein bisschen Schach

zu spielen und die unkhnische
Atmosphäre der Duchamp-Entzugs- und
Rehabihtationskhmk m Palm Springs,

Kalifornien, zu gemessen
(Ubersetzung Irene Aeberh)

157


	Cumulus from America : inside the white clinic = in der weissen Klinik

