
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1992)

Heft: 31: Collaborations David Hammoons & Mike Kelley

Artikel: Cumulus from America : black popular culture = schwarze Populärkultur

Autor: Salvioni, Daniela / Aeberli, Irene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680298

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680298
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


In the present context, an inquisitive

reader of the discredited essay,

chancing upon the following quotation
from Albert Camus' Le Mythe de Sisyphe,

will have no difficulty identifying
the oracle's message, unforeseen by

Willink: "Nothing serves art better

than a negative thought. Approaches
obscure and humbled in nature are as

vital to the understanding of a great
work as black is to white. To work and

create 'for nothing', to sculpt in clay, to

know that one's creation has no future,
to see one's entire oeuvre destroyed in

a day whilst knowing that deep down it

is less important than building for
posterity, is the difficult wisdom which
absurd thought sanctions. Facing the

twin tasks of negation and exaltation
head-on is the only path open to the

absurd creator. He must fill the void
with his colors.»'5'

c
Fro
IN EVERY EDITION OF PARKETT, TWO CUMULUS CLOUDS, ONE FROM

AMERICA, THE OTHER FROM EUROPE, FLOAT OUT TO AN INTERESTED
PUBLIC. THEY CONVEY INDIVIDUAL OPINIONS, ASSESSMENTS, AND

MEMORABLE ENCOUNTERS - AS ENTIRELY PERSONAL PRESENTATIONS OF

PROFESSIONAL ISSUES.
Our contributors to this issue are DANIELA SALVIONI, an art critic who

divides her time between California and New Yor k and HA N S - U L RIC H

0 B RI ST, a freelance critic and exhibition organizer.

BLACK POPULAR CULTURE
DANIELA SALVIONI

"Popular culture," said neo-marxist

critic Stuart Hall "is not where we find
ourselves, it is where we are imagined."
"It's not where you're from, it's where

you're at," interlaced Paul Gilroy, British

sociologist, between tracks of rap
and hip-hop. Although, as Hall pointed
out, ethnicity is new to Europe, it was

these two British intellectuals who

each, in a sentence, described the

contours of the conference Black Popular

Culture, organized by cultural critic

Michele Wallace in New York last

December.

Over 30 eminent scholars, critics, and

cultural producers from the African

diaspora - the vast majority from the

United States, a few from England, and

one from Africa - participated in this

three-day conference at the Studio

Museum in Harlem and the Dia Center

for the Arts. Luminaries such as the

aforementioned Stuart Hall, Angela
Davis, Manning Marable, bell hooks,

and Cornel West - as well as younger
protagonists such as Tricia Rose, Greg
Tate, and Isaac Julien - gathered

together to explore the multiple differences

covered by the cultural term
"black" and in doing so, eke out a lib-

eratory politics within the context of
black popular culture. I doubt that such

an ambitious dialogue amongst such

diverse intellectuals (in the widest and

best/Gramscian sense of the word) has

ever been attempted.

PARKETT 31 I <) 2 136



POSITIONALITIES
Stuart Hall loomed over the forum with
his question of strategy, posed m terms

of black diversity versus black essen-

tialism Essentialism, Hall explained, is

inherently problematic it presupposes
a zero-sum game and is non-dialogic,

favoring "either/or" versus "and" as the

operative relationship, naturalizing
and dehistoricizing difference In nar

rowing the issues to a set of binary

oppositions, essentialism creates

boundaries to be policed and denies a

politics of representation It implies a

fundamental error because, as a rule,
differences do not coalesce around a

single set of oppositions, but rather

around different positionahties - hence

the "diversity of black experience "

Essentialism, consequently, is not

necessarily always mutually liberating
According to Hall, black popular

culture is always already postmodern
in that it conflates high and low He

views this as an "opportunity for mar-

ginahty" - a tacit analogy, it would

seem, between a strategy of diversity
and the postmodern nature of black

popular culture Hall characterizes

black popular culture in contradistinction

to Eurocentric culture in a threefold

way determined by the diaspora
and its tradition style is not its surface,
but its subject, mastery of writing is

replaced by music as the deep structure
of cultural life, the body is its cultural

capital - its only performative space
And so not only is black popular cul

ture internally differentiated, it is also

extei nally different This take was
resonated throughout the conference, not
least by panelists who embodied these

differences through modes of speech

that recall characteristic features of the

diaspora Cornel West, the philosopher
and theologian, is perhaps the best

example for imparting to theoretical
discourse the musical cadence and

physical inflection of black American

gospel In another vein, video artist
Marlon Riggs' "gender fuck" performance

employed simulations doubled
back upon themselves in a voguing
esque kaleidoscope of involuted role
reversals to analyze his particular
intervention as cultural producer
"Positionahties" - the density and

particularity of identity constructions -
thoroughly infused the exposes of
concrete black cultural practices, such as

filmmaker Isaac Julien's (Looking for
Langston, 1991) analysis of his cinema
as an attempt to give play both to his

homosexuality and to his blackness,

cultural critic Margo Jefferson's
deconstruction of Josephine Baker's

dance as a witty and self-conscious

fusion of high and low, and cinema-

tographer and film critic ArthurJafa's

description of the structural framework

of black independent film - its

distinct patterns of rhythm, framing,
and cadence - and its diametrical

opposition to hegemonic Hollywood
film

THETENDENCY
TOWARDS CLOSURE
The extent to which self critique
presented itself in the proceedings was

remarkable, its existence attributed
from the outset to the idea generally
held within black communities that

black popular culture is contradictory
and "impure," constantly in danger of
the Scylla and Charybdis of exclusion
and co-option (Hall) Cultural critic
and femmistbell hooks reflected on the

resistance that criticism of black popular

culture meets within the African-
American community She traced the

anti-intellectual bias to the role that

"the read" (to give a particularly
trenchant critique of someone's weak

est point) plays in black popular
culture Although a reaction to being a

community under siege, she warns that

unmitigated adulation of black culture
and blanket tolerance for its own critics
silences those whom it may exclude or
to whom it may do injustice One
salient example, cited by Lisa Kennedy,
film critic for the Village Voice,Jacquie

Jones, film critic for Black Film Review,
and others, is the sexism rampant in
most black commercial films coming
out of Hollywood today m them,

women at best play flat characters in

secondary rolls (as in Spike Lee's

films), and at worst the quasi-smgle-
handed perpetrators of the ills of the

black underclass {Boyz N the Hood)

Kennedy's ruminations on being a

black lesbian led her to discuss the

invisibility of "diversity" in much popu
lar culture, echoing the notion of the

"impure" legacy of black culture as

discussed by eminent professor of literature

and African Studies, Henry Louis

Gates, Jr Comparing the Harlem
Renaissance with the Black Power

movement of the 1960s, (the two foremost

black cultural movements of the

century), Gates upheld the former
cultural configuration for its open

acceptance of sexual difference against
the latter which, despite its liberatory
ambitions, was explicitly homophobic
and perpetuated a "macho" definition
of masculinity

WHERE TO DRAW THE LINE
A rambunctious Houston Baker, Director

of the Center for the Study of Black

Literature and Culture at the University

of Pennsylvania, raised the stakes,

albeit inconclusively On one hand, he

refused a black essentiahst position

137



which would support 2 Live Crew,

while raising the specter of David

Duke, the "ex"-Ku Klux Klan Grand

Wizard/neo-Nazi and presidential
candidate from Louisiana, who does

not question his white supremacism
But, how to balance "the right to rock"
and "the need to articulate and not

homogenize identity between people
and within each person" (Hall) is a

dilemma that no one seemed prepared
to deal with Perhaps, as Hall mused,

how to do politics based on a multiplicity

of positionalities is still an open

question
But the times have forced certain

issues, and lines are drawn Political
scientist Manning Marable illustrated

just how contradictory race can be

through the recent controversy over
the new Supreme Court judge, Clarence

Thomas, who is black yet openly
anti affirmative action - an epiphe-

nomenon of the crisis of ideological
liberal integration, that is, the belief
that symbolic representation trickles

down, while it actually doesn't This

distortion becomes perverse when

black nationalists are willing to support
a Clarence Thomas based on the idea

that black is better, no matter how anti-
black and sexist he may be In face of
this "accommodationism" to white

power - which maintains the status

quo, simply carving out an elitist black
enclave withm it - Marable posits a

rupture between race (imposed) and

ethnicity (developed) Therefore,
Thomas is racially but not ethnically
black, because he does not share the

culture, traditions, and attitudes of
African-America

A RETURN TO

POLITICAL PRACTICE
In reminding us of the historic figures

associated with 125th Street where we

were congregated - Billie Holiday,
Martm Luther KingJr and Malcolm X

- the pyrotechnic Cornel West

proposed the moral tone from which a new

politics might begin, emphasizing the

"ethics of the margin" and a vision of
what should be a prerequisite for the

founding of a counter-hegemony based

on multiplicity of voices. Lamenting
the spiritual deficiency imposed upon
the black urban underclass, he insisted

- like cultural critic Manthia Diawara

(who called for a return to material

conditions) and the economist

Julianna Malveaux (who gave a stark

report of what those conditions are) -
that nothing will change unless the

most oppressed are actively included

m a counter-hegemonic project But it
was Angela Davis - with her

autobiographical comments on her history
with black nationalism and current
transmutation into a symbol of that era

- who best aligned the issues of identity,

politics, and "where we are imagined

" She expressed how Malcolm X's

nationalism changed "the structure of
her emotions," and made her feel "the

joy of blackness" - and how a

newspaper photograph of a bereted, black

leather-jacketed, machine gun-totmg
black youth ineluctably drew her away
from her studies with Adorno and into
the Black Panther Movement

Davis maintained that at that par
ticular historical juncture, black essen-

tialism was necessary and tenable

because it was rooted in an oppositional

practice that was at once
internationalist and inclusive According to

her, it was not simple-mindedly
exclusionary being a Communist, she was

also an internationalist, and, although
feminism seemed irrelevant and exclusively

white, she and other women

were not willing to have only a black
male leadership She maintains that
this openness was true of some, if not
all, other Panthers as well (take for

example Huey Newton's call for
alliance with the then-mcipient Gay

Liberation Movement) Today, with her

silhouette stenciled on T-shirts, her life

being made into a movie, and her '60s

afro coming back into style, she sees

the symbols of Black Power taken up
everywhere by proud young blacks -
but in a form that is deprived of their

original complexity and openness, and

reduced to a thudding essentialism that
she does not recognize For black

youth, popular culture has become a

surrogate for political activism, and the

highly charged symbols, now divorced
from praxis, little more than dead

letters Ice-Cube can spew his misogy-
nistic lyrics because he does not have

to think in terms of the politico-practical

consequences of his actions Along
a similar vein, Manthia Diawara (also

at the University of Pennsylvania)
describes African-Americans' use of
African symbols as cathartic but not

redemptive, as mere palliatives, as

"afro kitsch " Diawara's "antidote" is

to call for a focus on the materiality of

theory and of culture Davis is more
direct, urging a return to political activism

based on an active and binding
dialogue with youth culture

Taken as a whole, this forum constituted

an unprecedented show of
support for a position that exhorts the

radical tolerance of difference over
and against dogmatic essentialism,

standing m marked contrast to the kind
of black intellectual the local media
loves to hate (like New York-based

academic Leonard Jeffries with his

anti-semitic and bigoted ahistoncal

vilifications) In face of the normaliza-

13 8



tion of overtly racist white discourse, as

manifested most starkly by David

Duke, it implies an unusually rigorous
ethics and visionary praxis

Could we be witnessing a paradigmatic

shift in the making' Is that not
what is suggested by the range and self-

reflectiveness implied in the dialogue,

by the presence of a sizeable group of

protagonists apparently poised to

change the terms of the debate from a

stiflmgly involuted one to a radically
liberatory one' Is this not itself, to

some degree, a fulfillment of "the need

to articulate and not homogenize identity

between people and within each

person'" And do the terms of the

debate not spill over into a number
of variegated "positionalities," making

coalitions between identities more
possible? At least, it signals the realization
that political practice has not trickled
down from the discursive highs of the

1980s at a pace that can match the

battery of right-wing forces acting against

liberatory spheres (whether it be the

Ku Klux Klan moving into mainstream

politics, Operation Rescue closing
abortion clinics, or the government
censorship of art) - although this is

something that gay activists have been

showing us since the outbreak ofAIDS
On a less euphoric note, the glaring

omission of "producers" other than

filmmakers, critics, and the odd poet
from this otherwise highly engaging
and animated discourse was troubling
Doubtless, in an arena as heavily visual

as popular culture, visual artists could

have provided some incisive views,

especially given the recent surge of
black visual artists in the mainstream

art world - among others, Adrian Piper,
David Hammons, Cheri Samba, Renee

Green, Frederic Bruly Bouabre, and

Glenn Ligon Michele Wallace's closing

remarks entitled "Why Are There
No Famous Black Artists?" - a reorientation

of the central question posited

by Linda Nochlin in her now-famous

essay on women and feminism - constituted

a baffling denial not only at the

end of an otherwise Herculean accom

plishment, but also at a time when the

artworld appears to be committed to

recasting, extending, and developing
the networks and principles by which it
has always defined its parameters

SCHWARZE POPULÄRKULTUR

DANIELA SALVIONI

«Popularkultur», sagte der neomarxistische

Theoretiker Stuart Hall, «ist

nicht dort, wo wir uns befinden,
sondern dort, wo wir vermutet werden »

«Es geht nicht darum, woher man

kommt, sondern wie weit man gekommen

ist», warf der britische Soziologe
Paul Gilroy zwischen Rap- und Hip-

hop-Songs ein Obwohl, wie Hall
erklarte, der Begriff der Ethnizitat fur

Europa neu ist, waren es diese beiden

britischen Intellektuellen, die in je
einem Satz die wesentlichen Aspekte
der Konferenz über schwarze Popularkultur

umrissen, die im Dezember letzten

Jahres von der Kulturkritikerin

Michele Wallace m New York organisiert

wurde

An der dreitägigen Konferenz, die im
Studio Museum in Harlem und im Dia
Center for the Arts abgehalten wurde,
nahmen mehr als 30 angesehene

Wissenschaftler, Kritiker und Kulturschaffende

aus der afrikanischen Diaspora

139 PARKETT 3 1 19U2



teil - die meisten aus den Vereinigten
Staaten, einige aus England und einer

aus Afrika Koryphäen wie der bereits

erwähnte Stuart Hall, Angela Davis,

Manning Marable, bell hooks und Cornel

West, aber auch jüngere Persönlichkeiten

wie Tncia Rose, Greg Täte und

Isaacjulien versammelten sich, um die

vielen unterschiedlichen Bedeutungen

zu untersuchen, die der kulturelle

Begriff «schwarz» abdeckt, und auf

diese Weise im Rahmen einer schwarzen

Popularkultur eine Befreiungspolitik

auszuarbeiten Ich glaube nicht,
dass schon jemals zuvor versucht

wurde, einen so ehrgeizigen Dialog
zwischen so unterschiedlichen
Intellektuellen (in dem weiten Sinn des

Wortes, den Gramsci gemeint hatte) in

Gang zu bringen

POSITIONALITATEN
Uber dem Forum schwebte Stuart Halls

Frage der Strategie, bei der es um die

Gegenüberstellung von schwarzer

Vielfältigkeit und schwarzem Essentia-

lismus ging Der Essentialismus, so

erklarte Hall, ist von Natur aus
problematisch Er setzt ein Nullsummenspiel
voraus und ist nicht auf einen Dialog
ausgerichtet, da er das «entweder/
oder» hoher einschätzt als das «und»

und die Differenz naturalisiert und ent-

historisiert Indem er die wesentlichen

Fragen auf binare Gegensatzpaare

reduziert, zieht der Essentialismus

Grenzlinien, die uberwacht werden

müssen, und negiert eine Reprasentati

onspolitik Er enthalt einen grundlegenden

Fehler, da Unterschiede m der

Regel nicht um ein einzelnes

Gegensatzpaar, sondern eher um verschiedene

Positionalitaten herum in

Erscheinung treten Der Essentialismus

ist folglich nicht notwendigerweise

immer ein zweiseitiger Befreiungspro-

zess Tatsächlich sollte Halls Ansicht
nach «heute die Vielfältigkeit der

schwarzen Erfahrung an erster Stelle

stehen»

Laut Hall ist die schwarze Popularkultur

immer bereits postmodern, da m

ihr High und Low miteinander
verschmelzen Er betrachtet dies als eine

«Chance fur die Marginalitat» - eine

stillschweigende Analogie, so scheint

es, zwischen einer Strategie der Vielfalt
und der Postmodernitat der schwarzen

Popularkultur Hall verwendet zur

Charakterisierung der schwarzen

Popularkultur eine dreiteilige Definition,

die sich aus den Traditionen der

Diaspora ergibt Im Gegensatz zur
eurozentrischen Kultur ist der Stil nicht
das Ausserliche, sondern der Inhalt,
die Schreibkunst wird als Tiefenstruktur

des kulturellen Lebens von der

Musik abgelost, der Korper ist ihr
kulturelles Kapital - ihr einziger
darstellerischer Raum Deshalb ist die

schwarze Popularkultur nicht nur m
ihrem Innern differenziert, sondern

auch ausserlich anders Dieser

Gesichtspunkt wurde wahrend der

ganzen Konferenz immer wieder zum
Ausdruck gebracht, besonders von Dis-

kussionsteilnehmern, die durch ihre

Sprechweise, der die typischen Merkmale

der Diaspora anhafteten, diese

Unterschiede verkörperten Die

Ausfuhrungen des Philosophen und Theologen

Cornel West waren wohl das

beste Beispiel dafür, wie ein theoretischer

Diskurs tont, der mit dem singenden,

rhythmischen Tonfall von schwarzen

amerikanischen Predigern vorgetragen

wird Auf einer anderen Ebene

arbeitete der Videokunstler Marlon

Riggs in seiner «gender fuck»-Perfor-

mance mit Simulationen, die - wie
beim Voguen - in einem Kaleidoskop
von verworrenen Rollenumkehrungen

auf sich selbst zurückgeworfen wurden,

um seine spezielle Intervention
als Kulturschaffender zu analysieren
«Positionalitaten» - die Dichte und

Besonderheit von Identitatsstrukturen

- beseelten deutlich alle Exposes über

konkretes schwarzes Kulturschaffen,

wie etwa die vom Filmemacher Isaac

Julien [Looking for Längsten, 1991)

vorgenommene Analyse seiner Filme als

Versuch, sowohl seine Homosexualität
als auch sein Schwarzsein auszuleben,
die Beurteilung der Kulturkritikerin
Margo Jefferson vonjosephine Bakers

Tanz als witzige, selbstbewusste

Verschmelzung von High und Low; und die

Ausfuhrungen, die der Cineast und

Filmkritiker Arthurjafa über den

strukturellen Aufbau des schwarzen,

unabhängigen Films machte - über seine

unverkennbaren Muster bezüglich

Rhythmus, Bildeinstellung und

Kadenz und auch über die Tatsache,

dass er einen diametralen Gegensatz

zum hegemonialen Hollywood-Film
darstellt

VERSCHLIESSUNGSTENDENZENB
Die Konferenz war von selbstkritischen

Tonen durchzogen, zweifellos

eine Folge der unter den Diskussions-

teilnehmern weitverbreiteten Ansicht,
schwarze Popularkultur sei

widerspruchlich und «unrein» und navigiere
standig zwischen der Szylla und Cha-

rybdis von Ausgrenzung und Kooptierung

(Hall) Die Kulturkritikerin und

Feministin bell hooks machte sich

hingegen Gedanken über den Widerstand,
den die afroamerikanische Gemeinde

gemeinhin irgendwelcher Kritik an der
schwarzen Popularkultur entgegenbringt

Sie erkannte das anti-intellek-
tuelle Vorurteil gegenüber der Rolle,
die «das Gelesene» (um eine besonders

scharfe Kritik an jemandes wundestem

140



Punkt anzubringen) m der schwarzen

Popularkultur spielt Sie gab zu bedenken,

dass die blinde Verherrlichung der

schwarzen Kultur und die damit

einhergehende Intoleranz gegenüber
ihren Kritikern eine begreifliche Reaktion

einer Volksgruppe ist, die sich im

Belagerungszustand befindet Aber sie

lasst diejenigen verstummen, die sie

möglicherweise ausgrenzt oder ungerecht

behandelt Ein wichtiges
Beispiel, das von Lisa Kennedy, Filmkriti-
kerin der Village Voice, Jacquie Jones,
Filmkritikenn der Black Film Review,
und anderen erwähnt wurde, ist der

Sexismus, der m den meisten schwarzen

kommerziellen Filmen um sich

greift, die heute m Hollywood produziert

werden Darin spielen Frauen

bestenfalls unergiebige Nebenrollen

(wie in Spike Lees Filmen) und werden

schlimmstenfalls als beinahe Allein-
verantwortliche fur die Missstande in
der schwarzen Unterklasse hingestellt
(Boyz N the Hood) Kennedys Grübeleien

über ihre Befindlichkeit als

schwarze Lesbe brachten sie dazu, die

Unsichtbarkeit der «Vielfalt» m vielen
Bereichen der Popularkultur zu

thematisieren, wobei sie sich auf die Vorstellung

des «unreinen» Erbes der schwarzen

Kultur bezog, mit der sich der

bekannte Professor fur Literatur und

Afrikanistik Henry Louis Gates jr
auseinandergesetzt hatte Gates verglich
die beiden wichtigsten schwarzen

Kulturbewegungen dieses Jahrhunderts -
die Harlem Renaissance und die Black-

Power-Bewegung der 60erjahre - und

schätzte die erstere wegen ihrer
uneingeschränkten Akzeptanz von sexuellen

Unterschieden (z B im Fall des

homosexuellen Dichters Langston
Hughes) hoher ein als die letztere, die

trotz ihrer Befreiungsambitionen klar

homophob war und eine «Macho»-Vor-

stellung von Männlichkeit aufrechterhielt

WO SOLL MAN DIE GRENZE

ZIEHEN?
Der ungestüme Houston Baker, Leiter
des Zentrums fur schwarze Literatur
und Kultur an der Universität von

Pennsylvania, erhöhte die Einsätze,

wenn auch ohne Erfolg Einerseits

wandte er sich gegen eine schwarze

essentialistische Haltung, die fur 2 Live
Crew eintritt, und beschwor anderseits

das Schreckgespenst David Dukes herauf,

des «ehemaligen» Ku-Klux-Klan-
Fuhrers/Neonazis und
Präsidentschaftskandidaten aus Louisiana, der

sein weisses Uberlegenheitsdenken
nicht in Frage stellt Doch die Frage,

wie man «das Recht auf Rock» und «die

Notwendigkeit, Identitäten zwischen

verschiedenen Personen und innerhalb

jedes einzelnen Menschen klar
auszudrucken, anstatt zu homogenisieren»

(Hall) ins Gleichgewicht bringen
kann, ist ein Dilemma, mit dem sich

anscheinend niemand beschäftigen
wollte Wie man eine Politik betreiben

soll, die sich auf eine Vielzahl
unterschiedlicher Positionalitaten stutzt, ist

wohl, wie Hall bemerkte, noch immer
eine offene Frage

Doch die Zeiten haben bestimmte

Fragen aufs Tapet gebracht, und es sind

Grenzen gezogen worden Der Politologe

Manning Marable veranschaulichte,

wie widersprüchlich Rasse sein

kann, indem er über die Kontroverse

um den neuen Bundesrichter Clarence

Thomas sprach, der zwar schwarz ist,
sich aber ausdrücklich gegen die positive

Diskriminierung ausspricht - eine

Begleiterscheinung der Krise der

ideologischen, liberalen Integration, d h

der Uberzeugung, dass die symbolische

Repräsentation allmählich Aus¬

wirkungen auf den Alltag zeitigt, was

aber tatsächlich nicht der Fall ist Diese

Wirklichkeitsverzerrung wird geradezu

pervers, wenn schwarze Nationalisten

bereit sind, einen Clarence

Thomas zu unterstutzen, da ihrer
Ansicht nach ein Schwarzer auf jeden
Fall besser ist, ganz gleich wie
antischwarz und sexistisch er auch sein

mag Angesichts dieser Anpassung an

die weissen Machtverhaltnisse - die

den Status quo zementiert und im weissen

Machtterritorium lediglich eine
elitäre schwarze Enklave schafft -
postuliert Marable die Trennung von
Rasse (aufgezwungen) und Ethnizitat
(entwickelt) Demnach ist Thomas

zwar rassisch, jedoch nicht ethnisch ein

Schwarzer, da er die Kultur, Traditionen

und Werte Afroamerikas nicht ver-
lnnerlicht hat

ZURUCK ZUR

POLITISCHEN PRAXIS
Der brillante Cornel West rief uns die

historischen Persönlichkeiten in

Erinnerung, die man mit der 125 Strasse in

Verbindung bringt, wo wir versammelt

waren - Billie Holiday, Martin Luther

King und Malcolm X -, und bestimmte

so die moralische Haltung, die Grundlage

einer neuen Politik sein konnte; er
betonte dabei die «Ethik der Margma-
litat» und die Vision einer möglichen

Vorbedingung fur die Verwirklichung
einer auf unterschiedlichsten Meinungen

basierenden Konter-Hegemonie.
Er beklagte die geistige Unzulänglichkeit,

die der schwarzen, stadtischen

Unterklasse aufgezwungen wird, und

betonte - wie der Kulturkritiker Man-

thia Diawara (der eine Ruckbesinnung
auf die materiellen Bedingungen
forderte) und die Wirtschaftswissen-

schaftlerin Julianna Malveaux (die

einen schonungslosen Bericht über die

14 1



Art dieser Bedingungen lieferte) dass

sich nur dann etwas andern wird, wenn
die am meisten Unterdruckten aktiv in

ein konter-hegemoniales Projekt
einbezogen werden Doch es war Angela

Davis, die - mit ihren autobiographischen

Bemerkungen über ihre

Erfahrungen mit dem schwarzen Nationalismus

und darüber, wie sie gegenwartig
zu einem Symbol fur die damalige Zeit

gemacht wird - die Fragen von Identität,

Politik und «wo wir vermutet
werden» am besten in eine Linie brachte

Sie erzahlte, wieder Nationalismus von
Malcolm X «ihre Gefuhlsstruktur»
veränderte und sie die «Freude am

Schwarzsein» erfahren liess - und wie
das Zeitungsbild eines schwarzen

Jugendlichen mit Baskenmütze,
schwarzer Lederjacke und Maschinengewehr

sie unwiderruflich von ihrem

Adorno-Studium weg- und in die

Black-Panther-Bewegung hineingezogen

hatte

Davis vertrat die Meinung, dass zu

jenem bestimmten Zeitpunkt in der

Geschichte der schwarze Essentialis-

mus notwendig und vertretbar wai, da

er in einer Oppositionstradition
wurzelte Ihrer Ansicht nach schottete er
sich nicht m naiver Weise gegen aussen

ab Als Kommunistin war sie auch

Internationalistin, und obschon

Feminismus damals als eine nebensächliche

und ausschliesslich weisse Angelegenheit

erschien, waren sie und auch

andere Frauen nicht bereit, eine rein
männliche schwarze Fuhrung zu

akzeptieren Sie erklarte, dass diese

Offenheit auch fur andere oder gar alle

Black Panthers galt (ein Beispiel war

Huey Newtons Aufiuf, sich mit der
damals in den Anfangen steckenden

Homosexuellen-Befreiungsbewegung
zu verbunden) Heute, da ihre Silhouette

auf T-Shirts prangt, ihr Leben zu

einem Film verarbeitet wird und ihr
Afro-Look aus den 6()erjahren wieder

in Mode kommt, sieht sie, wie stolze,

junge Schwarze die Black Power-Symbole

aufgreifen -jedoch in einer Form,
der die ursprüngliche Komplexität und

Offenheit fehlt und die zu einem
polternden Essentialismus reduziert worden

ist, den Davis nicht anerkennt Fur

schwarze Jugendliche ist die Popular-
kultur zu einem Ersatz fur politischen
Aktivismus geworden, und die
vorbelasteten Symbole, die den Bezug zur

politischen Praxis verloren haben, sind

nun wenig mehr als tote Buchstaben

Ice-Cube kann sein Publikum mit frau-

enfeindlichen Texten bombardieren,
weil er dabei nicht an mögliche praktische

Auswirkungen auf politischer
Ebene denken muss Manthia Diawara

erachtet die Verwendung von afrikanischen

Symbolen durch Afroamerikanerais

kathartisch, aber nicht erlosend,

er empfindet die Symbole als blosse

Linderungsmittel, als «Afro-Kitsch»
Diawaras «Gegenmittel» besteht in der

Aufforderung, der Materialität von
Theorie und Kultur grossere Aufmerksamkeit

zu schenken Davis ist direkter,

sie drangt auf eine Ruckkehr zu

einem politischen Aktivismus, der auf

einem dynamischen und verbindlichen

Dialog mit der Jugendkultur
basiert

Insgesamt trat das Forum auf

beispiellose Art fur eine Haltung ein, die

ein grundlegendes Verständnis fur
Differenz fordert und sich gegen einen

dogmatischen Essentialismus richtet,
womit es in einem deutlichen Kontrast

zu dem Typ von schwarzen Intellektuellen

stand, den die lokalen Medien

so gerne hassen (wie etwa der New

Yorker Dozent Leonard Jeffries mit
semen antisemitischen und bigotten,
ahistorischen Diffamierungen) Ange¬

sichts der Tatsache, dass offen rassistische

Reden von Weissen immer üblicher

werden, wofür David Duke das

krasseste Beispiel ist, impliziert diese

Haltung ungewöhnlich rigorose ethische

Prinzipien und eine visionäre
Denkart.

Ist hier etwa ein Paradigmenwandel

im Gange' Legt das Format des

Dialogs, die Bereitschaft, sich selbst m

Frage zu stellen, und die beträchtliche
Anzahl von Persönlichkeiten, die

anscheinend gewillt sind, eine
festgefahrene, verworrene Art der
Diskussion m eine radikal befreiungspoli-
tische umzuwandeln, nicht gerade
diesen Schluss nahe? Ist dies nicht

gewissermassen eine Antwort auf «die

Notwendigkeit, Identitäten zwischen

verschiedenen Personen und innerhalb

jedes einzelnen Menschen klar

auszudrucken, anstatt zu homogenisieren»'

Und wirkt sich die Art der

Diskussion nicht auf eine Reihe

verschiedenartiger «Positionalitaten» aus,

so dass Koalitionen zwischen verschiedenen

Identitäten eher möglich
werden' Zumindest wird deutlich, dass

man erkannt hat, dass die diskursiven

Höhenflüge der 80er Jahre nicht in
dem Tempo in die politische Praxis

umgesetzt werden können, das

rechtsgerichtete Kräfte bei ihrem Feldzug

gegen Freiraume vorlegen (sei es der

Ku-Klux-Klan, der in die offizielle Politik

eindringt, die «Operation Rescue»,

die Abtreibungskiiniken schliesst,
oder die staatliche Kunstzensur) -
obwohl uns dies homosexuelle Aktivisten

schon seit dem Aufkommen von
AIDS beweisen

Weniger erfreulich war, dass wichtige

«Kulturschaffende», die weder

Filmemacher, Kritiker noch Aussen-

seiter-Poeten waren, von dieser so

engagierten und angeregten Diskussion

142



ausgeschlossen waren Besonders

empörend war das Fehlen von Personen,

die eher Mainstream-KvAtur pro
duzieren und vielleicht eine härtere

Auseinandersetzung mit dem Thema

der Konferenz ermöglicht hatten

Zweifellos hatten in einer derart visuellen

Domäne wie der Popularkultur
bildende Kunstler einige scharfsinnige

Diskussionsbeitrage liefern können,

v a wenn man bedenkt, wie vielen

schwarzen bildenden Kunstlern in

jüngster Zeit der Durchbruch in die

Mainstream-KunstweXt gelungen ist -
Adrian Piper, David Hammons, Cheri

Samba, Renee Green, Frederic Bruly
Bouabre und Glenn Ligon sind nur

einige davon Michele Wallaces

Schlussbemerkungen mit dem Titel
«Wieso gibt es keine berühmten
schwarzen Kunstler'» - eine Neufor

mulierung derzentralen Frage in Linda

Nochlins berühmtem Essay über

Frauen und Feminismus - waren ein

verwirrender, negativer Schlusspunkt
nach einer ansonsten überwältigenden

Leistung und zu einem Zeitpunkt, da

die Kunstwelt sich dafür einzusetzen

scheint, die Netzwerke und Prinzipien,
durch die sie sich seit jeher definiert,
umzugestalten, zu erweitern und

weiterzuentwickeln

(Ubersetzung Irene Aeberli)

Europa
IN JEDER AUSGABE V 0 N PA R K E T T P EILT EIN E CUMULUS WOLKE AUS AME

RIKA UND EINE AUS EUROPA DIE INTERESSIERTEN KUNSTFREUNDE AN

SIE TRAGT PERSÖNLICHE RUCKBLICKE, BEURTEILUNGEN UND DENK
WÜRDIGE BEGEGNUNGEN MIT SICH - ALS JEWEILS GANZ EIGENE DAR

STELLUNG EINER BERUFS M A SSIGEN AUSEINANDERSETZU N G

In diesem Heft äussern sich HANS ULRICH OB RIST, freier Kritiker
und Ausstellungsmacher aus St Gallen, und DANIELA SALVIONI, d i e

Kun s tkr i tik e r i n ist und in Kalifornien und New York lebt

Eine Küchen aus Stellung in St. Gallen

HANS-ULRICH OBRIST

Nachdem Christian Boltanski seit

Jahren von Kuchenausstellungen

gesprochen hatte, fassten wir bei einem
Treffen anlasslich der Eröffnung des

Frankfurter Museum fur Moderne

Kunst den Entschluss, meine Küche an

der Schwalbenstrasse m St Gallen in
diesem Sommer zum Ort einer Aus

Stellung zu machen Die Kuchenaus

Stellung tragt einem von allen eingela

denen Kunstlern geteilten Wunsch

Rechnung, ihre künstlerische Praxis in
verschiedenen Kontexten zu artiku

lieren, wobei im weiten Spektrum von
öffentlichen zu privaten Räumen vor

143 PARKETT 31 1 ')!) 2


	Cumulus from America : black popular culture = schwarze Populärkultur

