Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1992)

Heft: 31: Collaborations David Hammoons & Mike Kelley

Artikel: Cumulus from America : black popular culture = schwarze Popularkultur
Autor: Salvioni, Daniela / Aeberli, Irene

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-680298

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680298
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

In the present context, an inquisi-
tive reader of the discredited essay,
chancing upon the following quotation
from Albert Camus’ Le Mythe de Sisyphe,
will have no difficulty identifying
the oracle’s message, unforeseen by
Willink: “Nothing serves art better

A m

Her o m

IN ZBEVERY: BDITEON ~OF - PARKELE~ TWO0.-GCUMULUS: - CLOUDS,
THE (OTHER EROM EUROPE; sELOAT: OUL T0 AN INTERESTEED
FPHEY CONVEY: INDIVIDUAL OPINIONS,

AMERICA,
PUBLIC:

than a negative thought. Approaches
obscure and humbled in nature are as
vital to the understanding of a great
work as black is to white. To work and
create ‘for nothing’, to sculpt in clay, to
know that one’s creation has no future,
to see one’s entire oeuvre destroyed in

a day whilst knowing that deep down it

il e

is less important than building for pos-
terity, is the difficult wisdom which
absurd thought sanctions. Facing the
twin tasks of negation and exaltation
head-on is the only path open to the

absurd creator. He must fill the void

with his colors.»?)

ONE FROM

ASSESSMENTS, AND

MEMORABLE ENCOUNTERS - AS ENTIRELY PERSONAL PRESENTATIONS OF
PROFESSIONAL ISSUES.

Olnr contribators Lo thys vsswe are DANEELASALVIONE an art critic who

divides her time between California and New York and HANS-ULRICH

OBRIST, a freelance critic and exhibition organizer.

BLACK POPULAR CULTURE

“Popular culture,” said neo-marxist
critic Stuart Hall “is not where we find
ourselves, itis where we are imagined.”
“It’s not where you’re from, it’s where
you’re at,” interlaced Paul Gilroy, Brit-
ish sociologist, between tracks of rap
and hip-hop. Although, as Hall pointed
out, ethnicity is new to Europe, it was
these two British intellectuals who
each, in a sentence, described the con-
tours of the conference Black Popular
Culture, organized by cultural critic

PARK BT 3101999

DANIELA SALVIONI

Michele Wallace
December.

in New York last

Over 30 eminent scholars, critics, and
cultural producers from the African
diaspora — the vast majority from the
United States, a few from England, and
one from Africa — participated in this
three-day conference at the Studio
Museum in Harlem and the Dia Center
for the Arts. Luminaries such as the
aforementioned Stuart Hall, Angela
Davis, Manning Marable, bell hooks,

1306

and Cornel West — as well as younger
protagonists such as Tricia Rose, Greg
Tate, and Isaac Julien - gathered
together to explore the multiple differ-
ences covered by the cultural term
“black” and in doing so, eke out a lib-
eratory politics within the context of
black popular culture. I doubt that such
an ambitious dialogue amongst such
diverse intellectuals (in the widest and
best/Gramscian sense of the word) has
ever been attempted.



POSITIONALITIES |
Stuart Hall loomed over the forum with
his question of strategy, posed in terms
of black diversity versus black essen-
tialism. Essentialism, Hall explained, is
inherently problematic: it presupposes
a zero-sum game and is non-dialogic,
favoring “either/or” versus “and” as the
operative relationship, naturalizing
and dehistoricizing difference. In nar-
rowing the issues to a set of binary
oppositions, essentialism creates
boundaries to be policed and denies a
politics of representation. It implies a
fundamental error because, as a rule,
differences do not coalesce around a
single set of oppositions, but rather
around different positionalities —hence
the “diversity of black experience.”
Essentialism, consequently, is not
necessarily always mutually liberating.

According to Hall, black popular
culture is always already postmodern
in that it conflates high and low. He
views this as an “opportunity for mar-
ginality” — a tacit analogy, it would
seem, between a strategy of diversity
and the postmodern nature of black
popular culture. Hall characterizes
black popular culture in contradistinc-
tion to Eurocentric culture in a three-
fold way determined by the diaspora
and its tradition: style is not its surface,
but its subject; mastery of writing is
replaced by music as the deep structure
of cultural life; the body is its cultural
capital - its only performative space.
And so not only is black popular cul-
ture internally differentiated, it is also
externally different. This take was reso-
nated throughout the conference, not
least by panelists who embodied these
differences through modes of speech
that recall characteristic features of the
diaspora. Cornel West, the philosopher

and theologian, is perhaps the best

example for imparting to theoretical
discourse the musical cadence and
physical inflection of black American
gospel. In another vein, video artist

o«

Marlon Riggs’ “gender fuck” perfor-
mance employed simulations doubled
back upon themselves in a voguing-
esque kaleidoscope of involuted role
reversals to analyze his particular
intervention as cultural producer.
“Positionalities” — the density and par-
ticularity of identity constructions -
thoroughly infused the exposés of con-
crete black cultural practices, such as
filmmaker Isaac Julien’s (Looking for
Langston, 1991) analysis of his cinema
as an attempt to give play both to his
homosexuality and to his blackness;
cultural critic Margo Jefferson’s
deconstruction of Josephine Baker’s
dance as a witty and self-conscious
fusion of high and low; and cinema-
tographer and film critic Arthur Jafa’s
description of the structural frame-
work of black independent film - its
distinct patterns of rhythm, framing,
and cadence - and its diametrical
opposition to hegemonic Hollywood

film.

THE TENDENCY |
TOWARDS CLOSURE

The extent to which self-critique pre-
sented itself in the proceedings was
remarkable, its existence attributed
from the outset to the idea generally
held within black communities that
black popular culture is contradictory
and “impure,” constantly in danger of
the Scylla and Charybdis of exclusion
and co-option (Hall). Cultural critic
and feminist bell hooks reflected on the
resistance that criticism of black popu-
lar culture meets within the African-
American community. She traced the

anti-intellectual bias to the role that

37

“the read” (to give a particularly
trenchant critique of someone’s weak-
est point) plays in black popular cul-
ture. Although a reaction to being a
community under siege, she warns that
unmitigated adulation of black culture
and blanket tolerance forits own critics
silences those whom it may exclude or
to whom it may do injustice. One sa-
lient example, cited by Lisa Kennedy,
film critic for the Village Voice, Jacquie
Jones, film critic for Black Film Review,
and others, is the sexism rampant in
most black commercial films coming
out of Hollywood today: in them,
women at best play flat characters in
secondary rolls (as in Spike Lee’s
films), and at worst the quasi-single-
handed perpetrators of the ills of the
black underclass (Boyz N the Hood).
Kennedy’s ruminations on being a
black lesbian led her to discuss the in-
visibility of “diversity” in much popu-
lar culture, echoing the notion of the
“impure” legacy of black culture as dis-
cussed by eminent professor of litera-
ture and African Studies, Henry Louis
Gates, Jr. Comparing the Harlem
Renaissance with the Black Power
movement of the 1960s, (the two fore-
most black cultural movements of the
century), Gates upheld the former
cultural configuration for its open
acceptance of sexual difference against
the latter which, despite its liberatory
ambitions, was explicitly homophobic
and perpetuated a “macho” definition

of masculinity.

WHERE TO DRAW THE LINE |
A rambunctious Houston Baker, Direc-
tor of the Center for the Study of Black
Literature and Culture at the Univer-
sity of Pennsylvania, raised the stakes,
albeit inconclusively. On one hand, he

refused a black essentialist position



which would support 2 Live Crew,
while raising the specter of David
Duke, the “ex”-Ku Klux Klan Grand
Wizard/neo-Nazi

candidate from Louisiana, who does

and presidential

not question his white supremacism.
But, how to balance “the right to rock”
and “the need to articulate and not
homogenize identity between people
and within each person” (Hall) is a
dilemma that no one seemed prepared
to deal with. Perhaps, as Hall mused,
how to do politics based on a multiplic-
ity of positionalities is still an open
question.

But the times have forced certain
issues, and lines are drawn. Political
scientist Manning Marable illustrated
just how contradictory race can be
through the recent controversy over
the new Supreme Court judge, Clar-
ence Thomas, who is black yet openly
anti-affirmative action - an epiphe-
nomenon of the crisis of ideological
liberal integration, that is, the belief
that symbolic representation trickles
down, while it actually doesn’t. This
distortion becomes perverse when
black nationalists are willing to support
a Clarence Thomas based on the idea
that black is better, no matter how anti-
black and sexist he may be. In face of
this

power — which maintains the status

“accommodationism” to white
quo, simply carving out an elitist black
enclave within it — Marable posits a
rupture between race (imposed) and
ethnicity  (developed). Therefore,
Thomas is racially but not ethnically
black, because he does not share the
culture, traditions, and attitudes of

African-America.

A RETURN TO u
POLITICAL PRACTICE
In reminding us of the historic figures

associated with 125th Street where we
were congregated - Billie Holiday,
Martin Luther King, Jr.,and Malcolm X
- the pyrotechnic Cornel West pro-
posed the moral tone from which a new
politics might begin, emphasizing the
“ethics of the margin” and a vision of
what should be a prerequisite for the
founding of a counter-hegemony based
on multiplicity of voices. Lamenting
the spiritual deficiency imposed upon
the black urban underclass, he insisted
- like cultural critic Manthia Diawara
(who called for a return to material
the

Julianna Malveaux (who gave a stark

conditions) and economist
report of what those conditions are) -
that nothing will change unless the
most oppressed are actively included
in a counter-hegemonic project. But it
was Angela Davis — with her autobio-
graphical comments on her history
with black nationalism and current
transmutation into a symbol of that era
- who best aligned the issues of iden-
tity, politics, and “where we are imag-
ined.” She expressed how Malcolm X’s
nationalism changed “the structure of
her emotions,” and made her feel “the
joy of blackness” — and how a news-
paper photograph of a bereted, black
leather-jacketed, machine gun-toting
black youth ineluctably drew her away
from her studies with Adorno and into
the Black Panther Movement.

Davis maintained that at that par-
ticular historical juncture, black essen-
tialism was necessary and tenable
because it was rooted in an opposi-
tional practice that was at once interna-
tionalist and inclusive. According to
her, it was not simple-mindedly exclu-
sionary: being a Communist, she was
also an internationalist; and, although
feminism seemed irrelevant and exclu-
sively white, she and other women

136

were not willing to have only a black
male leadership. She maintains that
this openness was true of some, if not
all, other Panthers as well (take for
example Huey Newton’s call for
alliance with the then-incipient Gay
Liberation Movement). Today, with her
silhouette stenciled on T-shirts, her life
being made into a movie, and her’60s
afro coming back into style, she sees
the symbols of Black Power taken up
everywhere by proud young blacks —
but in a form that is deprived of their
original complexity and openness, and
reduced to a thudding essentialism that
she does not recognize. For black
youth, popular culture has become a
surrogate for political activism, and the
highly charged symbols, now divorced
from praxis, little more than dead
letters: Ice-Cube can spew his misogy-
nistic lyrics because he does not have
to think in terms of the politico-practi-
cal consequences of his actions. Along
a similar vein, Manthia Diawara (also
at the University of Pennsylvania)
describes African-Americans’ use of
African symbols as cathartic but not
redemptive, as mere palliatives, as
“afro-kitsch.”

to call for a focus on the materiality of

Diawara’s “antidote” is

theory and of culture. Davis is more
direct,urging a return to political activ-
ism based on an active and binding dia-
logue with youth culture.

Taken as a whole, this forum consti-
tuted an unprecedented show of sup-
port for a position that exhorts the
radical tolerance of difference over
and against dogmatic essentialism,
standing in marked contrast to the kind
of black intellectual the local media
loves to hate (like New York-based
academic Leonard Jeffries with his
anti-semitic and bigoted ahistorical
vilifications). In face of the normaliza-



tion of overtly racist white discourse, as
manifested most starkly by David
Duke, it implies an unusually rigorous
ethics and visionary praxis.

Could we be witnessing a paradig-
matic shift in the making? Is that not
what is suggested by the range and self-
reflectiveness implied in the dialogue,
by the presence of a sizeable group of
protagonists apparently poised to
change the terms of the debate from a
stiflingly involuted one to a radically
liberatory one? Is this not itself, to
some degree, a fulfillment of “the need
to articulate and not homogenize iden-
tity between people and within each
person?” And do the terms of the
debate not spill over into a number
of variegated “positionalities,” making

coalitions between identities more pos-
sible? At least, it signals the realization
that political practice has not trickled
down from the discursive highs of the
1980s at a pace that can match the bat-
tery of right-wing forces acting against
liberatory spheres (whether it be the
Ku Klux Klan moving into mainstream
politics, Operation Rescue closing
abortion clinics, or the government
censorship of art) — although this is
something that gay activists have been
showing us since the outbreak of AIDS.

On a less euphoric note, the glaring
omission of “producers” other than
filmmakers, critics, and the odd poet
from this otherwise highly engaging
and animated discourse was troubling.
Doubtless, in an arena as heavily visual

as popular culture, visual artists could

have provided some incisive views,
especially given the recent surge of
black visual artists in the mainstream
art world —among others, Adrian Piper,
David Hammons, Cheri Samba, Renee
Green, Frédéric Bruly Bouabré, and
Glenn Ligon. Michele Wallace’s clos-
ing remarks entitled “Why Are There
No Famous Black Artists?” — a reorien-
tation of the central question posited
by Linda Nochlin in her now-famous
essay on women and feminism — consti-
tuted a baffling denial not only at the
end of an otherwise Herculean accom-
plishment, but also at a time when the
artworld appears to be committed to
recasting, extending, and developing
the networks and principles by which it
has always defined its parameters.

SCHWARZE POPULARKULTUR

«Popularkultur», sagte der neomarxi-
stische Theoretiker Stuart Hall, «ist
nicht dort, wo wir uns befinden, son-
dern dort, wo wir vermutet werden.»
«Es geht nicht darum, woher man
kommt, sondern wie weit man gekom-
men ist», warf der britische Soziologe

Paul Gilroy zwischen Rap- und Hip-

DANIELA SALVIONI

hop-Songs ein. Obwohl, wie Hall
erklérte, der Begriff der Ethnizitat fiir
Europa neu ist, waren es diese beiden
britischen Intellektuellen, die in je
einem Satz die wesentlichen Aspekte
der Konferenz iiber schwarze Populir-
kultur umrissen, die im Dezember letz-

ten Jahres von der Kulturkritikerin

139

Michele Wallace in New York organi-
siert wurde.

An der dreitigigen Konferenz, die im
Studio Museum in Harlem und im Dia
Center for the Arts abgehalten wurde,
nahmen mehr als 30 angesehene Wis-
senschaftler, Kritiker und Kulturschaf-

fende aus der afrikanischen Diaspora

PARKETT 31 1992



teil — die meisten aus den Vereinigten
Staaten, einige aus England und einer
aus Afrika. Koryphéden wie der bereits
erwidhnte Stuart Hall, Angela Davis,
Manning Marable, bell hooks und Cor-
nel West, aber auch jiingere Persénlich-
keiten wie Tricia Rose, Greg Tate und
Isaac Julien versammelten sich, um die
vielen unterschiedlichen Bedeutungen
zu untersuchen, die der kulturelle
Begriff «schwarz» abdeckt, und auf
diese Weise im Rahmen einer schwar-
zen Populdrkultur eine Befreiungspoli-
tik auszuarbeiten. Ich glaube nicht,
dass schon jemals zuvor versucht
wurde, einen so ehrgeizigen Dialog
zwischen so unterschiedlichen Intel-
lektuellen (in dem weiten Sinn des
Wortes, den Gramsci gemeint hatte) in

Gang zu bringen.

POSITIONALITATEN |
Uber dem Forum schwebte Stuart Halls
Frage der Strategie, bei der es um die
Gegeniiberstellung von schwarzer
Vielfdltigkeit und schwarzem Essentia-
lismus ging. Der Essentialismus, so
erklarte Hall, ist von Natur aus proble-
matisch: Er setzt ein Nullsummenspiel
voraus und ist nicht auf einen Dialog
ausgerichtet, da er das «entweder/
oder» hoher einschitzt als das «und»
und die Differenz naturalisiert und ent-
historisiert. Indem er die wesentlichen
Fragen auf bindre Gegensatzpaare
zieht der

Grenzlinien, die iiberwacht werden

reduziert, Essentialismus
miissen, und negiert eine Reprasentati-
onspolitik. Er enthilt einen grundle-
genden Fehler, da Unterschiede in der
Regel nicht um ein einzelnes Gegen-
satzpaar, sondern eher um verschie-
dene Positionalititen herum in
Erscheinung treten. Der Essentialismus
ist folglich nicht notwendigerweise

immer ein zweiseitiger Befreiungspro-

zess. Tatsdchlich sollte Halls Ansicht
nach «heute die Vielfiltigkeit der
schwarzen Erfahrung an erster Stelle
stehen».

Laut Hall ist die schwarze Popular-
kultur immer bereits postmodern, da in
ihr High und Low miteinander ver-
schmelzen. Er betrachtet dies als eine
«Chance fiir die Marginalitit»> — eine
stillschweigende Analogie, so scheint
es,zwischen einer Strategie der Vielfalt
und der Postmodernitit der schwarzen
Popularkultur. Hall verwendet zur
der
Populdrkultur eine dreiteilige Defini-

Charakterisierung schwarzen
tion, die sich aus den Traditionen der
Diaspora ergibt: Im Gegensatz zur
eurozentrischen Kulturist der Stil nicht
das Ausserliche, sondern der Inhalt;
die Schreibkunst wird als Tiefenstruk-
tur des kulturellen Lebens von der
Musik abgelost; der Korper ist ihr
kulturelles Kapital - ihr einziger dar-
stellerischer Raum. Deshalb ist die
schwarze Populdrkultur nicht nur in
ihrem Innern differenziert, sondern
auch Husserlich anders. Dieser
Gesichtspunkt wurde wihrend der
ganzen Konferenz immer wieder zum
Ausdruck gebracht, besonders von Dis-
kussionsteilnehmern, die durch ihre
Sprechweise, der die typischen Merk-
male der Diaspora anhafteten, diese
Unterschiede verkorperten. Die Aus-
fithrungen des Philosophen und Theo-
logen Cornel West waren wohl das
beste Beispiel dafiir, wie ein theoreti-
scher Diskurs tont, der mit dem singen-
den, rhythmischen Tonfall von schwar-
zen amerikanischen Predigern vorge-
tragen wird. Auf einer anderen Ebene
arbeitete der Videokiinstler Marlon
Riggs in seiner «gender fuck»-Perfor-
mance mit Simulationen, die - wie
beim Voguen — in einem Kaleidoskop

von verworrenen Rollenumkehrungen

740

auf sich selbst zuriickgeworfen wur-
den, um seine spezielle Intervention
als Kulturschaffender zu analysieren.
«Positionalititen» — die Dichte und
Besonderheit von Identitdtsstrukturen
- beseelten deutlich alle Exposés iiber
konkretes schwarzes Kulturschaffen,
wie etwa die vom Filmemacher Isaac
Julien (Looking for Langston, 1991) vor-
genommene Analyse seiner Filme als
Versuch, sowohl seine Homosexualitit
als auch sein Schwarzsein auszuleben;
die Beurteilung der Kulturkritikerin
Margo Jefferson von Josephine Bakers
Tanz als witzige, selbstbewusste Ver-
schmelzung von Highund Low;und die
Ausfithrungen, die der Cineast und
Filmkritiker Arthur Jafa iiber den struk-
turellen Aufbau des schwarzen, unab-
hiangigen Films machte - iiber seine
unverkennbaren Muster
Rhythmus,
Kadenz und auch iiber die Tatsache,

beziiglich
Bildeinstellung und
dass er einen diametralen Gegensatz
zum hegemonialen Hollywood-Film
darstellt.

VERSCHLIESSUNGSTENDENZENE
Die Konferenz war von selbstkriti-
schen Ténen durchzogen, zweifellos
eine Folge der unter den Diskussions-
teilnehmern weitverbreiteten Ansicht,
schwarze Populdarkultur sei wider-
spriichlich und «unrein» und navigiere
stindig zwischen der Szylla und Cha-
rybdis von Ausgrenzung und Kooptie-
rung (Hall). Die Kulturkritikerin und
Feministin bell hooks machte sich hin-
gegen Gedanken iiber den Widerstand,
den die afroamerikanische Gemeinde
gemeinhin irgendwelcher Kritik an der
schwarzen Populdrkultur entgegen-
bringt. Sie erkannte das anti-intellek-
tuelle Vorurteil gegeniiber der Rolle,
die «das Gelesene» (um eine besonders

scharfe Kritik an jemandes wundestem



Punkt anzubringen) in der schwarzen
Populérkultur spielt. Sie gab zu beden-
ken, dass die blinde Verherrlichung der
schwarzen Kultur und die damit ein-
hergehende Intoleranz gegeniiber
ihren Kritikern eine begreifliche Reak-
tion einer Volksgruppe ist, die sich im
Belagerungszustand befindet. Aber sie
lasst diejenigen verstummen, die sie
moglicherweise ausgrenzt oder unge-
recht behandelt. Ein wichtiges Bei-
spiel, das von Lisa Kennedy, Filmkriti-
kerin der Village Voice, Jacquie Jones,
Filmkritikerin der Black Film Review,
und anderen erwidhnt wurde, ist der
Sexismus, der in den meisten schwar-
zen kommerziellen Filmen um sich
greift, die heute in Hollywood produ-
ziert werden: Darin spielen Frauen
bestenfalls unergiebige Nebenrollen
(wie in Spike Lees Filmen) und werden
schlimmstenfalls als beinahe Allein-
verantwortliche fiir die Missstinde in
der schwarzen Unterklasse hingestellt
(Boyz N the Hood). Kennedys Griibe-
Befindlichkeit
schwarze Lesbe brachten sie dazu, die
Unsichtbarkeit der «Vielfalt» in vielen

leien iiber ihre als

Bereichen der Populdrkultur zu thema-
tisieren, wobei sie sich auf die Vorstel-
lung des «unreinen» Erbes der schwar-
zen Kultur bezog, mit der sich der
bekannte Professor fiir Literatur und
Afrikanistik Henry Louis Gates jr. aus-
einandergesetzt hatte. Gates verglich
die beiden wichtigsten schwarzen Kul-
turbewegungen dieses Jahrhunderts -
die Harlem Renaissance und die Black-
Power-Bewegung der 60er Jahre — und
schitzte die erstere wegen ihrer unein-
geschrankten Akzeptanz von sexuellen
(z.B. im Fall des

Dichters Langston
Hughes) héher ein als die letztere, die

Unterschieden

homosexuellen

trotz ihrer Befreiungsambitionen klar

homophob war und eine «Macho»-Vor-

stellung von Mainnlichkeit aufrecht-

erhielt.

WO SOLL MAN DIE GRENZE B
ZIEHEN?

Der ungestiime Houston Baker, Leiter
des Zentrums fiir schwarze Literatur
und Kultur an der Universitit von
Pennsylvania, erhohte die Einsitze,
wenn auch ohne Erfolg. Einerseits
wandte er sich gegen eine schwarze
essentialistische Haltung, die fiir 2 Live
Crew eintritt, und beschwor anderseits
das Schreckgespenst David Dukes her-
auf, des «ehemaligen» Ku-Klux-Klan-
Fihrers/Neonazis und Président-
schaftskandidaten aus Louisiana, der
sein weisses Uberlegenheitsdenken
nicht in Frage stellt. Doch die Frage,
wie man «das Recht auf Rock» und «die
Notwendigkeit, Identititen zwischen
verschiedenen Personen und inner-
halb jedes einzelnen Menschen klar
auszudriicken, anstatt zu homogenisie-
ren» (Hall) ins Gleichgewicht bringen
kann, ist ein Dilemma, mit dem sich
anscheinend niemand beschiftigen
wollte. Wie man eine Politik betreiben
soll, die sich auf eine Vielzahl unter-
schiedlicher Positionalitidten stiitzt, ist
wohl, wie Hall bemerkte, noch immer
eine offene Frage.

Doch die Zeiten haben bestimmte
Fragen aufs Tapet gebracht, und es sind
Grenzen gezogen worden. Der Polito-
loge Manning Marable veranschau-
lichte, wie widerspriichlich Rasse sein
kann, indem er iiber die Kontroverse
um den neuen Bundesrichter Clarence
Thomas sprach, der zwar schwarz ist,
sich aber ausdriicklich gegen die posi-
tive Diskriminierung ausspricht — eine
Begleiterscheinung der Krise der ideo-
logischen, liberalen Integration, d.h.
der Uberzeugung, dass die symboli-

sche Reprisentation allmihlich Aus-

141

wirkungen auf den Alltag zeitigt, was
aber tatsachlich nicht der Fall ist. Diese
Wirklichkeitsverzerrung wird gera-
dezu pervers, wenn schwarze Nationa-
einen Clarence

listen bereit sind,

Thomas zu unterstiitzen, da ihrer
Ansicht nach ein Schwarzer auf jeden
Fall besser ist, ganz gleich wie anti-
schwarz und sexistisch er auch sein
mag. Angesichts dieser Anpassung an
die weissen Machtverhiltnisse - die
den Status quo zementiert und im weis-
sen Machtterritorium lediglich eine
elitire schwarze Enklave schafft -
postuliert Marable die Trennung von
Rasse (aufgezwungen) und Ethnizitit
(entwickelt). Demnach ist Thomas
zwar rassisch, jedoch nicht ethnisch ein
Schwarzer, da er die Kultur, Traditio-
nen und Werte Afroamerikas nicht ver-

innerlicht hat.

ZURUCK ZUR |
POLITISCHEN PRAXIS

Der brillante Cornel West rief uns die
historischen Personlichkeiten in Erin-
nerung, die man mit der 125. Strasse in
Verbindung bringt, wo wir versammelt
waren - Billie Holiday, Martin Luther
King und Malcolm X -, und bestimmte
so die moralische Haltung, die Grund-
lage einer neuen Politik sein konnte; er
betonte dabei die «Ethik der Margina-
litat» und die Vision einer moglichen
Vorbedingung fiir die Verwirklichung
einer auf unterschiedlichsten Meinun-
gen basierenden Konter-Hegemonie.
Er beklagte die geistige Unzuldnglich-
keit, die der schwarzen, stidtischen
Unterklasse aufgezwungen wird, und
betonte — wie der Kulturkritiker Man-
thia Diawara (der eine Riickbesinnung
auf die materiellen Bedingungen for-
derte)
schaftlerin Julianna Malveaux (die

und die Wirtschaftswissen-

einen schonungslosen Bericht iiber die



Art dieser Bedingungen lieferte) —, dass
sich nur dann etwas dndern wird, wenn
die am meisten Unterdriickten aktiv in
ein konter-hegemoniales Projekt ein-
bezogen werden. Doch es war Angela
Davis, die — mit ihren autobiographi-
schen Bemerkungen iiber ihre Erfah-
rungen mit dem schwarzen Nationalis-
mus und dariiber, wie sie gegenwértig
zu einem Symbol fiir die damalige Zeit
gemacht wird - die Fragen von Identi-
tat, Politik und «wo wir vermutet wer-
den» am besten in eine Linie brachte.
Sie erzdhlte, wie der Nationalismus von
Malcolm X «ihre Gefiihlsstruktur» ver-
anderte und sie die «Freude am
Schwarzsein» erfahren liess — und wie
Zeitungsbild
Jugendlichen

das eines schwarzen

mit Baskenmiitze,
schwarzer Lederjacke und Maschinen-
gewehr sie unwiderruflich von ihrem
Adorno-Studium weg- und in die
Black-Panther-Bewegung  hineinge-
zogen hatte.

Davis vertrat die Meinung, dass zu
jenem bestimmten Zeitpunkt in der
Geschichte der schwarze Essentialis-
mus notwendig und vertretbar war, da
er in einer Oppositionstradition wur-
zelte. Threr Ansicht nach schottete er
sich nicht in naiver Weise gegen aussen
ab: Als Kommunistin war sie auch
Internationalistin, und obschon Femi-
nismus damals als eine nebensichliche
und ausschliesslich weisse Angelegen-
heit erschien, waren sie und auch
andere Frauen nicht bereit, eine rein
mannliche schwarze Fithrung zu
akzeptieren. Sie erklirte, dass diese
Offenheit auch fiir andere oder gar alle
Black Panthers galt (ein Beispiel war
Huey Newtons Aufruf, sich mit der
damals in den Anfingen steckenden
Homosexuellen-Befreiungsbewegung
zu verbiinden). Heute, da ihre Silhou-

ette auf T-Shirts prangt, ihr Leben zu

einem Film verarbeitet wird und ihr
Afro-Look aus den 60er Jahren wieder
in Mode kommt, sieht sie, wie stolze,
junge Schwarze die Black Power-Sym-
bole aufgreifen —jedoch in einer Form,
der die urspriingliche Komplexitit und
Offenheit fehlt und die zu einem pol-
ternden Essentialismus reduziert wor-
den ist, den Davis nicht anerkennt. Fiir
schwarze Jugendliche ist die Popular-
kultur zu einem Ersatz fiir politischen
Aktivismus geworden, und die vorbe-
lasteten Symbole, die den Bezug zur
politischen Praxis verloren haben, sind
nun wenig mehr als tote Buchstaben:
Ice-Cube kann sein Publikum mit frau-
enfeindlichen Texten bombardieren,
weil er dabei nicht an mégliche prakti-
sche Auswirkungen auf politischer
Ebene denken muss. Manthia Diawara
erachtet die Verwendung von afrikani-
schen Symbolen durch Afroamerika-
ner als kathartisch, aber nicht erlésend;
er empfindet die Symbole als blosse
Linderungsmittel, als «Afro-Kitsch».
Diawaras «Gegenmittel» besteht in der
Aufforderung, der Materialitit von
Theorie und Kultur gréssere Aufmerk-
samkeit zu schenken. Davis ist direk-
ter; sie dridngt auf eine Riickkehr zu
einem politischen Aktivismus, der auf
einem dynamischen und verbindli-
chen Dialog mit der Jugendkultur
basiert.

Insgesamt trat das Forum auf bei-
spiellose Art fiir eine Haltung ein, die
ein grundlegendes Verstindnis fiir Dif-
ferenz fordert und sich gegen einen
dogmatischen Essentialismus richtet,
womit es in einem deutlichen Kontrast
zu dem Typ von schwarzen Intellek-
tuellen stand, den die lokalen Medien
so gerne hassen (wie etwa der New
Yorker Dozent Leonard Jeffries mit
seinen antisemitischen und bigotten,

ahistorischen Diffamierungen). Ange-

142

sichts der Tatsache, dass offen rassisti-
sche Reden von Weissen immer iibli-
cher werden, wofiir David Duke das
krasseste Beispiel ist, impliziert diese
Haltung ungew6hnlich rigorose ethi-
sche Prinzipien und eine visionidre
Denkart.

Ist hier etwa ein Paradigmenwandel
im Gange? Legt das Format des Dia-
logs, die Bereitschaft, sich selbst in
Frage zu stellen, und die betrachtliche
Anzahl die
anscheinend gewillt sind, eine fest-

von Personlichkeiten,

gefahrene, verworrene Art der Dis-
kussion in eine radikal befreiungspoli-
tische umzuwandeln, nicht gerade
diesen Schluss nahe? Ist dies nicht
gewissermassen eine Antwort auf «die
Notwendigkeit, Identititen zwischen
verschiedenen Personen und inner-
halb jedes einzelnen Menschen klar
auszudriicken, anstatt zu homogeni-
sieren»? Und wirkt sich die Art der
Diskussion nicht auf eine Reihe ver-
schiedenartiger «Positionalititen» aus,
so dass Koalitionen zwischen verschie-
denen Identititen eher moglich wer-
den? Zumindest wird deutlich, dass
man erkannt hat, dass die diskursiven
Hohenfliige der 80er Jahre nicht in
dem Tempo in die politische Praxis
umgesetzt werden konnen, das rechts-
gerichtete Krifte bei ihrem Feldzug
gegen Freirdume vorlegen (sei es der
Ku-Klux-Klan,derin die offizielle Poli-
tik eindringt; die «Operation Rescue»,
die

oder die staatliche Kunstzensur) -

Abtreibungskliniken  schliesst;
obwohl uns dies homosexuelle Aktivi-
sten schon seit dem Aufkommen von
AIDS beweisen.

Weniger erfreulich war, dass wich-
tige «Kulturschaffende», die weder
Filmemacher, Kritiker noch Aussen-
seiter-Poeten waren, von dieser so en-

gagierten und angeregten Diskussion



ausgeschlossen  waren. Besonders
emporend war das Fehlen von Perso-
nen, die eher Mainstream-Kultur pro-
duzieren und vielleicht eine hirtere
Auseinandersetzung mit dem Thema
der hitten.

Zweifellos hitten in einer derart visuel-

Konferenz ermoglicht
len Domine wie der Populdrkultur
bildende Kiinstler einige scharfsinnige
Diskussionsbeitrage liefern konnen,

v.a. wenn man bedenkt, wie vielen

schwarzen bildenden Kiinstlern in
jingster Zeit der Durchbruch in die
Mainstream-Kunstwelt gelungen ist —
Adrian Piper, David Hammons, Chéri
Samba, Renee Green, Frédéric Bruly
Bouabré und Glenn Ligon sind nur
Michele Wallaces
Schlussbemerkungen mit dem Titel

einige davon.

«Wieso gibt es keine beriihmten

schwarzen Kiinstler?» — eine Neufor-

mulierung derzentralen Frage in Linda

iiber

Nochlins

Frauen und Feminismus — waren ein

beriithmtem Essay

verwirrender, negativer Schlusspunkt
nach einer ansonsten iiberwiltigenden
Leistung und zu einem Zeitpunkt, da
die Kunstwelt sich dafiir einzusetzen
scheint, die Netzwerke und Prinzipien,
durch die sie sich seit jeher definiert,
umzugestalten, zu erweitern und
weiterzuentwickeln.

(Ubersetzung: Irene Aeberli)

s Bow vo-ba

IN JEDER AUSGABE VON PARKETT PEILT EINE CUMULUS-WOLKE AUS AME -
RIKA UND EINE AUS EUROPA DIE INTERESSIERTEN KUNSTFREUNDE AN.
SIE TRAGT PERSONLICHE RUCKBLICKE, BEURTEILUNGEN UND DENK-
WURDIGE BEGEGNUNGEN MIT SICH - ALS JEWEILS GANZ EIGENE DAR-
STELLUNG EINER BERUFSMASSIGEN AUSEINANDERSETZUNG .

In diesem  Hefi

und Ausstellungsmacher

dussern

sich HANS-ULRICH OBRIST, freier

Kritiker

St. Gallen,

aus

und DANIELA SALVIONI,

die

Kunstkritikerin ist und in Kalifornien und New York lebt.

Eine Kiichenausstellung in St. Gallen

Nachdem Christian Boltanski
Jahren
gesprochen hatte, fassten wir bei einem

seit

von Kiichenausstellungen

Treffen anldsslich der Eroffnung des

Frankfurter Museum fiir Moderne

HANS-ULRICH OBRIST

Kunst den Entschluss, meine Kiiche an
der Schwalbenstrasse in St. Gallen in
diesem Sommer zum Ort einer Aus-
stellung zu machen. Die Kiichenaus-

stellung trdagt einem von allen eingela-

143

denen Kiinstlern geteilten Wunsch
Rechnung, ihre kiinstlerische Praxis in
verschiedenen Kontexten zu artiku-
lieren, wobei im weiten Spektrum von
offentlichen zu privaten Riumen vor

PARKETT 311992



	Cumulus from America : black popular culture = schwarze Populärkultur

