Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1992)

Heft: 34: Collaborations Illya Kabakov & Richard Prince

Artikel: "Les infos du paradis” : who's "we," white man? = was heisst da "wir",
weisser Mann?

Autor: Isaak, Jo Anna / Moses, Magda / Opstelten, Bram

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-681378

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-681378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES INFOS DU PARADIS

JO ANNA ISAAK

Who’s “We,” White Man ?

In a bus shelter in Vancouver a while
ago I saw a poster proclaiming “We are
the first world, You are the third,” a
slogan particularly pointed in the con-
text of Canada where native people,
realizing the importance “we” place on
priority, especially in relation to prop-
erty, have stopped calling themselves
by Columbus’s misnomer and now call
themselves “First Nations.” (Since the
name change they have done much
land The
poster, by Canadian artist Mark Lewis,

better on settlements.)
points with economy and humor to the
power of subject positions in our
speech, to how dichotomies of “we”
and “they” are established, and how
commonplace understandings about
others form our identity. In Native Intel-
ligence, an exhibition traveling this year
in the U.S., Elaine Reichek manages
to sidestep this dated dyadic syntax

which has always been the paradigm of

JO ANNA ISAAK is a writer who lives
in New York. She is currently writing a
book on feminist issues in contemporary

art which will be published by Routledge.

PARKETT 34 1992

When you name yourself, you always
name another. When you name
another, you always name yourself.

BERTOLT BRECHT

Western discourse. She engages in-
stead in a paratactic style: nothing is
fixed, all relationships are contingent,
subject positions are constantly chang-
ing. Like the joke about Tonto, when
the frantic Lone Ranger cries, “Tonto,
the Indians have us surrounded—
we’re done for!” Reichek asks, “Who’s
we, white man?” Good question. What
is the subject position of the second sex
in the first world? Is it the same as the
first sex of the third world... or is it the
second world? It’s hard to compute,
and women are notoriously bad at
math.

The work begins with information
(in the sense of the Latin informis, with-
out form, “un-meaning”): postcards,
snapshots, magazine spreads, film stills,
wallpaper, fabrics, even flour sacks, as
well as various ethnographic and
anthropological material culled from
the and

Library of Congress

€140

the Smithsonian in Washington, and
from the Museum of the American
Indian, the Natural History Museum,
and the Metropolitan Museum of Art
in New York. These vast storehouses of
photographs, documents, and artifacts
were accumulated in the wake of the
encyclopedic urge that so preoccupied
the first world at the close of the last
century. The burgeoning museum cul-
ture ostensibly grew out of the desire to
preserve a record of peoples and cus-
toms before they vanished, but what
was really at an end was the era of colo-
nial expansionism: these are fragments
we have shored against our ruin.
Adopting the presentational strate-
gy of the museum exhibition, Native
Intelligence postulates an information-
processing circuitry that is intended to
generate intelligibility, but the vast flow
of data is kept moving too long. Meta-
phors compound upon metaphors
without ever settling into the substan-
tive. In a photocollage entitled RED
DELICIOUS, a reproduction of a paint-
ing by Wright of Derby from 1785 is
inset with circular

smaller, photo-



graphs that lead, by a process of free-
association, to other romantic heroines
of the Wild West—Lola Albright in the
Hollywood movie Oregon Passage, the
blonde captured by Indians in Uncon-
quered, the abducted brunette in Co-
manche, or that really feisty gal in
Red River. There is a moment of Brecht-
ian distanciation in each of Reichek’s
photocollages; in RED DELICIOUS the
“device” is “bared” in a photograph
taken from behind the scenes of a
movie set revealing the cardboard
canyon into which Indians chase the
stagecoach.

The operations that the informa-
tion undergoes, the associations that
are made between disparate data,
the continuities that are recognized
become too profligate, suggesting a
problem in the processing system. The
metaphoric connections that once pro-
vided a reassuring sense of cosmic
togetherness begin to unravel under
the influence of signals from so many
sources and now seem only coinciden-
tal. The activity of classification and
categorization—the whole drive to sta-
bilize, organize, and rationalize our
conceptual universe slips into irration-
ality, chaos, and fragmentation; we are
brought too close to the margins and
the marginalized, too close to what the
museum has always promised to keep
at bay.

Yet Native Intelligence is not about
the failure of the museum to produce
“truth,” or an objective account of oth-
er peoples. Nor is it about first world
culpability. Rather this is a text about
textuality, about fabrication and about
our imbrication in our own fabrica-
tions. Reichek reads our documenta-
tion of other peoples for their symp-
tomatology, for what they tell us of our

needs and desires. Finding two differ-

of Roland Reed’s 1915
photograph showing Blackfoot Indians

ent versions

in Glacier National Park, for exam-
ple—one in the archives of the Smith-
sonian, and the other in the Museum
of Natural History—she also discov-
ered that Blackfoot Indians never lived
in Glacier National Park: Reed had
taken a group of them there and had
given them props and costumes to cre-
ate scenes of the picturesque. Reichek
gives us four versions of this same pho-
to, and manipulates them in various
ways, inverting them, coloring them,
and giving them various formulaic cap-
“The Indian Suns Himself

before the Door of His Tepee,” “After

tions like

the Hunt,” and “Shadows on the Moun-

165 x 178 cm.

ELAINE REICHEK, RED DOT MAN, 1988, photo and wool, 65 x 70” /

ROTER TUPFENMANN, 1988, Photo und Wolle,

145

tain.” These multiple misrepresenta-
tions are not made to expose the fraud-
ulence of Reed’s photojournalism, or
the credulity of the curators of the
Smithsonian and the Museum of Natu-
ral History, or even the pretension of
the positivist vision which photography
has done so much to support. If these
targets are hit, they are only collateral
damage in a search-and-destroy mis-
sion against anything that is already
culturally determined. Reichek is not
the Ralph Nader of museum culture,
demanding correct consumer informa-
tion.!) She is an eccentric and gener-
ous reader who finds herself constitu-

tionally alienated from divisions like

“fact” and “fiction” and doesn’t hold




the text or the teller accountable for

the misinformation they generate.
Instead, “errors” are like cracks provid-
ing the opportunity to look behind
these seemingly transparent texts, to
the culture that requires them. Read
through Reichek’s methodology, Mar-
garet Mead’s Sex and Temperament in
New Guinea would be the story of a
young American girl who writes a book
that becomes enormously popular
about her desire for a more sexually
liberated culture, one in which women
were not linked to property exchange.

There is a flagrant and funny femi-
nism weaving in and around Reichek’s
reworking of ethnographic and anthro-
pological material. It is manifest most
overtly in the female-identified medi-
um of knitting, which she uses to repro-
duce documentary photographs of
native peoples and their dwellings.

Knitting is an “inappropriate” tool for

this purpose—so unscientific, one of
those typical feminine misunderstand-
ings, as if some dotty woman had gone
on an anthropological expedition
equipped with wool and knitting nee-
dles instead of a camera and notebook;
or one of those comic cross-cultural
misperceptions, like the moment in
the film First Contact when a New
Guinea aboriginal puts on a Kellogg’s
Corn Flakes box as a headdress. The
culture that Reichek is misreading is
her own, but her misrecognitions mark
her distance from it and, at the same
time, her deep familiarity with the
machinations of its codes. It is as if she
had taken literally Barthes’ metaphor
of the textuality of the text: “Text
means tissue, but whereas hitherto we
have always taken this tissue as a prod-
uct, a ready-made veil, behind which
lies, more or less hidden, meaning

(truth), we are now emphasizing, in

ELAINE REICHEK, TEN LITTLE INDIANS, 1992, paint on felt and phostats, 25 x 276" /

ZEHN KLEINE INDIANER, 1992, Farbe auf Filz und Fotokopien, 63,5 x 700 cm.

the tissue, the generative idea that the
text is made, is worked out in a perpet-
ual interweaving; lost in this tissue—
texture—the unmakes

this subject

himself, like a spider dissolving in the
constructive secretions of its web.”?
Barthes’ metaphor almost seems a
reworking of a story told by Jimmie
Durham in his catalogue essay for the
fable of

Grandmother Spider, who sits unno-

exhibition—the Cherokee
ticed in the corner weaving, yet is the
most powerful, for it is her activity that
makes the yarn.

The knitted men in Native Intelli-
gence are derived from Edward Curtis’s
turn of the century photographs of
Apache Gaun or “devil” dancers and a
Mandan dancer. The three-dimension-
al knitted versions hang beside large-
scale versions of the original photo-

graphs. The knitting reproduces the

information in the photograph in a

144



way that is at once precise and quite
unsignifying. It is not just that knitting,
as “women’s work,” is out of place in
this context; by miming and thereby
undermining the discourse of knitting
that “endows” the author with a posses-
sive case so redolent of property, these
knitted versions reveal the tenuousness
of the web of lexical or indexical certi-
tude that secures our confidence in the
world.

The process of transcoding or re-
weaving of texts reveals the bias of the
original fabrication, what in fact the
anthropological and ethnographic ac-
counts have tried to cover up—the
body of the text or, rather, the bodies
of the natives. Narratives of explora-
tion and discovery are about nothing if
not the human body. They habitually
describe native bodies as monstrous,
riddled with all

excess—naked, sexually licentious, and

manner of libidinal

commonly engaged in every form of
Western taboo from incest to cannibal-
ism—a people sans roi, sans loi, sans foi,
in short, just what the Europeans
unconsciously wanted to be.? The
agenda of the narratives of discovery
was to inscribe these people in Western
systems of representations, a project
that had something of a missionary
aspect to it, as if the very act of encod-
ing them would bring them into the
realm of “normalcy.”

A significant side-effect of this
inscription was that native peoples
could then be made to disappear at the
will of the author. Early explorers of
the

the land as “wilderness,” unoccupied

Americas invariably described
empty space to be claimed for some
European monarchy; yet the central
enigma of the wilderness was always the
body of the wild man. We still have
trouble seeing him. A photograph in

ELAINE REICHEK, RED DELICIOUS, 1991,

oil on photocollage, 48 x 597 / 122 x 150 cm.

the New York Times of September 18,
1990 shows in the foreground a row of
three men. The identifying caption
reads “Napoleon A. Chagnon, left,
American anthropologist, and Charles
Brewer-Carias, Venezuelan naturalist at
Konabuma-teri.” But the man at the
left wears a loincloth and feathers; the
two white scientists stand center and
right. To the Times editors the native is
“not there,” even though his is the
body we are really interested in—the
reason for the scientific study and for
the newspaper’s story.

The bodies in Native Intelligence take
on a presence, stand three-dimension-
ally, cast a shadow, have human stature
(though they are a little short, like the
artist). “Does the text have human
form, is it a figure, an anagram of the

body? Yes, but of our erotic body.™

145

Our erotic body is exactly what Native
Intelligence invites us to explore. Instead
of the detached, fetishistic pleasure to
be had from viewing a photograph, the
knitted bodies offer the pleasures of
texture and proximity. They have a
plenitude, a warmth, a sensuality. In
this tactility we are given an implicit
invitation to touch or rub these nude
or semi-nude dark, fuzzy bodies, com-
pelling ambiguities of cuddly life-size
doll and dark, enigmatic, even slightly
threatening Other. There is a frisson to
the encounter. For those who accept
the invitation to transgress or regress,
this work will make you laugh. What is
offered here is sensuous solidarity.
Everything presented in this exhibi-
tion is familiar to us, in fact we are
awash in the comfort of the familiar.

The final installation in Native Intelli-



gence is redolent with nostalgia. We are
returned to our childhood, and to the
childhood of our grandparents, when
little girls labored over embroidery
samplers and in the process of learning
their ABC’s, learned homilies of con-
straint, a constraint perhaps more anx-
iously imposed on women during pio-
neer times because of the proximity of
“savages” on the frontier. Here, howev-
er, instead of those stultifying adages
by which we are taught to pattern our
lives, other voices speak through.
Where the- original samplers contained
maxims such as “She walked with God
and He was her support,” or “Religion
should our thoughts engage,” now
Mahpwa Luta (Red Cloud) says, “When
the white man comes to my country he
leaves a trail of blood behind him.” Or
Yellow Wolf says, “Only his own best
deeds, only the worst deeds of the
Indians, has the white man told.” That
these voices have infiltrated embroi-
dery samplers suggests a deep defec-
tion. If women, occupying a marginal
position within the symbolic order,
have come to represent the necessary
frontier between man and the sup-
posed chaos of the outside, there is
always the disconcerting possibility that
they will identify with the marginal-
ized. It looks now as though the
patriarchy’s worst suspicions are con-
firmed—Big Eagle, Yellow Wolf, and
Red Cloud came to tea and chatted!
While little girls embroider their
ABC’s and learn their position in the
symbolic order, little boys learn the
same lesson playing cowboys and
Indians. Childhood is the time of the
great divides—between he and she,
between us and them. A remark by
General Norman Schwarzkopf embroi-
dered on cowboy-pattern curtain mate-

rial shows just how formative these

years were for him: of the Gulf War, he
says, “It was like going into Indian
country!” An old poster reproduced in
another work depicts one little boy’s
quest to find out “Why don’t We Live
Like Indians?” The poster is in French,
attesting to the internationality of this
fascination with Native Americans.

Ironically, this is a shared child-
hood: even Indian kids play cowboys
and Indians. My childhood playmates
were Kwakiutl and Comox Indians,
though I didn’t know them by those
names then and I doubt that they
thought of me as Caucasian. One Hal-
loween we all dressed up as Indians,
making fringed buckskin jackets and
skirts out of burlap potato sacks. I
remember this not because any adult
pointed out the absurdity of our choice
of costumes, but because a firecracker
landed in my skirt and the whole bur-
lap outfit instantly caught fire. Our
childhoods were divided when they
were sent to the Indian school in Alert
Bay and I had to stay home and take
correspondence courses. Many years
later, when I was a student at the Uni-
versity of British Columbia, Claude
Levi-Strauss gave a series of lectures on
the kinship relations of the Kwakiutl.
As he spoke, at times in rapid French
and at times in an almost impenetrable
English, of “native conceptions” that
were clearly to be understood as
something other than his and the
audience’s own, the divide seemed to
grow into an abyss.

This last installation in the exhibi-
tion offers a sense of reparation, of
some amends having been made. Per-
haps it’s those ten-little-indian vests
hanging on the wall, perhaps it’s the
care with which they have been stitch-
ed together from the patterns in an
Indian craft catalogue, perhaps it’s the

146

offer of another chance at childhood,
another chance to do it again and get it

right.

1) As I was writing this essay, I happened
to hear a report on National Public Radio
about the problems natural history mu-
seums were having in dealing with the
obvious and embarrassing gender and cul-
tural biases of their exhibits. One director
explained that there simply wasn’t enough
money to “correct” all the mistakes in dis-
plays like dioramas. Instead, he has in-
vented what he calls the “dilemma labels”
for incorrect or misleading dioramas. For
example, a diorama showing a lioness at
home with her cub while the male lion is
off hunting a zebra would be given a
“dilemma label” explaining that it was the
female lion that did the hunting. The
male, he said, “was just a couch potato.”
2) Roland Barthes, The Pleasure of the Text,
trans., Richard Miller, New York: Hill and
Wang, 1975, p. 64.

3) I am indebted in this discussion to Len-
nard Davis’s unpublished essay “*“No Fable
in Their Case’: New World Explorers and
the Problem of Narration.” I am also
grateful to Lennard for bringing to my
attention the photograph from the New
York Times.

4) Barthes, p. 17.

ELAINE REICHEK, ASSINIBOIN, 1990,
wool and photo, 70 x 72” / 178 x 183 cm.




JO ANNA ISAAK

Was heisst da «wir»,
wersser Mann ?

An einer Bushaltestelle in Vancouver
sah ich vor einiger Zeit ein Plakat mit
dem Satz «We are the first world, You
are the third» («Wir sind die erste
Welt, Thr die dritte»), einer Losung
mit einer besonderen Pointe gerade in
Kanada, wo die eingeborenen Vélker,
nachdem sie erkannt haben, welche
Bedeutung «wir» der Prioritit — insbe-
sondere in bezug auf Besitz — beimes-
sen, nicht linger Kolumbus’ irrtiimli-
che Benennung auf sich anwenden,
sondern sich jetzt als «first Nations»
bezeichnen. (Seit der Namensande-
rung sind sie in der Durchsetzung
ihrer Landforderungen wesentlich
erfolgreicher.) Das Plakat des kanadi-
schen Kiinstlers Mark Lewis veran-
schaulicht in sehr direkter, witziger
Form, welche Macht den spezifischen
Subjektstellungen in unserer Sprache
zukommt, wie Dichotomien des «wir»
und «sie» entstehen und wie banale
Vorstellungen von anderen unsere
Identitit formen. In der Ausstellung
Native Intelligence («Naturliche Intelli-
genz» bzw. «Die Intelligenz der Einge-
borenen»), die dieses Jahr in verschie-

JO ANNA ISAAK lebt als Schriftstelle-
rin in New York. Sie schreibt zurzeit an
einem Buch tiber feministische Themen in
zeitgenossischer Kunst, das bei Routledge

erscheinen wird.

Nenne doch nicht so genau deinen
Namen. Wozu denn?
Wo du doch immerzu
einen andern damit nennst.

BERTOLT BRECHT

denen Stadten der USA gezeigt wird,
schafft es Elaine Reichek, sich dieser
iberholten dichotomen Syntax, die
seit jeher das Paradigma abendlandi-
schen Diskurses ist, zu entziehen. Statt
dessen front sie einem parataktischen
Stil: Nichts ist fixiert, simtliche Beziige
sind zufallsbedingt, Subjekte dndern
stindig ihre Stellung. Wie bei dem
Witz uber Tonto, wenn der Lone Ran-
die

Indianer haben uns umzingelt: wir sind

ger aufgeregt schreit: «Tonto,
erledigt», und Elaine Reichek fragt:
«Was heisst hier wir, weisser Mann?»
Gute Frage. Wie ist die Subjektstellung
des zweiten Geschlechts in der ersten
Welt? Entspricht sie der des ersten
Geschlechts in der dritten Welt... oder
ist es etwa die zweite Welt? Eine schwie-
rige Rechnung, und Frauen sind
bekanntermassen schwach in Mathe-
matik.

Die Arbeit beginnt mit Information
(im Sinne des lateinischen informis,
ohne Form, «Nicht-Bedeutung»): Post-
karten, Schnappschiisse, ausklappba-
re Illustriertenseiten, Filmstandphotos,

Tapeten, Stoffe, sogar Mehlsicke so-

147

wie verschiedenerlei ethnographisches
und anthropologisches Material, aus-
gesucht aus dem Bestand der Library
of Congress und des Smithsonian Insti-
tute in Washington sowie des Museum
of the American Indian, des Natural
History Museum und des Metropolitan
Museum in New York. Diese riesigen
Sammlungen von Photographien, Do-
kumenten und Kunstgegenstinden wa-
ren im Zuge jenes enzyklopddischen
Ubereifers zusammengetragen worden,
von dem die erste Welt im ausgehen-
den 19. Jahrhundert so sehr besessen
war. Die aufblithende Museumskultur
erwuchs scheinbar aus dem Verlangen,
ein Zeugnis von Volkern und Brauch-
tum zu bewahren, ehe diese vollends
verschwanden, doch das, was wirklich
ein Ende gefunden hatte, war die Ara
kolonialer Expansionspolitik: dies sind
Fragmente, mit denen wir uns gegen
unseren Untergang gestemmt haben.

Indem sie sich der Prdsentations-
strategie der Museumsschau bedient,
postuliert die Ausstellung Native Intelli-
gence einen Kreislauf der Informations-
verarbeitung, der auf die Erzeugung
von Verstandlichem abzielt, doch der
gewaltige Datenfluss wird zu lange in
Bewegung gehalten. Metapher hauft
sich auf Metapher, ohne sich je auf der
Ebene des Realen zu konkretisieren. In
einer Photocollage mit dem Titel RED

PARKETT 34 1992



ELAINE REICHEK, SAMPLERS, 1992, embroidery on linen, dimensions variable /

STICKTUCHER, 1992, Stickerei auf Leinen, variable Grésse.

DELICIOUS sind in eine Reproduktion
eines Gemaldes von Joseph Wright aus
dem Jahr 1785 kleinere, runde Photo-
graphien eingefiigt, die auf dem Wege
freier Assoziation zu anderen romanti-
schen Heldinnen des Wilden Westens
fihren: Lola Albright in dem Holly-
woodfilm Oregon Passage, die Blondine,
die in Unconquered von Indianern
gefangengenommen wird, die entfiithr-
die
knackige Braut aus Red River. Es steckt

te Brinette aus Comanche oder

ein Moment Brechtscher Distanzie-
rung in jedem der Photocollagen
Elaine Reicheks: in RED DELICIOUS
wird der durch

Photographie «blossgelegt», die von

«Kunstgriff>» eine
einem Standpunkt hinter den Kulissen
eines Filmsets aufgenommen wurde, so
dass man erkennen kann, dass die
Schlucht, in die die Indianer die Post-
kutsche treiben, aus Pappe ist.

Die Prozeduren, denen die Infor-
mation unterzogen wird, die Assoziatio-
nen, die zwischen disparaten Angaben
hergestellt, die Zusammenhdnge, die

erkannt werden, nehmen allzu aus-

schweifenden Charakter an und lassen
daher auf Probleme im System der
Verarbeitung schliessen. Die metapho-
rischen Verbindungen, die einst ein
Gefuhl

Zusammengehorigkeit

beruhigendes universeller
verschafften,
l6sen sich unter dem Einfluss von
Signalen aus einer derartigen Vielfalt

von Quellen allméhlich auf und wirken

jetzt nur mehr zufillig. Der Akt der

Einteilung und Einordnung, tiber-
haupt die Neigung zur Stabilisierung,
Gliederung und Rationalisierung un-
serer begrifflichen Welt, gleitet unver-
sehens hintiber in die Irrationalitat, ins
Chaos und in die Fragmentierung; wir
werden zu nahe an die Rdnder und an
das an den Rand Gedréngte gefilihrt, zu
nahe an das, was das Museum immer
uns vom Leibe zu halten versprochen
hatte.

Dennoch handelt Native Intelligence
nicht von dem Versiumnis des Mu-
seums, so etwas wie «Wahrheit» bzw.
eine objektive Darstellung anderer
Volker hervorzubringen. Ebensowenig
handelt die Ausstellung von der Schuld

148

der ersten Welt. Vielmehr ist sie gleich-
sam ein Text uber Textualitat, tber
Fiktion und dartber, wie wir in unse-
ren eigenen Fiktionen foérmlich er-
sticken. Elaine Reichek «liest» unsere
Dokumentation anderer Volker auf
deren Symptomatologie hin, darauf
hin, was sie uns Uber unsere eigenen
Bedirfnisse und Winsche sagen. So
fand sie, als sie — einmal im Archiv des
Smithsonian und zum anderen im
Museum of Natural History — auf zwei
verschiedene Varianten einer 1915 von
Roland Reed aufgenommenen Photo-
graphie stiess, die Blackfoot-Indianer
im Glacier-Nationalpark zeigen, zu-
gleich heraus, dass nie Blackfoot-India-
ner im Glacier-Nationalpark gelebt
hatten: Reed hatte eine Gruppe dieser
Indianer dorthin gebracht und ihnen
Requisiten und Kostiime gegeben, um
Szenen im pittoresken Stil nachzu-
stellen. Elaine Reichek prasentiert uns
vier Varianten ebendieses Photos und
manipuliert sie in verschiedenerlei Art
und Weise, indem sie sie umdreht,
koloriert und sie mit allerlei phrasen-



haften Legenden versicht wie: «Der
Indianer sonnt sich vor dem Eingang
seines Tepee», «Nach der Jagd» und
«Schatten am Berghang». Diese mehr-
fachen Entstellungen dienen nicht
dazu, den Schwindel des Reedschen
Photojournalismus oder die Leicht-
glaubigkeit der Kustoden des Smith-
sonian und des Museum of Natural
History oder auch die Anmassung der
positivistischen Sicht anzuprangern,
der die Photographie in so wesentli-
chem Masse Vorschub geleistet hat.
Derlei Wirkungen, so sie denn erzielt
werden, sind nur die Begleitfolge einer
Mission, die darauf abzielt, alles bereits
kulturell Determinierte ausfindig zu
machen und zu zerstoren. Elaine Rei-
chek ist nicht der Ralph Nader einer
Museumskultur, der korrekte Konsu-
menteninformationen fordert.) (Ralph
Nader ist ein Aktivist fir Konsumen-
tenrechte. Anm. d. Red.) Sie ist eine
exzentrische und grossziigige Leserin,
die sich von Natur aus Unterscheidun-
gen wie der zwischen «Wirklichkeit»
und «Fiktion» entfremdet fihlt und
die nicht den Text oder den Erzédhler
zur Rechenschaft zieht fur die Fehl-
information, die sie zeitigen. Vielmehr
sind «Fehler» gleichsam wie Risse, die
Gelegenheit bieten, hinter diesen
scheinbar durchsichtigen Texten auf
die Kultur zu schauen, die sie bedingt.
Von der Methodologie Elaine Reicheks
her gelesen, ware Margaret Meads
Geschlecht und Temperament in Neuguinea
die Geschichte von einer jungen Ame-
rikanerin, die ein — auf ungeheure
Popularitdt stossendes — Buch schreibt
uber ihre Sehnsucht nach einer sexuell
freieren Kultur, einer Kultur, in der
Frauen nicht mit dem Austausch von
Besitztiimern verbunden waren.

Es spielt ein eklatanter, komischer
Feminismus in Reicheks Art der Um-

arbeitung ethnographischen und an-
thropologischen Materials hinein. Am
offensichtlichsten ist dieser in der per
definitionem weiblichen Technik des
Strickens, derer sie sich bedient, um
dokumentarische Photographien von
Eingeborenen und ihren Behausungen
ist ein

zu reproduzieren. Stricken

«ungeeignetes» Handwerkszeug fir
diesen Zweck, so ganzlich unwissen-
schaftlich, eines jener typisch weibli-
chen Missverstandnisse, als hitte
irgendeine bekloppte Frau eine an-
thropologische Expedition angetreten,
ausgertistet mit Wolle und Strick-
nadeln anstelle von Kamera und Notiz-
buch; oder eine jener komischen trans-
kulturellen Missdeutungen, wie der
Augenblick in dem Film First Contact,
wenn ein Eingeborener auf Neuguinea
sich eine Schachtel Kellogg’s Corn-
flakes als Kopfschmuck aufsetzt. Die
Kultur, die Elaine Reichek missdeutet,
ist die eigene, ihre falschen Erkennt-
nisse sind aber Zeichen ihrer Distanz
zu dieser Kultur und zu gleicher Zeit
ihrer tiefreichenden Vertrautheit mit
den Tucken ihrer Kodes. Es ist, als
habe sie die Barthessche Metapher von
der «Textualitat» des Textes beim Wort
genommen. «Text heisst Gewebe;
aber wahrend man dieses Gewebe bis-
her immer als ein Produkt, einen ferti-
gen Schleier aufgefasst hat, hinter dem
sich, mehr oder weniger verborgen,
der Sinn (die Wahrheit) aufhalt, beto-
nen wir jetzt bei dem Gewebe die gene-
rative Vorstellung, dass der Text durch
ein standiges Flechten entsteht und
sich selbst bearbeitet; in diesem Gewe-
be — dieser Textur — verloren, 16st sich
das Subjekt auf wie eine Spinne, die
selbst in die konstruktiven Sekretionen
ihres Netzes aufginge.»? Barthes’
Metapher wirkt fast wie eine alternative

Lesart einer Geschichte, die Jimmie

149

Durham in seinem Katalogbeitrag zu
dieser Ausstellung erzahlt: die von den
Cherokee tberlieferte Fabel von Gross-
mutter Spinne, die unbemerkt in einer
Ecke sitzt und webt, gleichwohl aber
hat sie die grosste Macht inne, denn
ihre Tatigkeit ist es, die das Garn her-
vorbringt.

Die gestrickten Mannchen in Native
Intelligence sind von den Photographien
die Edward Curtis

die Jahrhundertwende von sogenann-

abgeleitet, um

ten «Gaun»- oder Teufeltinzern der
Apachen und einem Mandan-Téanzer
gemacht hat. Die dreidimensionalen
gestrickten Versionen hingen neben
Vergrosserungen der Originalphoto-
graphien. Das Gestrickte gibt die in der
Photographie enthaltene Information
in einer Art und Weise wieder, die zu-
gleich prazise und ganz und gar nicht-
signifikatorisch ist. Es geht nicht nur
darum, dass Gestricktes als «Frauen-
handwerk» in diesem Kontext fehl am
Platz ist; dadurch, dass sie den Diskurs
des Strickens, der den Urheber mit
dem so stark an Besitztum gemahnen-
den Possessivum, dem «Mein», ausstat-
tet, mimen und mithin unterminieren,
fihren diese gestrickten Versionen vor
Augen, wie diinn das Gewebe lexikali-
scher oder indexmadssiger Gewissheit
ist, das unser Vertrauen in die Welt
garantiert.

Der Prozess der Transkodierung
oder des «Nachwebens» von Texten
bringt die Tendenz der urspriinglichen
Fiktion ans Licht, das, was die anthro-
pologischen und ethnographischen
Darstellungen zu vertuschen versucht
haben: den Leib des Textes, oder bes-
ser:
Geschichten
und Entdeckungen handeln von nichts

den Leib der Eingeborenen.
von Forschungsreisen
so sehr wie vom menschlichen Kérper.

Sie beschreiben die Korper der Einge-



borenen fiir gewohnlich als missgestal-
tet, aufgezehrt durch alle moglichen
Formen libidinéser Ausschweifung —
nackt, sexuell freiziigig und in der
Regel verwickelt in allem, was im
Westen mit einem Tabu belegt ist, vom
Inzest bis hin zum Kannibalismus,
kurz: ein Volk sans roi, sans loi, sans foi,
genau das, was die Europaer unbewusst
gerne gewesen wiren.? Die Tendenz
der Entdeckungsgeschichten bestand
darin, diese Menschen in westliche
Darstellungsschemata einzuordnen, ein
Projekt, das gewissermassen etwas Mis-
sionarisches an sich hatte, so, als wiirde
der blosse Akt der Enkodierung sie in
das Reich der «Normalitat» tberfiih-
ren.

Ein wichtiger Begleiteffekt dieser
Einordnung war der, dass eingeborene
Volker mithin nach Belieben vom
Autor zum Verschwinden gebracht wer-
den konnten. Frithe Erforscher des
amerikanischen Kontinents beschrie-
ben das Land durchweg als «Wildnis»,
als 6den, unbewohnten Raum, der nur
darauf warte, von irgendeiner europai-
schen Monarchie beansprucht zu wer-
den; doch das zentrale Mysterium der
Wildnis war stets der Korper des
Wilden.

schwer, ihn wahrzunehmen. Ein Photo

Wir tun uns noch heute
in der New York Times vom 18.Septem-
ber 1990 zeigt im Vordergrund drei
Manner, die nebeneinander stehen.
Die Bildunterschrift lautet: «Napoleon
A.Chagnon, amerikanischer Anthro-
pologe, links, und der venezolanische
Naturkundige Charles Brewer-Carids in
Konabuma-teri.» Doch der Mann links
trigt ein Lendentuch und Feder-
schmuck; die beiden weissen Wissen-
schaftler stehen in der Mitte und
rechts. Fir die Redakteure der Times ist
der Eingeborene einfach «nicht da»,

obgleich gerade seinem Korper — der

der Anlass fur die wissenschaftliche
Studie und fir den Zeitungsartikel ist —
unser Interesse gilt.

Die Korper in Native Intelligence
erlangen Priasenz, sie erheben sich
dreidimensional, werfen einen Schat-
ten, haben eine menschliche Statur
(obgleich sie ein wenig kleinwiichsig
sind, wie die Kiinstlerin). «Der Text hat
eine menschliche Form, er ist eine
Figur, ein Anagramm des Korpers? Ja,
aber unseres erotischen Kérpers.»?
Genau diesen unseren erotischen
Korper regt uns Native Intelligence an zu
erforschen. Anstelle des distanzierten,
fetischistischen Genusses, den die Be-
ge-
wahren mag, bieten die gestrickten

trachtung einer Photographie
Korper den Genuss der Textur und der
Nihe. Thnen eignet eine Uppigkeit,
eine Warme, eine Sinnlichkeit. Ihre
Taktilitit lidt uns indirekt dazu ein,
diese nackten oder halbnackten dunk-
len, flauschigen Korper — ein Mittel-
ding zwischen lebensgrosser Puppe
und dunklem, geheimnisvollem, ja
sogar leicht bedrohlichem «Andern» —
zu bertihren oder tiber sie zu streichen.
Ein gewisser Schauder verbindet sich
mit der Begegnung. Wer die Einladung
zur Trans- bzw. Regression annimmt,
den wird diese Arbeit erheitern. Was
hier geboten wird, ist sinnliche Solida-
ritdt.

Alles, was in dieser Ausstellung
gezeigt wird, ist uns vertraut, ja im
Grunde sind wir umspilt vom Wohl-
behagen des Vertrauten. Die abschlies-
sende Installation in Native Intelligence
atmet geradezu Nostalgie. Wir werden
in unsere Kindheit zurtickversetzt und
in die Kindheit unserer Grosseltern, als
kleine Madchen sich mit Stickarbeiten
abplagten und beim Einstudieren ihres
Abc fromme Spriche lernten, die von
Einschrankungen und Zwéingen spra-

150

chen, Zwange, die man in den Zeiten
der frihen Siedler den Frauen viel-
leicht um so dngstlicher ans Herz legte
aufgrund der Ndhe von «Wilden» an
der Siedlungsgrenze. Hier jedoch klin-
gen anstatt jener hohlen Phrasen, mit
deren Hilfe uns eingeredet wird, wie
wir unser Leben zu gestalten hatten,
andere Stimmen durch. Wo die ur-
spriinglichen . Sticktiicher Losungen
trugen wie «Sie hatte Gott zur Seite
und Er war ihr Stitze und Kraft» oder
«Dem Glauben sollten unsere Gedan-
ken gelten», sagt jetzt Mahpwa Luta
(Rote Wolke): «Wenn der weisse Mann
in mein Land kommt, hinterlasst er
eine Spur des Blutes.» Oder Gelber
Wolf sagt: «Nur von seinen eigenen
Grosstaten und nur von den schlimm-
sten Untaten der Indianer spricht der
weisse Mann.» Die Tatsache, dass sich
derlei Stimmen in den Sticktiichern
niedergeschlagen haben, ldsst auf eine
tiefgehende Pervertierung schliessen.
Wenn Frauen, die eine Randposition
innerhalb der symbolischen Ordnung
einnehmen, allmédhlich die unerlassli-
che Grenze zwischen dem Mann und
dem vermeintlichen Chaos der Welt
draussen verkorpern, so besteht immer
die beunruhigende Moglichkeit, dass
sie sich mit dem an den Rand Gedrang-
ten identifizieren. Es hat jetzt den
Anschein, als hatten sich die schlimm-
sten Befiirchtungen des Patriarchats
bestétigt: Grosser Adler, Gelber Wolf
und Rote Wolke haben sich zum Kaf-
feekrdnzchen eingefunden!

Wahrend kleine Méddchen ihre Abc
sticken und ihren Platz in der symboli-
schen Ordnung lernen, lernen kleine
Jungs das gleiche beim Cowboy- und
Indianerspiel. Die Kindheit ist die Zeit
des

der Trennungen zwischen «ihm» und

grossen «Auseinanderdriftens»,

«ihr», zwischen «uns» und «den ande-



Ein

Norman Schwarzkopf, aufgestickt auf

ren». Ausspruch von General
Cowboy-gemusterten Vorhangstoff, ver-
rit sehr genau, was ihn diese Jahre
gelehrt haben: Der Golfkrieg, sagt er,
«das war, als begebe man sich in In-
dianergebiet!» Ein altes Plakat, das in
einer anderen Arbeit reproduziert ist,
eines kleinen

illustriert die Suche

Jungen nach einer Antwort auf die Fra-

ge:

Indianer?» Das Plakat ist in franzosi-

«Warum leben wir nicht wie die

scher Sprache: ein Zeugnis der Inter-
nationalitit dieses Faszinosums, das die
Eingeborenen Amerikas darstellten.
Ironischerweise ist diese Kindheit
grenziiberschreitend: selbst Indianer-
kinder spielen Cowboy und Indianer.
Die Spielkameraden meiner Kindheit
waren Kwakiutl- und Comox-Indianer,
obgleich ich sie damals nicht unter die-
sen Namen kannte und auch bezweifle,
dass sie mich als Weisse sahen. Einmal
an Halloween verkleideten wir uns nun
alle als Indianer, wofiir wir gefranste
Wildlederjacken und -récke aus grob-
leinenen Kartoffelsicken machten. Ich
erinnere mich nicht deshalb daran,
weil irgendein Erwachsener uns auf
die Albernheit unserer Kostimwahl
aufmerksam gemacht hatte, sondern
weil ein Knallfrosch auf meinem Rock
landete und das ganze Sackleinenout-
fit im Nu Feuer fing. Unsere Kindheit
trennte sich, als sie auf die indianische
Schule in Alert Bay geschickt wurden
und ich zu Hause bleiben und Fern-
unterrichtskurse nehmen musste. Viele
Jahre spiter, als ich an der University
Columbia hielt

of British studierte,

ELAINE REICHEK, YIPPE-EI-O, 1991,
embroidery on cloth, 29 x 40" /

STICKEREI AUF TUCH, 74,3 x 101,6 cm.

Reihe

Vortragen tUber die Verwandtschafts-

Claude Lévi-Strauss eine von
beziehungen bei den Kwakiutl. Als er,
mal in schnellem Franzosisch, mal in
einem nahezu unverstindlichen Eng-
lisch, von «eingeborenenspezifischem
Denken» sprach, unter dem eindeutig
etwas anderes als sein eigenes Denken
bzw. das seiner Horerschaft zu verste-
hen war, schien sich die Scheide zu
einem bodenlosen Abgrund zu weiten.

Diese letzte Installation in der Aus-
stellung vermittelt das Gefiihl einer
Wiedergutmachung, dass ein gewisser
Schadenersatz geleistet wurde. Viel-
leicht sind es die Zehn-kleine-Indianer-
Westen, die an der Wand héangen, viel-
leicht ist es die Sorgfalt, mit der sie
nach den Vorlagen in einem Hand-
buch tber indianisches Handwerk
zusammengendht worden sind, viel-
leicht ist es das Angebot einer weiteren
Chance zur Kindheit, einer weiteren
Chance, von neuem zu beginnen und

es diesmal richtig zu machen.

( Ubersetzun g:

Magda Moses, Bram Opstelten)

1) Wahrend der Arbeit an diesem Beitrag
horte ich im National Public Radio zufillig
einen Bericht tuber die Schwierigkeiten,
die naturgeschichtlichen Museen der Um-
gang mit den offenkundigen, ja peinli-
chen geschlechtlichen und kulturellen
Tendenzen ihrer Ausstellungsobjekte be-
reitet. Ein Museumsdirektor erklirte, es
sei einfach nicht genug Geld da, um alle
Fehler zu «korrigieren», die in Ausstellungs-
objekten wie etwa Dioramen enthalten
seien. Statt dessen habe er fir «unkorrek-
te» und irrefihrende Dioramen sogenann-
te «Verfanglichkeitsetiketten» erfunden.
So wurde beispielsweise ein Diorama, das
eine Lowin mit ihrem Jungen liegend
zeigt, wahrend der Lowe draussen im Feld
ein Zebra jagt, mit einem «Verfinglich-
keitsetikett» versehen werden, das er-
kliren wiirde, dass sich in Wirklichkeit die
Lowin um die Jagd kimmerte. Bei dem
Miénnchen, sagte er, «<handelt es sich ledig-
lich um eine Malzkartoffel».

2) Roland Barthes, Die Lust am Text, Frank-
furt 1974, S. 94.

3) Meine Ausfuhrung statzt sich hier teil-
weise auf einen unveréffentlichten Aufsatz
Titel «No
Fable in Their Case: New World Explorers
Mein

Dank gilt Lennard auch dafir, dass er

von Lennard Davis mit dem

and the Problem of Narration».
mich auf die Photographie in der New York
Times aufmerksam gemacht hat.

4) Barthes, S.25f.




	"Les infos du paradis" : who's "we," white man? = was heisst da "wir", weisser Mann?

