
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1992)

Heft: 34: Collaborations Ilya Kabakov & Richard Prince

Artikel: "Les infos du paradis" : who's "we," white man? = was heisst da "wir",
weisser Mann?

Autor: Isaak, Jo Anna / Moses, Magda / Opstelten, Bram

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-681378

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-681378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FES INFOS DU PA RADIS

JO ANNA ISAAK

Who '5 "We? White Man

In a bus shelter in Vancouver a while

ago I saw a poster proclaiming "We are

the first world, You are the third," a

slogan particularly pointed in the context

of Canada where native people,

realizing the importance "we" place on

pnority, especially in relation to property,

have stopped calling themselves

by Columbus's misnomer and now call

themselves "First Nations " (Since the

name change they have done much

bettei on land settlements The

poster, by Canadian artist Mark Lewis,

points with economy and humor to the

powei of subject positions in our
speech, to how dichotomies of "we"

and "they" are established, and how

commonplace understandings about

others form our identity In Native

Intelligence, an exhibition traveling this year
m the U S Elaine Reichek manages
to sidestep this dated dyadic syntax
which has always been the paradigm of

JO ANNA ISA A K is a writer who lives

in New Yoik She is currently writing a

book on feminist issues in contemporary
art which will be published by Routledge

When you name yourself, you always

name another When you name

another, you always name yourself
BERTOLT BRECHT

Western discourse She engages
instead in a paratactic style nothing is

fixed, all relationships are contingent,
subject positions are constantly changing

Like the joke about Tonto, when

the frantic Lone Ranger cries, "Tonto,
the Indians have us surrounded—
we're done for'" Reichek asks, "Who's

we, white man'" Good question What

is the subject position of the second sex

in the first woild' Is it the same as the

first sex of the third world or is it the

second world' It's hard to compute,
and women are notoriously bad at

math

The work begins with information

(in the sense of the Latin informis, without

form, "un-meanmg") postcards,

snapshots, magazine spreads, film stills,

wallpaper, fabrics, even flour sacks, as

well as various ethnographic and

anthropological material culled from
the Library of Congress and

the Smithsonian in Washington, and

from the Museum of the American

Indian, the Natural Histoiy Museum,

and the Metiopohtan Museum of Ait
in New York These vast storehouses of

photographs, documents, and artifacts

were accumulated in the wake of the

encyclopedic urge that so preoccupied
the first woild at the close of the last

centuiy The burgeoning museum
culture ostensibly grew out of the desire to

preserve a iecord of peoples and

customs before they vanished, but what

was really at an end was the era of colonial

expansionism these are fragments
we have shored against our rum

Adopting the presentational strategy

of the museum exhibition, Native

Intelligence postulates an information-

processing circuitry that is intended to

generate intelligibility, but the vast flow

of data is kept moving too long
Metaphors compound upon metaphors
without ever settling into the substantive

In a photocollage entitled RED

DELICIOUS, a reproduction of a painting

by Wright of Derby from 1785 is

mset with smaller, circular photo-

PARKETT 34 1992 142



giaphs that lead, by a process of fiee-

association, to other romantic heioines

of the Wild West—Lola Albright in the

Hollywood movie Oregon Passage, the

blonde captured by Indians in Uncon-

quered, the abducted brunette in
Comanche, or that really feisty gal in
Red River Theie is a moment of Brecht-

lan distanciation in each of Reichek's

photocollages, m RED DELICIOUS the

"device" is "bared" in a photograph
taken from behind the scenes of a

movie set revealing the cardboard

canyon into which Indians chase the

stagecoach

The operations that the information

undergoes, the associations that

are made between disparate data,

the continuities that are recognized
become too profligate, suggesting a

problem in the processing system The

metaphonc connections that once pio-
vided a reasstning sense of cosmic

togetherness begin to unravel under
the influence of signals from so many
sources and now seem only coincidental

The activity of classification and

categorization—the whole drive to
stabilize, organize, and rationalize our
conceptual universe slips into irrationality,

chaos, and fragmentation, we are

brought too close to the margins and

the marginalized, too close to what the

museum has always promised to keep

at bay

Yet Native Intelligence is not about

the failure of the museum to produce
"truth," or an objective account of oth-

ei peoples Nor is it about first world

culpability Rathei this is a text about

textuality, about fabrication and about

our imbrication in our own fabrications

Reichek reads our documentation

of other peoples for their
symptomatology, for what they tell us of our
needs and desires Finding two differ¬

ent versions of Roland Reed's 1915

photograph showing Blackfoot Indians

in Glacier National Paik, for
example—one in the archives of the

Smithsonian, and the othei in the Museum

of Natuial History—she also discov-

eied that Blackfoot Indians never lived

in Glaciei National Paik Reed had

taken a group of them there and had

given them props and costumes to create

scenes of the picturesque Reichek

gives us four versions of this same photo,

and manipulates them in various

ways, inverting them, coloring them,

and giving them various formulaic
captions like "The Indian Suns Himself
before the Door of His Tepee," "After
the Hunt," and "Shadows on the Moun¬

tain " These multiple misrepresentations

are not made to expose the fraud-

ulence of Reed's photojoui nalism, 01

the credulity of the curators of the

Smithsonian and the Museum of Natural

History, or even the pretension of
the positivist vision which photography
has done so much to suppoit If these

targets are hit, they are only collateial

damage in a search-and-destroy
mission against anything that is already

cultuially determined Reichek is not
the Ralph Nader of museum culture,

demanding coi i ect consumer infoi
matron '1 She is an eccentric and genei-
ous reader who finds herself constitutionally

alienated from divisions like
"fact" and "fiction" and doesn't hold

143



the text or the teller accountable for
the misinformation they generate.
Instead, "errors" are like cracks providing

the opportunity to look behind
these seemingly transparent texts, to
the culture that requires them. Read

through Reichek's methodology,
Margaret Mead's Sex and Temperament in
Nero Guinea would be the story of a

young American girl who writes a book

that becomes enormously popular
about her desire for a more sexually
liberated culture, one in which women

were not linked to property exchange.
There is a flagrant and funny feminism

weaving in and around Reichek's

reworking of ethnographic and

anthropological material. It is manifest most

overtly in the female-identified medium

of knitting, which she uses to reproduce

documentary photographs of
native peoples and their dwellings.

Knitting is an "inappropriate" tool for

this purpose—so unscientific, one of
those typical feminine misunderstandings,

as if some dotty woman had gone
on an anthropological expedition
equipped with wool and knitting needles

instead of a camera and notebook;

or one of those comic cross-cultural

misperceptions, like the moment in

the film First Contact when a New

Guinea aboriginal puts on a Kellogg's
Corn Flakes box as a headdress. The

culture that Reichek is misreading is

her own, but her misrecognitions mark

her distance from it and, at the same

time, her deep familiarity with the

machinations of its codes. It is as if she

had taken literally Barthes' metaphor
of the textuality of the text: "Text
means tissue, but whereas hitherto we

have always taken this tissue as a product,

a ready-made veil, behind which

lies, more or less hidden, meaning

(truth), we are now emphasizing, in

the tissue, the generative idea that the

text is made, is worked out in a perpetual

interweaving; lost in this tissue—

this texture—the subject unmakes

himself, like a spider dissolving in the

constructive secretions of its web."2'

Barthes' metaphor almost seems a

reworking of a story told by Jimmie
Durham in his catalogue essay for the

exhibition—the Cherokee fable of
Grandmother Spider, who sits unnoticed

in the corner weaving, yet is the

most powerful, for it is her activity that
makes the yarn.

The knitted men in Native Intelligence

are derived from Edward Curtis's

turn of the century photographs of
Apache Gaun or "devil" dancers and a

Mandan dancer. The three-dimensional

knitted versions hang beside large-
scale versions of the original
photographs. The knitting reproduces the

information in the photograph in a

ELAINE REICHEK, TEN LITTLE INDIANS, 1992, paint on fell and phostats, 25 x 276" /
ZEHN KLEINE INDIANER, 1992, Farbe auf Filz und Fotokopien, 65,5 x 700 cm.

144



way that is at once precise and quite
unsignifying. It is not just that knitting,
as "women's work," is out of place in

this context; by miming and thereby

undermining the discourse of knitting
that "endows" the author with a possessive

case so redolent of property, these

knitted versions reveal the tenuousness

of the web of lexical or indexical certitude

that secures our confidence in the

world.

The process of transcoding or re-

weaving of texts reveals the bias of the

original fabrication, what in fact the

anthropological and ethnographic
accounts have tried to cover up—the
body of the text or, rather, the bodies

of the natives. Narratives of exploration

and discovery are about nothing if
not the human body. They habitually
describe native bodies as monstrous,
riddled with all manner of libidinal
excess—naked, sexually licentious, and

commonly engaged in every form of
Western taboo from incest to cannibalism—a

people sans roi, sans lot, sansfoi,
in short, just what the Europeans

unconsciously wanted to be.3' The

agenda of the narratives of discovery

was to inscribe these people in Western

systems of representations, a project
that had something of a missionary

aspect to it, as if the very act of encoding

them would bring them into the

realm of "normalcy."
A significant side-effect of this

inscription was that native peoples
could then be made to disappear at the

will of the author. Early explorers of
the Americas invariably described

the land as "wilderness," unoccupied

empty space to be claimed for some

European monarchy; yet the central

enigma of the wilderness was always the

body of the wild man. We still have

trouble seeing him. A photograph in

ELAINE REICHEN, RED DELICIOUS, 1991,

oil on pholocollage, 48 x 59" / 122 x 150cm.

the New York Times of September 18,

1990 shows in the foreground a row of
three men. The identifying caption
reads "Napoleon A. Chagnon, left,
American anthropologist, and Charles

Brewer-Cariäs, Venezuelan naturalist at

Konabuma-teri." But the man at the

left wears a loincloth and feathers; the

two white scientists stand center and

right. To the Times editors the native is

"not there," even though his is the

body we are really interested in—the

reason for the scientific study and for
the newspaper's story.

The bodies in Native Intelligence take

on a presence, stand three-dimension-

ally, cast a shadow, have human stature

(though they are a little short, like the

artist). "Does the text have human

form, is it a figure, an anagram of the

body? Yes, but of our erotic body."4'

Our erotic body is exactly what Native

Intelligence invites us to explore. Instead

of the detached, fetishistic pleasure to
be had from viewing a photograph, the

knitted bodies offer the pleasures of
texture and proximity. They have a

plenitude, a warmth, a sensuality. In

this tactility we are given an implicit
invitation to touch or rub these nude

or semi-nude dark, fuzzy bodies,

compelling ambiguities of cuddly life-size

doll and dark, enigmatic, even slightly
threatening Other. There is a frisson to
the encounter. For those who accept
the invitation to transgress or regress,
this work will make you laugh. What is

offered here is sensuous solidarity.

Everything presented in this exhibition

is familiar to us, in fact we are

awash in the comfort of the familiar.
The final installation in Native Intelli-

145



gence is redolent with nostalgia. We are

returned to our childhood, and to the

childhood of our grandparents, when

little girls labored over embroidery
samplers and in the process of learning
their ABC's, learned homilies of
constraint, a constraint perhaps more
anxiously imposed on women during
pioneer times because of the proximity of
"savages" on the frontier. Here, however,

instead of those stultifying adages

by which we are taught to pattern our
lives, other voices speak through.
Where the original samplers contained
maxims such as "She walked with God

and He was her support," or "Religion
should our thoughts engage," now

Mahpwa Luta (Red Cloud) says, "When

the white man comes to my country he

leaves a trail of blood behind him." Or
Yellow Wolf says, "Only his own best

deeds, only the worst deeds of the

Indians, has the white man told." That
these voices have infiltrated embroidery

samplers suggests a deep defection.

If women, occupying a marginal
position within the symbolic order,
have come to represent the necessary
frontier between man and the

supposed chaos of the outside, there is

always the disconcerting possibility that

they will identify with the marginalized.

It looks now as though the

patriarchy's worst suspicions are

confirmed—Big Eagle, Yellow Wolf, and

Red Cloud came to tea and chatted!

While little girls embroider their
ABC's and learn their position in the

symbolic order, little boys learn the

same lesson playing cowboys and

Indians. Childhood is the time of the

great divides—between he and she,

between us and them. A remark by

General Norman Schwarzkopf embroidered

on cowboy-pattern curtain material

shows just how formative these

years were for him: of the Gulf War, he

says, "It was like going into Indian

country!" An old poster reproduced in

another work depicts one little boy's

quest to find out "Why don't We Live

Like Indians?" The poster is in French,

attesting to the internationality of this

fascination with Native Americans.

Ironically, this is a shared
childhood: even Indian kids play cowboys

and Indians. My childhood playmates

were Kwakiutl and Comox Indians,

though I didn't know them by those

names then and I doubt that they

thought of me as Caucasian. One
Halloween we all dressed up as Indians,

making fringed buckskin jackets and

skirts out of burlap potato sacks. I

remember this not because any adult

pointed out the absurdity of our choice

of costumes, but because a firecracker
landed in my skirt and the whole burlap

outfit instantly caught fire. Our
childhoods were divided when they

were sent to the Indian school in Alert
Bay and I had to stay home and take

correspondence courses. Many years
later, when I was a student at the

University of British Columbia, Claude

Levi-Strauss gave a series of lectures on
the kinship relations of the Kwakiutl.
As he spoke, at times in rapid French

and at times in an almost impenetrable
English, of "native conceptions" that

were clearly to be understood as

something other than his and the

audience's own, the divide seemed to

grow into an abyss.

This last installation in the exhibition

offers a sense of reparation, of
some amends having been made.

Perhaps it's those ten-little-indian vests

hanging on the wall, perhaps it's the

care with which they have been stitched

together from the patterns in an

Indian craft catalogue, perhaps it's the

offer of another chance at childhood,
another chance to do it again and get it
right.

1) As I was writing this essay, I happened
to hear a report on National Public Radio
about the problems natural history
museums were having in dealing with the
obvious and embarrassing gender and
cultural biases of their exhibits. One director
explained that there simply wasn't enough
money to "correct" all the mistakes in
displays like dioramas. Instead, he has

invented what he calls the "dilemma labels"
for incorrect or misleading dioramas. For
example, a diorama showing a lioness at
home with her cub while the male lion is

off hunting a zebra would be given a

"dilemma label" explaining that it was the
female lion that did the hunting. The
male, he said, "was just a couch potato."
2) Roland Barthes, The Pleasure of the Text,

trans., Richard Miller, New York: Hill and

Wang, 1975, p. 64.

3) I am indebted in this discussion to Len-
nard Davis's unpublished essay '"No Fable
in Their Case': New World Explorers and
the Problem of Narration." 1 am also

grateful to Lennard for bringing to my
attention the photograph from the New

York Times.

4) Barthes, p. 17.

ELAINE REICHEK, ASSINIBOIN, 1990,

wool and photo, 70 x 72" / 178 x 183 cm.

146



JO ANNA ISAAK

Was heisst da «wir»,
weisser Mann

An einer Bushaltestelle in Vancouver

sah ich vor einiger Zeit ein Plakat mit
dem Satz «We are the first world, You

are the third» («Wir sind die erste

Welt, Ihr die dritte»), einer Losung

mit einer besonderen Pointe gerade in
Kanada, wo die eingeborenen Volker,
nachdem sie erkannt haben, welche

Bedeutung «wir» der Pi loritat - msbe-

sondeie in bezug auf Besitz - beimessen,

nicht langer Kolumbus' irrtümliche

Benennung auf sich anwenden,
sondern sich jetzt als «First Nations»

bezeichnen (Seit der Namensänderung

sind sie in der Durchsetzung
ihrei Landforderungen wesentlich

erfolgreicher) Das Plakat des kanadischen

Kunstlers Mark Lewis

veranschaulicht in sehr direkter, witziger
Foim, welche Macht den spezifischen

Subjektstellungen in unserer Sprache

zukommt, wie Dichotomien des «wir»

und «sie» entstehen und wie banale

Vorstellungen von anderen unsere

Identität formen In der Ausstellung
Native Intelligence («Natürliche Intelligenz»

bzw «Die Intelligenz der
Eingeborenen»), die dieses Jahr m verschie-

JO ANNA ISAAK lebt als Schriftstelle

rin in New York Sie schieibt zurzeit an

einem Buch über feministische Themen in

zeitgenossischei Kunst, das bei Routledge

erscheinen wird

Nenne doch nicht so genau deinen
Namen Wozu denn5

Wo du doch immerzu
einen andern damit nennst

BFRTOtT BRLCH1

denen Städten der USA gezeigt wird,
schafft es Elaine Reichek, sich dieser

uberholten dichotomen Syntax, die

seit jeher das Paradigma abendländischen

Diskurses ist, zu entziehen Statt

dessen front sie einem parataktischen
Stil Nichts ist fixiert, sämtliche Bezüge

sind zufallsbedingt, Subjekte andern

standig ihre Stellung Wie bei dem

Witz über Tonto, wenn der Lone Ranger

aufgeregt schreit «Tonto, die

Indianer haben uns umzingelt wir sind

erledigt», und Elame Reichek fragt
«Was heisst hier wir, weisser Mann'»
Gute Frage Wie ist die Subjektstellung
des zweiten Geschlechts in der ersten

Welt' Entspricht sie der des ersten

Geschlechts in der dritten Welt oder

ist es etwa die zweite Welt' Eine schwierige

Rechnung, und Frauen sind

bekanntermassen schwach in Mathematik

Die Arbeit beginnt mit Information
(im Sinne des lateinischen informis,

ohne Form, «Nicht-Bedeutung»)
Postkarten, Schnappschusse, ausklappbare

Illustriertenselten, Filmstandphotos,

Tapeten, Stoffe, sogar Mehlsäcke so

wie verschiedenerlei ethnographisches
und anthropologisches Material,
ausgesucht aus dem Bestand der Librarv
of Congress und des Smithsonian Institute

in Washington sowie des Museum

of the American Indian, des Natural

History Museum und des Metropolitan
Museum in New York Diese riesigen
Sammlungen von Photographien,
Dokumenten und Kunstgegenstanden
waren im Zuge jenes enzyklopädischen
Ubereifers zusammengetragen woiden,

von dem die erste Welt im ausgehenden

19 Jahrhundert so sehr besessen

war Die aufblühende Museumskultur
erwuchs scheinbar aus dem Verlangen,
ein Zeugnis von Volkern und Brauchtum

zu bewahren, ehe diese vollends

verschwanden, doch das, was wnklich
ein Ende gefunden hatte, war die Ära

kolonialei Expansionspolitik dies sind

Fiagmente, mit denen wir uns gegen

unseren Untergang gestemmt haben

Indem sie sich der Prasentations-

strategie der Museumsschau bedient,

postuliert die Ausstellung Native Intelligence

einen Kreislauf der Informationsverarbeitung,

der auf die Erzeugung

von Verständlichem abzielt, doch der

gewaltige Datenfluss wird zu lange in

Bewegung gehalten Metapher häuft
sich auf Metapher, ohne sich je auf der
Ebene des Realen zu konkietisieren In

emei Photocollage mit dem Titel RLD

147 PARKETT 34 1992



ELAINE REICHEK, SAMPLERS, 1992, embroidery on linen, dimensions variable. /
STICKTÜCHER, 1992, Stickerei auf Leinen, variable Grösse.

DELICIOUS sind in eine Reproduktion
eines Gemäldes von Joseph Wright aus

dem Jahr 1785 kleinere, runde
Photographien eingefügt, die auf dem Wege

freier Assoziation zu anderen romantischen

Heldinnen des Wilden Westens

führen: Lola Albright in dem
Hollywoodfilm Oregon Passage, die Blondine,
die in Unconquered von Indianern

gefangengenommen wird, die entführte

Brünette aus Comanche oder die

knackige Braut aus Red River. Es steckt

ein Moment Brechtscher Distanzierung

in jedem der Photocollagen
Elaine Reicheks: in RED DELICIOUS

wird der «Kunstgriff» durch eine

Photographie «blossgelegt», die von

einem Standpunkt hinter den Kulissen

eines Filmsets aufgenommen wurde, so

dass man erkennen kann, dass die

Schlucht, in die die Indianer die
Postkutsche treiben, aus Pappe ist.

Die Prozeduren, denen die
Information unterzogen wird, die Assoziationen,

die zwischen disparaten Angaben

hergestellt, die Zusammenhänge, die

erkannt werden, nehmen allzu aus¬

schweifenden Charakter an und lassen

daher auf Probleme im System der

Verarbeitung schliessen. Die metaphorischen

Verbindungen, die einst ein

beruhigendes Gefühl universeller

Zusammengehörigkeit verschafften,

lösen sich unter dem Einfluss von

Signalen aus einer derartigen Vielfalt

von Quellen allmählich auf und wirken

jetzt nur mehr zufällig. Der Akt der

Einteilung und Einordnung,
überhaupt die Neigung zur Stabilisierung,

Gliederung und Rationalisierung
unserer begrifflichen Welt, gleitet
unversehens hinüber in die Irrationalität, ins

Chaos und in die Fragmentierung; wir
werden zu nahe an die Ränder und an

das an den Rand Gedrängte geführt, zu

nahe an das, was das Museum immer

uns vom Leibe zu halten versprochen
hatte.

Dennoch handelt Native Intelligence

nicht von dem Versäumnis des

Museums, so etwas wie «Wahrheit» bzw.

eine objektive Darstellung anderer

Völker hervorzubringen. Ebensowenig
handelt die Ausstellung von der Schuld

der ersten Welt. Vielmehr ist sie gleichsam

ein Text über Textualität, über

Fiktion und darüber, wie wir in unseren

eigenen Fiktionen förmlich
ersticken. Elaine Reichek «liest» unsere

Dokumentation anderer Völker auf
deren Symptomatologie hin, darauf

hin, was sie uns über unsere eigenen
Bedürfnisse und Wünsche sagen. So

fand sie, als sie - einmal im Archiv des

Smithsonian und zum anderen im
Museum of Natural History - auf zwei

verschiedene Varianten einer 1915 von
Roland Reed aufgenommenen
Photographie stiess, die Blackfoot-Indianer
im Glacier-Nationalpark zeigen,

zugleich heraus, dass nie Blackfoot-Indianer

im Glacier-Nationalpark gelebt
hatten: Reed hatte eine Gruppe dieser

Indianer dorthin gebracht und ihnen

Requisiten und Kostüme gegeben, um
Szenen im pittoresken Stil nachzustellen.

Elaine Reichek präsentiert uns

vier Varianten ebendieses Photos und

manipuliert sie in verschiedenerlei Art
und Weise, indem sie sie umdreht,
koloriert und sie mit allerlei phrasen-

148



haften Legenden versieht wie «Der

Indianer sonnt sich vor dem Fingang
seines Tepee», «Nach der Jagd» und
«Schatten am Berghang» Diese mehi-
fachen Entstellungen dienen nicht
dazu, den Schwindel des Reedschen

Photojournalismus oder die

Leichtgläubigkeit der Kustoden des

Smithsonian und des Museum of Natural

History oder auch die Anmassung der

positivistischen Sicht anzuprangern,
der die Photographie in so wesentlichem

Masse Vorschub geleistet hat

Derlei Wirkungen, so sie denn erzielt

werden, sind nur die Begleitfolge einer
Mission, die darauf abzielt, alles bereits

kulturell Determinierte ausfindig zu

machen und zu zeistören Elaine Rei-

chek ist nicht der Ralph Nader einei
Museumskultur, der korrekte Konsu-

menteninformationen fordert'> (Ralph
Nader ist ein Aktivist fur Konsumentenrechte

Anm d Red Sie ist eine

exzentrische und grosszugige Leserin,

die sich von Natur aus Unterscheidungen

wie der zwischen «Wirklichkeit»
und «Fiktion» entfremdet fühlt und
die nicht den Text oder den Erzähler

zur Rechenschaft zieht fur die

Fehlinformation, die sie zeitigen Vielmehr
sind «Fehler» gleichsam wie Risse, die

Gelegenheit bieten, hinter diesen

scheinbar durchsichtigen Texten auf
die Kultui zu schauen, die sie bedingt
Von der Methodologie Elaine Reicheks

her gelesen, ware Margaret Meads

Geschlecht und Temperament in Neuguinea

die Geschichte von einer jungen
Amerikanerin, die ein - auf ungeheure

Popularität stossendes - Buch schieibt
über ihre Sehnsucht nach einer sexuell

freieren Kultur, einer Kultur, in der
Frauen nicht mit dem Austausch von
Besitztumern veibunden waren

Es spielt ein eklatanter, komischer

Feminismus in Reicheks Art der Um¬

arbeitung ethnographischen und

anthropologischen Materials hinein Am

offensichtlichsten ist dieser in der per

definitionem weiblichen Technik des

Strickens, derer sie sich bedient, um

dokumentai ische Photographien von

Eingeborenen und ihren Behausungen

zu reproduzieren Stricken ist em

«ungeeignetes» Handwerkszeug fui
diesen Zweck, so gänzlich
unwissenschaftlich, eines jener typisch weiblichen

Missverstandnisse, als hatte

irgendeine bekloppte Frau eine

anthropologische Expedition angetreten,

ausgerüstet mit Wolle und Stuck-

nadeln anstelle von Kameia und Notizbuch,

oder einejener komischen
transkulturellen Missdeutungen, wie der

Augenblick in dem Film First Contact,

wenn ein Eingeborener auf Neuguinea
sich eine Schachtel Kellogg's Cornflakes

als Kopfschmuck aufsetzt Die

Kultur, die Elaine Reichek missdeutet,

ist die eigene, ihre falschen Erkenntnisse

sind aber Zeichen ihrer Distanz

zu diesei Kultur und zu gleichei Zeit

ihrer tiefreichenden Vertrautheit mit
den Tücken ihrer Kodes Es ist, als

habe sie die Baithessche Metapher von

der «Textualitat» des Textes beim Wort

genommen «Text heisst Gewebe,
abei wahrend man dieses Gewebe

bisher immer als ein Produkt, einen ferti

gen Schleiei aufgefasst hat, hinter dem

sich, mehr oder weniger verboigen,
der Sinn (die Wahrheit) aufhalt, betonen

wir jetzt bei dem Gewebe die generative

Vorstellung, dass der Text durch

ein ständiges Flechten entsteht und
sich selbst bearbeitet, in diesem Gewebe

- dieser Textui - verloren, lost sich

das Subjekt auf wie eine Spinne, die

selbst in die konstruktiven Sekretionen

ihres Netzes aufginge »2* Barthes'

Metapher wirkt fast wie eine alternative

Lesart einer Geschichte, die Jimmie

Durham in seinem Katalogbeitrag zu

dieser Ausstellung erzahlt die von den

Cherokee überlieferte Fabel von
Grossmutter Spinne, die unbemerkt in einer
Ecke sitzt und webt, gleichwohl abei

hat sie die grösste Macht inne, denn

ihre Tätigkeit ist es, die das Garn

hervorbringt

Die gestrickten Mannchen m Native

Intelligence sind von den Photographien
abgeleitet, die Edward Curtis um
die Jahrhundertwende von sogenannten

«Gaun»- oder Teufeltanzern der

Apachen und einem Mandan-Tänzer

gemacht hat Die dreidimensionalen

gestrickten Versionen hangen neben

Vergrosserungen dei Origmalphoto-
graphien Das Gesti ickte gibt die in der

Photographie enthaltene Information

in einer Art und Weise wieder, che

zugleich präzise und ganz und gar nicht-

signifikatonsch ist Es geht nicht nur
darum, dass Gestricktes als

«Frauenhandwerk» in diesem Kontext fehl am

Platz ist, dadurch, dass sie den Diskurs

des Strickens, dei den Urheber mit
dem so stark an Besitztum gemahnenden

Possessivum, dem «Mein», ausstattet,

mimen und mithin untermimeien,
fuhren diese gestrickten Versionen vor

Augen, wie dunn das Gewebe lexikalischer

oder indexmassiger Gewissheit

ist, das unser Vertrauen in die Welt

garantiert
Der Prozess der Transkodierung

oder des «Nachwebens» von Texten

bringt die Tendenz der ursprunglichen
Fiktion ans Licht, das, was die

anthropologischen und ethnographischen

Darstellungen zu vertuschen versucht

haben den Leib des Textes, oder besser

den Leib der Eingeborenen
Geschichten von Forschungsreisen
und Entdeckungen handeln von nichts

so sehr wie vom menschlichen Koiper
Sie beschreiben die Korper dei Einge-

149



borenen iur gewohnlich als missgestaltet,

aufgezehrt durch alle möglichen
Formen hbidinoser Ausschweifung -
nackt, sexuell freizugig und in dei

Regel vei wickelt in allem, was im
Westen mit einem Tabu belegt ist, vom
Inzest bis hm zum Kannibalismus,
km z ein Volk sans roi, sans lot, sans foi,

genau das, was die Eui opaer unbewusst

gei ne gewesen waren.^ Die Tendenz

der Entdeckungsgeschichten bestand

dann, diese Menschen in westliche

Darstellungsschemata einzuoidnen, ein

Piojekt, das gewissermassen etwas Mis-

sionansches an sich hatte, so, als wurde
dei blosse Akt der Enkodierung sie in
das Reich der «Normalität» überfuhren

Ein wichtiger Begleiteffekt dieser

Einordnung war der, dass eingeborene
Volker mithin nach Beheben vom
Autor zum Verschwinden gebracht weiden

konnten Fiuhe Erforscher des

amenkanischen Kontinents beschi
leben das Land durchweg als «Wildnis»,
als oden, unbewohnten Raum, der nur
darauf warte, von irgendeinei europaischen

Monarchie beansprucht zu
werden, doch das zentrale Mysterium der
Wildnis war stets der Koiper des

Wilden Wir tun uns noch heute

schwer, ihn wähl zunehmen Ein Photo

in der New York Times vom 18 Septem-
bei 1990 zeigt im Voidergrund drei
Männei, die nebeneinander stehen

Die Bildunterschrift lautet «Napoleon
A. Chagnon, amerikanischei Anthropologe,

links, und der venezolanische

Naturkundige Chailes Brewer-Canäs in
Konabuma-ten » Doch der Mann links

trägt ein Lendentuch und
Federschmuck, die beiden weissen Wissen-

schaftlei stehen m der Mitte und
lechts Fui die Redakteure der Times ist

dei Eingeborene einfach «nicht da»,

obgleich geiade seinem Korper - der

der Anlass für die wissenschaftliche

Studie und fur den Zeitungsartikel ist —

unser Interesse gilt
Die Korpei in Native Intelligence

erlangen Präsenz, sie erheben sich

dreidimensional, weifen einen Schatten,

haben eine menschliche Statur

(obgleich sie ein wenig kleinwüchsig
sind, wie die Künstlerin). «Der Text hat

eine menschliche Form, er ist eine

Figur, ein Anagiamm des Korpers? Ja,

aber unseres erotischen Korpers »4)

Genau diesen unseren erotischen

Korper regt uns Native Intelligence an zu

erforschen Anstelle des distanzierten,
fetischistischen Genusses, den die

Betrachtung einer Photographie
gewahren mag, bieten die gestrickten

Koiper den Genuss der Textur und der
Nahe Ihnen eignet eine Üppigkeit,
eine Waime, eine Sinnlichkeit Ihre
Taktihtat ladt uns indirekt dazu ein,
diese nackten oder halbnackten dunklen,

flauschigen Korper - ein Mittelding

zwischen lebensgrosser Puppe
und dunklem, geheimnisvollem, ja
sogar leicht bedrohlichem «Andern» -
zu berühren oder über sie zu streichen
Em gewisser Schaudei verbindet sich

mit der Begegnung Wer die Einladung
zui Trans- bzw Regression annimmt,
den wird diese Albeit erheitern Was

hier geboten wird, ist sinnliche Solidarität

Alles, was m dieser Ausstellung

gezeigt wird, ist uns vertraut, ja im
Gi unde sind wir umspult vom
Wohlbehagen des Vertrauten Die abschliessende

Installation in Native Intelligence

atmet geradezu Nostalgie Wir werden

in unsere Kindheit zurückversetzt und

in die Kindheit unserer Grosseltern, als

kleine Madchen sich mit Stickarbeiten

abplagten und beim Einstudieren lhies
Abc fromme Spiüche lernten, die von

Einschränkungen und Zwangen spra¬

chen, Zwange, die man in den Zeiten

dei frühen Siedler den Frauen
vielleicht um so ängstlicher ans Herz legte

aufgrund der Nahe von «Wilden» an

der Siedlungsgrenze Hier jedoch klingen

anstatt jenei hohlen Phrasen, mit
deren Hilfe uns eingeredet wird, wie

wir unser Leben zu gestalten hatten,
andere Stimmen durch Wo die

ursprünglichen Sticktucher Losungen

trugen wie «Sie hatte Gott zur Seite

und Er war ihr Stutze und Kiaft» oder
«Dem Glauben sollten unsere Gedanken

gelten», sagt jetzt Mahpwa Luta

(Rote Wolke): «Wenn der weisse Mann

in mein Land kommt, hinterlässt er

eine Spur des Blutes » Oder Gelber

Wolf sagt «Nur von seinen eigenen
Glosstaten und nur von den schlimmsten

Untaten der Indianer spncht der

weisse Mann » Die Tatsache, dass sich

derlei Stimmen in den Sticktüchein

niedergeschlagen haben, lasst auf eine

tiefgehende Pervertierung schhessen

Wenn Frauen, die eine Randposition
mneihalb der symbolischen Ordnung
einnehmen, allmählich die unerlassh-

che Grenze zwischen dem Mann und
dem vermeintlichen Chaos dei Welt

draussen verkörpern, so besteht immer
die beunruhigende Möglichkeit, dass

sie sich mit dem an den Rand Gedrängten

identifizieren Es hat jetzt den

Anschein, als hatten sich die schlimmsten

Befürchtungen des Patriarchats

bestätigt Grosser Adler, Gelber Wolf
und Rote Wolke haben sich zum
Kaffeekränzchen eingefunden'

Wahrend kleine Madchen ihre Abc

sticken und ihren Platz in der symbolischen

Ordnung lernen, lernen kleine

Jungs das gleiche beim Cowboy- und

Indianerspiel Die Kindheit ist die Zeit
des grossen «Auseinanderdriftens»,
der Trennungen zwischen «ihm» und
«ihr», zwischen «uns» und «den ande-

150



ren». Ein Ausspruch von General

Norman Schwarzkopf, aufgestickt auf

Cowboy-gemusterten Vorhangstoff, verrat

sehr genau, was ihn diese Jahre

gelehit haben: Der Golfkrieg, sagt er,

«das war, als begebe man sich in

Indianergebiet!» Ein altes Plakat, das in
einer anderen Arbeit reproduziert ist,

illustriert die Suche eines kleinen

Jungen nach einer Antwort auf die Frage:

«Warum leben wir nicht wie die

Indianer?» Das Plakat ist m franzosischer

Sprache: ein Zeugnis der Inter-

nationalitat dieses Faszinosums, das die

Eingeborenen Amerikas darstellten.

Ironischerweise ist diese Kindheit

grenzüberschreitend: selbst Indianerkinder

spielen Cowboy und Indianer.

Die Spielkameraden meiner Kindheit

waren Kwakiutl- und Comox-Indianer,

obgleich ich sie damals nicht unter diesen

Namen kannte und auch bezweifle,

dass sie mich als Weisse sahen. Einmal

an Halloween verkleideten wir uns nun
alle als Indianer, wofür wir gefranste

Wildlederjacken und -rocke aus grob-

lemenen Kartoffelsäcken machten. Ich

ennneie mich nicht deshalb daran,

weil irgendein Erwachsener uns auf

die Albernheit unserer Kostumwahl

aufmerksam gemacht hätte, sondern

weil ein Knallfrosch auf meinem Rock

landete und das ganze Sacklemenout-

fit im Nu Feuer fing. Unsere Kindheit

trennte sich, als sie auf die indianische

Schule in Alert Bay geschickt wurden

und ich zu Hause bleiben und
Fernunterrichtskurse nehmen musste. Viele

Jahre spater, als ich an der University
of British Columbia studierte, hielt

kLAINE RblCHbK, YIPPE-EI-O, 1991,

embroidery on cloth, 29% x 40" /
STICKEREI AUF TUCH, 74,3 x 101,6cm

Claude Levi-Strauss eine Reihe von

Vortragen über die Verwandtschaftsbeziehungen

bei den Kwakiutl Als er,

mal m schnellem Franzosisch, mal in

einem nahezu unverständlichen
Englisch, von «eingeborenenspezifischem
Denken» sprach, unter dem eindeutig
etwas anderes als sein eigenes Denken

bzw. das seiner Hörerschaft zu verstehen

war, schien sich die Scheide zu

einem bodenlosen Abgrund zu weiten.

Diese letzte Installation in der

Ausstellung vermittelt das Gefühl einer

Wiedergutmachung, dass ein gewisser

Schadenersatz geleistet wurde.

Vielleicht sind es die Zehn-kleine-Indianer-

Westen, die an der Wand hangen,
vielleicht ist es die Sorgfalt, mit der sie

nach den Vorlagen in einem Handbuch

über indianisches Handwerk

zusammengenäht worden sind,
vielleicht ist es das Angebot einer weiteren

Chance zur Kindheit, einer weiteren

Chance, von neuem zu beginnen und

es diesmal richtig zu machen.

(Ubersetzung

Magda Moses, Bram Opslelten)

1) Wahrend der Arbeit an diesem Beitrag
horte ich im National Public Radio zufällig
einen Bericht über die Schwierigkeiten,
die naturgeschichtlichen Museen der
Umgang mit den offenkundigen, ja peinlichen

geschlechtlichen und kulturellen
Tendenzen lhiei Ausstellungsobjekte
bereitet Ein Museumsdirektor erklarte, es

sei einfach nicht genug Geld da, um alle
Fehler zu «korrigieren», die in Ausstellungsobjekten

wie etwa Dioiamen enthalten
seien Statt dessen habe er für «unkorrekte»

und n reführende Dioramen sogenannte
«Verfanghchkeitsetiketten» erfunden.

So winde beispielsweise ein Diorama, das

eine Löwin mit ihrem Jungen hegend

zeigt, während dei Löwe draussen im Feld

ein Zebra jagt, nut einem «Verfänghch-
keitsetikett» versehen werden, das ei-
klären winde, dass sich in Wnkhchkeit die
Löwin um die Jagd kummeite. Bei dem

Männchen, sagte er, «handelt es sich lediglich

um eine Malzkartoffel».
2) Roland Barthes, Die Lust am Text, Frank-

fmt 1974, S 94.

3) Meine Ausführung stützt sich hier
teilweise auf einen unvei offenthchten Aufsatz

von Lennard Davis mit dem Titel «No

Fable in Their Case- New Woild Explorers
and the Pioblem of Narration». Mein
Dank gilt Lennard auch dafür, dass ei

mich auf che Photographie in der New York

Times aufmerksam gemacht hat
4) Bai thes, S 25 f.

151


	"Les infos du paradis" : who's "we," white man? = was heisst da "wir", weisser Mann?

