Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1991)

Heft: 28: Collaborations Franz Gertsch & Thomas Ruff

Artikel: The invisible dragon : on beauty | = Der unsichtbare Drache : tber die
Schénheit |

Autor: Hickey, Dave / Nansen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-680638

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680638
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAVE HICKEY

TiaE INVISIBLE DR ACON:

On Beauty I

IT WOULD BE NICE IF SOMETIME A MAN
WOULD COME UP TO ME ON THE STREET
AND SAY, “HELLO, ’M THE INFORMATION
MAN G SANDERY @ S AV E S NI@TE S ATD EHIE
WORD ‘YOURS’ FOR THIRTEEN MINUTES.
YOU HAVE NOT SAID THE WORD ‘PRAISE’
FOR EIGHTEEN DAYS THREE HOURS AND
NINETEEN MINUTES.”

EDWARD RUSCHA, INFORMATION MAN

LB @ UINIDETREMWEASS S8 ASERHATS Ve ST @ WR T
BEAUTY AS ANYTHING ELSE.
PATTI SMITH ON ROBERT MAPPLETHORPE

I'was, to be honest, daydreaming through the waning
moments of one of those dread university symposia
on the subject of “what’s happening now,” vaguely
formulating strategies for avoiding punch and cook-
ies, when I found myself addressed by a graduate
student who rose to his feet and, at considerable
length, demanded my opinion as to what “The Issue
of the Nineties” would be. Snatched from my reverie,
I said, “Beauty. The issue of the nineties will be
beauty,” because I wished it so. And also, just to see
what would happen.

And what happened, of course, was nothing.
Silence prevailed. The word just hovered in that
sleek, institutional space —amazing and alien —like a

DAVE HICKEY is freelance writer who lives in an

apartment on the lower left-hand corner of the United States.

PARKSETE 2811991

Pre-Raphaelite dragon aloft on its leather wings. The
earnest symposiands knew the word, had certainly
read it, but, clearly, had never before heard it spoken
in a “serious” contemporary context. Ithad probably
come up casually, in its gender-sensitive diminutives
of approbation and disapprobation (as in “Well, at
least it’s handsome,” or “It’s too pretty”), but, in the
institutional discourse to which they were accus-
tomed, the concept was, for all intents and purposes,
linguistically invisible, bereft of any entourage of
terminology. Which was, of course, my point, or, at
least, my drift. And drift it did.

They knew, I assumed, that for several centuries
subsequent to the rise of easel painting, a loose, pro-
tean collection of tropes and figures signifying “the
beautiful,” had been the primary modality of appeal
between the image and its beholder — that these de-
vices had provided the image’s primary claim to
being looked at. And, probably, had they thought
about it, they would have acknowledged that, if one
considers works of art as rhetorical instruments
rather than philosophical entities, these attributes of
the beautiful serve two rather important functions in
the transaction between the image and the beholder.
Firstly, they enfranchise the beholder by exhibiting
markers that designate a territory of shared values.
Secondly, these attributes valorize the content of the
image which, given its argumentative intention, is,
by definition, problematic.

In this fashion, the vernacular attributes of
“beauty” have traditionally served to revise the
beholder’s concept of whatis “beautiful”—have func-
tioned as the pathos which recommends the /ogos and

108



CARAVAGGIO, ROSENKRANZ-MADONNA, 1606/07,

0l auf Leinwand, 364 x 249 cm/

MADONNA OF THE ROSARY, 1606/07, oil on canvas, 143%/sx 98”.

(KUNSTHISTORISCHES MUSEUM WIEN)




ethos of visual argumentation to our attention. Thus
Caravaggio, at the behest of his masters, would
deploy the exquisite hierarchal drama of 7he
Madonna of the Rosaryto lend visual appeal and corpo-
real authority to the embattled concept of the inter-
cession of the priesthood — and succeed. For the his-
tory of beauty islargely the history of arguments won,
of successful visual litigation in which the problem-
atic relationship between content and beholder
has been neutralized, leaving only the mechanisms
of the argument visible. Thus when we see The
Madonna of the Rosary in Vienna, we are most likely
unconcerned with the intercession of the priesthood,
but we need to acknowledge that, had Caravaggio
not, at least temporarily, won his suit, the painting
would probably not be there for us to see. We are a
litigious civilization and we do not like losers.

Back in the American midwest, however, my ear-
nest symposiands considered “beauty” a loser, and
proved profoundly disinclined to consider its con-
temporary relevance. And I — after broaching the
issue on several subsequent occasions, in similar con-
texts and with similar results — finally, and perhaps
belatedly, began to perceive vested interests at work.
In my view, when an entire category of cultural dis-
pute disappears, it is reasonable to assume that this
disappearance is in the best interest of some very
powerful institutions.

For three hundred years the idea of beauty has
been the keystone of our cultural vernacular, the
lover’s machine-gun, and the last redoubt of the
disenfranchised. Now, like Banquo’s ghost, it is the
invisible constituent in all our discourse about con-
temporary art, no longer required to recommend
images to our attention: a task, it is generally as-
sumed, which has now been admirably usurped by
the benign context of therapeutic institutions —
galleries, magazines, and museums — whose very
existence testifies to the fact that “looking at art is
good for you,” and whose very walls and pages
recommend works of art to our attention without
their having to resort to any acknowledgement and
enfranchisement of a beholder. Furthermore, the task
of the contemporary artist, as validated by the
priestly intercession of the therapeutic institution,
is presumed to be the critique of centrality, and so

the attributes of the beautiful, which concern them-
selves with the celebration of problematic content
to the secular beholder, are de facto irrelevant.

The consequences of this presumed irrelevance,
however, seem to me to be far-reaching and poten-
tially disastrous, and the most glaring evidence of
this peculiar myopia can be seen in the radical dis-
continuity between serious criticism of historical and
contemporary art. At a time when easily sixty percent
of the historical criticism being written concerns
itself with the influence of taste, patronage, and the
canons of acceptability imposed upon the images a
culture creates, the bulk of contemporary criticism
resolutely ignores the possibility that every form of
refuge has its price. It satisfies itself with grumbling
about the “corruption of the market,” and presumes
the transactions of value imposed by other modali-
ties of cultural patronage to be disinterested, taste-
free,and therefore morally and intellectually benign.

The cultural ramifications of this sort of demented
innocence are particularly egregious in the United
States, whose cultural institutions in the last thirty
years have undergone a massive sea change. From
the almost exclusively private and mercantile system
of marketing and disseminating contemporary art
which existed in 1960, the cultural situation in the
United States has evolved into a system of interlock-
ing patronage, not unlike that of France in the early
19th century, with powerful mercantile, governmen-
tal and academic constituencies vying for power —
each with its own cultural agenda and each with its
own canon of acceptability with regard to the kinds
ofimages and activities they empower. Without some
rudimentary discussion or analysis of the “beauti-
fuls” —that is, of the competing rhetorics of valoriza-
tion and enfranchisement — we have next to no
chance of understanding the way institutions and the
works they sanction cause and effect one another.
Which is no small blind spot in our speculation on
contemporary culture.

As luck would have it, while I was in the midst of
fretting about these concerns, and finding no one to
fret with, circumstance provided me with a sterling
occasion for further alienation in the form of the con-
troversy over the museum exhibition of Robert
Mapplethorpe’s photographs of erotic subjects. The

170



American art community, of course, ever ready to
play the ravaged virgin, responded by pulling
togetherin defense of “free expression” and all of the
perks and privileges it had acquired over the last
thirty years. Robert, of course, died, thus robbing us
of the one voice of sanity we might have heard. And
no one considered for a moment what an incredible
rhetorical triumph the entire affair signified. A single
artist with a single group of images had managed to
overcome the moral isolation, the gentrification, and
the mystification, which surround the cult of the
therapeutic institution, and directly threaten those
in power with his celebration of marginality.

Foritisnotthe content of Mapplethorpe’sim-
ages which make them dangerous, it is their direct
appeal to the beholder. It is exactly their beauty, or
more precisely, their courageous appropriation of a
Baroque vernacular of the beautiful, which predates
and, in a cultural sense, outperforms the formal, criti-
cal and covertly transcendental canon of beauty
espoused by the therapeutic institution. This canon
presumes that looking at art is somehow redemptive
by definition, that it is “good” forus, regardless
of and, ultimately, in spite of, whatever specific
“good” the individual work or artist might urgently
propose to us. And perhaps it is “good” for us to
look at The Madonna of the Rosary with no concern
for Caravaggio’s counter-reformation politics, and
“good” for us to look at a Sir Thomas Lawrence
portrait without responding to his identification of
romantic heroism with landed aristocracy, but it is
insane and morally ignorant to expect, or even
desire, a beholder to confront Robert Mapple-
thorpe’s passionate, partisan, and political cele-
brations of marginality and not respond to the
subject and argue the argument which deals so
intimately with trust, pain, love, and the giving up of
the self.

But this is exactly what was expected and desired.
The argument was immediately shifted onto the
grounds of “free expression.” And the defense of the
museum director in Cincinnati, who was prosecuted
for exhibiting the images, was conducted almost
completely in terms of the redemptive nature of for-
mal beauty. The sophisticated beholder, the jury was
told, responded to the elegance of the form regard-

less of the content. In other words, the old elitist mas-
culine hierarchy of taste and transcendence was
firmly slammed back into place in defense of (and,
ultimately, in contempt of) eloquent works of art that
totally demolish its premises. In this area, I think, you
have to credit Senator Jesse Helms, who, in his ante-
diluvian innocence, at least saw what was there and
understood what Robert was proposing and took it,
correctly, as a direct, effective, and powerful chal-
lenge to everything he believed in. The senator may
not know anything about art, but rhetoric is his busi-
ness and he did not hesitate to respond to the chal-
lenge as best he could.

So it was not the content. While the Mapplethorpe
controversy was raging, Francis Bacon’s retrospec-
tive was packing them in at the L.A. County Museum
and Joel Peter Witkin was exhibiting in institutional
serenity — because Bacon’s and Witkin’s images
speak alanguage which is profoundly tolerable to the
status quo. They mystify Mapplethorpe’s content,
aestheticize it, personalize it, and ultimately further
marginalize it as “artistic behavior” with signifiers
that denote angst, guilt, and despair. It is not
portrayalthat destabilizes,itis praise. Noris
it criticism of centrality that changes the world.
Criticism of the mainstream enobles the therapeutic
institution’s apparent role as shadow government
and disguises its unacknowledged mandate to
neutralize dissent by first ghettoizing it, and then
mystifying it. Confronted by images like Mapple-
thorpe’s which totally outflank its umbrella of
entitlement by virtue of their direct appeal to the
beholder, the therapeutic institution is immediately
disclosed for what it is: the moral junkyard of a
pluralistic civilization.

But the vernacular of beauty, in its democratic
appeal, remains a potent instrument for change in
this civilization. Mapplethorpe uses it, as does War-
hol, as does Ruscha, to engage individuals within and
without the cultural ghetto in arguments about what
is good and what is beautiful. And they do so without
benefit of clergy, out in the street, out on the margin
where we might, if we are lucky, confront that “infor-
mation man” with his reminder that we have not used
the word “praise” for eighteen days, three hours and
nineteen minutes.



DAVE HICKEY

DER UNSICHTBARE DRACHE
Uber die Schonheit I

ES WARE DOCH NETT, WENN IRGEND-
WANN AUF DER STRASSE EIN MANN AN
MICH HERANTRATE UND SAGTE: HALLO,
ICH BIN DER INFORMATION MAN; SEIT
DREIZEHN MINUTEN HABEN SIE DAS
WORT «DEIN» NICHT MEHR GEBRAUCHT.
DAS WORT «VERHERRLICHUNG» HABEN
SIE VOR ACHTZEHN TAGEN, DREI STUN-
DEN UND NEUNZEHN MINUTEN ZUM
LETZTEN MAL VERWENDET.

EDWARD RUSCHA, INFORMATION MAN

IN SEINEN AUGEN KONNTE MAN SCHON-
HEIT « GENAUSO GUT EXPLODIEREN
LASSEN WIE ALLES ANDERE.

PATTI SMITH UBER ROBERT MAPPLETHORPE

Wahrend eines dieser grasslichen Universitdts-Sym-
posien zum «aktuellen Zeitgeschehen» déste ich so
vor mich hin und versuchte mir ein paar Strategien
zurechtzulegen, wie ich die anschliessende Stehparty
umgehen konnte; da sprach mich ein Student an. In
betrachtlicher Grosse baute er sich vor mir auf und

DAVE HICKEY ist freischaffender Kritiker in Los Angeles,
wo er «im untersten linken Rand» der USA ein Appartment

bewohnt.

PARKETT 28 1991

fragte, worum es meiner Meinung nach in den 90er
Jahren gehe. Aufgeschreckt aus meinen Trdumen,
sagte ich: «Schonheit. In den 90er Jahren geht es
um die Schonheit», denn das wiinschte ich mir. Und
ausserdem wollte ich sehen, welche Reaktion das
auslost.

Die Reaktion war natiirlich gleich null. Stille
allenthalben. Das Wort hing in diesem geleckten
Instituts-Raum, wunderlich fremd wie ein praraffae-
litischer Drache hoch in den Liiften auf ledernen
Schwingen. Den ernsthaften Symposium-Teilneh-
mern war das Wort nicht unbekannt, sicher hatten sie
es schon mal irgendwo gelesen, aber ganz bestimmt
noch nie zuvor in einem «seriésen» zeitgendssischen
Kontext vernommen. Wahrscheinlich war es hier
und da einmal aufgetaucht im Zusammenhang mit
feministischer Sprachkritik, als geschlechtsspezifi-
sche Verniedlichung von Billigung und Missbilli-
gung (z.B. «Na, wenigstens ist es ansehnlich» oder
«Nein, ist das hiibsch»). Doch im institutionellen Dis-
kurs, an den sie ja gewohnt waren, war der Begriff ein
linguistisches Nichts, bar jeder terminologischen
Anbindung. Das genau war natiirlich das Ziel meines
Schlags, und der hatte gesessen.

Sie wussten wohl, dass nach dem Aufkommen der
Staffelei-Malerei Jahrhunderte lang eine lose Samm-
lung von Formen und Inhalten zur Darstellung des

112



«Schonen» das wichtigste Bindeglied zwischen Bild
und Betrachter gewesen war, ja dass darin iiberhaupt
der wichtigste Grund lag, ein Bild zu betrachten. Und
wenn sie sich dariiber Gedanken gemacht hatten,
mussten sie eigentlich auch zu der Erkenntnis
gekommen sein, dass, wenn man ein Kunstwerk
nicht als philosophisches Gebilde betrachtet, son-
dern als rhetorisches Instrument, diese Attribute des
Schénen zwei recht wichtige Funktionen in der Ver-
mittlung zwischen Bild und Betrachter erfiillen.
Erstens beziehen sie den Betrachter mit ein, indem
sie Eigenschaften vorfiihren, die einen Bereich
gemeinsamer Wertvorstellungen markieren. Und
zweitens werten diese Attribute den Inhalt eines
Bildes auf, das, sofern es streitbare Absichten birgt,
als problematisch gilt.

In diesem Sinne haben die typischen Attribute
von «Schonheit» traditionell dazu gedient, des
Betrachters «Schonheits»-Begriff zu iiberpriifen, sie
funktionierten als Pathos, das uns fiir Logos und
Ethos der visuellen Darstellung zugénglich macht.
So bediente sich Caravaggio, auf Geheiss seiner
Lehrer, des subtil hierarchischen Dramas der Rosen-
kranz-Madonna, um dem umstrittenen Konzept von
der Fiirbitterrolle der Geistlichkeit optische Anzie-
hungskraft und physische Priasenz zu verleihen, und
zwar mit Erfolg. Denn die Geschichte der Schonheit
ist weitgehend die Geschichte gewonnenen Streits,
erfolgreichen visuellen Kampfes, in dem die proble-
matische Beziehung zwischen Inhalt und Betrachter
aufgehoben wurde und nur die Mechanismen der
Auseinandersetzung sichtbar blieben. Wenn wir also
die Rosenkranz-Madonna in Wien sehen, bleiben wir
von der Fiirbittproblematik der Geistlichkeit mehr
oder weniger unberiihrt; aber wenn Caravaggio sei-
nen Kampf nicht wenigstens zeitweise gewonnen
hitte, kénnten wir das Bild jetzt wahrscheinlich nicht
betrachten. Wir sind eine streitliebende Zivilisation,
und wir mégen keine Verlierer.

Doch zuriick in den amerikanischen Mittel-
westen: Meinen ernsthaften Symposium-Teilneh-
mern dort galt die «Schonheit» als Verlierer, und sie
zeigten eine tiefe Abneigung dagegen, sich iiber
deren Bedeutung fiir die Gegenwart den Kopf zu
zerbrechen. Ich hingegen sprach das Thema spéter
noch mehrmals bei verschiedenen Gelegenheiten,

s

in dhnlichem Zusammenhang und mit vergleich-
barem Ergebnis an und stellte schliesslich fest -
ein bisschen spit vielleicht —, dass da handfeste
Interessen am Werk waren. Ich denke, wenn eine
ganze Kategorie des kulturellen Diskurses einfach
verschwindet, liegt der Verdacht nahe, dass dieses
Verschwinden im Interesse irgendwelcher dusserst
méchtigen Institutionen liegt.

Dreihundert Jahre lang war die Idee der Schon-
heit Markstein unserer Kultur, des Liebhabers stdrk-
ste Waffe und letzte Zuflucht der Entrechteten. Jetzt
ist sie wie Banquos Geist unsichtbarer Bestandteil
unseres gesamten Diskurses iiber zeitgendssische
Kunst, der uns nicht mehr die Bilder nahebringen
muss: ein Aufgabe, die jetzt statt dessen nach allge-
meiner Auffassung vortrefflich vom wohltdtigen
Kontext therapeutischer Institutionen — Galerien,
Zeitschriften und Museen - erfiillt wird, deren blosse
Existenz beweist: «Kunst angucken ist gut fiir dich»,
und deren Winde und Seiten uns Kunstwerke offe-
rieren, ohne auf irgendeine Anerkennung oder die
Rechtfertigung seitens des Betrachters angewiesen
zu sein. Ausserdem soll die Aufgabe des zeitgenossi-
schen Kiinstlers, abgesegnet durch die priesterliche
Vermittlung der therapeutischen Institution, eine
Kritik der Zentralitit sein, und deshalb sind die Attri-
bute des Schonen, die sich mit der Zelebrierung pro-
blematischer Inhalte fiir den weltlichen Betrachter
beschiftigen, de facto irrelevant.

Die Konsequenzen dieser mutmasslichen Irrele-
vanz scheinen mir jedoch ebenso weitreichend wie
potentiell zerstorerisch zu sein, und den schlagend-
sten Beweis fiir diese seltsame Kurzsichtigkeit liefert
die radikale Zusammenhanglosigkeit zwischen der
serivsen Kritik historischer und zeitgendossischer
Kunst. Zu einer Zeit, in der gut und gern sechzig
Prozent der historischen Kritik sich mit dem Einfluss
von Geschmack, Médzenatentum und den Regeln der
Akzeptanz fiir die Bilder einer Kultur beschiftigen,
ignoriert die grosse Masse der zeitgendssischen Kri-
tiker entschlossen die Mdglichkeit, dass jede Form
von Riickzug ihren Preis hat. Sie begniigen sich
damit, iiber die «Korruption des Marktes» zu nérgeln
und geben sich der Vorstellung hin, die durch andere
Modalitdten der Kulturférderung in Gang gesetzten
Wert-Transaktionen seien uneigenniitzig und ge-



schmacksneutral und aus diesem Grunde moralisch
wie intellektuell gerechtfertigt.

Die kulturellen Verzweigungen dieser Art von
wahnhafter Unschuld haben in den Vereinigten
Staaten ein enormes Ausmass; die amerikanischen
Kultureinrichtungen haben in den letzten dreissig
Jahren einen massiven Wandel erlebt. Vom fast aus-
schliesslich privat-merkantilen System zeitgends-
sischer Kunst-Vermarktung und -Vermittlung um
1960 hat sich die kulturelle Situation in den Ver-
einigten Staaten zu einem System engverquickter
Protektion entwickelt, vergleichbar etwa dem fran-
zosischen System zu Beginn des 19. Jahrhunderts.
Michtige Kunden aus Handels-, Regierungs- und
Akademikerkreisen streben nach Einfluss —jeder mit
seinem eigenen kulturellen Instrumentarium und
Massstab, je nachdem welche Vorstellungen und
Aktivititen ihr Machtbereich umfasst. Ohne eine
wenigstens bruchstiickhafte Diskussion oder Ana-
lyse derverschiedenen Art und Weisen von «schon»—
das heisst, der konkurrierenden Bewertungs- und
Rechtfertigungs-Rhetorik — haben wir kaum eine
Chance, zu verstehen, wie Institutionen und die von
ihnen sanktionierten Werke einander gegenseitig
bedingen und auslésen. In unserer Spekulation iiber
die zeitgendssische Kultur ist das ein wahrlich nicht
unbetrédchtlicher blinder Fleck.

Doch wie es manchmal so kommt, als ich mich
gerade iiber diese Dinge drgerte, aber keinen fand,
mit dem ich mich hitte drgern konnen, da spielte mir
der Zufall eine echte Chance zur weiteren Verein-
samung zu, und zwar in Form des Streits iiber die
Museums-Ausstellung mit Robert Mapplethorpes
Photographien. Die
Kunstgemeinde, immer bereit, die entehrte Jungfrau
zu spielen, riickte natiirlich geschlossen zur Vertei-
digung der «Ausdrucksfreiheit» sowie all der in den

erotischen amerikanische

vergangenen dreissig Jahren errungenen Rechte und
Privilegien an. Robert aber starb und raubte uns
genau jene Stimme des gesunden Menschenverstan-
des, die wir gehort hitten. Und keinem fiel auf, was
fiir ein unglaublicher rhetorischer Triumph die ganze
Sache war. Ein einzelner Kiinstler hatte es mit einer
einzigen Werkgruppe geschafft, jene moralische
Isolation, jene Veredelung und Mystifizierung zu
iiberwinden, die den Kult der therapeutischen Insti-

174

tution umgeben, und mit seiner zelebrierten Mar-
ginalitdt unmittelbar die Machtigen zu bedrohen.
Denn nicht der Inhalt der Bilder von Mapple-
thorpe macht sie gefihrlich, sondern ihre unmit-
telbare Wirkung auf den Betrachter. Gerade ihre
Schonheit, oder, genauer gesagt, die unverbliimte
Aneignung barocken Schoénheitsbegriffs,
nimmt ja jenes kritisch-formale und verborgen
transzendente Schonheitsprinzip, dem sich die
therapeutische Institution verschrieben hat, vor-

eines

weg, ja iiberfliigelt es in kulturellem Sinne. Dieses
Prinzip geht davon aus, dass das Betrachten von
Kunst per definitionem gewissermassen befreien-
den Charakter hat, dass die Kunst «gut» fiir uns ist,
ungeachtet —und letztendlich trotz — all dessen,
was der einzelne Kiinstler oder das einzelne Werk uns
an speziellem «Gut» offeriert. Und vielleicht ist es
«gut» fiir uns, die Rosenkranz-Madonna zu betrachten,
ohne uns um Caravaggios gegenreformatorische
Interessen zu kiimmern, ja vielleichtist es gut fiir uns,
Sir Thomas Lawrence’s Portrait anzusehen, ohne an
seine Gleichsetzung von romantischem Heroismus
und Landadel zu denken. Aber es ist ebenso unsinnig
wie moralisch ignorant, zu erwarten oder auch nur
zu wiinschen, man konnte Robert Mapplethorpes
leidenschaftlich-kdmpferische und politische Insze-
nierung von Marginalitit betrachten, ohne auf das
Thema zu reagieren, indem man sozusagen die
Tatsache wegdiskutiert, dass es hier um so intime
Dinge wie Vertrauen, Schmerz, Liebe und Selbst-
aufgabe geht.

Doch genau das wurde erwartet und verlangt. Das
Problem wurde sofort zu einer Frage der «Ausdrucks-
freiheit>» umgemiinzt. Und die Verteidigung des
Museumsdirektors in Cincinnati, den man wegen
der Ausstellung der Bilder angeklagt hatte, berief
sich fast ausschliesslich auf die Rechtfertigung durch
formale Schonheit. Der gebildete Betrachter, so hiess
es vor Gericht, lasse sich von der Eleganz der Form
beeindrucken, unabhidngig vom Inhalt. Mit andern
Worten, man bemiihte wieder die alte, elitir-mannli-
che Hierarchie von Geschmack und Transzendenz
zwecks Abwehr (und eigentlich Verachtung) elo-
quenter Kunstwerke, die deren Prdmissen vollends
aus den Angeln heben. Insofern gebiihrt dem Sena-
tor Jesse Helms Achtung, der in vorsintflutlicher



Unschuld wenigstens registrierte, was er vor sich
hatte, der begriff, was Robert da zeigte, und es zu
Recht als direkten, schlagkriftigen Angriff auf alles
sah, was ihm heilig war. Der Senator mag zwar nichts
von Kunst verstehen, aber Rhetorik ist sein Geschift,
und er zdgerte nicht, den Angriff mit allen ihm zur
Verfiigung stehenden Mitteln zu parieren.

Es war also nicht der Inhalt. Wahrend der Streit
um Mapplethorpe tobte, wanderten die Leute scha-
renweise ins L.A. County Museum zur Francis
Bacon-Retrospektive, und auch Joel Peter Witkins
stellte in musealem Frieden aus; denn sowohl Bacons
als auch Witkins Bilder sprechen eine Sprache, die
dem Status quo in nichts zuwiderlduft. Mapple-
thorpes Inhalt wird bei ihnen mystifiziert, dsthe-
tisiert, personalisiert und letztlich marginalisiert
als «kiinstlerische Haltung»; aus ihren Bildern
sprechen Angst, Schuld und Verzweiflung. Nicht
die Darstellung wirkt zersetzend, sondern die

Verherrlichung. Auch die Kritik der Zentralitit
verdndert die Welt nicht. Mainstream-Kritik adelt
die augenfillige Rolle der therapeutischen Institu-
tion als Schattenkabinett und verschleiert deren
unausgesprochenen Auftrag, abweichendes Denken
zu neutralisieren, indem sie es zunichst ins Getto
abdringt und schliesslich mystifiziert. Ist die thera-
peutische Institution konfrontiert mit Bildern wie
die von Mapplethorpe, die mit ihrer unmittelbaren
Wirkung auf den Betrachter den vorgeschobenen
Anspruch der Institution einfach umgehen, dann
zeigt sie sich augenblicklich als das, was sie tatséch-
lich ist: die moralische Miillhalde einer plurali-
stischen Gesellschalft.

Doch die Sprache der Schonheit bleibt in ihrem
demokratischen Anschein ein potentes Mittel zur
Verianderung in dieser Gesellschaft. Wie Warhol und
Ruscha benutzt Mapplethorpe es, um den Einzelnen
innerhalb und ausserhalb des Kultur-Gettos in eine
Auseinandersetzung dariiber zu verwickeln, was gut
ist und was schon. Und diese Kiinstler tun das ohne
geistlichen Segen, draussen auf der Strasse, am
Rande, dort wo wir mit etwas Gliick dem Information
Man begegnen, der uns daran erinnert, dass wir das
Wort Verherrlichung seit achtzehn Tagen, drei
Stunden und neunzehn Minuten nicht mehr ge-
braucht haben. (Ubersetzung: Nansen)

1)



	The invisible dragon : on beauty I = Der unsichtbare Drache : über die Schönheit I

