
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1991)

Heft: 28: Collaborations Franz Gertsch & Thomas Ruff

Artikel: The invisible dragon : on beauty I = Der unsichtbare Drache : über die
Schönheit I

Autor: Hickey, Dave / Nansen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680638

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680638
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAVE HICKEY

The invisib
On Be

IT WOULD BE NICE IF SOMETIME A MAN
WOULD COME UP TO ME ON THE STREET
AND SAY, "HELLO, I'M THE INFORMATION
MAN, AND YOU HAVE NOT SAID THE
WORD 'YOURS' FORTHIRTEEN MINUTES.
YOU HAVE NOT SAID THE WORD 'PRAISE'
FOR EIGHTEEN DAYS THREE HOURS AND
NINETEEN MINUTES."

EDWARD RUSCHA, INFORMATION MAN

HE FOUND IT WAS AS EASY TO HURL
BEAUTY AS ANYTHING ELSE.

PATTI SMITH ON ROBERT MAPPLETHORPE

I was, to be honest, daydreaming through the waning
moments of one of those dread university symposia
on the subject of "what's happening now," vaguely
formulating strategies for avoiding punch and cookies,

when I found myself addressed by a graduate
student who rose to his feet and, at considerable

length, demanded my opinion as to what "The Issue

of the Nineties" would be. Snatched from my reverie,
I said, "Beauty. The issue of the nineties will be

beauty," because I wished it so. And also, just to see

what would happen.
And what happened, of course, was nothing.

Silence prevailed. The word just hovered in that
sleek, institutional space — amazing and alien — like a

DAVE HICKEY is freelance writer who lives in an

apartment on the lower left-hand corner of the United States.

le Dragon:
auty I

Pre-Raphaelite dragon aloft on its leather wings. The
earnest symposiands knew the word, had certainly
read it, but, clearly, had never before heard it spoken
in a "serious" contemporary context. It had probably
come up casually, in its gender-sensitive diminutives
of approbation and disapprobation (as in "Well, at
least it's handsome," or "It's too pretty"), but, in the
institutional discourse to which they were
accustomed, the concept was, for all intents and purposes,
linguistically invisible, bereft of any entourage of
terminology. Which was, of course, my point, or, at

least, my drift. And drift it did.

They knew, I assumed, that for several centuries
subsequent to the rise of easel painting, a loose,
protean collection of tropes and figures signifying "the
beautiful," had been the primary modality of appeal
between the image and its beholder — that these
devices had provided the image's primary claim to
being looked at. And, probably, had they thought
about it, they would have acknowledged that, if one
considers works of art as rhetorical instruments
rather than philosophical entities, these attributes of
the beautiful serve two rather important functions in
the transaction between the image and the beholder.
Firstly, they enfranchise the beholder by exhibiting
markers that designate a territory of shared values.

Secondly, these attributes valorize the content of the

image which, given its argumentative intention, is,

by definition, problematic.
In this fashion, the vernacular attributes of

"beauty" have traditionally served to revise the
beholder's concept ofwhat is "beautiful"—have
functioned as the pathos which recommends the logos and

PARKETT 2 8 1 9 9 1 108



ill
t

CARAVAGGIO, ROSENKRANZ-MADONNA, 1606/07,

Öl aufLeinwand, 364 x 249 cm/

MADONNA OFTHE ROSARY, 1606/07, oil on canvas, 1433/sx98".

(KUNSTHISTORISCHES MUSEUM WIEN)



ethos of visual argumentation to our attention. Thus

Caravaggio, at the behest of his masters, would
deploy the exquisite hierarchal drama of The

Madonna ofthe Rosary to lend visual appeal and corporeal

authority to the embattled concept of the
intercession of the priesthood — and succeed. For the

history of beauty is largely the history of arguments won,
of successful visual litigation in which the problematic

relationship between content and beholder
has been neutralized, leaving only the mechanisms
of the argument visible. Thus when we see The

Madonna of the Rosary in Vienna, we are most likely
unconcerned with the intercession of the priesthood,
but we need to acknowledge that, had Caravaggio
not, at least temporarily, won his suit, the painting
would probably not be there for us to see. We are a

litigious civilization and we do not like losers.
Back in the American midwest, however, my

earnest symposiands considered "beauty" a loser, and

proved profoundly disinclined to consider its

contemporary relevance. And I — after broaching the
issue on several subsequent occasions, in similar
contexts and with similar results — finally, and perhaps
belatedly, began to perceive vested interests at work.
In my view, when an entire category of cultural
dispute disappears, it is reasonable to assume that this

disappearance is in the best interest of some very
powerful institutions.

For three hundred years the idea of beauty has

been the keystone of our cultural vernacular, the
lover's machine-gun, and the last redoubt of the
disenfranchised. Now, like Banquo's ghost, it is the
invisible constituent in all our discourse about
contemporary art, no longer required to recommend
images to our attention: a task, it is generally
assumed, which has now been admirably usurped by
the benign context of therapeutic institutions —

galleries, magazines, and museums — whose very
existence testifies to the fact that "looking at art is

good for you," and whose very walls and pages
recommend works of art to our attention without
their having to resort to any acknowledgement and
enfranchisement of a beholder. Furthermore, the task
of the contemporary artist, as validated by the

priestly intercession of the therapeutic institution,
is presumed to be the critique of centrality, and so

the attributes of the beautiful, which concern
themselves with the celebration of problematic content
to the secular beholder, are de facto irrelevant.

The consequences of this presumed irrelevance,
however, seem to me to be far-reaching and potentially

disastrous, and the most glaring evidence of
this peculiar myopia can be seen in the radical
discontinuity between serious criticism of historical and

contemporary art. At a time when easily sixty percent
of the historical criticism being written concerns
itself with the influence of taste, patronage, and the

canons of acceptability imposed upon the images a

culture creates, the bulk of contemporary criticism
resolutely ignores the possibility that every form of
refuge has its price. It satisfies itself with grumbling
about the "corruption of the market," and presumes
the transactions of value imposed by other modalities

of cultural patronage to be disinterested, taste-
free, and therefore morally and intellectually benign.

The cultural ramifications of this sort of demented
innocence are particularly egregious in the United
States, whose cultural institutions in the last thirty
years have undergone a massive sea change. From
the almost exclusively private and mercantile system
of marketing and disseminating contemporary art
which existed in 1960, the cultural situation in the
United States has evolved into a system of interlocking

patronage, not unlike that of France in the early
19th century, with powerful mercantile, governmental

and academic constituencies vying for power —

each with its own cultural agenda and each with its

own canon of acceptability with regard to the kinds
of images and activities they empower. Without some

rudimentary discussion or analysis of the "beauti-
fuls" — that is, of the competing rhetorics of valorization

and enfranchisement — we have next to no
chance of understanding the way institutions and the
works they sanction cause and effect one another.
Which is no small blind spot in our speculation on

contemporary culture.
As luck would have it, while I was in the midst of

fretting about these concerns, and finding no one to
fret with, circumstance provided me with a sterling
occasion for further alienation in the form of the

controversy over the museum exhibition of Robert
Mapplethorpe's photographs of erotic subjects. The

110



American art community, of course, ever ready to

play the ravaged virgin, responded by pulling
together in defense of "free expression" and all of the

perks and privileges it had acquired over the last

thirty years. Robert, of course, died, thus robbing us

of the one voice of sanity we might have heard. And
no one considered for a moment what an incredible
rhetorical triumph the entire affair signified. A single
artist with a single group of images had managed to

overcome the moral isolation, the gentrification, and

the mystification, which surround the cult of the

therapeutic institution, and directly threaten those

in power with his celebration of marginality.
For it is not the content of Mapplethorpe's

images which make them dangerous, it is their direct
appeal to the beholder. It is exactly their beauty, or
more precisely, their courageous appropriation of a

Baroque vernacular of the beautiful, which predates
and, in a cultural sense, outperforms the formal, critical

and covertly transcendental canon of beauty
espoused by the therapeutic institution. This canon

presumes that looking at art is somehow redemptive
by definition, that it is "good" for us, regardless
of and, ultimately, in spite of, whatever specific
"good" the individual work or artist might urgently
propose to us. And perhaps it is "good" for us to
look at The Madonna of the Rosary with no concern
for Caravaggio's counter-reformation politics, and

"good" for us to look at a Sir Thomas Lawrence

portrait without responding to his identification of
romantic heroism with landed aristocracy, but it is

insane and morally ignorant to expect, or even
desire, a beholder to confront Robert Mapplethorpe's

passionate, partisan, and political
celebrations of marginality and not respond to the

subject and argue the argument which deals so

intimately with trust, pain, love, and the giving up of
the self.

But this is exactly what was expected and desired.
The argument was immediately shifted onto the

grounds of "free expression." And the defense of the

museum director in Cincinnati, who was prosecuted
for exhibiting the images, was conducted almost

completely in terms of the redemptive nature of
formal beauty. The sophisticated beholder, the jury was
told, responded to the elegance of the form regard¬

less of the content. In other words, the old elitist
masculine hierarchy of taste and transcendence was

firmly slammed back into place in defense of (and,
ultimately, in contempt of) eloquent works of art that

totally demolish its premises. In this area, I think, you
have to credit SenatorJesse Helms, who, in his
antediluvian innocence, at least saw what was there and
understood what Robert was proposing and took it,
correctly, as a direct, effective, and powerful
challenge to everything he believed in. The senator may
not know anything about art, but rhetoric is his business

and he did not hesitate to respond to the
challenge as best he could.

So it was not the content. While the Mapplethorpe
controversy was raging, Francis Bacon's retrospective

was packing them in at the L.A. County Museum
and Joel Peter Witkin was exhibiting in institutional
serenity — because Bacon's and Witkin's images
speak a language which is profoundly tolerable to the

status quo. They mystify Mapplethorpe's content,
aestheticize it, personalize it, and ultimately further
marginalize it as "artistic behavior" with signifiers
that denote angst, guilt, and despair. It is not
portrayal that destabilizes, it is praise. Nor is

it criticism of centrality that changes the world.
Criticism of the mainstream enobles the therapeutic
institution's apparent role as shadow government
and disguises its unacknowledged mandate to
neutralize dissent by first ghettoizing it, and then

mystifying it. Confronted by images like Mapplethorpe's

which totally outflank its umbrella of
entitlement by virtue of their direct appeal to the

beholder, the therapeutic institution is immediately
disclosed for what it is: the moral junkyard of a

pluralistic civilization.
But the vernacular of beauty, in its democratic

appeal, remains a potent instrument for change in
this civilization. Mapplethorpe uses it, as does Warhol,

as does Ruscha, to engage individuals within and

without the cultural ghetto in arguments about what
is good and what is beautiful. And they do so without
benefit of clergy, out in the street, out on the margin
where we might, if we are lucky, confront that
"information man" with his reminder that we have not used

the word "praise" for eighteen days, three hours and

nineteen minutes.

11 7



DA VE HICKEY

Der unsichtbare Drache
Über die Schönheit I

ES WÄRE DOCH NETT, WENN IRGENDWANN

AUF DER STRASSE EIN MANN AN
MICH HERANTRÄTE UND SAGTE: HALLO,
ICH BIN DER INFORMATION MAN; SEIT
DREIZEHN MINUTEN HABEN SIE DAS
WORT «DEIN» NICHT MEHR GEBRAUCHT.
DAS WORT «VERHERRLICHUNG» HABEN
SIE VOR ACHTZEHN TAGEN, DREI STUNDEN

UND NEUNZEHN MINUTEN ZUM
LETZTEN MAL VERWENDET.

EDWARD RUSCHA, INFORMATION MAN

IN SEINEN AUGEN KONNTE MAN SCHÖNHEIT

GENAUSO GUT EXPLODIEREN
LASSEN WIE ALLES ANDERE.

PATTI SMITH UBER ROBERT MAPPLETHORPE

Während eines dieser grässlichen Universitäts-Symposien

zum «aktuellen Zeitgeschehen» döste ich so

vor mich hin und versuchte mir ein paar Strategien
zurechtzulegen, wie ich die anschliessende Stehparty
umgehen könnte; da sprach mich ein Student an. In
beträchtlicher Grösse baute er sich vor mir auf und

DA VE HICKE Y ist freischaffender Kritiker in Los Angeles,

wo er «im untersten linken Rand» der USA ein Appartment
bewohnt.

fragte, worum es meiner Meinung nach in den 90er

Jahren gehe. Aufgeschreckt aus meinen Träumen,
sagte ich: «Schönheit. In den 90er Jahren geht es

um die Schönheit», denn das wünschte ich mir. Und
ausserdem wollte ich sehen, welche Reaktion das

auslöst.
Die Reaktion war natürlich gleich null. Stille

allenthalben. Das Wort hing in diesem geleckten
Instituts-Raum, wunderlich fremd wie ein präraffae-
litischer Drache hoch in den Lüften auf ledernen
Schwingen. Den ernsthaften Symposium-Teilnehmern

war das Wort nicht unbekannt, sicher hatten sie

es schon mal irgendwo gelesen, aber ganz bestimmt
noch nie zuvor in einem «seriösen» zeitgenössischen
Kontext vernommen. Wahrscheinlich war es hier
und da einmal aufgetaucht im Zusammenhang mit
feministischer Sprachkritik, als geschlechtsspezifische

Verniedlichung von Billigung und Missbilligung

(z.B. «Na, wenigstens ist es ansehnlich» oder
«Nein, ist das hübsch»). Doch im institutionellen
Diskurs, an den sie ja gewöhnt waren, war der Begriff ein

linguistisches Nichts, bar jeder terminologischen
Anbindung. Das genau war natürlich das Ziel meines
Schlags, und der hatte gesessen.

Sie wussten wohl, dass nach dem Aufkommen der

Staffelei-Malereijahrhunderte lang eine lose Sammlung

von Formen und Inhalten zur Darstellung des

PARKETT 28 199 1 112



«Schönen» das wichtigste Bindeglied zwischen Bild
und Betrachter gewesen war, ja dass darin überhaupt
der wichtigste Grund lag, ein Bild zu betrachten. Und
wenn sie sich darüber Gedanken gemacht hatten,
mussten sie eigentlich auch zu der Erkenntnis
gekommen sein, dass, wenn man ein Kunstwerk
nicht als philosophisches Gebilde betrachtet,
sondern als rhetorisches Instrument, diese Attribute des

Schönen zwei recht wichtige Funktionen in der
Vermittlung zwischen Bild und Betrachter erfüllen.
Erstens beziehen sie den Betrachter mit ein, indem
sie Eigenschaften vorführen, die einen Bereich

gemeinsamer Wertvorstellungen markieren. Und
zweitens werten diese Attribute den Inhalt eines

Bildes auf, das, sofern es streitbare Absichten birgt,
als problematisch gilt.

In diesem Sinne haben die typischen Attribute
von «Schönheit» traditionell dazu gedient, des

Betrachters «Schönheits»-Begriff zu überprüfen, sie

funktionierten als Pathos, das uns für Logos und
Ethos der visuellen Darstellung zugänglich macht.
So bediente sich Caravaggio, auf Geheiss seiner
Lehrer, des subtil hierarchischen Dramas der
Rosenkranz-Madonna, um dem umstrittenen Konzept von
der Fürbitterrolle der Geistlichkeit optische
Anziehungskraft und physische Präsenz zu verleihen, und
zwar mit Erfolg. Denn die Geschichte der Schönheit
ist weitgehend die Geschichte gewonnenen Streits,
erfolgreichen visuellen Kampfes, in dem die
problematische Beziehung zwischen Inhalt und Betrachter
aufgehoben wurde und nur die Mechanismen der

Auseinandersetzung sichtbar blieben. Wenn wir also
die Rosenkranz-Madonna in Wien sehen, bleiben wir
von der Fürbittproblematik der Geistlichkeit mehr
oder weniger unberührt; aber wenn Caravaggio
seinen Kampf nicht wenigstens zeitweise gewonnen
hätte, könnten wir das Bild jetzt wahrscheinlich nicht
betrachten. Wir sind eine streitliebende Zivilisation,
und wir mögen keine Verlierer.

Doch zurück in den amerikanischen
Mittelwesten: Meinen ernsthaften Symposium-Teilnehmern

dort galt die «Schönheit» als Verlierer, und sie

zeigten eine tiefe Abneigung dagegen, sich über
deren Bedeutung für die Gegenwart den Kopf zu
zerbrechen. Ich hingegen sprach das Thema später
noch mehrmals bei verschiedenen Gelegenheiten,

in ähnlichem Zusammenhang und mit vergleichbarem

Ergebnis an und stellte schliesslich fest -
ein bisschen spät vielleicht -, dass da handfeste
Interessen am Werk waren. Ich denke, wenn eine

ganze Kategorie des kulturellen Diskurses einfach
verschwindet, liegt der Verdacht nahe, dass dieses

Verschwinden im Interesse irgendwelcher äusserst

mächtigen Institutionen liegt.
Dreihundert Jahre lang war die Idee der Schönheit

Markstein unserer Kultur, des Liebhabers stärkste

Waffe und letzte Zuflucht der Entrechteten. Jetzt
ist sie wie Banquos Geist unsichtbarer Bestandteil
unseres gesamten Diskurses über zeitgenössische
Kunst, der uns nicht mehr die Bilder nahebringen
muss: ein Aufgabe, die jetzt statt dessen nach
allgemeiner Auffassung vortrefflich vom wohltätigen
Kontext therapeutischer Institutionen - Galerien,
Zeitschriften und Museen - erfüllt wird, deren blosse
Existenz beweist: «Kunst angucken ist gut für dich»,
und deren Wände und Seiten uns Kunstwerke
offerieren, ohne auf irgendeine Anerkennung oder die

Rechtfertigung seitens des Betrachters angewiesen
zu sein. Ausserdem soll die Aufgabe des zeitgenössischen

Künstlers, abgesegnet durch die priesterliche
Vermittlung der therapeutischen Institution, eine
Kritik der Zentralität sein, und deshalb sind die Attribute

des Schönen, die sich mit der Zelebrierung
problematischer Inhalte für den weltlichen Betrachter
beschäftigen, de facto irrelevant.

Die Konsequenzen dieser mutmasslichen Irrelevanz

scheinen mir jedoch ebenso weitreichend wie

potentiell zerstörerisch zu sein, und den schlagendsten

Beweis für diese seltsame Kurzsichtigkeit liefert
die radikale Zusammenhanglosigkeit zwischen der
seriösen Kritik historischer und zeitgenössischer
Kunst. Zu einer Zeit, in der gut und gern sechzig
Prozent der historischen Kritik sich mit dem Einfluss

von Geschmack, Mäzenatentum und den Regeln der

Akzeptanz für die Bilder einer Kultur beschäftigen,
ignoriert die grosse Masse der zeitgenössischen
Kritiker entschlossen die Möglichkeit, dass jede Form

von Rückzug ihren Preis hat. Sie begnügen sich
damit, über die «Korruption des Marktes» zu nörgeln
und geben sich der Vorstellung hin, die durch andere
Modalitäten der Kulturförderung in Gang gesetzten
Wert-Transaktionen seien uneigennützig und ge-

113



schmacksneutral und aus diesem Grunde moralisch
wie intellektuell gerechtfertigt.

Die kulturellen Verzweigungen dieser Art von
wahnhafter Unschuld haben in den Vereinigten
Staaten ein enormes Ausmass; die amerikanischen

Kultureinrichtungen haben in den letzten dreissig
Jahren einen massiven Wandel erlebt. Vom fast
ausschliesslich privat-merkantilen System zeitgenössischer

Kunst-Vermarktung und -Vermittlung um
1960 hat sich die kulturelle Situation in den

Vereinigten Staaten zu einem System engverquickter
Protektion entwickelt, vergleichbar etwa dem
französischen System zu Beginn des 19. Jahrhunderts.
Mächtige Kunden aus Handels-, Regierungs- und
Akademikerkreisen streben nach Einfluss -jeder mit
seinem eigenen kulturellen Instrumentarium und
Massstab, je nachdem welche Vorstellungen und
Aktivitäten ihr Machtbereich umfasst. Ohne eine

wenigstens bruchstückhafte Diskussion oder Analyse

der verschiedenen Art und Weisen von «schön» -
das heisst, der konkurrierenden Bewertungs- und

Rechtfertigungs-Rhetorik - haben wir kaum eine

Chance, zu verstehen, wie Institutionen und die von
ihnen sanktionierten Werke einander gegenseitig
bedingen und auslösen. In unserer Spekulation über
die zeitgenössische Kultur ist das ein wahrlich nicht
unbeträchtlicher blinder Fleck.

Doch wie es manchmal so kommt, als ich mich
gerade über diese Dinge ärgerte, aber keinen fand,
mit dem ich mich hätte ärgern können, da spielte mir
der Zufall eine echte Chance zur weiteren
Vereinsamung zu, und zwar in Form des Streits über die

Museums-Ausstellung mit Robert Mapplethorpes
erotischen Photographien. Die amerikanische

Kunstgemeinde, immer bereit, die entehrte Jungfrau
zu spielen, rückte natürlich geschlossen zur
Verteidigung der «Ausdrucksfreiheit» sowie all der in den

vergangenen dreissigjahren errungenen Rechte und

Privilegien an. Robert aber starb und raubte uns

genau jene Stimme des gesunden Menschenverstandes,

die wir gehört hätten. Und keinem fiel auf, was
für ein unglaublicher rhetorischerTriumph die ganze
Sache war. Ein einzelner Künstler hatte es mit einer
einzigen Werkgruppe geschafft, jene moralische
Isolation, jene Veredelung und Mystifizierung zu
überwinden, die den Kult der therapeutischen Insti¬

tution umgeben, und mit seiner zelebrierten Mar-

ginalität unmittelbar die Mächtigen zu bedrohen.
Denn nicht der Inhalt der Bilder von Mapple-

thorpe macht sie gefährlich, sondern ihre
unmittelbare Wirkung auf den Betrachter. Gerade ihre
Schönheit, oder, genauer gesagt, die unverblümte
Aneignung eines barocken Schönheitsbegriffs,
nimmt ja jenes kritisch-formale und verborgen
transzendente Schönheitsprinzip, dem sich die

therapeutische Institution verschrieben hat,

vorweg, ja überflügelt es in kulturellem Sinne. Dieses

Prinzip geht davon aus, dass das Betrachten von
Kunst per definitionem gewissermassen befreienden

Charakter hat, dass die Kunst «gut» für uns ist,

ungeachtet - und letztendlich trotz - all dessen,

was der einzelne Künstler oder das einzelne Werk uns

an speziellem «Gut» offeriert. Und vielleicht ist es

«gut» für uns, die Rosenkranz-Madonna zu betrachten,
ohne uns um Caravaggios gegenreformatorische
Interessen zu kümmern, ja vielleicht ist es gut für uns,
Sir Thomas Eawrence's Portrait anzusehen, ohne an
seine Gleichsetzung von romantischem Heroismus
und Eandadel zu denken. Aber es ist ebenso unsinnig
wie moralisch ignorant, zu erwarten oder auch nur
zu wünschen, man könnte Robert Mapplethorpes
leidenschaftlich-kämpferische und politische
Inszenierung von Marginalität betrachten, ohne auf das

Thema zu reagieren, indem man sozusagen die
Tatsache wegdiskutiert, dass es hier um so intime
Dinge wie Vertrauen, Schmerz, Fiebe und
Selbstaufgabe geht.

Doch genau das wurde erwartet und verlangt. Das

Problem wurde sofort zu einer Frage der «Ausdrucksfreiheit»

umgemünzt. Und die Verteidigung des

Museumsdirektors in Cincinnati, den man wegen
der Ausstellung der Bilder angeklagt hatte, berief
sich fast ausschliesslich auf die Rechtfertigung durch
formale Schönheit. Der gebildete Betrachter, so hiess

es vor Gericht, lasse sich von der Eleganz der Form
beeindrucken, unabhängig vom Inhalt. Mit andern
Worten, man bemühte wieder die alte, elitär-männliche

Hierarchie von Geschmack und Transzendenz
zwecks Abwehr (und eigentlich Verachtung)
eloquenter Kunstwerke, die deren Prämissen vollends
aus den Angeln heben. Insofern gebührt dem Senator

Jesse Helms Achtung, der in vorsintflutlicher

114



Unschuld wenigstens registrierte, was er vor sich

hatte, der begriff, was Robert da zeigte, und es zu
Recht als direkten, schlagkräftigen Angriff auf alles

sah, was ihm heilig war. Der Senator mag zwar nichts

von Kunst verstehen, aber Rhetorik ist sein Geschäft,
und er zögerte nicht, den Angriff mit allen ihm zur
Verfügung stehenden Mitteln zu parieren.

Es war also nicht der Inhalt. Während der Streit
um Mapplethorpe tobte, wanderten die Leute
scharenweise ins L. A. County Museum zur Francis

Bacon-Retrospektive, und auch Joel Peter Witkins
stellte in musealem Frieden aus; denn sowohl Bacons
als auch Witkins Bilder sprechen eine Sprache, die
dem Status quo in nichts zuwiderläuft. Mapple-
thorpes Inhalt wird bei ihnen mystifiziert, ästhe-

tisiert, personalisiert und letztlich marginalisiert
als «künstlerische Haltung»; aus ihren Bildern
sprechen Angst, Schuld und Verzweiflung. Nicht
die Darstellung wirkt zersetzend, sondern die

Verherrlichung. Auch die Kritik derZentralität
verändert die Welt nicht. Mainstream-Kritik adelt
die augenfällige Rolle der therapeutischen Institution

als Schattenkabinett und verschleiert deren

unausgesprochenen Auftrag, abweichendes Denken
zu neutralisieren, indem sie es zunächst ins Getto

abdrängt und schliesslich mystifiziert. Ist die
therapeutische Institution konfrontiert mit Bildern wie
die von Mapplethorpe, die mit ihrer unmittelbaren
Wirkung auf den Betrachter den vorgeschobenen
Anspruch der Institution einfach umgehen, dann

zeigt sie sich augenblicklich als das, was sie tatsächlich

ist: die moralische Müllhalde einer
pluralistischen Gesellschaft.

Doch die Sprache der Schönheit bleibt in ihrem
demokratischen Anschein ein potentes Mittel zur
Veränderung in dieser Gesellschaft. Wie Warhol und
Ruscha benutzt Mapplethorpe es, um den Einzelnen
innerhalb und ausserhalb des Kultur-Gettos in eine

Auseinandersetzung darüber zu verwickeln, was gut
ist und was schön. Und diese Künstler tun das ohne

geistlichen Segen, draussen auf der Strasse, am
Rande, dort wo wir mit etwas Glück dem Information
Man begegnen, der uns daran erinnert, dass wir das

Wort Verherrlichung seit achtzehn Tagen, drei
Stunden und neunzehn Minuten nicht mehr
gebraucht haben. (Übersetzung: Nansen)

115


	The invisible dragon : on beauty I = Der unsichtbare Drache : über die Schönheit I

