Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1991)

Heft: 27: Collaborations Louise Bourgeois & Robert Gober
Artikel: Bush natural = Wie die Wilden

Autor: Warner, Marina / Nansen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-679815

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-679815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

We would know something momen-
tous had happened - that there had

been arevolution —if the speakerine on

Iran television pulled the kerchief from
herhead and showed her hair to us, orif
Rafsanjani, by the same token, unrav-
elled his turban, shaved his beard, and
appeared in a silvery short back and
sides,ala Bush.Joan of Arc died for cut-
ting her hair like a boy’s, among other
things.

The language of the self, personal
and social, would be stripped of one of

its richest resources without hair: and

PARKETT 27 1991

MARINA WARNER

like the faculty of laughter, or the use of
tools, the dressing of hair in itself con-
stitutes a mark of the human. Yet hair
and its usages constantly return us to
the memory of the beastly. It’s an ines-
capable mark of our animal nature,
and we reveal our changing sympa-
thies in the way we treat it, now rel-
ishing the animal in the human, now
sternly denying it. It is satyrs and their
families who are shaggy in the imagery
of the Greeks and the humanists; the
devil who is hirsute (and scaly too,

sometimes) in Christian mythology,

while the disciples of Reason are
smooth and hairless, Parian marble.
There are mediaeval German engrav-
ings of “long-haired, dim-witted maid-
ens”; the Elizabethans even had a
proverb, “Bush natural, more hair than
wit.” Abundant locks are associated
with the primitive and the inferior,
hence the sexual. _

The symbolism inspired by hair
stems above all from its chief, intrinsic
material quality, closely linked to
its nervelessness, its imperishability.
Longer than any other part of the body,



it endures. (We know the hair colour of
some Pharoahs, of their Queens, and -
even — of their slaves.) Hair is organic,
but less subject to corruption than all
our organs; and like a fossil, like a shell,
it lasts when parted from the living
organism to which it once belonged. In
spite of its fragility, lightness, even
insubstantiality, hair is the part of our
flesh nearest in kind to a carapace. Its
symbolic power, its centrality to body
language, and its multiplicity of mean-
ings, seem to me to depend on this
dual character, which can never be
divided: on the one hand, hair is both
the sign of the animal in the human,
and all that means in terms of our tradi-
tion of associating the beast with the
bestial, and of nature and the natural
with the inferior and despised aspects
of humanity; on the other hand, hair is
also the least fleshly production of the
flesh. In its suspended corruptibility,
it seems to transcend the mortal condi-
tion, to be in full possession of the prin-
ciple of vitality itself.

As such, hairis central to magic, and
consequently to rituals of fertility and
of mourning. When Max Ernst folded
together the tone of the German fairy-
tale with the style of a penny catechism
in his collage novel, Réve d’une petite
fille qui voulut entrer au Carmel (A
little girl dreams of taking the veil), he
took the motif of anun’s sacrifice of her
hair, and made clever mischief in his
parody: the Pope calls to Marceline-

Marie, the heroine, — “La calvitie vous

MARINA WARNER

critic living in London. This year she is

is a writer and

Tinbergen Professor at Erasmus University,
Her publications
Monuments and Maiden: The Allegory of the
Female The
Father.

Rotterdam. include

Form, and the novel, Lost

guette, mon enfant!” (Baldness lies in
wait for you, my child!). He needs her
hair, he continues, for his own sump-
tuous, yet invisible adornment. She
protests, she begs him not to touch her
hair, in vain: “De vos cheveux, bien
chere enfant, le ciel est jaloux.” (Dearly
beloved child, heaven is covetous of
your hair.) The Pope has his way, her
hairis swept away in a torrent, swirling
away alongside numerous bodies in an
image of melodramatic catastrophe.
“Et la chevelure s’en va,”(There goes her
hair) says the caption laconically, and
continues, on the next page, showing
the hair of the heroine hoisted up a
mast like a sail: .. majestueuse.”
Throughout the work, Ernst plays
on the analogies of hair with water, with
flux, with turmoil and erotic outpour-
ing. When later, Marceline-Marie asks
the hairwhyitlooks the wayitdoes, “La
chevelure”echoes in reply the words of
the wolf from Red Riding Hood, em-
bodying the threat-the delicious, plea-
surable threat - of being engulfed.
“C’est pour mieux t’étrangler, mon enfant.”
(The better to strangle you with, my

dear.) The artist was also mocking, with

brilliant economy, the preceding gen-
eration’s obsession with female hair,
with tentacular, suffocating, prehensile
locks of the femmes fatales of Klimt or
Beardsley or Rosetti or Segantini.

An artist like Christian Boltanski
has opened a rich vein of melancholy
and memory with his collections of dis-
carded strangers’ clothes and other cor-
pora delicti, or “restes d’un sujet.” His
is an art of the memento mori, and, as
in other rituals of grief, hair plays its
part: he has placed combings in vi-
trines alongside other fragments of a
vanished past, as emblems of death. Be-
hind this kind of art lies the Catholic
reliquary, where tiny bone, blood and,
sometimes, hair scraps of the saints lie
neatly labelled row upon row.

Omne remarkable aspect of our fin-
de-siecle has been a fundamental shift
towards recognising that the animal
nature of humankind should not be
repudiated as the mere source of vice,
of violence, of “bestiality,” for those all
too human characteristics can be forms
of social adaption; learned, rational
techniques of survival, endemic to civi-

lisation rather than the wilderness or

JEANNE DUNNING, STUDY AFTER “UNTITLED LANDSCAPE” (DETAIL), 1987/

STUDIE NACH “LANDSCHAFT OHNE TITEL” (DETAIL), 7987.

DAVID HAMMONS, HAIR PYRAMIDS, 1976, FLOOR INSTALLATION/

>

BODEN-INSTALLATION.




the jungle. Tapping the power of the

animal no longer seems charged with
evil, but rather a necessary part of heal-
ing. There has developed a new long-
ing for an ecology which accepts the
equality of creatures hitherto consid-
ered inferior, which allows that the fall
of man from Eden signifies some more
profound descent, from his preeminent
position as namer and master of ani-
mals to a mere hopeful candidate for
inclusion as one of their number;

human beings perceive that they might

have been separate and distinct mon-

MERET OPPENHEIM,
PELZHANDSCHUHE/
FUR GLOVES, 1936.

ster mutations, enemies of nature and
of the goodness now ascribed to nature,
and they hope for this condition to end.
Thisis a complicated thought, butit has
touched the field of the visual arts, here
and there, both in subject matter and
material means. A certain humility
combined with despair has allowed the
entry into art of such mortal and infe-
rior traces as hair.

The arts in which hair appeared
used to be considered inferior too —
folk arts, craftsmanship, tribal arts,
women’s work. But of course attitudes

MARYSIA LEWANDOWSKA,
THE MISSING TEXT:
SAWAND HAIR, 1988/
DER FEHLENDE TEXT:
SAGE UND HAAR, 1988.

JANNIS KOUNELLIS,
UNTITLED, 1969,

iron and hair, 39%/8x 272/

OHNETITEL, 1969,

Eisen und Haar, 100 x 70 cm.

to these genres are changing too, re-
flecting the ethical turmoil around the
collapse of the last ruins of humanism.
Real hair was used to enhance the life-
likeness of the figures in the Stations of
the Cross on the Sacri Monti in Lom-
bardy, at Varallo for instance, where
lifesize statues wear real clothes, and
have glass eyes as well. The effigies of
the infant Jesus which nuns used to put
to bed singing sacred lullabies as they
performed the Nativity and other
mysteries of his infancy are also ren-
dered with
painted wax, with real swaddling

illusionistic  skills, in
clothes embroidered with real jewels,
and again glass eyes and real hair.
Cult objects such as the Bambino Santo
and the Christkind are simulacra, and
the simulacrum, as is well known, has
made a triumphant passage into the
realm of high art recently. The simu-
lacrum quests for authenticity: in the
same way as in some abstraction, paint
owns up to being nothing but paint and
the picture plane accepts that it is
there, substantial and opaque, so the

simulacrum makes a virtue of honesty.

g



DAVID HAMMONS, JOHN HENRY, 1990,
stone, hair, steel, 16 x 10x 6”/JOHN HENRY, 1990,
Stein, Haar, Stahl, 40,6 x 25,4 x 15,2 cm.

But it does so by duplicitous, sorcerer’s
methods, for in order to create an illu-
sion of being what it is, it must often
resort to material equivalents, not the
actual matter from which the original
itself was composed.

Simulacra - like the passion figures
at Varallo from the past, or the hairy
men’s legs poking out of trouser cuffs
by the New York artist Robert Gober -

JENNYWATSON, THIS YEAR’S FASHION, 1986,
oil and horsehair on vilene, 56 x 381/2”/

DIE MODE DIESER SAISON, 1986,

Rosshaar aufVilene, 152 x 98 cm.

HELEN CHADWICK, NOSTALGIE DE LA BOUE
(DETAIL), 1990, hair, earth/Haare, Erde.

provide a surrealist shiver of horror
and pleasure; photographs of real hair
disclose disturbing intimacies, as in
Jeanne Dunning’s enigmatic closeups
of nostrils. Seen from such an unusual
angle, hair seems a part of the myste-
rious interior of the body, prohibited,
and thrilling. Dunning’s phantom-like
heads, taken from the rear, fetishise
hair in the tradition of hairdressing
catalogues and shampoo advertise-
ments. By dint of repetition, however,
and by framing the shot to sever the
head at the neck, the artist succeeds
in fetishising the whole head itself,
creating a contemporary, sleekly dis-
quieting equivalent of the traditional
Medusa.In his famous paper on Fetish-
ism, Freud associated fur and velvet
with the sight of the mother’s pubic
hair “which should have been followed
by the longed-for sight of the female
member.” The appearance of hairitself,
as texture and image, also provokes
the shudder of the uncanny, which
Freud equally connected to the castra-
tion complex. The Polish-born artist
Marysia Lewandowska interpreted this
Freudian theme in her still life, THE
MISSING TEXT: SAW AND HAIR
(1988), in which she juxtaposes a ver-

tical screen showing the blade of a

saw with another filled with a glossy
fall of long wavy hair.

There are, however, other contem-
porary works that take the motif be-
yond the limits of the anthropomor-
phic simulacrum or the realistic photo-
graph, while simultaneously playing
with the disturbing anthropomorphic
associations of hair. The most famous —
rightly — among such works is Meret
Oppenheim’s LE DEJEUNER EN
FOURRURE of 1936, but her PROJECT
FOR SANDALS of the
showing a high heeled shoe with a

same year

furry foot and peeping toes, acts as a
reminder, in a spirit of dark, fairy-
tale humour, of the beast within.

A contemporary English artist,
Helen Chadwick, has created a series
of photopieces, “Lamps,” in which she
also explores the metamorphoses of
ordinary bodily parts (the navel, the
ear) when submitted to a certain kind
of scrutiny. These works uncover physi-
cal rhymes between inner spaces and
outer forms, between permitted organs
of sense and forbidden ones, physical
wonders on a cosmic scale and base,
human orifices. There’s a certain maca-
bre wit at work in Chadwick’s tempera-
ment too, and the most recent piece in
the series, NOSTALGIE DE LA BOUE,
shows in one panel a crown of black
hair around a sump of muddy water,
and in another a matching wreath of

gleaming, browny-red brandling earth-

ROBIN KAHN, GOLD VANITY, 1990,
GOLDENE EITELKEIT, 1990,

embroidered lamé, 58 x 39"/
gesticktes Lamé, 147x 99 cm.



H.]. FORD, ILLUSTRATION FOR THE “BUSHY BRIDE”
FROM ANDREW LANG’S THE RED FAIRY BOOK, 1890.

worms wriggling on the ground. The
diptych reaches beyond the imme-
diate, obvious genital associations to
create positive, tingling suggestion
around creatures and creatureliness of
the most “abject” order, which are also
desirous to go lower, sink further into
ever more nether regions: the water
Chadwick pours into the hair beads on
the strands for a moment, then is swal-
lowed up into the hole, the worms
writhe when they are tipped out of the
mould, then instantly burrow down
and vanish. Helen Chadwick interprets
this movement down as an image of
consciousness, contesting the primacy
of homo sapiens, with the humbleness
of the worm, and the worm’s visual and
moral correlative, black hair.

Her piece recalls one of the strang-
est fairytales, The Three Heads in the
Well. When the heroine, the ill-fa-
voured sister, goes to draw water, she
pulls up a golden-haired head, who
asks her to comb his hair; she does
so out of the kindness of her heart, and
finds that corn falls from the comb;
then asecond head appears,and makes

the same request, whereupon silver

coins fall from the comb, and on com-
plying to the third request, she finds
gold coins falling from the comb. When
her wicked, beautiful sister hears of
her good fortune, she also goes to the
well, but maltreats the three heads
and is consequently blighted by them.
Something similar happens in the
Grimms’ tale of Frau Holle, when the
good sister falls down the well, for she
meets the old witch at the bottom and
does her many kindnesses uncom-
plainingly, including combing her hair.
Chadwick did not have the tale con-
sciously in mind, but her piece, with its

combination of water, mud, and hair,

also conveys the idea of a magic well, a
kind of oracular mouth where meta-
phorical births take place, of a new
future and fortune for the petitioner
(or the beholder).

Like Meret Oppenheim, who used
the fur of a Chinese gazelle for her tea-
cup, other artists have also glided side-
ways across the range of material meta-
phors for human hair to find eloquent
visual analogues: Anselm Kiefer min-
gling straw with charcoal to convey the
golden hair of Margarete, the ashen
hair of Sulamith, in his series of paint-
ings and works on paper that were
inspired by the poet Paul Celan’s great
Totenfuge (Fugue of Death) on the Holo-
caust.

The Elizabethans were fond of com-
paring hair to wire — blonde to gold
wire for instance — and the Brazilian
artist Tunga has explored the possibili-
ties of this metaphor in a continuing
series of ambitious and powerful instal-
lations. He uses copper and steel wire,
and its visual seductiveness - the liquid
glints of red gold in the copper, the
colubrine sheen of the black steel, the
sinuous weight of hanks and tresses, its
responsiveness to handling, to braid-
ing and coiling, tying and draping
give his work memorable sensuous

presence. But as an artist he is drawn to

JEANNE DUNNING, RED DETAIL, 1990, cibachrome mounted on plexi, 40%1+ x 277/2/103,5 x 70 cm;

HEAD 4,1989,26x18%4+”/66x 47,6 cm; HEAD 8, 1990, 30x19%/76,2 x 48,3 cm.

10



the invisible too. The “virtual space”
defined by Naum Gabo as the volume
described by an oscillating wire seems
actual to Tunga, and he has carved fig-
ures to fill the void delineated between
two women standing together, fore-
heads touching, for instance. In similar
the

impalpable presence of conductivity in

fashion, he is concerned with
copper and steel wire: in HUNG,
DRAWN AND QUARTERED at the Cor-
nerhouse in Manchester recently, he
trailed hanks of wire from giant
magnets, and then encrusted them with
iron filings. The U-shaped magnets
appeared as chthonic masses, charged
with the forces of nature, with gleaming

rivers of wire flowing between them

JEANNE DUNNING, HEAD 5, 1989,

and uniting them to six other, smaller
drop-shaped magnets equally bristling
and glittering with iron filings. But they
also figured forth bodily remains,
teeth, hair, abandoned, powerful “restes
d’un sujet.”

Tunga shares the fascination of con-
temporary writers in the West with the
new physics, and the repositioning of
human creatures in the chain of being.
His sculptures introduce combs to
become the gates and grids through

which electricity passes; he evokes

laminated cibachrome mounted on plexi, 267/2 x 177/2”/

culture and exploitation by making a
heavy plait tied with a frivolous bow,
but lopped, like a trophy of a hunted
enemy. In 1969 Jannis Kounellis drew
attention to the textural pleasure in the
coupling of a metallic surface and a
tress of hair; Tunga has elaborated
these mineral affinities more pro-
foundly and disturbingly. The wire
receives the energy passively and
passes it on, invisibly.

The cascades of wire become a
metaphor for narrative, too, not for a
single author’s thought, but for connec-
tive, populartale-telling, and the role of
the feminine with it, as he sees it. Tunga
himself has written a fairytale which

starts with Siamese twin girls who are

67,3 x44,5cm./HEAD 6,1989, 30x197/76,2 x 48,3 cm.

joined by their hair; after death, a
woman inherits their scalp and with
two golden hairs from it, embroiders
something she has dreamed. As she
does so, the hairs turn to metal, perhaps
to gold (if Tunga could afford gold
wire, one imagines he would abandon
steel and copper). In due course, the
embroidering woman, and the scalp,
find themselves in a temple where the
inmates paint pictures on silk; they
hold her captive, and give her sleeping

draughts, so that she will continue to

11

JEANNE DUNNING, UNTITLED/
OHNETITEL, 71989,
C-Print, 15x1727/38 x 30,5 cm.

dream images for them to paint. When
Tunga installs a piece like HUNG,
DRAWN AND QUARTERED, he works
from drawings on silk which he hangs
up to guide him. The hair that connects
the twins thus becomes the lore of a
community, embodied by a dreaming
woman and then incorporated into
images woven out of hair, and they in
turn inspire artists, like Tunga, to fresh
involutions and entanglements. She is
a doubled muse, with the magical hair
of fairytale heroines like Mélisende or
Pre-Raphaelite femmes fatales, but
Tunga’s makes her manifest with an
originality of passion and execution.
As artists move closer to becoming
hierophants, they are turning to
ancient cultic practices, rituals of
remembrances, conjurations of unity;
as the beast within begins to look like a
sign of grace compared to the vices and
disorders of advanced industrial man,
art evokes fellowship with creatures. In
such an enterprise, hair provides a tan-
gle of associations to be combed - for

corn and gold and other gifts.



Wie die Wilden

Wir konnten sicher sein, dass etwas

Gravierendes geschehen ist, wenn
plotzlich die persische Fernsehspre-
cherin ihr Tuch vom Kopf z6ge und uns
ihr Haar zeigte, oder wenn im gleichen
Fall

l6ste, den Bart abrasierte und mit kurz-

Rafsandschani seinen Turban
geschorenen, silbergrauen Schlifen
und Nacken ala Bush erschiene.Jeanne
d’Arc starb unter anderem dafiir, dass
sie sich die Haare kurz wie ein Junge
schnitt.

Ohne Haare wiirde die Sprache
eine ihrer reichsten Quellen personli-
cher und gesellschaftlicher Selbstdar-
stellung verlieren. Und wie die Fihig-

keit zu lachen und der Umgang mit

RAYRSKVE T T 221711910

MARINA WARNER

Werkzeugen ist auch die ‘Frisur ein
typisch menschliches Merkmal. Den-
noch erinnern uns das Haar und der
Umgang damit immer wieder an das
Tier. Es ist unausloschliches Zeichen
unserer animalischen Natur; und wir
verraten unsere wechselnde Sympa-
thie dafiir im Umgang mit dem Haar,
indem wir einmal das Tier im Men-
schen lustvoll nachempfinden, um es
dann wieder strikt zu verleugnen. In

der griechischen und humanistischen

12,

JEANNE DUNNING,
STUDY AFTER “UNTITLED LANDSCAPE”

(DETAIL), 1987/STUDIE NACH «LANDSCHAFT,
OHNETITEL», 1987.
Vorstellungswelt tauchen zottelige
Satyrn und ihre Familien auf; in der
christlichen Mythologie hat der Teufel
zerzaustes Haar (und manchmal
Gelehrte

sind glatt und unbehaart, wie aus pari-

Schuppenhaut); hingegen
schem Marmor. Darstellungen aus dem
deutschen Mittelalter zeigen «langhaa-
rige, halbtumbe Jungfern», und bei den
sogar das
Sprichwort: «Wie die Wilden, mehr

Elisabethanern gab es

Haar als Verstand». Uppige Locken-



pracht wird mit dem Primitiven und
den niedrigen Trieben, also mit der
Sexualitdt verbunden.

Die wichtigste und ureigenste mate-
rielle Eigenschaft des Haars héngt
damit zusammen, dass es keine Nerven
enthilt; sie macht es so symboltrichtig
und weist auf seine Unvergédnglichkeit
hin. Es iiberdauert jeden anderen Teil
des Kérpers. (So kennen wir die Haar-
farbe einiger Pharaonen, ihrer Koni-
ginnen, ja selbst die ihrer Sklaven.)
Haare sind, obschon organisch, dem
Verfall weniger preisgegeben als all un-
sere Organe. Und wie ein Fossil, wie
eine Muschel bleibt es unverdndert,
wenn man es von jenem lebenden
Organismus abtrennt, zu dem es ein-
mal gehorte. Trotz seiner Fragilitit,
Leichtigkeit und Substanzlosigkeit ist
das Haar jener Teil unseres Korpers,
der am meisten dem Panzer einer
Schildkréte gleicht. Seine Symbol-
trachtigkeit, die zentrale Rolle in der
Kérpersprache und die Vielfalt seiner
Bedeutungen scheinen von seinem
Doppel-Charakter abzuhédngen, der
sich niemals aufspalten ldsst: Auf der
einen Seite ist das Haar Zeichen des
Animalischen im Menschen und der
Natur bzw. dem Natiirlichen, den nie-
deren, bestialischen und verwerflichen
Aspekten der Menschheit. Auf der
anderen Seite ist das Haar auch das
kleinste leibliche Produkt unseres Kor-

pers. In seiner Dauerhaftigkeit scheint

MARINA WARNE R ist Schriftstellerin
und Kritikerin. Sie lebt in London und
unterrichtet dieses Jahr als Tinbergen-
Professorin an der Erasmus Universitit,
Rotterdam. Thre Buch-Versffentlichungen
umfassen u.a.: In weiblicher Gestalt: Die
Verkorperung des Wahren, Guten und
Schénen, 1989, Rowohlt Verlag. Der verlo-
rene Vater, 1990, Rowohlt Verlag.

es die Sterblichkeit zu transzendieren
und das Prinzip der Vitalitit selbst zu
verkérpern.

Das Haar spielt deshalb in der
Magie eine zentrale Rolle, und natiir-
lich vor allem in Fruchtbarkeits- und
Trauer-Riten. Als Max Ernst in seinem
Collagen-Roman Réve d’une petite fille
qui voulut entrer au Carmel (Ein kleines
Midchen triumt davon, den Schleier
zu nehmen) den Tenor der deutschen
Mirchen mit dem Stil eines Groschen-
romans verband, bediente er sich des
Motivs der Nonne, die ihr Haar opfert,
und site schlaue Zwietracht mit dieser
Parodie. Der Papst ruft Ernsts Heldin,
Marceline-Marie, zu: «La calvitie vous
guette, mon enfant!»> (Kahlheit harrt auf
dich, mein Kind). Er braucht ihr Haar,
sagt er, zu seinem eigenen prichtigen,

doch unsichtbaren Schmuck. Sie prote-

stiert,und flehtihn an,ihr Haarnicht zu

13

beriihren, doch er beharrt: «De vos che-
veux, bien chere enfant, le ciel est jaloux.»
(Mein liebes Kind, der Himmel ist
begierig auf dein Haar.) Der Papst
kriegt, was er will, wie in einem Strom
fliesst das Haar hinweg, wirbelt wie in
einer melodramatischen Katastrophe
um zahllose Kérper herum. «£¢ la cheve-
lure s’en va» (Und das Haar entschwin-
det), steht lakonisch in der Legende;
weiter geht es auf der nidchsten Seite,
wo das Haar der Heldin, wie ein Segel
auf einen Mast gehisst, erscheint:
«...majestueuse.»

Das ganze Stiick hindurch spielt
Ernst mit Haar-Analogien wie Wasser,
Fluss,

Erguss. Wenn spiter Marceline-Marie

Erregung und erotischem
das verlorene Haar fragt, weshalb es so
aussieht und nicht anders, spricht das
Haar mit den Worten des Wolfs von
Rotkdppchen, der ja die Bedrohung

verkorpert — die kostlich lustvolle

MAX ERNST, AUS/FROM: REVE
D’UNE PETITE FILLE QUI VOULUT
ENTRER AU CARMEL.




Bedrohung, iiberwiltigt zu werden:
«C’est pour mieux t’étrangler, mon enfant.»
(Um dich besser erwiirgen zu konnen,
mein Kind.) In brillanter Dichte macht
sich der Autor auch iiber die Obsession
der vorhergehenden Generation von
Frauenhaar lustig, iiber die verfiihreri-
sche, atemberaubende, greifbare Lok-
kenpracht der Femmes Fatalesbei Klimt,
Beardsley, Rossetti oder Segantini.

Ein Kiinstler wie Christian Bol-
tanski hat mit seinen Sammlungen
abgelegter Kleidung fremder Men-
schen und anderen Corpora delicti bzw.
«restes d’un sujet» ein reiches Feld der
Melancholie und Erinnerung erschlos-
sen. In seiner Kunst geht es um das
Memento mori, und wie immer bei Trau-
er-Ritualen spielt auch hier das Haar
eine Rolle: Neben anderen Fragmen-
ten aus vergangenen Zeiten legt er in
Vitrinen ausgekdmmte Haare aus — als
Embleme des Todes. Hinter dieser Art
von Kunst steht der katholische Reli-
quienschrein, wo kleine Knochen, Blut
und manchmal Haarstrahnen von Hei-
ligen ordentlich etikettiert in Reih und
Glied liegen.

Ein bemerkenswerter Aspekt unse-
res ausgehenden Jahrhunderts ist die
fundamentale Einsicht, dass die tieri-
sche Natur des Menschen nicht als
Quelle Verderbtheit,

Gewalt und «Bestialitit» zu verwerfen

blosse von

PATTY MARTORI, UNTITLED, 1990, human hair, 420x10x 77/
OHNETITEL, 1990, Menschenhaar, 1070 x 25 x 18 cm.

ist; denn diese nur zu menschlichen Ei-
genschaften konnen soziale Anpas-
sungsformen sein, erlernte, rationale
Uberlebenstechniken, die der Zivilisa-
tion eher entsprechen als der Wildnis
oder dem Dschungel. Sich die Macht
des Tieres zunutze zu machen scheint
nicht mehr von Ubel, sondern viel-
mehr ein notwendiger Schritt im
Gesundungsprozess. Neuerdings hat
sich das Bediirfnis nach einer Okologie
entwickelt, die jene Lebewesen, welche
bislang als minderwertig galten, dem
Menschen gleichstellt. Demnach wire
die Vertreibung aus dem Paradies ein
doch recht tiefer Abstieg des Men-
schen,von seiner ibergeordneten Posi-
tion als Beherrscher der Tierwelt zum
verheissungsvollen Anwirter auf einen
ihr. Die Menschen

sie moglicherweise

Platz mitten in
begreifen, dass
eigenstindige Monster-Mutationen
waren, Feinde der Natur und des
Guten, das man nun der Natur zu-
schreibt, und sie hoffen, dass dieser
Zustand ein Ende fndet. Das ist ein
komplizierter Gedankengang, tangiert
aberzuweilen auch das Feld der bilden-
den Kunst, sowohl thematisch als auch
in bezug auf das verwendete Material.
Eine gewisse Demut, verbunden mit
Verzweiflung, hat solch sterblichen
und niederen Dingen wie dem Haar

Eingang in die Kunst verschafft.

14

TILMAN RIEMENSCHNEIDER,
HEILIGE MAGDALENA (DETAIL). (MUNCHEN)

Kunst, in der Haar verarbeitet
wurde, galt bislang als minderwertig —
Folklore, Kunsthandwerk, Eingebore-
nenkunst, Frauenkunst. Aber natiirlich
dndert sich nun auch die Einschétzung
dieser Genres und reflektiert damit die
moralische Beunruhigung, die vom Zu-
sammenbruch der letzten Ruinen
menschlichen Daseins ausgeht. Echtes
Haar wurde zum Beispiel verwendet,
um die Lebensechtheit der Kreuzweg-
Figuren auf den Sacri Monti im lom-
bardischen Varallo zu verstidrken; die
lebensgrossen Figuren tragen dort
echte Kleidung und haben Glasaugen.
Auch das Jesuskind, das die Nonnen
bei Weihnachtsriten

und anderen




Mysterienspielen mit sakralen Wiegen-
liedern zu Bett legten, ist mit dusserst
illusionistischem Geschick hergestellt,
mit bemaltem Wachs und in Windeln
gewickelt, die mit Edelsteinen besetzt
sind, mit Glasaugen und echtem Haar.
Kultgegenstinde der
Santo und das Christkind sind Simu-

lacra; und das Simulacrum hat in jing-

wie Bambino

ster Zeit wieder triumphalen Einzug in
das Reich der Kunst gehalten. Das
Stmulacrum beansprucht Authentizitit;
so wie die Farbe zuweilen in der
Abstraktion zugibt, nichts als Farbe zu
sein und die Bildfliche nichts als Bild-
flache. das

aus der Echtheit eine Tugend. Dies

So macht Simulacrum
geschieht zuweilen mit verwandelnden
Zauber-Methoden, wenn - um die
angestrebte Illusion zu erzeugen - ein
dquivalentes Material gefunden wird,
weil das echte Material aus dem Origi-
nalbestand fehlt.

Simulacra — wie die Passionsfiguren
in Varallo aus der Vergangenheit oder
die behaarten Minnerbeine, die der
New Yorker Kiinstler Robert Gober
heute aus Hosenbeinstulpen lugen
lisst — rufen einen surrealistischen
Schauder aus Schrecken und Lust her-
vor. Photos von echten Haaren enthiil-
etwa in

len irritierend Vertrautes,

Jeanne Dunnings geheimnisvollen

Nahaufnahmen von Nasenléchern.
Aus

winkel betrachtet, erscheint das Haar

solch ungewohnlichem Blick-

als Teil des geheimnisvollen Kérper-
innern, verboten und erschreckend
zugleich. Dunnings phantomhafte
Kopfe, von hinten aufgenommen, zele-
brieren das Haar nach der Tradition
der Frisurenkataloge und der Sham-
poo-Werbung. Doch durch die Wieder-
holung und indem sie die Aufnahme so
rahmt, dass der Kopf am Hals abge-

schnitten wird, deklariert die Kiinst-

TUNGA, COVER OF A CATALOGUE/KATALOGTITEL, 1985. (PHOTO: MANUEL VALENCA)

lerin den ganzen Kopf an sich zum
Fetisch und schafft auf diese Weise ein
zeitgendssisches, raffiniert irritieren-
des Pendant zur traditionellen Medusa.
In seinem beriihmten Aufsatz iiber den
Fetischismus verband Freud Pelz und
Samt mit dem Anblick des mitterli-
chen Schamhaars, «dem der ersehnte
Anblick des weiblichen Korperteils
folgen sollte». Der Anblick des Haares

I/ &

selbst, seiner Materialitit und seines
Erscheinungsbilds lisst den Schauder
des Unheimlichen hervor, den Freud
dem Kastrationskomplex gleichsetzte.
Die in Polen gebiirtige Kiinstlerin
Marysia Lewandowska interpretierte
dieses Freudsche Thema in ihrem Stil-
leben THE MISSING TEXT: SAW AND
HAIR (Der fehlende Text: Sige und
Haar) (1988); dort stellt sie eine verti-



LIZ LARNER, HAIR ONTIN, 1990,
132x13"2x13"2”/HAARE AUFBLECH, 1990,
34,5 x 34,5 x 34,5 cm.

kale Bildfliche mit dem Abbild eines
Sageblattes neben eine Fliche, die ein
glinzender Schwall langen, welligen
Haares ausfiillt.

Doch gibt es auch andere zeitgendos-
sische Arbeiten, die das Motiv iiber die
Grenzen anthropomorpher Simulacra
oder realistischer Photographie hin-
ausfithren und zugleich mit den zersto-
rerisch anthropomorphen Assoziatio-
nen des Haares spielen. Das - zu Recht
- berithmteste dieser Stiicke ist Meret
Oppenheims LE DEJEUNER EN
FOURRURE von 1936, doch ihr PRO-
JEKT FUR SANDALEN aus demselben
Jahr, das einen hochhackigen Schuh
mit pelzbesetztem Fuss zeigt, fungiert
als Erinnerung im Geiste dunklen Mir-
chenhumors und des Tiers darin.

Die
Helen Chadwick hat eine Serie von
Photoarbeiten mit dem Titel LAMPS
(Lampen) geschaffen, in der sie die

zeitgenossische  Kiinstlerin

Metamorphosen gewohnlicher Kor-
perteile (Nabel, Ohr), mit einem ganz
bestimmten, priifenden Blick unter-
sucht. Diese Arbeiten decken den Reim
zwischen den inneren und den dusse-

ren Formen auf, zwischen den erlaub-

ten und den verbotenen Organen, den
physischen Wundern auf kosmischer
Ebene, den menschlichen Offnungen.
Bei Chadwick ist auch ein gewisser
makabrer Witz am Werk, und so gibt es
in dem neuen Werk aus der Serie
NOSTALGIE DE LA BOUE (Sehnsucht
nach dem Schlamm) ein Photo von
einer Krone aus schwarzem Haar um
ein Gefdss mit modrigem Wasser, und
ein anderes von einem entsprechenden
Kranz aus glinzenden, rotbraunen
Regenwiirmern, die sich auf dem
Boden winden. Das Diptychon geht
iiber die unmittelbar sichtbare Anspie-
lung auf Genitalien hinaus und schafft
einen positiv kribbligen Anklang an
Kreatur und Kreatiirlichkeit «nieder-
sten» Ranges, die ebenfalls danach
streben, hinabzusteigen in immer tie-
fere Regionen. Das Wasser, das Chad-
wick ins Haar giesst, perlt einen Augen-
blick lang auf den Strahnen und wird
dann vom Loch verschluckt; die Wiir-
mer winden sich, wenn sie aus der
Mulde gekippt werden, vergraben sich
Helen
Chadwick interpretiert diese Abwirts-

sodann und verschwinden.

bewegung als Bild des Bewusstseins im
Kampf um das Primat des Homo
Sapiens gegen die Niedrigkeit des
Wurms und dessen visuelle und mora-
lische Entsprechung, die schwarzen
Haare.

Ihr Stiick erinnert an das recht selt-
same Mirchen Drei Kopfe im Brunnen:
Als die Heldin des Mairchens, die
benachteiligte Schwester, Wasser holen
geht, zieht sie aus dem Brunnen einen
Kopf mit goldenem Haar, der sie bittet,
ihm das Haar zu kimmen. Weil sie ein
gutes Herz hat, tut sie es und stellt fest,
dass aus dem Kamm Getreide fillt.
Dann erscheint ein zweiter Kopf und
dussert dieselbe Bitte, worauf Silber-

miinzen aus dem Kamm fallen, und als

76

sie dem dritten Kopf denselben
Wunsch erfiillt, fallen Goldmiinzen aus
dem Kamm. Als ihre bése Schwester
von diesem Gliick erfiahrt, geht auch sie
zum Brunnen, doch behandelt sie die
drei Képfe schlecht und wird deshalb
von ihnen ins Verderben gestiirzt.
Etwas @hnliches geschieht im Grimm-
schen Mérchen von Frau Holle. Dort
fallt die gute Schwesterin den Brunnen
und begegnet auf dem Grund der alten
Hexe; sie tut ihr klaglos manchen
Gefallen und kdmmt unter anderem
auch ihr Haar. Chadwick ist zwar nicht
bewusst von diesen Mairchen ausge-
gangen, doch ihr Werk, das Wasser,
Schlamm und Haare kombiniert, ent-
hilt ebenfalls die Idee des magischen
Brunnens, eine Art orakelhafter Mund,
aus dem metaphorische Geburten
stattfinden, wie beispielsweise eine
neue Zukunft und ein neues Schicksal
fiir den Bittsteller (oder den Besitzer).

Wie Meret Oppenheim, die fiir ihre
Gazellenfell

auch

chinesisches
haben

Kiinstler — sozusagen indirekt - die
Vielfalt von Materialien entdeckt, die

menschlichem Haar entsprechen, und

Pelztasse

verwendete, andere

sie als eloquente visuelle Gleichnisse
eingesetzt: Anselm Kiefer mischte in
seiner Serie aus Bildern und Arbeiten
auf Papier nach Paul Celans Totenfuge
iiber den Holocaust Stroh mit Kohle,
um auf diese Weise Margaretes golde-
nes Haar zu simulieren, das aschene
Haar Sulamiths.

Die Elisabethaner verglichen gerne
Haar mit Draht — blondes Haar zum
Beispiel mit goldenem Draht; und der
brasilianische Kiinstler Tunga hat die
Méoglichkeiten dieser Metapher in
einer fortlaufenden Serie kraftvoll ehr-
geiziger Installationen ausgelotet. Er
arbeitet mit Kupfer- und Stahldraht,

und dessen optischer Zauber - die



o T

|
B ELERERIITC | SC— | —

T

ROSEMARIETROCKEL, OHNETITEL (MAL-
MASCHINE), 1990, Eisen, Spanplatte, Kiinstler-
haar-Pinsel, 257x 76 x 115 cm/UNTITLED
(PAINTING MACHINE), iron, chipboard, paint
brush of artists’ hair, 107 x 30 x 45”.

leuchtenden Funken von Rotgold im
Kupfer, das schlangenhafte Schillern
des schwarzen Stahls, die Windungen
von Knédueln und Zépfen, der Anklang
an Wickeln, Winden, Flechten, Schnii-
ren und Drapieren - verleiht seinem
Werk eine eindringliche, sinnliche Pra-
senz. Doch als Kiinstler zieht ihn auch
das Unsichtbare an. Bei Tunga scheint
der «<konkrete Raum» gegenwirtig, den
Naum Gabo als das von einem pen-
delnden Draht beschriebene Volumen
definiert; so fiillt er zum Beispiel den
Raum zwischen zwei beieinander ste-
henden Frauen, deren Stirnen sich
beriihren, mit geschnitzten Figuren.
Ahnlich geht er mit der kaum merkli-
chen Leitfihigkeit von Kupfer und
Stahl um: In seiner Arbeit HUNG,
DRAWN AND QUARTERED (Gehéngt,
ausgeweidet und gevierteilt), die er
jingst im Cornerhouse von Manche-
ster installierte, leitete er Drahtstrdnge
von riesigen Magneten ab und iiberzog
sie anschliessend mit Eisenspénen. Die
wirkten wie

U-férmigen Magnete

chthonische Massen, denen Natur-

kréafte innewohnen, mit schillernden
Drahtstromen dazwischen, die sie aus-
serdem mit sechs weiteren kleineren
Magneten in Tropfenform verbanden;
auch diese trugen einen glitzernden
Pelz aus Eisenspédnen. Sie erinnerten an
Korper-Relikte,anZdhne,Haare,verlo-
rene und machtvolle «restes d’un sujet».

Wie die zeitgendssischen westli-
chen Autoren ist Tunga fasziniert von
dem neuen Naturbild und der Neu-
bestimmung der Position, die die Men-
schen in der Reihe der Lebewesen ein-
nehmen. In seinen Skulpturen werden
Kimme zu Pforten und Gittern, durch
die Elektrizitdt geleitet wird; Kultur
und Ausbeutung evoziert er mit einem
schweren Zopf, der gebunden ist mit
einer frivolen Schleife, aber beschnit-
ten wurde wie die Trophie eines erjag-
ten Feindes. 1969 zeigte Jannis Kounel-
lis in einem Werk die lustvolle Mate-
rialverbindung einer Metallplatte mit
einem Haarzopf. Tunga ist dem Motiv
der Affinitdt von Haar und Metall wei-
ter und beunruhigender auf den Grund
gegangen. Der Draht empfingt die
Energie passivund leitet sie unsichtbar
weiter.

Die Drahtkaskaden werden zur
Metapher fiir das Erzdhlerische, aber
nicht fiir die Gedanken eines einzelnen
Autors, sondern fiir das verkniipfende,
volkstiimliche ~ Geschichtenerzdhlen
und die Rolle der Frau, so wie er sie
sieht. Tunga selbst hat ein Mirchen
geschrieben, das mit siamesischen
Zwillings-Médchen beginnt, die durch
die Haare miteinander verbunden
sind. Nach deren Tod bekommt eine
Frau den Skalp und stickt mit zwei gol-
denen Haaren davon etwas, das sie
getraumt hat. Wiahrend sie dies tut, ver-
wandeln sich die Haare in Metall, in
Gold vielleicht (wenn Tunga sich Gold-

draht leisten konnte, wiirde er viel-

17

leicht von Stahl und Kupfer absehen).
Nach einiger Zeit ist die stickende Frau
mit ihrem Skalp in einem Tempel, des-
sen Bewohner Bilder auf Seide malen.
Sie halten sie gefangen und verabrei-
chen ihr Schlafmittel, damit sie weiter
Bilder trdumt, die diese dann malen
kénnen.

Wenn Tunga eine Arbeit wie
HUNG, DRAWN AND QUARTERED
installiert, geht er von Zeichnungen auf
Seide aus, die er an die Wand hidngt, um
sich davon leiten zu lassen. Das Haar,
mit dem die Zwillinge verbunden sind,
wird also zum Zeichen der Gemein-
schaft, verkérpert durch eine trdu-
mende Frau; das Ganze findet schliess-
lich Niederschlag

gewebten Bildern, die ihrerseits Kiinst-

in aus Haaren
ler wie Tunga zu neuerlichen Verkniip-
fungen inspirieren. Die trdaumende
Frau ist eine zweifache Muse mit dem
magischen Haar der Sagen-Heldinnen
wie Mélisande oder der priaraphaeliti-
schen Femme Fatale, doch zeigt Tunga
sie mit urspriinglicher Leidenschaft
und Darstellungskraft.

Je mehr die Kiinstler zu Oberprie-
stern werden, desto mehr wenden
sie sich Kult-Praktiken zu, Gedenk-
Ritualen und Beschworungen der Ein-
heit. Zu Zeiten, da das Tier in uns sich
ausnimmt wie ein Zeichen der Gnade,
verglichen mit den Vergehen und Zer-
riittungen des fortschrittlichen indu-
die

Kunst die friedliche Koexistenz der

striellen Menschen, beschwort
Lebewesen. In einem solchen Unter-
fangen stellt das Haar ein Assoziations-
Geflecht dar, das es
zu kdimmen gilt -
auf dass Getreide,
Gold und andere
Geschenke heraus-

fallen.

(Ubersetzung: Nansen)



(NNVIIHOSTV ADIIAVIW :0L0Hd ‘TAANTD ‘ANIOLSTH. A LT LHV.A AASAW) W2 0L X 006 X 06T “4apra]yLapury] 4a11249)]0y 1amz yuvg ‘puvauray fnv [0y

Ju LT XLELX PLL “SIYI0]2, SUDLPIIYD ‘SPAD0QaIDYS 0] Youaq ‘svauvd uo 91€1v ‘0661 L€Z AMNLIATAIS TINLINYAL YATTTWIY WNHOL

NTON LINVL ZIIATVY 0661 ‘##T HdNLdT1IS TINLINYAL YAATTWNIV WNHOL



	Bush natural = Wie die Wilden

