
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1990)

Heft: 23: Collaboration Richard Artschwager

Artikel: The anti-narrative: Meredith Monk's theater = Das Anti-Erzählerische:
Meredith Monks Theater

Autor: Spector, Nancy / Heibert, Frank

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680371

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680371
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


The Anti-N arrative :

Meredith Monk's
Th eat e r

Avant-garde dance of the 1960s emerged from an
aesthetics of denial Fostered by members of New York's

Judson Dance Theater, this aesthetic refuted the

classicizing tendency of modern dance as well as the

expressionist tenor of its choreography 1 Yvonne
Ramer's manifesto of negation - "no to spectacle no
to virtuosity no to transformation and magic and
makebeheve " - articulated the philosophy of a

generation of choreographers committed to reduc-
tivist strategies m movement 2 As this particular
trajectory of post-modern dance evolved m its de-

construction of strict technical canons, the emotive
performing body, and narrative structure, another
concomitant theater of movement, emerged While
the Judson dancers were paring down motion, stripping

away emotional content, eliminating theatrical
conventions and renouncing structural development,

Meredith Monk was telling stories Themes
of monumental import - the holocaust, civil war,
totalitarianism - as well as those of personal
revelation, were given dramatic form in Monk's visionary

theater.
Monk has alternately described her productions

as tapestries, non-verbal operas and composite
theater pieces, indicating an interest m the suspension of
specific artistic categories Freely blending and

transmuting different modes of performance, including

dance, voice, film, musical composition,
dramatic dialogue, improvisation, and interactive scene

NANCY SPEC TOR is a writer living in New York

design, Monk has created theatrical, quasi-narrative
events of epic proportion. As early as 1966 (the year
Yvonne Rainer choreographed her solo, TRIO A,

now an emblem of minimalist dance), Monk
performed her 16 MILLIMETER EARRINGS, a visual
and kinetic essay on human passion and human
fragility Accompanied by a recorded reading of
Wilhelm Reich's THE FUNCTION OF ORGASM and her

own rendition of "Greensleeves," Monk danced a

duet of sorts with a film projected directly onto her

body In one sequence a moving image of her face

appeared on a large sphere worn over her head,

alluding, perhaps, to the separation of physicality
and public persona

On first impression an extension of the Wagnerian

Gesamtkunstwerk, Monk's multi-media
style ultimately subverts the illusionary aspects of
theatrical production Unlike her contemporaries m
the Judson group who forfeited all existing dramatic
and choreographic conventions, Monk chose to
undermine tradition from within Following the

example set by Bertolt Brecht m his theonzation of a

revolutionary or "epic" theater, Monk orchestrates
dramatic situations m which illusions are concocted
and then revealed as fabrications. "The audience,"
explained Brecht, "can no longer have the illusion of
being the unseen spectator at an event which is really
taking place."3 Recognizing that dramatic conventions

are inherited codes determined by specific
cultural conditions, Brecht attempted to make the
theatrical sign system itself explicit He attacked the-

PARKETT 2 3 1 990 7 7 0



MEREDITH MONK, TURTLE DREAMS (WALTZ). (PHOTOS JACK VARTOOCIAN)

NANCY SPECTOR

ater as a semiotician would, analyzing its form and

displaying the arbitrariness of its signs. Commenting
on Brecht's methodology, Roland Barthes remarked,
"What Brechtian drama as a whole postulates is

that today at least drama has not to express the real
so much as to signify it. It is therefore necessary that
there be a certain distance between the signifier and
the signified."4 Brecht employed a variety of
techniques, some borrowed from classical Chinese and

Japanese theater, to secure and manipulate this
distance. A theory of Verfremdungseffekt
(loosely translated as "alienation") emerged:
performers were encouraged to demonstrate their roles
rather than act in order to diminish the possibility
of viewer catharsis; dramatic action was continuously

interrupted by songs and the interjection of
written signs, the stage and the auditorium were
flooded with bright light; montage and juxtaposition

of scenes replaced any logical plot development.
Underlying Brecht's desire to expose the seeming

transparency of the theatrical mise-en-scene
was a commitment to raising the political consciousness

of his audience through heightened perceptual
awareness. He proposed an essentially dialectical
viewing experience; the audience simultaneously
perceives the poetic unraveling of the story and the

deliberately exposed construction of the play.
Inspired perhaps by Brecht's revolutionary

theater, Monk utilizes methods of interruption to
dislodge any possibility of seamless illusion. In Monk's
Civil War drama, SPECIMEN DAYS (1982), striking

tableaux suggesting the antebellum South are
fractured by interludes of music and film. Her complex
musical scores, which she composes and performs,
further the untangling of narrative logic. Consisting
of non-verbal singing, the music contains hypnotic
moans, chants, and sighs that replace words. The

mythic journey undertaken by a group of women in
Monk's EDUCATION OF A GIRLCHILD (1972-73) is

suspended in parts when people carrying landscape
paintings - indicating scenery changes - appear on
the stage.

Monk disrupted any notion of traditional spec-
tatorship with her 1969 performance, JUICE. The
dance was divided into three discrete sections, each

occurring in a separate geographic location, requiring

its audience to move from place to place. The
viewers' engagement with the dance shifted in scale

from the monumental to the intimate during the

progression of the piece. As distance was

compressed, intricacies of the production were revealed
and theatrical illusion was diminished. For the first
installment, Monk utilized the spiral structure of the

Guggenheim Museum, through which eighty-five
dancers and their viewers roamed according to the

choreographer's directives. The performers wore
red boots and white robes save for four red-cloaked

principal dancers linked together like some writhing
beast. In the next section, occurring three weeks later
at Barnard College's Minor Latham Playhouse,
echoes of the previous performance abounded,
albeit in reduced form. A child on a toy rocking horse

7 7 7



mirrored, in decreased scale, the woman seen riding
a horse outside the Guggenheim during the first
section of the piece. The four red dancers, now separate,

reappeared, each discussing aspects of their
personalities while engaging in "real-life" activities.
A reproduction of a Roy Lichtenstein painting (the
authentic work was on view at the Guggenheim)
appeared as part of the scenery. The last section took
place a week later in Monk's loft where viewers
walked through an exhibit of the props and costumes
used for the previous two parts. The four principal
performers could be observed again - this time only
on videotape - describing the creation of their stage
roles.

Perhaps because of her emphasis on an interdisciplinary

theater, on techniques of distancing and site-

specificity, Monk has claimed that the actual content
of her work is the production itself. She is not, however,

a formalist who simply investigates the structural

possibilities of dramatic presentation; her goal
is to disturb the complacency of vision, to reveal the

unsettling aspects of reality normally hidden from
view, to introduce the surreal into human consciousness.

5 Following in the tradition of Brecht's epic
theater, Monk's work is fundamentally dialectical -
perception involves visual seduction through dramatic
illusion while simultaneously engendering an uneasy
awareness of the mechanics behind such fantasy. Fact
and fiction intermingle to cast doubt on any objective

sense of reality, theatrical or otherwise. The
audience, drawn into these shifting sign systems, is

simultaneously inside and outside of the drama.

The dichotomous current inherent to Monk's
theater - the element of her work that lures its audience

into a state of critical self-awareness - forms part
of a working strategy that is, ultimately, feminist in
orientation. Concurrently an object of representation

and a living, historically determined subject, the
female experiences herself as essentially dialectical.

6 Although "Woman" is a construct determined
through culturally hegemonic discourses, female

subjects - who collectively comprise the grouping
"women" - stand both inside and outside the ideology

of gender, of language, and of representation.
The female gaze - one which actively sees rather

than merely acknowledges the state of being seen - is

central to Monk's theater. Vision is far-reaching,
even mystical; it defies what has been culturally
coded as woman's inability to envision. The little girl
in Monk's drama, QUARRY (1976), experiences the

enormous scope of her vision as something quite
painful, yet empowering. Lying in bed with the world
unraveling around her, dictators rise and fall, and
while the holocaust looms, she cries, "I don't feel
well. It's my eyes..." She survives the horrors, however,

opening her arms to the rising sun. In Monk's
most recent feature film, BOOK OF DAYS (1989), a

young girl possesses the uncanny capacity to peer
into the future, with a vision that transcends all
cultural reality. Set in a medievaljewish ghetto, the film
depicts the child's efforts to describe through
pantomime (and not words) the unheard-of sights
glimpsed when she closes her eyes. Her grandfather,
the town rabbi, interprets her visions as ancient

1 11



FROM MEREDITH MONK'S TURTLE DREAMS (WALTZ), SPECIMEN DAYS, VESSEL, EDUCATION OF THE GIRLCHILD,JUICE,

THE TRAVELOGUE SERIES (PHOTOS: ED ORAZDAJACK VARTOOGIAN, PETER MOORE, DOUG WINTER)

archetypal images outlined in the scriptures. In other
words, he attributes her indescribable revelations to
traditional codes, to patriarchal discourse which
exists to prevent the undoing of reality and to guarantee
cultural repression. He attempts to explain and

ultimately dismiss her radical and potentially threatening

visions through inherited language. Turning to
the town madwoman, the little girl finally finds an

empathetic soul.

It is possible to interpret BOOK OF DAYS as a

veiled commentary on the dialectical nature of
women, who are inscribed (and engendered) in a

language that is not their own. Historically, women
who have disturbed phallologocentric culture were
perceived as outcasts and punished as such. They
were our witches and, in more modern times, our
hysterics. 7 Monk's feminist theater subtly disrupts
the flow of language and representation so essen-

1 By the late 1960s the pioneers of modern dance - Martha Graham, Jose

Limon, even Merce Cunningham to some extent, had entered the historical

canon. Although repudiations of the balletic canon, their choreographic projects

still stressed technical virtuosity and a certain heroicism.
2 For the complete text of Rainer's statement see Sally Banes, TERPSICHORE

IN SNEAKERS: POST-MODERN DANCE (Boston, 1980), p. 43.
3 Bertolt Brecht, BRECHT ON THEATRE, ed. and trans. John Willet (New

York, 1964), p. 91.

4 Roland Barthes quoted by Frederic Jameson, THE PRISON HOUSE OF

LANGUAGE: A CRITICAL ACCOUNT OF STRUCTURALISM AND RUSSIAN

FORMALISM (Princeton, 1972), p. 58. Also cited in Christine Kiebuzinska,
REVOLUTIONARIES IN THE THEATER: MEYERHOLD, BRECHT, AND WITIEWICZ

(Ann Arbor and London, 1988), p. 80.
5 James Kolb, "An Interview with Meredith Monk," THRUST (March 1970),

p. 2.

6 For an elaboration of this theory, see Teresa de Lauretis, ALICE DOESN'T:

tial to cultural equilibrium. It introduces elements
of our repressed past: mysticism, ritual, madness.
The women who populate Monk's EDUCATION OF

A GIRLCHILD, for instance, philosophize, nurture
each other, consult their ancestress, roam the world,
age, and face death while communicating through
an incomprehensible musical and kinetic language.
Meaning is suggested but never riveted into place.

Monk's revolutionary project is predicated upon
an undoing of narrative structure, the obliteration of
difference and the empowerment of the feminine,
but she is foremost - like Brecht - an entertainer. Her
commitment to cultural change does not preclude an

engagement with pleasure, with aesthetic enjoyment,
with a transformative sensibility. The magic she

weaves on the stage and the screen, however, has a

purpose beyond the mere thrill of illusion.

FEMINISM, SEMIOTICS, CINEMA (Bloomington, 1984) and TECHNOLOGIES

OF GENDER (Bloomington, 1987), p. 10.

7 According to Helene Cixous (after Freud), it is the repressed past that

survives in the sorceress and the hysteric. It is the part of the psyche and the part of
culture that remains otherwise hidden. "The feminine role, the role of sorceress,

of hysteric, is ambiguous, anti-establishment, and conservative at the

same time. Anti-establishment because the symptoms - the attacks - revolt
and shake up the public, the group, the men... The sorceress heals, against the

Church's canon; she performs abortions, favors nonconjugal love, converts

the unlivable space of a stifling Christianity. The hysteric unties familiar

bonds, introduces disorder into the well-regulated unfolding of everyday

life... These roles are conservative because every sorceress ends up being
destroyed, and nothing is registered of her but mythical traces. Every hysteric
ends up inuring others to her symptoms, and the family closes around her

again, whether she is curable or incurable." THE NEWLY BORN WOMAN, trans.

Betsy Wing (Minneapolis, 1986), p. 5.

1 13



Das Anti-Erzählerische :

Meredith Monks

Theater

Die tänzerische Avantgarde der 60erJahre entstand aus

einer Ästhetik der Verneinung. Diese Ästhetik, gefordert
durch Mitglieder des New YorkerJudson Dance Theater,

lehnte sowohl die klassizistischen Tendenzen des Modern

Dance als auch die expressionistische Färbung seiner

Choreographie ab. 1 Yvonne Rainers Manifest der

Verneinung - «nein zu Show, nein zu Virtuosität, nein zu

Verwandlung und Magie und Vorspiegelung...» -
artikulierte die Philosophie einer Choreographen-Generation,

die sich reduktivistischen Strategien verschrieben

hatte. 2 Parallel zu dieser Richtung des postmodernen
Tanzes, die eine Dekonstruktion des strengen technischen

Kanons, des gefühlsgeladenen Darstellerkörpers und
der Erzählstrukturen betrieb, bildete sich ein anderes

Theater der Bewegung. Wahrend die Judson-Tanzer
Bewegung, Gefühlsgehalt, Theaterkonventionen und
strukturelle Entwicklung zuruckstutzten oder ganz
aufgaben, erzahlte Meredith Monk Geschichten. Themen von
monumentalem Gewicht - Holocaust, Burgerkrieg, Tota-

litarismus - erhielten ebenso wie personliche Einsichten

in Monks visionärem Theater eine dramatische Form.
Monk hat ihre Produktionen abwechselnd als

Wandteppiche, nonverbale Opern und zusammengesetzte
Theaterstücke beschrieben und damit ihr Interesse an der

Aufhebung bestimmter künstlerischer Kategorien ange-

NANCY SPECTOR lebt und schreibt in New York

zeigt. Indem sie unterschiedliche Formen der Darstellung

- darunter Tanz, Stimme, Film, musikalische

Komposition, dramatischer Dialog, Improvisation und Sze-

nenentwurfe mit gegenseitiger Wechselwirkung - frei
miteinander vermischte und verwandelte, hat Monk
theatralische, quasi-erzahlerische Auffuhrungen von

epischen Proportionen geschaffen. Schon 1966, in dem

Jahr, als Yvonne Rainer die Choreographie für ihr Solo

TRIO A, inzwischen ein Emblem des minimalistischen
Tanzes, erarbeitete, zeigte Monk ihr Stuck 16

MILLIMETER EARRINGS, einen visuellen und kinetischen

Essay über die menschliche Leidenschaft und Zerbrechlichkeit.

Begleitet von einer aufgenommenen Lesung von

Wilhelm Reichs DIE FUNKTION DES ORGASMUS und
ihrer eigenen Version von GREENSLEEVES, tanzte
Monk eine Art Duett mit einem Film, der direkt auf
ihren Körper projiziert wurde. In einer Sequenz erschien

ein sich bewegendes Bild ihres Gesichts aufeiner grossen

Kugel, die sie über ihrem Kopf hielt - vielleicht eine

Anspielung auf die Trennung von Körperlichkeit und

öffentlicher Person.

Monks Multimedia-Stil, der aufden ersten Blick wie

eine Erweiterung des Wagnerschen Gesamtkunstwerks

wirkt, unterläuft letztlich das Illusionare einer
theatralischen Produktion. Anders als ihre Zeitgenossen von

derJudson-Gruppe, die alle existierenden dramatischen
und choreographischen Konventionen verwarfen, ent-

PARKETT 2 3 1 9 90 7 7 4



MEREDITH MONK AND PING CHONG, THE TRAVELOGUE SERIES, 1987

(PHOTOS: LOIS GREENFIELD, KEN HOWARD, PAULA COURT, ELLENJACOBS)

NANCY SPECTOR

schied sich Monk dafür, die Tradition von innen her zu
unterminieren. Sie folgt Bertolt Brechts mit dem

revolutionären oder «epischen» Theater formulierten Beispiel,
indem sie dramatische Situationen orchestriert, in denen

Illusionen heraufbeschworen und dann als hergestellt
entlarvt werden. Es wird «nicht angestrebt», erklärt
Brecht, «dem Publikum die Illusion zu geben, es wohne

einem natürlichen, uneinstudierten Vorgang bei.»3

Brecht erkannte, dass Theaterkonventionen überlieferte
Codes sind, die von spezifischen kulturellen Bedingungen
bestimmt werden, und versuchte, das theatralische

Zeichensystem selbst explizit zu machen. Er griff das

Theater an, wie es ein Semiotiker täte, indem er seine

Form analysierte und die Willkürlichkeit seiner Zeichen

offenlegte. In einem Kommentar zu Brechts Methodologie

hat Roland Barthes bemerkt: «Das brechtische

Drama als Ganzes postuliert, dass heute das Theater
die Wirklichkeit nicht auszudrücken, sondern vielmehr

zu bedeuten hat. Deshalb ist es notwendig, dass eine

gewisse Distanz zwischen Bedeutendem und Bedeutetem

besteht.»4 Brecht setzte eine Reihe verschiedener
Techniken ein, manche davon dem klassischen chinesischen

und japanischen Theater entliehen, um diese Distanz
Zu sichern und zu handhaben. Es entstand eine Theorie
des Ve rfrem d u ngseffe kts: Die Darsteller wurden

dazu ermutigt, ihre Rollen eher demonstrativ auszustellen

als zu spielen, um die Möglichkeit der Katharsis

beim Zuschauer zu vermindern; die dramatische Handlung

wurde ständig von Songs und dazwischengeschalte-
ten geschriebenen Zeichen unterbrochen, die Bühne und
der Zuschauerraum waren in helles Eicht getaucht;
Montage und Zusammenprall von Szenen ersetzten
jegliche logische Entwicklung des Plots.

Hinter Brechts Absicht, die scheinbare Transparenz
der theatralischen Inszenierung auszustellen, stand sein

Engagement, das politische Bewusstsein seines Publikums

durch eine erhöhte Wahrnehmungsfähigkeit zu
vertiefen. Er bot eine im wesentlichen dialektische
Seherfahrung an: Das Publikum nimmt gleichzeitig wahr,
wie sich die Geschichte poetisch entfaltet und wie der

Auflau des Stücks bewusst vorgeführt wird.
Monk setzt, möglicherweise von Brechts revolutionärem

Theater inspiriert, Methoden der Unterbrechung
ein, um jede Möglichkeit der makellosen Illusion zu
irritieren. In ihrem Bürgerkriegsstück SPECIMEN DAYS

(Tage. Probeexemplare, 1982) werden eindrucksvolle

Bilder, die an die Südstaaten vor dem Bürgerkrieg
erinnern, gebrochen mit musikalischen und filmischen
Zwischenspielen. Monks komplexe Partituren, die sie selbst

komponiert und spielt, treiben die Entwirrung der

Erzähllogik weiter. Die Musik, ein nonverbaler Gesang,

enthält hypnotisches Stöhnen, Litaneien und Seufzer
anstelle von Wörtern. Die mythische Reise, welche eine

Gruppe Frauen in Monks EDUCATION OFA GIRLCHILD

1 1 5



(Erziehung eines Mädchens, 1972/73) unternimmt, hält
teilweise inne, wenn Menschen als Zeichen für einen

Bühnenbildumhau Landschaftsbilder über die Bühne

tragen.
Mit ihrer Performance JUICE (Saft, 1969) sprengte

Meredith Monk jeglichen traditionellen Begriff vom

Zuschauen. Der Tanz war unterteilt in drei für sich

stehende Sektionen, jede fand woanders statt, so dass das

Publikum sich von einem Spielort zum anderen begeben

musste. Die Einbezogenheit des Zuschauers verschob

sich im Verlauf des Stücks von der monumentalen zur
privaten Grössenordnung. Die Distanz wurde

zusammengedrängt, Verwicklungen der Aufführung wurden

offengelegt und die theatralische Illusion verringert. Für
die erste Installation nutzte Monk die Spiralstruktur
des Guggenheim-Museums, wo fünfundachtzig Tänzer
und ihre Zuschauer, den Anweisungen der Choreographin

folgend, umherstreiften. Die Tänzer trugen rote

Stiefel und weisse Roben, mit Ausnahme der vier
rotgekleideten Hauptdarsteller, die miteinander verbunden

waren und wie ein sich windendes Ungeheuer aussahen.

Die nächste Sektion, drei Wochen später im Barnard
College's Minor Latham Playhouse, enthielt zahlreiche
Echos der vorherigen Performance, allerdings in jeweils
reduzierter Form. Ein Kind auf einem Spielzeugschaukelpferd

spiegelte verkleinert die Frau auf dem Pferd
wider, die im ersten Teil des Stücks vor dem Guggenheim-
Museum zu sehen war. Die vier roten Tänzer, nunmehr

getrennt, tauchten wieder aufund diskutierten verschiedene

Seiten ihrer Persönlichkeiten, während sie «All-
tags»-Beschäftigungen nachgingen. Die Reproduktion
eines Roy-Lichtenstein-Gemäldes (das Original war im

Guggenheim ausgestellt) erschien als Teil des Bühnenbilds.

Der letzte Teil war eine Woche später in Monks

Loft angesetzt, wo die Zuschauer durch eine Ausstellung
der Bühnenrequisiten und Kostüme wanderten, die in
den ersten beiden Sektionen verwendet worden waren.
Wieder waren die vier Hauptdarsteller zu sehen - diesmal

nur auf Video -, wie sie das Entstehen ihrer
Bühnenrollen beschrieben.

Vielleicht liegt es daran, welchen Wert sie auf ein

interdisziplinäres Theater, auf Techniken der Distan-
zierung und der Spielort- Gebundenheit legt - Meredith
Monk hat stets betont, dass der eigentliche Gehalt
ihrer Arbeit im Produktionsprozess selbst liege. Sie ist
jedoch keine Formalistin, die lediglich die strukturellen
Möglichkeiten der dramatischen Darstellung erforscht;
ihr Ziel ist es, eine selbstgefällige Zuschauerhaltung
aufzustören, die beunruhigenden Seiten der Wirklichkeit

aufzudecken, die sich normalerweise dem Blick
entziehen, und das Surreale ins menschliche Bewusstsein

einzubringen. 5 In der Tradition des Brechtschen epischen
Theaters stehend, ist Monks Arbeit grundsätzlich dialektisch

- die Wahrnehmung beinhaltet eine visuelle
Verführung durch die dramatische Illusion, während
zugleich eine verunsicherte Bewusstheit von der Mechanik

1 1 6



FROM/AUS MEREDITH MONK, QHA RR y/BEUTE, 1976

(PHOTOS NAT TILESTON.JOHAN ELBERS, PHILIP HIPWELL, LANNY HARRISON)

hinter dem Trugbild erzeugt wird. Fakten und Fiktion
vermengen sich und stellen jeglichen objektiven Sinn für
die - theatralische oder sonstige - Wirklichkeit in Zweifel.

Das Publikum wird in diese sich verschiebenden

Zeichensysteme hineingezogen und befindet sich zugleich
innerhalb und ausserhalb des Dramas.

Meredith Monks Theater trägt eine Dichotomie in
sich - jenes Element, das die Zuschauer in einen Zustand
kritischer Selbstbewusstheit lockt -, die zu ihrer letztlich
feministischen Arbeitsstrategie gehört. Die Frau, gleichzeitig

Objekt der Darstellung und lebendes, historisch
determiniertes Subjekt, erfährt ihr Selbst als grundlegend

dialektisch. 6 Obwohl «Frau» bereits ein von kul-
turhegemonischen Diskursen bestimmtes Konstrukt
ist, stehen weibliche Subjekte - die im Kollektiv die

Gruppierung «Frauen» einschliessen - zugleich innerhalb

und ausserhalb der Ideologie von Geschlecht, Sprache

und Darstellung.
Der weibliche Blick - der eher aktiv sieht, als den

Zustand des Gesehenwerdens bloss zur Kenntnis zu
nehmen - ist für Monks Theater von zentraler Bedeutung.

Ihre Vision ist weitreichend, mystisch sogar; sie

widerlegt die kulturelle Kodierung von der weiblichen

Unfähigkeit zur Vision. Das kleine Mädchen in Monks
Stück QUARRY (Beute, 1976) erfährt die enorme Weite

ihrer Vision als etwas Schmerzhaftes und zugleich
Machtverleihendes. Die Kleine liegt im Bett, die Welt

um sie herum faltet sich auf, Despoten steigen auf und

stürzen, der Holocaust lauert, und sie schreit: «Ich fühle
mich nicht wohl. Es sind meine Augen ...» Sie überlebt
die Schrecken aber und breitet vor der aufgehenden Sonne

die Arme aus. In Monks neuestem Spielfilm BOOK OF

DAYS (Buch der Tage; 1989) besitzt ein junges Mädchen
die unheimliche Fähigkeit, in die Zukunft zu sehen, und
ihre Vision überschreitet jegliche kulturelle Wirklichkeit.

Der Film, der in einem mittelalterlichen jüdischen
Ghetto spielt, zeigt die Bemühungen des Kindes, durch

Pantomime (nicht Worte) die unerhörten Anblicke zu
beschreiben, die es wahrnimmt, wenn es die Augen
schliesst. Sein Grossvater, der örtliche Rabbiner,
interpretiert die Visionen des Mädchens als alte,
archetypische Bilder, wie sie in der Schrift angelegt sind.

Mit anderen Worten, er führt die unbeschreiblichen

Enthüllungen auf traditionelle Codes zurück, aufeinen

patriarchalischen Diskurs, der existiert, um die

Zerlegung der Wirklichkeit zu verhindern und die kulturelle

Repression zu garantieren. Er versucht, die
radikalen und potentiell bedrohlichen Visionen des Kindes
durch überlieferte Sprache zu erklären und letztlich
abzutun. Das kleine Mädchen wendet sich schliesslich

an die Wahnsinnige der Stadt und findet in ihr eine

verwandte Seele.

BOOK OF DAYS lässt sich als verschleierter Kommentar

zur dialektischen Natur der Frau interpretieren, die

in eine andere als ihre eigene Sprache eingeschrieben

(und hineingezeugt) wird. Historisch sind Frauen, wel-

1 1 7



che die phallo(go)zentrische Kultur aufstörten, als

Aussenseiter wahrgenommen und bestraft worden. Sie

waren unsere Hexen und, in der Neuzeit, unsere
Hysterikerinnen. 7 Meredith Monksfeministisches Theater
unterbricht abrupt den Fluss von Sprache und Darstellung,
der für das kulturelle Gleichgewicht so wesentlich ist.
Es führt Elemente unserer verdrängten Vergangenheit

vor: Mystizismus, Ritual, Wahnsinn. Die Frauen

beispielsweise, die EDUCATION OF A GIRLCHILD bevölkern,

philosophieren, ernähren einander, befragen ihre

Ahnfrau, streifen durch die Welt, altern und schauen dem

Tod ins Auge, während sie in einer unverständlichen
musikalischen und kinetischen Sprache miteinander

1 Bis zum Ende der sechziger Jahre hatten sich die Pioniere des Modern Dance -
Martha Graham,Jose Limon, selbst Merce Cunningham zu einem gewissen Grad -
dem historischen Kanon angepasst. Obgleich sie die Konventionen des klassischen

Balletts ablehnten, legten ihre choreographischen Arbeiten doch den Hauptakzent

auf technische Virtuosität und ein gewisses Heldentum.
•2 Der vollständige Text von Rainers Manifestfindet sich bei Sally Banes: TERPSICHORE

IN SNEAKERS; POST-MODERN DANCE, Boston 1980, S. 43.

3 Bertolt Brecht: KURZE BESCHREIBUNG EINER NEUEN TECHNIK DER

SCHAUSPIELKUNST, DIE EINEN VERFREMDUNGSEFFEKT HERVORBRINGT. In: B. B.,
Gesammelte Werke Bd. 15 (Schriften zum Theater 1), S. 341. Frankfurt/Main:
Suhrkamp, 1967.

4 Roland Barlhes, zitiert von Frederic Jameson: THE PRISON HOUSE OF

LANGUAGE: A CRITICAL ACCOUNT OF STRUCTURALISM AND RUSSIAN FORMALISM,

Princeton 1972, S. 58. Auch zitiert bei Christine Kiebuzinska: REVOLUTIONARIES

IN THE THEATER: MEYERHOLD, BRECHTAND WITKIEWICZ, Ann Arbor/
London 1988, S. 80. Deutsche Übersetzung F. H.

5James Kolb: «An Interview with Meredith Monk», in: THRUST, März 1970,

S. 2.

kommunizieren. Bedeutung lässt sich erahnen, niemals

wird sie dingfest gemacht.
Meredith Monks revolutionäres Projekt beruht auf

einer Zerlegung der Erzählstruktur, aufder Verwischung
der Differenz und aufder Stärkung des Weiblichen; doch

- wie Brecht - ist sie vor allem eine Entertainerin. Ihr
Engagement für die kulturelle Veränderung schliesst

nicht Vergnügen, ästhetischen Genuss und eine
umgestaltende Sensibilität aus. Das magische Gewebe, das sie

aufBühne und Leinwand spinnt, will mehr erreichen als

den blossen Kitzel der Illusion.

(Übersetzung: Frank Heibert)

6 Die Weiterentwicklung dieser Theorie bei Teresa de Lauretis: ALICE DOESN'T:

FEMINISM, SEMIOTICS, CINEMA, Bloomington 1984, und TECHNOLOGIES OF

GENDER, Bloomington 1987, S. 10.

7 Laut Helene Cixous (die sich wiederum aufFreud bezieht) ist es die verdrängte

Vergangenheit, die in der Zauberin und der Hysterikerin weiterlebt. Es istjener Teil

der Psyche und der Kultur, der sonst verborgen bleibt. «Die weibliche Rolle, die

Rolle der Zauberin, der Hysterikerin, ist zweideutig, gegen das Establishment

und konservativ zugleich. Gegen das Establishment, weil die Symptome - die

Anfälle - das Publikum, die Gruppe, die Männer empören und erschüttern... Die

Zauberin heilt, gegen den Kanon der Kirche; sie fuhrt Abtreibungen durch, unterstützt

aussereheliche Liebe, wandelt den unbewohnbaren Raum eines erstickenden

Christentums. Die Hysterikerin löst vertraute Bindungen, bringt Unordnung in
den wohlorganisierten Ablaufdes Alltagslebens... Diese Rollen sind konservativ,

weil jede Zauberin schliesslich vernichtet wird, und nichts als mythische Spuren

bleiben von ihr zurück. Jede Hysterikerin härtet die anderen gegen ihre

Symptome ab, und die Familie schliesst sich wieder um sie, ob sie heilbar ist oder

nicht.» THE NEWLYBORN WOMAN, übersetzt von Betsy Wing (Minneapolis 1986),
S. 5. Deutsche Übersetzung F. H.

7 1 8


	The anti-narrative: Meredith Monk's theater = Das Anti-Erzählerische: Meredith Monks Theater

