Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1990)

Heft: 26: Collaboration Gunther Forg & Philip Taaffe
Artikel: American Beuys: "l like America & America likes me"
Autor: Levi Strauss, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-681337

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-681337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAVID LEVIELS ERAUSS

American Beuys :

1 1ile America

&

America Likes MNe

Complicity battling redemption — that’s what the history ofAmerica IS

SUSAN HOWE")

In fact, America has never known quite how to respond to Joseph Beuys. In
Europe, Beuys is either loved or hated (rarely “liked”), but in America the terms of
reception and critique have been less sharp. This ambivalence is reflected in the
title on an article which appeared just after the Guggenheim retrospective in 1979:
“Joseph Beuys: Shaman, sham, or one of the most brilliant artists of all time?”? The
Guggenheim catalog itself is prefaced with a pinched and cautious apology from
DirectorThomas Messer which begins: “Joseph Beuys has been the subject of much
controversy in the past and will, no doubt, challenge the responsive capacities of
visitors to the current exhibition of his work at the Guggenheim Museum.”*

Aside from German-born Benjamin Buchloh’s hysterical trashing of
Beuys in Ariforum? and October” in 1980, and John F. Moffitt’s useful but concep-
tually flawed book, Occultism in Avant-Garde Art: The Case of Joseph Beuys®) in 1988,
which both end up as rigidly materialist diatribes equating Beuys’idealism and eso-
teric sources with crypto-fascism,” there have been remarkably few attempts, in
English, to deal with Beuys’ works and ideas.®

By mostaccounts, the American audiences for Beuys’ public dialogues
in January 1974 (arranged by Ronald Feldman) also didn’t quite know how to take
Beuys. His reputation for provocation and controversy had preceded him, but the
substance of his teachings had not, so much of the time of these meetings was
taken up by the most preliminary clarification of terms. When the dialogues did
break through to more substantive exchange, the audiences often seemed caught

DAVID LEVI STRAUSS is a freelance critic whose writings on art and culture appear
in Artforum, Art in America, Artscribe, and elsewhere. “American Beuys” was commissioned
by San Francisco Artspace under the John McCarron New Writing in Arts Criticism Grant
program.

PARKETT 26 1990 124

1) Susan Howe, The Difficulties, Susan Howe Issue,
Tom Beckett, ed., Vol. 3, No. 2, 1989, p. 100.

2) Kay Larson, Art News, April 1980, pp. 126-127.
3) Caroline Tisdall, ed., Joseph Beuys (New York:
The Solomon R. Guggenheim Museum, 1979), p- 5.
4) Benjamin H. D.Buchloh,“Beuys: Twilight of the

Idol, Preliminary Notes for a Critique,” Artforum,

January 1980, pp. 35—43.

5) Benjamin H.D. Buchloh, Rosalind Krauss, and
Annette Michelson, “Joseph Beuys at the Guggen-
heim,” October 12, Spring 1980, pp. 3-21.

6) John F. Moffitt, Occultism in Avant-Garde Art: The
Case of Joseph Beuys (Ann Arbor: U.M.I. Research
Press, 1988).

7) In his epilogue, Moffitt calls Beuys “a card car-
rying member of the esoteric tradition” and tries to
draw a line from this tradition to Nazism. He slurs
Rudolf Steiner as “the charismatic Fuhrerof. . . eso-
tericism,”less thanseventy pagesafterhe hasadmit-
ted that Hitler himself declared Steiner to be “the
greatest enemy of the Nazi Party,” and even tried to
have him assassinated in 1922.

Moffitt’s thesis, “that not only the form but also
the content of Joseph Beuys’little understood Aktio-
nen largely stemmed from Rudolf Steiner’s wri-
tings,” is true as far as it goes. Beuys often spoke of
Steiner’s considerable influence on his work. But
thisis only useful if Steineris recognized as partofa
much older and larger tradition connecting Socra-
tes, Plato, Pythagoras, Plotinus, Ficino, Paracelsus
and Goethe, among many other thinkers.

In addition, it should be pointed out that Beuys

was influenced by parts of Steiner’s work, especial-



ly those parts dealing with the “social body,” edu-
cation and healing. Steiner’s specific theories and
directives aboutart,such asthe lectures collected in
The Arts & Their Mission in 1923, seem to have had
little or no influence on Beuys.

8) Donald Kuspit’s“Beuys: Fat,Feltand Alchemy,”
in Art in America, May 1980, is one brilliant excep-
tion.

9) Joseph Beuys, quoted in Caroline Tisdall, Joseph
Beuys, Coyote, (Munich: Schirmer/Mosel, 1980),
p-50.

10) Jaime de Angulo, Coyote's Bones(San Francisco:
Turtle Island Foundation, 1974), poY:

11) Bob Callahan,“On Jaime de Angulo,”in 4Jaime
de Angulo Reader, Bob Callahan, ed. (San Francisco:
Turtle Island, 1979), p. xii.

12) Karl Kerenyi, “The Trickster in Relation to
Greek Mythology,” in Paul Radin, The Trickster: A
Study in American Indian Mythology (New York:
Schocken Books, 1972), p. 185.

JOSEPH BEUYS,

ILIKE AMERICA AND AMERICA LIKES ME,
RENE BLOCK GALLERY NEW YORK, 1974.
(PHOTOS: CAROLINE TISDALL, LORRAINE SENNA,

RENE BLOCK)

on the horns of a particularly (though not exclusively) American dilemma: How
can we embrace Beuys’idealism (which is akin to our own) without denying its pro-
found opposition to the materialism which also defines us?

For his part, Beuys was equally ambivalent about America. As his
influence spread in Europe, he continually declined invitations to come to the U.S.
orshow in the U.S.,saying he would not come as long as the U.S. remained in Viet-
nam. When he finally did come in 1974, he tried to engage Americans in two very
different kinds of dialogue. Four months after his largely unsuccessful public dia-
logues and lectures on his “Energy Plan for Western Man” in New York, Minneapo-
lis and Chicago, Beuys performed his first and only Aktion in America, and this
second contact was fittingly traumatic.

You could say that a reckoning has to be made with the coyote, and only
then can this trauma be lifted.”

For three days in May in 1974, Joseph Beuys lived and communicated
with a coyote in a small room in the newly-opened René Block Gallery at 409 West
Broadway in New York. Though actually witnessed by only a handful of people, this
action, entitled I LIKE AMERICA AND AMERICA LIKES ME, awakened the inter-
est and curiosity of many who heard about it, far and wide. Along with Beuys’ gold-
en-flaked honeyed head in HOW TO EXPLAIN PICTURES TO A DEAD HARE
(1965), and the glowing white horse and cymbals of IPHIGENIE/TITUS ANDRO-
NICUS (1969), images of the Coyote action are among the most resilient and gen-
erative images to come out of Beuys’ performance work.

CoYOTE IN AMERICA

Coyote, ululating on the hill,

is it my fire that distresses you so?
Or the memories of long ago

when you were a man roaming the hills.""

Native American Coyote tales speak of a time long ago “when animals
were people” and everyone could communicate with each other. Though there are
many different kinds of Coyote tales, varying from place to place and people to
people, they flow from a common, ancient source and represent “one of man’s ear-
liest attempts to make articulate the movement of the Spirit.” "

The Coyote of the Coyote tales is primarily a transformer, an agent of
change bringing order to chaos and chaos to order. He is “the spirit of disorder, the
enemy of boundaries.” ¥ In much of Western North America he fills the role of Cul-
ture Hero and Trickster, found in virtually all traditional societies. He is an Ameri-
can Zeus, Prometheus, Orpheus, and Hermes all rolled into one; mating to create
the human race, inventing death, stealing fire to give to humans - shape-shifter,
androgyne, messenger and guide to the Underworld. In whatever guise, Coyote
makes things happen.

In contrast to the virtuous gods and heroes of some other traditions,
the Coyote of Coyote tales is by turns greedy, lecherous, deceitful, vain, jealous,and
gullible. The poet Gary Snyder has pointed out the “Rabelaisian-Dadaist over-
tones” of the Coyote tales.'¥ It is typical of Native American thought that comic

25



indirection paradoxically indicates the way of right action. There is more than a
little Coyote in Buster Keaton.

During Sacred Time, the time of Creation, Coyote taught humans how
to survive,and the incredible survival of the coyote,both mythologically and biolo-
gically, continues to be one of the great American mysteries.

Coyote is a survivor and exemplar of evolutionary change. This is
what attracted Beuys to coyote. Beuys embraced the coyote as the progeny of the
paleo-Siberian, Eurasian steppe-wolf that came across the Bering Strait 12,000 (or
more —some estimates go as high as 50,000) years ago and adapted to its New
World home. Coyote carried the paleo-Asiatic shamanic knowledge with him,
spreading it throughout the North American West and into Mesoamerica. Ourword
“shaman” comes directly from the Tunguso-Manchurian (Turko-Tartar?) saman,
possibly derived from the verb meaning “to know,” and remarkably similar to the
Yucatec Maya word for a shaman, £-men, also meaning “one who knows” (the se-
crets of the Old Ones). Our word “coyote”is from the Spanish conquistadors’ cor-
ruption of the Nahuatl word coyot/. The Hopi call him 7isaw. He received his scientif-
ic name, Canis latrans, only in 1823, two years before Missouri made him an outlaw
(a “Dillinger” or a “Geronimo”") by putting a bounty on his scalp. After this, the
coyote became a prime scapegoat in the West.") He symbolized the wild and un-
tamed, an unacceptable threat to husbandry, domesticity, and law & order. In
Christian symbology, he was the enemy of the Lamb and the Shepherd, a satanic
figure. Like the American Indian,'" he was the Other in our midst, and we did
everything we could to eliminate them both.

Tae TrRAUMA
Coyote 0ld Man is a fine doctor, a great medicine man."

Medical symbolism is rampant in Beuys’ work."" His own birth is
referred to in his vitae as “Kleve exhibition of a wound held together with an adhe-
sive bandage.” Beuys recognized the whole Social Body as a wounded body, a trau-
matized body requiring treatment, and this realization led to a lifetime of research
into the healing arts.

Beuys’ intentions in the Coyote action were primarily therapeutic.
Using shamanic techniques appropriate to the coyote, his own characteristic tools,
and a widely syncretic symbolic language, he engaged the coyote in a dialogue to
get to “the psychological trauma point of the United States’ energy constellation”—
namely, the schism between native intelligence and European mechanistic, mate-
rialistic and positivistic values.

This is the dialogue he tried and failed to have with people in his
“Energy Plan for Western Man” tour earlier that year. In turning to the coyote, he
moved from verbal language to the language of action. The conceptual simplicity
of the Coyote action—"a man in a room with a coyote”—combines with its semiotic
complexity to allow entrances and readings at many different levels.

Arriving for his first and only action in America in an ambulance, with
“Emergency” emblazoned across its front and marked with the red crosses so prev-
alentin his earlier drawings and paintings, Beuys left no doubt about the purpose of

126

13) Gary Snyder, Earth House Hold (New York.
Schocken Books, 1957), Tp. 27. See also “The Incre.
dible Survival of Coyote,” Western American Literg-
ture,Vol. 9, No. 4, Winter 1975.

14) The Apachessaythatitwasacoyote that taught
Geronimo how to make himself invisible, and tha
Geronimo’s strongest medicine was the CO)’Dle
ceremony.

15) It was this scapegoat aspect that most affecteq

Jimmy Boyle, an inmate serving a life sentence iy

the Special Unit of a Scottish prison who wrote
about the Coyote action and eventually arranged a
meeting with Beuys. Tisdall’s Coyotebook is dedica-
ted to Boyle.

16) In Mexico coyote is often used asa synonym for
“native,”and is applied to Indians and mestizos. At
the same time, a coyote is a thief, shyster or go-bet-

ween, as in the coyote enganchistas on the border,



17) Jaime de Angulo, Indian Tales(New York: Hill &
Wang, 1953), p. 11.

18) See Axel Heinrich Murken, Joseph Beuys und die
Medizin (Munster: F. Coppenrath Verlag, 1979).

19) Aleister Crowley, 4 Description of the Cards of the
Tarot (New York: Samuel Weiser, Inc., 1976).

20) Arthur Edward Waite, The Pictorial Key to the
Tarot (New York: University Books, 1959), p. 105.

his trip. Wrapped in a felt cocoon inside the ambulance, Beuys recalled his own
myth of origin,in which he was shot down over the Crimea and rescued by nomadic
Tartars, who wrapped him in insulating felt to warm him. Here again, the artist jour-
neys to another world (the New World) through ritualizing threshold rites. Again he
is wounded and in need of treatment. The trauma is always double. The Coyote
action is an updated version of the masked dance dating from the Upper Paleoli-
thic. In 1974, a New York art gallery replaced the cave as temenos.

Beuys

b3

medicine” in this action consisted of his usual costume (felt
hat and fishing vest), staff, Braunkreuz flashlight, two large pieces of felt, a musical
triangle, a pile of hay, and stacks of the daily Wall Street Journal.

Upon arrival in the room with the coyote, Beuys began an orchestrat-
ed sequence of actions to be repeated over and overin the next three days. A trian-
gle is struck three times to begin the sequence. This triangle that Beuys wears pen-
dant around his neck is the alchemical sign for fire (dry, fiery, choleric warmth),
which ancient glacial Eurasian shamans sorely needed. It is also a sign for the femi-
nine element (earthy & mercurial) and for the creative intellect,and it is the Pythag-
orean symbol for wisdom. Striking its three sides three times, Beuys calls himself,
Coyote, and the Audience to order.

After the triangle is struck, a recording of loud turbine engine noise is
played outside the enclosure, signifying “indetermined energy” and calling up a
chaotic vitality. At this point, Beuys pulls on his gloves, reminiscent of the tradition-
al bear-claw gloves worn by “master of animals” shamans such as those depicted on
the walls of Trois Freres, and gets into his fur pelt/felt, wrapping it around himself so
that he disappears into it with the flashlight. He then extends the crook of his staff
out from the opening at the top of the felt wrap, as an energy conductor and recep-
tor, antenna or lightning rod.

The conical shape of the felt resembles a tipi, the nomadic shelter
which migrated from Siberia to North America with the hunters. Topped with the
crooked staff, it also recalls both the stag and the shape of the lightning in LIGHT-
NING WITH STAG INITS GLARE, 1958-85, and is areference to the classic shama-
nic antlered mask, also going back to the caves of the Upper Paleolithic, as does
Beuys’“Eurasian staff,” the shamanic phallos(Coyote carried his around in abox on
his back) and staff of the psychopomp —messenger and mediator. The felt enclo-
sure doubles as a sweat lodge for Beuys, accumulating the heat necessary for trans-
formation.

Beuys bends at the waist and follows the movements of the coyote
around the room, keeping the receptor/staff pointed in the coyote’s direction at all
times.

When the beam of the flashlight is glimpsed from beneath the felt, we
recognize the figure of The Hermit from the Tarot — an old man with a staff, holding
alighted lamp half-hidden by the great mantle which envelops him.This card in the
Tarot indicates wisdom, circumspection and protection. It refers to the developed
mind of man, the prudence and foresight of learning, and is thought by some to pic-
ture Hermes, the Messenger, signifying active divine inspiration and “unexpected
current.”!¥) Arthur Edward Waite gives the sense of the Hermit’s lantern as “where I

 20)

am, you also may be.”

127,



After awhile, Beuys emerges from the felt and walks to the edge of the
room, marking the end of the sequence of gestures. There is a pile of straw, another
piece of felt, and stacks of each day’s Wall Street Journal in the room. Beuys’sleeps
on the coyote’s straw; the coyote sleeps on Beuys’ felt. The copies of the Wall Street
Journalarrive each day from outside (like the engine noise) and enter the dialogue
as evidence of the limits of materialist thinking.

Beuys’ ongoing argument with materialism is what most clearly iden-
tifies him as an Anthroposophical artist. Following Rudolf Steiner, Beuys was not
against materialism, per se. He valued it as a positive result of Christianity and
recognized its historical necessity, but believed that humankind’s survival depends
on its letting go of materialism in order to move on to the next evolutionary stage.

In a previous sculpture, BATTERIES (1963), Beuys employed bound
stacks of newspapers as “batteries of ideas.” In the Coyote action, the batteries are
dissembled (by the coyote), their stored energy dissipated. The coyote sleeps on the
felt and pisses on “the Daily Diary of the American Dream.” Coyote also pisses on
the Wall Street Journalto mark it, as if to say, “Everything that claims to be a part of
America is part of my territory.”

In previous actions and drawings, Beuys repeatedly identified himself
with the Hare “which as an animal of the steppes elucidates the principle of move-

» 91

ment and later becomes the image for the whole ‘Eurasian’ story.” ! In Beuys’ ico-
nography, the Hare symbolizes birth and especially incarnation. Though fertile, the
Hare represents the vulnerability and finiteness of humankind. Like the Hare,
Beuys is careful. He always uses felt and fat to insulate and protect. He moves
slowly and deliberately, approaching Coyote carefully. In the Coyote action,
Beuys/Hare is burrowing in, wanting to be born into Coyote’s world. Coyote Old
Man is the long survivor, found painted on paleolithic cave walls as already having
been around a long time. “I know what happened after the before and before the
after,” he says.?”) Hare comes to Coyote to learn how to survive.

In fact, Beuys in his Hare nature was less a shaman than an ordinary
Anthroposophical man; that is, his inquiries were seldom in extremity as the
shaman’s were, but rather in the direction of more common and communal work:
producing warmth, planting trees, talking with animals, sweeping up, farming,
teaching. Because of this, it took a good deal of courage for Beuys to put himself in
vulnerable contact with the more dynamic and chaotic force of Coyote.

The evolutionary narrative which can be traced through Beuys’entire
oeuvre is Anthroposophical at its base, but it is also molded by the artist’s own
investigations and experiences, including his empathic dialogues with animals
and his intuitive understanding of traditional shamanic practices. From his earliest
drawings on, Beuys depicted animals (elk, stag, goat, swan, queen of goats, fox,
hare) as bearers of psychic and spiritual forces, and the shaman (IN THE
HOUSE OF SHAMAN (1954), and THE SHAMAN’S BUNDLE (1962), among
others) as a vital and initiatory technician of the sacred.

Beuys was not a philosopher. He was a sculptor, and his life’s work was
to uncover and demonstrate certain principles sculpturally. That this led him into
pedagogy and social communication on a scale unheard of for avant-garde artists is
a measure of the necessity and timeliness of those principles.

128

21) Life &@Works, op. cit., p. 38.
22) De Angulo, Indian Tales, op. cit.



JOSEPH BEUYS, I LIKE AMERICA AND AMERICA LIKES ME, RENE BLOCK GALLERY NEW YORK, 1974.

(PHOTOS: CAROLINE TISDALL, LORRAINE SENNA, RENE BLOCK)

23) Buchloh, October, op. cit., p. 16.

Z
g
é
3
i

Every art action Beuys made looked to a future in which our contin-
ued survival will depend upon our ability to adapt, and to marshall senses and
powers of intelligence now lying dormant. He recognized scientific materialism as
areductive and backward-looking idée fixe that must be transcended if human evo-
lution is to continue.

It should perhaps not be so surprising to find that the holistic views
espoused by Beuys have more and more come to the cutting edge of quantum
physics and the life sciences. Modern science has recently discovered (in the “Gaia
hypothesis”) that the Earth is alive! Popular science writers like Fritjof Capra,
Lewis Thomas, Stephen Jay Gould, James Gleick and others report that the domi-
nant world view of the past 300 years, based on a scientific method that reduces
everything to its parts for separate analysis, without considering each part’s
relation to the whole, has reached the end of its tether. Recent developments
in scientific thought as well as recognitions of global crises are moving many scien-
tists toward new holistic, systemic and ecological paradigms that see things in
relation.

The modern Western world is extremely distrustful of the vatic role of
artists, and is more likely to characterize theiractions as autisticrather than vatic. In
his role as Trickster/Transformer, the shaman in traditional societies acted as a
safety valve, letting the air out of society’s repressed fears. Beuys often played a
similar role. When German newspapers and magazines carried story after story
about the escapades of “Prof. Beuys,” they most often characterized him as both
ridiculous and dangerous. In his attacks on Beuys in America, Benjamin Buchloh
refers to Beuys at several points as a “trickster,” always disparagingly: “Sometimes
I’m not sure whether he’s simplya fool ora very shrewd trickster, or perhaps a mix-
ture of both.” 2 Contrast this with the Navajo, who still attend the double function
of the culture hero as ethical lawmaker and frivolous prankster, benefactor and
buffoon.

The Coyote tales say that we learned a great deal from Coyote at one
time. Recent developments indicate that we have a great deal to learn from him
again. The Coyote action was Beuys’ attempt to renew that synergistic dialogue,
and to make contact with an America that is both ancient and nascent.




DAVID LEVI STRAUSS

AWicrican “beuys :
wllile Armericd &

America Likes

Me”

Komplizenhafter Widerstand gegen eine migliche Wiedergutmachung -

das ist die Geschichte Amerikas.

SUSAN HOWEY)

Tatsdchlich hat Amerika nie so recht auf Joseph Beuys zu reagieren gewusst. In
Europa wird Beuys entweder geliebt oder gehasst (selten «gemocht»); in Amerika
hingegen féllen Rezeption und Kritik selten solch ein klares Urteil. Diese Ambiva-
lenz zeigt sich im Titel eines Artikels, der 1979 kurz nach der Guggenheim-Retro-
spektive in New York erschien: «Joseph Beuys: Schamane, Scharlatan oder einer
der brillantesten Kiinstler aller Zeiten?»? Dem Katalog selbst ist als Vorwort eine
vorsichtig knappe Rechtfertigung vorangestellt, die der Direktor Thomas Messer
folgendermassen beginnt: «Joseph Beuys war in der Vergangenheit Gegenstand
zahlreicher Auseinandersetzungen, und wird zweifellos auch bei den Besuchern
der gegenwirtigen Ausstellung seines Werks im Guggenheim Museum lebhafte
Reaktionen hervorrufen.»?

Abgesehen von Benjamin Buchlohs — er stammt aus Deutschland —
hysterischer Beuys-Attacke in Artforum* und October? von 1980 und John F
Moffitts niitzlichem, im Konzept jedoch nicht schliissigen Buch Occultism in Avant-
Garde Art: The Case of Joseph Beuys® von 1988, die beide in strikt materialistischen
Schmihreden enden und den Beuysschen Idealismus sowie dessen esoterische
Quellen mit verborgenem Faschismus gleichsetzen?, gab es im englischen Sprach-
raum bemerkenswert wenige Versuche, sich mit Beuys’ Werk und Ideen auseinan-
derzusetzen.®

Auch bei den o6ffentlichen Diskussionen, die Ronald Feldman im
Januar 1974 mit Beuys arrangierte, wusste das amerikanische Publikum wohl nicht

DAVID LEVI STRAUSS schreibt als freier Kritiker iiber Kunst und Kultur u. a. fiir Artforum, Art in
America und Artscribe. Der Artikel «<American Beuys» entstand im Auftrag des San Francisco Artspace im

Rahmen eines John McCarron New Writing Grant, einem Kunstkritiker-Forderungsprogramm.

PARKETT 26 1990 130

1) Susan Howe, The Difficulties, Susan Howe-Aus-
gabe, Hrsg. Tom Beckett, Bd. 3, Nr. 2, 1989, S. 100.
2) Kay Larson, Art News, April 1980, 8. 126-127.

3) Caroline Tisdall, Hrsg., Joseph Beuys, New York,
The Solomon R. Guggenheim Museum 1979, S.5.
4) Benjamin H.D.Buchloh, «Beuys: Twilight of the
Idol, Preliminary Notes for a Critique», Arlfnrnm‘

Januar 1980, S. 35-43.

5) Benjamin H.D. Buchloh, Rosalind Krauss und
Annette Michelson, «Joseph Beuys at the Guggen-
heim», October 12, Friithjahr 1980, S. 3-21.

6) John F. Moffitt, Occultism in Avant-Garde Art: The
Case of Joseph Beuys, Ann Arbor, U.M.I. Research
Press, 1988.

7) Moffitt nennt Beuys in seinem Vorwort «ein ein-
geschriebenes Mitglied deresoterischen Tradition»
und versucht, eine Linie von dieser Tradition zum
Nazismus zu zeichnen. Er brandmarkt Rudolf Stei-
ner als «charismatischen Fiihrer der ... Esoterik»,
nachdem er kaum siebzig Seiten vorher zugegeben
hat, dass Hitler selbst Steiner als den «grossten
Feind der Nationalsozialistischen Partei» bezeich-
nete und 1922 sogar versucht hatte, ihn umbringen
zu lassen.

Moffitts These, «dass nicht nur die Form, son-
dern auch der Inhalt von Joseph Beuys’ kaum ver-
standenen Aktionen weitgehend auf Rudolf Stei-
ners Schriften basieren», ist soweit richtig. Beuys
sprach oftmals von Steiners betrichtlichem Ein-
fluss auf sein Werk. Doch ist dieses Wissen nurvon
Nutzen,wenn man Steinerals Teil einer weit dlteren

und umfassenderen Tradition begreift, die von



Sokrates iiber Plato, Pythagoras, Plotinus, Ficino
und Paracelsus bis zu Goethe und vielen anderen
Denkern reicht.

Zudem ist darauf hinzuweisen, dass Beuys von
Teilen des Steinerschen Werks beeinflusst wurde,
vor allem jenen Teilen, die sich mit dem «gesell-
schaftlichen Kérper», mit Bildung und Heilung
beschiftigten. Steiners spezielle Theorien und Leh-
ren zur Kunst, wie beispielsweise die gesammelten
Vorlesungen mit dem Titel Das Kiinstlerische in seiner
Weltmission von 1923, scheinen dagegen kaum oder
keinen Einfluss auf Beuys gehabt zu haben.

8) Donald Kuspits Text «Beuys: Fat, Felt and
:\lchemy» in Art in America, Mai 1980, ist eine bril-
lante Ausnahme.

9) Joseph Beuys, zitiert nach Caroline Tisdall,
Joseph Beuys, Coyote,Miinchen,Schirmer/Mosel Ver-
lag, 1980, S. 24.

JOSEPH BEUYS,
ILIKE AMERICA AND AMERICA LIKES ME,
RENE BLOCK GALLERY NEW YORK, 1974.

(PHOTOS: CAROLINE TISDALL, LORRAINE SENNA,

RENEBLOCK)

allzuviel mit ihm anzufangen. Zwar war ihm der Ruf von Provokation und Kontro-

verse vorausgeeilt, nicht so jedoch der Inhalt seiner Aussagen, so dass bei diesen
Gesprichen viel Zeit damit zugebracht wurde, zunédchst einmal die Begriffe zu kla-
ren. Wenn die Gespriche zu einem substantielleren Austausch vorstiessen, schien
das Publikum oftmals in ein typisch (aber nicht ausschliesslich) amerikanisches
Dilemma zu geraten: Wie kann man sich auf Beuys’ Idealismus einlassen (der dem
unseren vergleichbar ist), ohne zugleich dessen tiefen Widerspruch zum Materia-
lismus zu verleugnen, der uns ja auch bestimmt?

Beuys seinerseits stand Amerika nicht weniger ambivalent gegen-
iber. Als sein Einfluss in Europa wuchs, lehnte er Einladungen zu Besuchen oder
Ausstellungen in den USA mit der Begriindung ab, er wolle nicht kommen, solange
die Amerikaner in Vietnam seien. Als er schliesslich 1974 kam, versuchte er die
Amerikaner in zwei ganz unterschiedliche Arten von Dialog zu ziehen. Vier
Monate nach seinen weitgehend erfolglosen 6ffentlichen Diskussionen und Vorle-
sungen zu seinem «Energy Plan for Western Man»in New York, Minneapolis und Chi-
cago veranstaltete Beuys seine erste und einzige Aktion in Amerika, und dieser
zweite Kontakt war nicht weniger traumatisch.

Man kinnte sagen, wir sollten die Rechnung mit dem Kojoten begleichen,
erst dann kann diese Wunde geheilt werden.”

Im Mai 1974 lebte und kommunizierte Joseph Beuys drei Tage lang
mit einem Kojoten in einem kleinen Raum der neu eroffneten Galerie René Block,
409 West Broadway in New York. Zwar sahen nur eine Handvoll Leute diese Aktion
mit dem Titel ILIKE AMERICA & AMERICA LIKES ME, aber es wurde doch soviel
davon gesprochen, so dass Neugier und Interesse allgemein geweckt wurden.
Zusammen mit Beuys’ goldglinzendem Honig-Kopf aus WIE MAN DEM TOTEN

(51



HASEN DIE BILDER ERKLART (1965) sowie dem leuchtend weissen Pferd und
dem Schlagzeug aus IPHIGENIE/TITUS ANDRONICUS (1969) geho6ren die Pho-
tos von der Kojoten-Aktion zu den frappierendsten und nachhaltigsten Bildern des
Beuysschen Performance-Werks.

KojoTE IN AMERIKA

Kojote, der auf dem Hiigel heult,
ist es mein Feuer, das dich so beunruhigt?
Oder die Erinnerung an eine lingst vergangene Zeit,

als du ein Mensch warst, der die Hiigel durchstreifte.'")

Die Kojoten-Legenden der amerikanischen Eingeborenen erzihlen
von vergangenen Zeiten, «als die Tiere Menschen waren» und jeder mit jedem
kommunizieren konnte. Obschon es viele verschiedene Arten von Kojoten-
Geschichten gibt, die von Ort zu Ort und von Bevolkerung zu Bevilkerung variie-
ren, haben sie doch alle eine gemeinsame, alte Quelle und stellen «einen der friihe-
sten Versuche des Menschen [dar|, die Bewegung des Geistes zum Ausdruck zu
bringen.»'!

Der Kojote aus den Kojoten-Mythen ist vorallem ein Verwandler,
ein Ausloser fiir Verdnderung, der Ordnung ins Chaos und Chaos in die Ordnung
bringt. Er ist «der Geist der Unordnung, der Feind der Grenzen».'” Im Westen
Nordamerikas spielt er hdufig die Rolle des Kulturhelden und Tricksters, wie man
ihn in fast allen traditionellen Gesellschaften findet. Erist der amerikanische Zeus,
Prometheus, Orpheus und Hermes in einem; er zeugt die menschliche Rasse, erfin-
det den Tod, stiehlt das Feuer und bringt es den Menschen, er wechselt die Gestalt,
ist Hermaphrodit, Bote und Fiithrer in die Unterwelt. Ganz gleich in welcher
Gestalt, der Kojote /dsst Dinge geschehen.

Im Gegensatz zu den tugendhaften Gottern und Helden anderer Tra-
ditionen ist der Kojote aus den Kojoten-Geschichten wechselweise gefrissig, wol-
liistig, hinterlistig, eingebildet, eifersiichtig und einfiltig. Der Dichter Gary Snyder
hat auf die «Rabelaishaft-dadaistischen Anklange» in den Kojote-Mythen hinge-
wiesen.'?) Es ist typisch fiir die Denkweise der amerikanischen Ureinwohner, dass
Komisch-Indirektes den Weg zum rechten Handeln weist. Und so steckt auch in
Buster Keaton mehr als ein kleiner Kojote.

Zur Zeit der Schépfung lehrte der Kojote die Menschen zu iiberleben,
und das unglaubliche - mythologische wie biologische - Uberleben des Kojoten ist
und bleibt eines der grossten amerikanischen Geheimnisse.

Der Kojoteist Uberlebender und Beispiel des evolutionidren Wan-
dels. Dasist es,was Beuys am Kojoten so interessierte. Beuys begriff den Kojoten als
Nachfahren des urzeitlich-sibirischen, eurasischen Steppenwolfs, der vor 12000
(oder mehr — manche Schétzungen behaupten vor bis zu 50000) Jahren iiber die
Bering-Strasse kam und sich in der Neuen Welt niederliess. Er trug das urzeitlich-
asiatische Schamanen-Wissen in sich und verbreitete es im Westen Nordamerikas
sowie in Mittelamerika. Unser Begriff «Schamane» stammt unmittelbar vom tungu-
sisch-mandschurischen (tiirkisch-tartarischen?) saman ab, das méglicherweise auf
ein Verb mit der Bedeutung «wissen» zuriickgeht. Es weist zudem eine verbliiffende

1382

10) Jaime de Angulo, Coyote’s Bones,San Francisco,
Turtle Island Foundation, 1974, S. 59.

11) Bob Callahan, «On Jaime de Angulo», in
A Jaime de Angulo Reader, Hrsg. Bob Callahan,
San Francisco, Turtle Island 1979, S. xii.

12) Karl Kerenyi, «The Trickster in Relation to
Greek Mythology» in Paul Radin, The Trickster: 4

|

Study in American Indian Mythology, New York |

Schocken Books 1972, S. 185

13) Gary Snyder, Earth House Hold, New York, New
Directions, 1957, S. 27. Siehe auch «The Incredible
Survival of Coyote», Western American Literatur,
Bd. 9, Nr. 4, Winter 1975.




14) Die Apachen behaupten,dass ein Kojote Gero-
nimo lehrte, sich unsichtbar zu machen, und dass
Geronimos wirksamste Medizin die Kojoten-Zere-
monie sei.

15) Gerade dieser Aspekt des Siindenbocks beein-
druckte Jimmy Boyle am meisten, einen Gefingnis-
insassen, der in der Spezialabteilung eines schotti-
schen Gefingnisses eine lebenslingliche Haftstrafe
absass, dort iiber die Kojoten-Aktion schrieb und
schliesslich ein Treffen mit Beuys herbeifiihrte.
Tisdall hat ihr Coyote-Buch Boyle gewidmet.

16) In Mexiko wird das Wort «Kojote» oft als Syn-
onym fiir «Eingeborener» verwendet und bezieht
sic'h dann auf Indianer und Mestizen. Zugleich ist
ein «Kojote» aber auch ein Dieb, Gauner oder

Kuppler wie bei den «coyote enganchistas» an der

Grenze.
17) Jaime de Angulo, /ndian Tales,New York, Hill &
Wang, 1953,S.11.

18) Siehe Axel Heinrich Murken, foseph Beuys und
die Medizin, Miinster, F. Coppenrath Verlag, 1979.

Ahnlichkeit mit dem yukatanischen Maya-Wort fiir den Schamanen, A-men, auf, was
soviel bedeutet wie «einer, der weiss» (um die Geheimnisse der Alten). Unser Wort
«Kojote» geht auf die Abwandlung des Nahuatl-Wortes coyot/ durch die spanischen
Konquistadoren zuriick. Bei den Hopis heisst er iisaw. Seinen wissenschaftlichen
Namen Canis latrans erhielt er erst 1823, zwei Jahre, bevor Missouri einen’Outlaw’
aus ihm machte (einen «Dillinger» oder «Geronimo» '¥), indem eine Belohnung auf
seinen Kopf ausgesetzt wurde. Anschliessend wurde der Kojote im Westen zum
exemplarischen Siindenbock.” Er war Symbol fiir Wildheit und Ungezdhmtheit,
eine unertrdgliche Bedrohung fiir Sparsamkeit, Héuslichkeit und Recht und
Ordnung. In der christlichen Symbolik war er der Feind von Lamm und Hirte, eine
satanische Figur. Wie der amerikanische Indianer!¥ war er das schwarze Schaf in
unserer Mitte, und wir taten alles, um beide auszurotten.

Das Trauma

Der Alte Kojote ist ein guter Arzt, ein grosser Medizin-Mann.'")

Medizinische Symbole sind im Beuysschen Werk allgegenwirtig.'?
In seinem «Lebenslauf» bezeichnet er seine eigene Geburt als «Klever Ausstellung
einer Wunde, von einem Pflaster zusammengehalten». Beuys begriff die ganze
Gesellschaft als verwundeten, traumatisierten Kérper, der der Behandlung bedarf,
und diese Erkenntnis fithrte zu seiner lebenslangen Beschiftigung mit den Heil-
kiinsten.

Beuys’ Absichten waren bei dieser Kojoten-Aktion primér therapeuti-
scher Art. Er bediente sich der Kojoten zugesprochenen Schamanen-Techniken,
seines eigenen fiirihn typischen Instrumentariums, sowie einer weitestgehend syn-
kretistischen Symbol-Sprache und band damit den Kojoten in eine Zwiesprache
ein, um zum «psychologischen Trauma der Energie-Konstellation in den Vereinig-
ten Staaten» vorzudringen, namentlich der Spaltung zwischen der Intelligenz der
Eingeborenen und den mechanistischen, materialistischen und positivistischen
Wertvorstellungen Europas.

Genau diesen Dialog hatte er zuvor bei seiner Energy Plan for the
Western Man-Tour im selben Jahr erfolglos mit den Leuten zu fiithren versucht.
Indem er sich dem Kojoten zuwandte, wechselte er von der verbalen Sprache zur
Sprache des Handelns. Die konzeptuelle Einfachheit der Kojoten-Aktion — «ein
Mann in einem Raum mit einem Kojoten» —in Verbindung mit ihrer semiotischen
Komplexitit ermoglicht Zugange und Interpretationen auf vielen verschiedenen
Ebenen.

Zu seiner ersten und einzigen Aktion in Amerika traf Beuys in einem
Ambulanz-Wagen ein, den an der Frontseite die Aufschrift «<Emergency» (Notfall)
sowie rote Kreuze zierten, die in seinen fritheren Zeichnungen und Bildern bereits
eine grosse Rolle gespielt hatten. Er liess damit keinen Zweifel an der Absicht
seiner Reise. In Filz eingehiillt, lag er im Ambulanz-Wagen und erinnerte damit an
seinen eigenen Ursprungs-Mythos, wonach er iiber der Krim abgeschossen und
von tartarischen Nomaden gerettet worden war, die ihn zum Aufwérmen in isolie-
renden Filz gepackt hatten. Auch hier reist der Kiinstler in eine andere Welt (die
Neue Welt), indem er Initiations-Riten zelebriert. Wieder ist er verwundet und
bedarf der Behandlung. Das Trauma ist immer ein zweifaches. Die Kojoten-Aktion

k33



ist eine neue Version des maskierten Tanzes aus dem Spatpaldolithikum. Im Jahre
1974 tritt an die Stelle der Hohle als heiliger Tempel eine New Yorker Galerie.

Die Beuyssche «Medizin» bestand in dieser Aktion aus seinem {ibli-
chen Kostiim (Filzhut und Anglerjacke), Spazierstock, Braunkreuz-Taschenlampe,
zwei grossen Filzstiicken, einem Triangel, einem Heuhaufen und Stapeln mit der
taglichen Ausgabe des Wall Street Journal.

Nach seiner Ankunft in dem Raum mit dem Kojoten beginnt Beuys
eine Reihe von musikalisch begleiteten Aktionen, die sich in den folgenden drei
Tagen stindig wiederholen. Am Anfang einer Sequenz wird dreimal der Triangel
geschlagen. Der Triangel, den Beuys um den Hals gehédngt tragt, ist das alchemisti-
sche Zeichen fiir Feuer (trockene, leidenschaftliche, cholerische Wiarme), das die
eurasischen Schamanen der Eiszeit so dringend benétigten. Ausserdem ist er Zei-
chen fiir das weibliche Element (sinnlich und lebendig) und fiir den schopferischen
Geist, sowie pythagordisches Symbol der Weisheit. Indem er die drei Seiten des
Instruments jeweils dreimal anschlagt, ruft Beuys sich selbst, den Kojoten und das
Publikum zur Ordnung.

Nachdem der Triangel erklungen ist, ertont ausserhalb der Enklave
ein lautes Turbinen-Gerdusch vom Band; es signalisiert «unbestimmte Energie»
und erinnert an chaotische Vitalitdt. Dann zieht Beuys seine Handschuhe an, die an
jene Biarenpfoten-Handschuhe erinnern, wie sie von den Schamanen in ihrer Rolle
als «Herr der Tiere» getragen wurden, die auf den Wianden von «7rois Freres» darge-
stellt sind; zudem legt er seinen Pelz/Filz an und wickelt sich so damit ein, dass er
ganz mit seiner Taschenlampe darin verschwindet. Dann steckt er den gebogenen
Griff seines Spazierstocks oben aus der Filzhiille heraus, quasi als Energie-Leiter
und -Empfianger, Antenne oder Blitzableiter.

Die Kegelform der Filzhiille erinnert an einen Wigwam, den die Jager
aufihrem Weg von Sibirien nach Nordamerika als Schutzbehausung verwendeten.
Mit dem oben herausschauenden, gekriimmten Stab erinnert sie ausserdem an den
Hirsch und die Form des Blitzes in BLITZSCHLAG MIT LICHTSCHEIN AUF
HIRSCH, 1958-85; sie nimmt Bezug auf die klassische Geweih-Maske der Schama-
nen und greift ausserdem —wie bereits im EURASIENSTAB —zuriick auf die Hohlen
des Spitpaldolithikums sowie den schamanischen Phallus (der Kojote trug seinen
in einer Schachtel auf dem Riicken herum) und den Stab des Psychopompos, des
Boten und Mittlers zugleich. Die Filzhiille wird fiir Beuys zur Schwitzhiitte, in der
sich die fiir den Wandel notwendige Hitze staut.

Beuys beugt sich vor und folgt den Bewegungen des Kojoten durch
den Raum, wobei er den Empfianger/Stab die ganze Zeit in die Richtung des Kojo-
ten halt.

Unter dem Filz leuchtet die Taschenlampe auf, und wir erkennen die
Figur des Tarock-Eremiten wieder, einen alten Mann mit einem Stab, der eine ent-
ziindete Lampe halbverborgen unter seinem grossen Mantel hilt. Diese Tarot-
Karte bedeutet Weisheit, Umsicht und Schutz. Sie verweist auf den entwickelten
Geist des Menschen, auf Klugheit und Weitsicht des Lernens und zeigt angeblich
Hermes, den Gotterboten, als Darstellung aktiver gottlicher Eingebung und
«unvorhergesehener Wendung».!”) Arthur Edward Waite deutet die Laterne des
Eremiten als «Wo ich bin, da magst auch du sein.»2?

134

19) Aleister Crowley, 4 Description of the Cards of
the Tarot, New York, Samuel Weiser, Inc., 1976.

20) Arthur Edward Waite, The Pictorial Key to 1h¢
Tarot, New York, University Books, 1959,S. 105.




21) Life & Works, op. cit., S. 38.
22) De Angulo, Indian Tales, op. cit.

Nach einer Weile befreit sich Beuys aus dem Filz, geht in die Ecke des
Raums und signalisiert das Ende der Gesten.Im Raum befinden sich ein Strohhau-
fen, ein weiteres Stiick Filz und Stapel mit der tiglichen Ausgabe des Wall Street
Journal. Beuys schlift auf dem Stroh des Kojoten. Der Kojote schlift auf Beuys’ Filz.
Die Ausgabe des Wall Street Journalkommt jeden Tag von aussen (wie das Turbinen-
Gerdusch) und fliesst als Beweis fiir die Grenzen materialistischen Denkens in den
Dialog mit ein.

Die bestindige Auseinandersetzung mit dem Materialismus kenn-
zeichnet Beuys uniibersehbar als anthroposophischen Kiinstler. Genau wie Rudolf
Steiner war Beuys nicht gegen den Materialismus per se. Er beurteilte ihn als positi-
ves Resultat des Christentums und erkannte ihn als historische Notwendigkeit,
glaubte jedoch, dass das Uberleben der Menschheit davon abhinge, dass sie den
Materialismus iiberwinde, um so die nichste Evolutions-Stufe zu erreichen.

In seiner Skulptur BATTERIEN von 1963 verwendete Beuys gebiin-
delte Zeitungsstapel als «Ideen-Batterien». In der Kojoten-Aktion werden die Bat-
terien (durch den Kojoten) ersetzt und ihre geladene Energie freigesetzt. Der
Kojote schlift auf dem Filz und pisst auf das «tédglich erscheinende Tagebuch des
American Dream», das Wall Street Journal, auf das er auch pisst, um es zu markieren,
als ob ersagen wollte: «Alles, was sich als ein Teil Amerikas darstellt, ist Teil meines
Territoriums.»

In fritheren Aktionen und Zeichnungen identifizierte sich Beuys
immer wieder mit dem Hasen, «der als Tier der Steppen das Prinzip der Bewegung
erkldrt und spéter zum Bild fiir die gesamte ’eurasische’ Geschichte wird.»?! In der
Beuysschen Ikonographie symbolisiert der Hase die Geburt und, vor allem, die
Inkarnation. Obschon der Hase fruchtbar ist, repriasentiert er doch die Verletzbar-
keit und Endlichkeit der Menschheit. Wie der Hase ist Beuys vorsichtig. Er verwen-
det immer Filz und Fett zwecks Isolation und Schutz. Er bewegt sich langsam und
bewusst und nahert sich dem Kojoten vorsichtig. In der Kojoten-Aktion verkriecht
sich Beuys/der Hase mit dem Wunsch, in die Welt des Kojoten hineingeboren zu
werden. Der alte Kojote ist der uralte Uberlebende; man findet ihn an die Winde
palédolithischer Hohlen gemalt, als einen, der schon vor langer Zeit gelebt hat. «Ich
weiss, was nach dem Vorher geschah und vor dem Nachher», sagt er.?” Der Hase
kommt zum Kojoten, um von ihm das Uberleben zu lernen.

Tatsdchlich war Beuys in seiner Hasen-Natur weniger ein Schamane
als ein gewohnlicher anthroposophischer Mensch. Das heisst, seine Untersuchun-
gen waren selten so extrem wie die des Schamanen, sondern gingen eher in Rich-
tung allgemeiner und am Gemeinwohl orientierter Arbeit: Warme produzieren,
Bdume pflanzen, mit Tieren sprechen, ausfegen, Landwirtschaft und Unterricht.
Aus diesem Grunde brauchte Beuys eine Menge Mut, um sich selbst und seine Ver-
letzlichkeit dem Kontakt mit der dynamischeren und unkontrollierteren Kraft des
Kojoten auszusetzen.

Die Darstellung des Evolutiondren, die sich im gesamten Beuysschen
(Evre abzeichnet, ist im Grunde anthroposophisch, zugleich jedoch auch geprigt
von den eigenen Untersuchungen und Erfahrungen des Kiinstlers, zu denen seine
einfiihlsamen Dialoge mit Tieren ebenso gehéren wie sein intuitives Verstandnis
fiir traditionelle Schamanen-Praktiken. Angefangen bei seinen ersten Zeichnun-

1359



gen, stellte er immer wieder Tiere (Elch, Hirsch, Ziege, Schwan, Leitziege, Fuchs,
Hase) als Trédger psychischer und geistiger Krifte, sowie den Schamanen (IM HAUS
DES SCHAMANEN, 1954, und DAS SCHAMANEN-BUNDEL, 1962, beispiels-
weise) als vitalen Lehrmeister heiliger Techniken dar.

Beuys war kein Philosoph. Er war Bildhauer, und sein Lebenswerk
bestand in der bildhauerischen Enthiillung und Vorfithrung gewisser Prinzipien.
Dass ihn dies in einem Masse zur Pddagogik und sozialen Kommunikation fiihrte,
wie es fir Avantgarde-Kiinstler bis dahin beispiellos gewesen war, zeigt nur, wie
notwendig und zeitgemaiss diese Prinzipien waren.

Jede einzelne von Beuys’ Kunstaktionen war auf eine Zukunft gerich-
tet, in der unser Uberleben von unserer Fihigkeit zur Anpassung abhéngt, sowie
Sinne und Krifte der Intelligenz zu aktivieren, die bislang noch ungenutzt sind. Er
begriff den wissenschaftlichen Materialismus als eine reduktive und riickwérts
gerichtete idée fixe, die es zu iiberwinden gilt, wenn die Evolution weitergehen soll.

So mag es denn auch nicht iiberraschen, dass dervon Beuys etablierte,
ganzheitliche Ansatz auch in der Quantenphysik und in der wissenschaftlichen
Lebensauffassung mehr und mehr in den Mittelpunkt geriickt ist. Gerade hat die
moderne Wissenschaft (in der «Gaia-Hypothese») entdeckt, dass die Erde lebt!
Populdre Wissenschafts-Autoren wie Fritjof Capra, Lewis Thomas, Stephen Jay
Gould, James Gleick und andere verkiinden, dass die iiber dreihundert Jahre herr-
schende Weltsicht, basierend auf einer wissenschaftlichen Methode, die alles auf
seine Einzelteile reduziert und diese analysiert, ohne die Beziehung der Teile zum
Ganzen zu beriicksichtigen, am Ende ist. In jiingster Zeit haben Entwicklungen im
wissenschaftlichen Denken ebenso wie die Erkenntnisse iiber die globale Krisen-
situation viele Wissenschaftler zu neuen ganzheitlichen, systemischen und 6kologi-
schen Paradigmen veranlasst, die die Dinge in Relation zueinander sehen.

Die moderne westliche Welt misstraut der prophetischen Rolle der
Kiinstler zutiefst und halt deren Taten eherfiir e u tistisch denn fiir hellsichtig. In
seiner Rolle als Trickster/Wandler fungierte der Schamane in den traditionellen
Gesellschaften als eine Art Sicherheitsventil, durch das der Druck verdrangter
Angste in der Gesellschaft entweichen konnte. Beuys hat oftmals eine dhnliche
Rolle gespielt. Wenn die deutschen Zeitungen und Zeitschriften immerwieder ihre
Geschichten iiber die Eskapaden des «Prof. Beuys” kolportierten, charakterisierten
sie ihn meist als licherlich und gefahrlich zugleich. In seinen Attacken auf Beuys in
Amerika stellte Benjamin Buchloh Beuys mehrmals voller Verachtung als «Trick-
ster» dar: «xManchmal bin ich nicht sicher, ob er einfach nurein Narrist oder ein dus-
serst gerissener Trickster, oder vielleicht eine Mischung aus beidem.»** Man ver-
gleiche dies mit den Navaho-Indianern, bei denen es immer noch die Doppelrolle
des Kulturhelden als ethischem Gesetzgeber und nichtsnutzigem Scharlatan, Wohl-
tater und Possenreisser gibt.

Die Kojoten-Legenden besagen, dass wir einmal viel vom Kojoten
gelernt haben. Die Entwicklungen der jiingsten Zeit deuten darauf hin, dass wir
auch jetzt wieder eine Menge von ihm zu lernen haben. Die Kojoten-Aktion war
Beuys’ Versuch, diesen synergetischen Dialog wieder aufzunehmen und den Kon-
takt miteinem Amerika herzustellen, daszugleich altundim Entstehen begriffenist.

(Ubersetzung: Nansen)

136

23) Buchloh, October, op. cit., S. 16.



	American Beuys: "I like America & America likes me"

