
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1990)

Heft: 26: Collaboration Günther Förg & Philip Taaffe

Artikel: American Beuys: "I like America & America likes me"

Autor: Levi Strauss, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-681337

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-681337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAVID LEVI STRAUSS

American Beuys :
" I Like America &

America Likes Me "

Complicity battling redemption - that's what the history ofAmerica is.
SUSAN HOWF.0

In fact, America has never known quite how to respond to Joseph Beuys. In
Europe, Beuys is either loved or hated (rarely "liked"), but in America the terms of
reception and critique have been less sharp. This ambivalence is reflected in the

title on an article which appeared just after the Guggenheim retrospective in 1979:

"Joseph Beuys: Shaman, sham, or one of the most brilliant artists of all time?" ^'The

Guggenheim catalog itself is prefaced with a pinched and cautious apology from
DirectorThomas Messer which begins: "Joseph Beuys has been the subject of much

controversy in the past and will, no doubt, challenge the responsive capacities of
visitors to the current exhibition of his work at the Guggenheim Museum."J>

Aside from German-born Benjamin Buchloh's hysterical trashing of
Beuys in Artforum4> and Octoberin 1980, and John F. Moffitt's useful but conceptually

flawed book, Occultism in Avant-Garde Art: The Case ofJoseph Beuysb) in 1988,
which both end up as rigidly materialist diatribes equating Beuys' idealism and
esoteric sources with crypto-fascism,7' there have been remarkably few attempts, in
English, to deal with Beuys' works and ideas.8'

By most accounts, the American audiences for Beuys'public dialogues
injanuary 1974 (arranged by Ronald Feldman) also didn't quite know how to take

Beuys. His reputation for provocation and controversy had preceded him, but the
substance of his teachings had not, so much of the time of these meetings was
taken up by the most preliminary clarification of terms. When the dialogues did
break through to more substantive exchange, the audiences often seemed caught

DAVID LEVI STRAUSS is a freelance critic whose writings on art and culture appear

in Artforum, Art in America, Artscribe, and elsewhere. "American Beuys" was commissioned

by San Francisco Artspace under the John McCarron New Writing in Arts Criticism Grant

program

PARKETT 26 1990 7 2 4

1) Susan Howe, The Difficulties, Susan Howe Issue,

Tom Beckett, ed Vol 3, No 2, 1989, p 100

2) Kay Larson, Art News, April 1980, pp 120-127

3) Caroline Tisdall, ed Joseph Beuys (New York

The Solomon R Guggenheim Museum, 1979), p 5

4) Benjamin H D Buchloh,"Beuys Twilight of the

Idol, Preliminary Notes for a Critique," Artforum,

Januaiy 1980, pp 35-43
5) Benjamin H D Buchloh, Rosalind Ki auss, and

Annette Michelson, "Joseph Beuys at the Guggenheim,"

October 12, Spring 1980, pp 3-21
0) John F Moflitt, Occultism in Avant-Garde Art The

Case ofJoseph Beuys (Ann Aibor U M I Research

Pi ess, 1988)

7) In his epilogue, Moffitt calls Beuys "a card car

rying membei of the esoteric tiadition" and tries to

diaw a line from this tradition to Nazism He sluts

Rudolf Steinei as "the charismatic Fuhrer of eso-

tericism," less than seventy pages after he has admitted

that Hitlei himself declared Steinet to be "the

gi eat est enemy of the Nazi Party," and even tried to

have him assassinated in 1922

Moffitt's thesis, "that not only the form but also

the content ofjoseph Beuy s' lit tie understood Aktionen

largely stemmed fiom Rudolf Stemer's

writings," is true as far as it goes Beuys often spoke of

Stemer's considerable influence on his work But

this is only useful if Steiner is recognized as pai t of a

much older and laiger tradition connecting Socrates,

Plato, Pythagoras, Plotinus, Ficmo, Paracelsus

and Goethe, among many other thinkers
In addition, it should be pointed out that Beuys

was influenced by parts of Stemer's work, especial



1y those parts dealing with the "social body,"
education and healing. Steiner's specific theories and

directives about art,such as the lectures collected in

The Arts & Their Mission in 1923, seem to have had

little or no influence on Beuys.

8) Donald Kuspit's "Beuys: Fat, Felt and Alchemy,"
in Art in America, May 1980, is one bi illiant exception.

9) Joseph Beuys,quoted in CarolineTisdaIl,/o5£/>A

Beuys, Coyote, (Munich: Schirmer/Mosel, 1980),

p. 50.

10) Jaime de Angulo, Coyote'sBones(San Francisco:

Turtle Island Foundation, 1974), p 59.

11) Bob Callahan,"OnJaime de Angulo," in AJaime

de Angulo Reader, Bob Callahan, ed. (San Francisco:

Turtle Island, 1979), p. xii.
12) Karl Kerenyi, "The Trickster in Relation to

Greek Mythology," in Paul Radin, The Trickster: A

Study in American Indian Mythology (New York:

Schocken Books, 1972), p. 185.

JOSEPH BEUYS,

I LIKE AMERICA AND AMERICA LIKES ME,

RENE BLOCK GALLERYNEWYORK, 1974.

(PHOTOS: CAROLINE TISDALL, LORRAINE SENNA.

RENE BLOCK)

on the horns of a particularly (though not exclusively) American dilemma: How
can we embrace Beuys' idealism (which is akin to our own) without denying its
profound opposition to the materialism which also defines us?

For his part, Beuys was equally ambivalent about America. As his
influence spread in Europe, he continually declined invitations to come to the U.S.

or show in the U.S., saying he would not come as long as the U.S. remained in Vietnam.

When he finally did come in 1974, he tried to engage Americans in two very
different kinds of dialogue. Four months after his largely unsuccessful public
dialogues and lectures on his "Energy Plan for Western Man" in New York, Minneapolis

and Chicago, Beuys performed his first and only Aktion in America, and this
second contact was fittingly traumatic.

You could say that a reckoning has to be made with the coyote, and only
then can this trauma be lifted

For three days in May in 1974,Joseph Beuys lived and communicated
with a coyote in a small room in the newly-opened Rene Block Gallery at 409 West

Broadway in New York.Though actually witnessed by only a handful of people, this
action, entitled I LIKE AMERICA AND AMERICA LIKES ME, awakened the interest

and curiosity of many who heard about it, far and wide. Along with Beuys' gold-
en-flaked honeyed head in HOW TO EXPLAIN PICTURES TO A DEAD HARE
(1965), and the glowing white horse and cymbals of IPHIGENIE/TITUS ANDRO-
NICUS (1969), images of the Coyote action are among the most resilient and
generative images to come out of Beuys' performance work.

Coyote in America
Coyote, ululating on the hill,
is it my fire that distresses you so?

Or the memories of long ago
when you were a man roaming the hills.

Native American Coyote tales speak of a time long ago "when animals

were people" and everyone could communicate with each other. Though there are

many different kinds of Coyote tales, varying from place to place and people to

people, they flow from a common, ancient source and represent "one of man's
earliest attempts to make articulate the movement of the Spirit.""'

The Coyote of the Coyote tales is primarily a transformer, an agent of
change bringing order to chaos and chaos to order. He is "the spirit of disorder, the

enemy of boundaries." I2) In much ofWestern North America he fills the role of Culture

Hero and Trickster, found in virtually all traditional societies. He is an American

Zeus, Prometheus, Orpheus, and Hermes all rolled into one; mating to create
the human race, inventing death, stealing fire to give to humans - shape-shifter,
androgyne, messenger and guide to the Underworld. In whatever guise, Coyote
makes things happen.

In contrast to the virtuous gods and heroes of some other traditions,
the Coyote of Coyote tales is by turns greedy, lecherous, deceitful, vain,jealous, and

gullible. The poet Gary Snyder has pointed out the "Rabelaisian-Dadaist
overtones" of the Coyote tales.13' It is typical of Native American thought that comic

125



indirection paradoxically indicates the way of right action. There is more than a

little Coyote in Buster Keaton.

During Sacred Time, the time of Creation, Coyote taught humans how
to survive, and the incredible survival of the coyote, both mythologically and

biologically, continues to be one of the great American mysteries.
Coyote is a survivor and exemplar of evolutionary change. This is

what attracted Beuys to coyote. Beuys embraced the coyote as the progeny of the

paleo-Siberian, Eurasian steppe-wolf that came across the Bering Strait 12,000 (or
more —some estimates go as high as 50,000) years ago and adapted to its New
World home. Coyote carried the paleo-Asiatic shamanic knowledge with him,
spreading it throughout the North American West and into Mesoamerica. Our word
"shaman" comes directly from the Tunguso-Manchurian (Turko-Tartar?) saman,

possibly derived from the verb meaning "to know," and remarkably similar to the
Yucatec Maya word for a shaman, h-men, also meaning "one who knows" (the
secrets of the Old Ones). Our woid "coyote" is from the Spanish conquistadors'
corruption of the Nahuatl word coyotl.The Hopi call him nsaw. He received his scientific

name, Canis latrans, only in 1823, two years before Missouri made him an outlaw
(a "Dillinger" or a "Geronimo"14') by putting a bounty on his scalp. After this, the

coyote became a prime scapegoat in the West."' He symbolized the wild and
untamed, an unacceptable threat to husbandry, domesticity, and law & order. In
Christian symbology, he was the enemy of the Lamb and the Shepherd, a satanic

figure. Like the American Indian,he was the Other in our midst, and we did
everything we could to eliminate them both.

The Trauma
Coyote Old Man is a fine doctor, a great medicine man.'''

13) Gary Snyder, Earth House Hold. (New "Vo^

Schocken Books, 1957),Tp 27 See also "The Incre

dible Suivival of Coyote," Western American Litera

ture,yol 9, No 4, Winter 1975

14) The Apaches say that it was a coyote that taught

Geronimo how to make himself invisible, and thai

Geronimo's stiongest medicine was the Coyote

ceremony
1,5) It was this scapegoat aspect that most affected

Jimmy Boyle, an inmate serving a life sentence in

the Special Unit of a Scottish prison who wrote

about the Coyote action and eventuallyariangeda
meetmgwith Beuys Tisdall's Coyo^bookisdedica
ted to Boyle
16) In Mexico coyote is often used as a synonym for

"native," and is applied to Indians and mestizos At

the same time, a coyote is a thief, shystei or go bet

ween, as in the coyote enganchistas on the bolder

Medical symbolism is rampant m Beuys' work.18' His own birth is

referred to in his vitae as "Kleve exhibition of a wound held together with an adhesive

bandage." Beuys recognized the whole Social Body as a wounded body, a

traumatized body requiring treatment, and this realization led to a lifetime of research
into the healing arts.

Beuys' intentions in the Coyote action were primarily therapeutic.
Using shamanic techniques appropriate to the coyote, his own characteristic tools,
and a widely syncretic symbolic language, he engaged the coyote m a dialogue to

get to "the psychological trauma point of the United States' energy constellation"—
namely, the schism between native intelligence and European mechanistic,
materialistic and positivistic values.

This is the dialogue he tried and failed to have with people in his

"Energy Plan for Western Man" tour earlier that year. In turning to the coyote, he

moved from verbal language to the language of action. The conceptual simplicity
of the Coyote action—"a man m a room with a coyote"—combines with its semiotic
complexity to allow entrances and readings at many different levels.

Arriving for his first and only action in America in an ambulance, with
"Emergency" emblazoned across its front and marked with the red crosses so prevalent

in his earlier drawings and paintings, Beuys left no doubt about the purpose of

72 6



17) Jaime de Angulo, Indian Tales (New York: Hill &

Wang, 1953), p. 11.

18) See Axel Heinrich Murken, Joseph Beuys und die

Medizin (Munster: F. Coppenrath Verlag, 1979).

19) Aleister Crowley, A Description ofthe Cards ofthe

Tarot (New York: Samuel Weiser, Inc., 197(5).

20) Arthur Edward Waite, The Pictorial Key to the

Tarot (New York: University Books, 1959), p. 105.

his trip. Wrapped in a felt cocoon inside the ambulance, Beuys recalled his own
myth of origin, in which he was shot down over the Crimea and rescued by nomadic
Tartars, who wrapped him in insulating felt to warm him. Here again, the artist journeys

to another world (the New World) through ritualizing threshold rites. Again he
is wounded and in need of treatment. The trauma is always double. The Coyote
action is an updated version of the masked dance dating from the Upper Paleolithic.

In 1974, a New York art gallery replaced the cave as temenos.

Beuys' "medicine" in this action consisted of his usual costume (felt
hat and fishing vest), staff, Braunkreuz flashlight, two large pieces of felt, a musical
triangle, a pile of hay, and stacks of the daily Wall StreetJournal.

Upon arrival in the room with the coyote, Beuys began an orchestrated

sequence of actions to be repeated over and over in the next three days. A triangle

is struck three times to begin the sequence. This triangle that Beuys wears
pendant around his neck is the alchemical sign for fire (dry, fiery, choleric warmth),
which ancient glacial Eurasian shamans sorely needed. It is also a sign for the feminine

element (earthy & mercurial) and for the creative intellect, and it is the Pythagorean

symbol for wisdom. Striking its three sides three times, Beuys calls himself,
Coyote, and the Audience to order.

After the triangle is struck, a recording of loud turbine engine noise is

played outside the enclosure, signifying "indetermined energy" and calling up a

chaotic vitality. At this point, Beuys pulls on his gloves, reminiscent of the traditional
bear-claw gloves worn by "master of animals" shamans such as those depicted on

the walls ofTrois Freres, and gets into his furpelt/felt, wrapping it around himself so

that he disappears into it with the flashlight. He then extends the crook of his staff
out from the opening at the top of the felt wrap, as an energy conductor and receptor,

antenna or lightning rod.
The conical shape of the felt resembles a tipi, the nomadic shelter

which migrated from Siberia to North America with the hunters. Topped with the

crooked staff, it also recalls both the stag and the shape of the lightning in LIGHTNING

WITH STAG IN ITS GLARE, 1958-85, and is a reference to the classic shama-

nic antlered mask, also going back to the caves of the Upper Paleolithic, as does

Beuys'"Eurasian staff," the shamanicpÄa//or (Coyote carried his around in a box on
his back) and staff of the psychopomp — messenger and mediator. The felt enclosure

doubles as a sweat lodge for Beuys, accumulating the heat necessary for
transformation.

Beuys bends at the waist and follows the movements of the coyote
around the room, keeping the receptor/staff pointed in the coyote's direction at all

times.
When the beam of the flashlight is glimpsed from beneath the felt, we

recognize the figure ofThe Hermit from the Tarot — an old man with a staff, holding
a lighted lamp half-hidden by the great mantle which envelops him.This card in the

Tarot indicates wisdom, circumspection and protection. It refers to the developed
mind of man, the prudence and foresight of learning, and is thought by some to
picture Hermes, the Messenger, signifying active divine inspiration and "unexpected
current."19' Arthur Edward Waite gives the sense of the Hermit's lantern as "where I

am, you also may be."20'

7 27



After awhile, Beuys emerges from the felt and walks to the edge of the

room, marking the end of the sequence of gestures There is a pile of straw, another

piece of felt, and stacks of each day's Wall StreetJournal m the room Beuys' sleeps

on the coyote's stiaw, the coyote sleeps on Beuys' felt The copies of the Wall Street

Journal arrive each day from outside (like the engine noise) and enter the dialogue
as evidence of the limits of materialist thinking

Beuys' ongoing argument with materialism is what most clearly identifies

him as an Anthroposophical artist Following Rudolf Steiner, Beuys was not
against materialism, per se He valued it as a positive result of Christianity and

recognized its historical necessity, but believed that humankind's survival depends
on its letting go of materialism in order to move on to the next evolutionary stage

In a previous sculpture, BATTERIES (1963), Beuys employed bound
stacks of newspapers as "batteries of ideas " In the Coyote action, the batteries are
dissembled (by the coyote), their stored energy dissipated The coyote sleeps on the
felt and pisses on "the Daily Diary of the American Dream " Coyote also pisses on
the Wall StreetJournal to mark it, as if to say, "Everything that claims to be a part of
America is part of my teiritory "

In pi evious actions and drawings, Beuys repeatedly identified himself
with the Hare "which as an animal of the steppes elucidates the principle of move
ment and latei becomes the image foi the whole 'Eurasian' story " •"> In Beuys' ico
nography, the Hare symbolizes bnth and especially incarnation Though fertile, the 21) Life & Works op cit p 38

Hare represents the vulnerability and fmiteness of humankind Like the Haie, De Ansul°. Indian Tales, op cit

Beuys is careful He always uses felt and fat to insulate and protect He moves
slowly and deliberately, approaching Coyote carefully In the Coyote action,
Beuys/Hare is burrowing in, wanting to be bom into Coyote's world Coyote Old
Man is the long survivor, found painted on paleolithic cave walls as alieady having
been around a long time "I know what happened after the before and before the

after," he says -i) Haie comes to Coyote to learn how to survive
In fact, Beuys m his Hare natuie was less a shaman than an ordinary

Anthroposophical man, that is, his inquiries were seldom in extremity as the
shaman's were, but iathei m the direction of more common and communal work
pioducmg warmth, planting trees, talking with animals, sweeping up, fanning,
teaching Because of this, it took a good deal of coui age for Beuys to put himself m
vulnerable contact with the more dynamic and chaotic force of Coyote

The evolutionary narrative which can be traced through Beuys' entire
oeuvre is Anthroposophical at its base, but it is also molded by the artist's own
investigations and experiences, including his empathic dialogues with animals
and his intuitive understanding of traditional shamamc practices From his earliest
drawings on, Beuys depicted animals (elk, stag, goat, swan, queen of goats, fox,
haie) as bearers of psychic and spiritual forces, and the shaman (IN THE
HOUSE OF SHAMAN (1954), and THE SHAMAN'S BUNDLE (1962), among
others) as a vital and initiatory technician of the sacred

Beuys was not a philosopher He was a sculptor, and his life's work was
to uncover and demonstrate certain principles sculpturally That this led him into
pedagogy and social communication on a scale unheal d of for avant garde aitists is

a measure of the necessity and timeliness of those principles

7 28



Every art action Beuys made looked to a future in which our continued

survival will depend upon our ability to adapt, and to marshall senses and

powers of intelligence now lying dormant. He recognized scientific materialism as

a reductive and backward-looking idee fixe that must be transcended if human
evolution is to continue.

It should perhaps not be so surprising to find that the holistic views
espoused by Beuys have more and more come to the cutting edge of quantum
physics and the life sciences. Modern science has recently discovered (in the "Gaia
hypothesis") that the Earth is alive! Popular science writers like Fritjof Capra,
Lewis Thomas, Stephen Jay Gould,James Gleick and others report that the dominant

world view of the past 300 years, based on a scientific method that reduces

everything to its parts for separate analysis, without considering each part's
relation to the whole, has reached the end of its tether. Recent developments
in scientific thought as well as recognitions of global crises are moving many scientists

toward new holistic, systemic and ecological paradigms that see things in
relation.

The modern Western world is extremely distrustful of the vatic role of
artists, and is more likely to characterize their actions as autisticxa.th.er than vatic. In
his role as Trickster/Transformer, the shaman in traditional societies acted as a

safety valve, letting the air out of society's repressed fears. Beuys often played a

similar role. When German newspapers and magazines carried story after story
about the escapades of "Prof. Beuys," they most often characterized him as both
ridiculous and dangerous. In his attacks on Beuys in America, Benjamin Buchloh
refers to Beuys at several points as a "trickster," always disparagingly: "Sometimes
I'm not sure whether he's simply a fool or a very shrewd trickster, or perhaps a mixture

of both."211 Contrast this with the Navajo, who still attend the double function
of the culture hero as ethical lawmaker and frivolous prankster, benefactor and

buffoon.
The Coyote tales say that we learned a great deal from Coyote at one

time. Recent developments indicate that we have a great deal to learn from him

again. The Coyote action was Beuys' attempt to renew that synergistic dialogue,
and to make contact with an America that is both ancient and nascent.

* *



DAVID LEVI STRAUSS

American Beuys :
" I Like America &

America Likes Me "

Komplizenhafter Widerstand gegen eine mögliche Wiedergutmachung
das ist die Geschichte Amerikas.

SUSAN HOWE'

Tatsächlich hat Amerika nie so recht auf Joseph Beuys zu reagieren gewusst. In
Europa wird Beuys entweder geliebt oder gehasst (selten «gemocht»); in Amerika
hingegen fällen Rezeption und Kritik selten solch ein klares Urteil. Diese Ambivalenz

zeigt sich im Titel eines Artikels, der 1979 kurz nach der Guggenheim-Retrospektive

in New York erschien: «Joseph Beuys: Schamane, Scharlatan oder einer
der brillantesten Künstler aller Zeiten?»2' Dem Katalog selbst ist als Vorwort eine

vorsichtig knappe Rechtfertigung vorangestellt, die der Direktor Thomas Messer

folgendermassen beginnt: «Joseph Beuys war in der Vergangenheit Gegenstand
zahlreicher Auseinandersetzungen, und wird zweifellos auch bei den Besuchern
der gegenwärtigen Ausstellung seines Werks im Guggenheim Museum lebhafte
Reaktionen hervorrufen.»2'

Abgesehen von Benjamin Buchlohs - er stammt aus Deutschland -
hysterischer Beuys-Attacke in Artforum4) und Octobervon 1980 und John F.

Moffitts nützlichem, im Konzept jedoch nicht schlüssigen Buch Occultism in Avant-
Garde Art: The Case ofJoseph Beuys1,1 von 1988, die beide in strikt materialistischen
Schmähreden enden und den Beuysschen Idealismus sowie dessen esoterische

Quellen mit verborgenem Faschismus gleichsetzen7', gab es im englischen Sprachraum

bemerkenswert wenige Versuche, sich mit Beuys'Werk und Ideen
auseinanderzusetzen.8'

Auch bei den öffentlichen Diskussionen, die Ronald Feldman im
Januar 1974 mit Beuys arrangierte, wusste das amerikanische Publikum wohl nicht

DAVID LEVI STRAUSS schreibt als freier Kritiker über Kunst und Kultur u. a. für Artforum, Art in

America und Artscribe. Der Artikel «American Beuys» entstand im Auftrag des San Francisco Artspace im

Rahmen eines John McCarron New Writing Grant, einem Kunstkritiker-Förderungsprogramm.

1) Susan Howe, The Difficulties, Susan Howe-Aus

gäbe, Hisg Tom Beckett, Bd. 3, Ni 2,1989,S 100

2) Kay Larson, Art News, April 1980, S 126-127.

3) Caroline Tisdall, HrsgJoseph Beuys, New York,

The Solomon R. Guggenheim Museum 11)71),S.5

4) BenjaminHD Buchloh,«Beuys.Twihghtofthe

Idol, Preliminary Notes for a Cutique», Artforum,

Januar 1980, S 35-43.
5) Benjamin H D Buchloh, Rosalind Kiaussund

Annette Michelson, «Joseph Beuys at the Guggen

heim», October 12, Frühjahr 1980, S. 3-21.

6) John F Moffitt, Occultism in Avant-Garde Art Tht

Case ofJoseph Beuys, Ann Arbor, U M I Research

Piess, 1988.

7) Moffitt nennt Beuys in seinem Vorwort «ein

eingeschriebenes Mitglied deresoterischenTradition»

und versucht, eine Linie von dieser Tradition zum

Nazismus zu zeichnen Er brandmarkt Rudolf

Steiner als «charismatischen Fuhrer der Esoterik»,

nachdem er kaum siebzig Seiten vorher zugegeben

hat, dass Hitler selbst Steiner als den «grossten

Feind der Nationalsozialistischen Partei» bezeichnete

und 1922 sogar versucht hatte, ihn umbringen

zu lassen

Moffitts These, «dass nicht nur die Form,

sondern auch der Inhalt von Joseph Beuys' kaum

verstandenen Aktionen weitgehend auf Rudolf

Steiners Schriften basieren», ist soweit richtig Beuys

sprach oftmals von Steiners beträchtlichem Em-

fluss auf sein Werk Doch ist dieses Wissen nurvon

Nutzen, wenn man Steiner als Teil einer weit alteren

und umfassenderen Tradition begreift, die von

PARKETT 2 b 1 9 9 Ü 73 0



Sokrates über Plato, Pythagoras, Plotinus, Ficino
und Paracelsus bis zu Goethe und vielen anderen

Denkern reicht

Zudem ist darauf hinzuweisen, dass Beuys von
Teilen des Steineischen Weiks beeinflusst wuide,
vor allem jenen Teilen, die sich mit dem
«gesellschaftlichen Korper», mit Bildung und Heilung
beschäftigten Steiners spezielle Theonen und Leh

ren zur Kunst, wie beispielsweise die gesammelten
Vorlesungen mit dem Titel Das Kunstlerische in seiner

Weltmissionvon 1923,scheinen dagegen kaum oder
keinen Einfluss auf Beuys gehabt zu haben
8) Donald Kuspits Text «Beuys Fat, Feit and

Alchemy» in Art in America, Mai 1980, ist eine brillante

Ausnahme

D) Joseph Beuys, zitiert nach Caroline Tisdall,
Joseph Beuys, Coyo/e, München, Schi imer/Mosel Verlag,

1980, S 24

JOSEPH BEUYS,

IUKE AMERICA AND AMERICA LIKES ME,

RENE BLOCK GALLERYNEWYORK, 1974.

(PHOTOS CAROLINE TISDALL, LORRAINE SENNA,

RENE BLOCK)

allzuviel mit ihm anzufangen. Zwar war ihm der Ruf von Provokation und Kontroverse

vorausgeeilt, nicht so jedoch der Inhalt seiner Aussagen, so dass bei diesen

Gesprächen viel Zeit damit zugebracht wurde, zunächst einmal die Begriffe zu
klären. Wenn die Gespräche zu einem substantielleren Austausch vorstiessen, schien
das Publikum oftmals in ein typisch (aber nicht ausschliesslich) amerikanisches
Dilemma zu geraten: Wie kann man sich auf Beuys' Idealismus einlassen (der dem

unseren vergleichbar ist), ohne zugleich dessen tiefen Widerspruch zum Materialismus

zu verleugnen, der uns ja auch bestimmt?

Beuys seinerseits stand Amerika nicht weniger ambivalent gegenüber.

Als sein Einfluss in Europa wuchs, lehnte er Einladungen zu Besuchen oder
Ausstellungen in den USA mit der Begründung ab, er wolle nicht kommen, solange
die Amerikaner in Vietnam seien. Als er schliesslich 1974 kam, versuchte er die
Amerikaner in zwei ganz unterschiedliche Arten von Dialog zu ziehen. Vier
Monate nach seinen weitgehend erfolglosen öffentlichen Diskussionen und

Vorlesungen zu seinem «Energy Planfor Western Man»vs\ New York, Minneapolis und
Chicago veranstaltete Beuys seine erste und einzige Aktion in Amerika, und dieser

zweite Kontakt war nicht weniger traumatisch.

Man könnte sagen, wir sollten die Rechnung mit dem Kojoten begleichen,
erst dann kann diese Wunde geheilt werden

Im Mai 1974 lebte und kommunizierte Joseph Beuys drei Tage lang
mit einem Kojoten in einem kleinen Raum der neu eröffneten Galerie Rene Block,
409 West Broadway in New York. Zwar sahen nur eine Handvoll Leute diese Aktion
mit dem Titel I LIKE AM ERICA & AMERICA LIKES ME, aber es wurde doch soviel
davon gesprochen, so dass Neugier und Interesse allgemein geweckt wurden.
Zusammen mit Beuys' goldglänzendem Honig-Kopf aus WIE MAN DEM TOTEN

13 1



HASEN DIE BILDER ERKLART (1965) sowie dem leuchtend weissen Pferd und
dem Schlagzeug aus IPHIGENIE/TITUS ANDRONICUS (1969) gehören die Photos

von der Kojoten-Aktion zu den frappierendsten und nachhaltigsten Bildern des

Beuysschen Performance-Werks

Kojote in Amerika
Kojote, der auf dem Hügel heult,
ist es mein Feuer, das dich so beunruhigt
Oder die Erinnerung an eine langst vergangene Zeit,
als du ein Mensch warst, der die Hügel durchstreifte

Die Kojoten-Legenden der amerikanischen Eingeborenen erzählen

von vergangenen Zeiten, «als die Tiere Menschen waren» und jeder mit jedem
kommunizieren konnte Obschon es viele verschiedene Arten von Kojoten-
Geschichten gibt, die von Ort zu Ort und von Bevölkerung zu Bevölkerung variieren,

haben sie doch alle eine gemeinsame, alte Quelle und stellen «einen derfiuhe-
sten Versuche des Menschen [dar], die Bewegung des Geistes zum Ausdruck zu

bungen »"'
Der Kojote aus den Kojoten Mythen ist vor allem ein Verw an dl er,

ein Ausloser fui Veränderung, der Ordnung ms Chaos und Chaos in die Ordnung
bringt Er ist «der Geist der Unordnung, der Feind der Grenzen» 121 Im Westen

Nordamerikas spielt er häufig die Rolle des Kulturhelden und Tricksters, wie man
ihn in fast allen traditionellen Gesellschaften findet Er ist dei amerikanische Zeus,

Piometheus, Orpheus und Heimes m einem, er zeugt die menschliche Rasse, erfindet

den Tod, stiehlt das Feuer und bringt es den Menschen, er wechselt die Gestalt,
ist Hermaphrodit, Bote und Fuhrer in die Unterwelt Ganz gleich m welcher
Gestalt, der Kojote las st Dmge geschehen

Im Gegensatz zu den tugendhaften Gottern und Helden anderei
Traditionen ist der Kojote aus den Kojoten-Geschichten wechselweise gefrassig,
wollustig, hinterlistig, eingebildet, eifersuchtig und einfältig Der Dichter Gary Snydei
hat auf die «Rabelaishaft-dadaistischen Anklänge» m den Kojote-Mythen
hingewiesen Es ist typisch fur die Denkweise der amerikanischen Ureinwohner, dass

Komisch Indirektes den Weg zum rechten Handeln weist Und so steckt auch m
Buster Keaton mehr als ein kleiner Kojote

Zur Zeit der Schöpfung lehrte der Kojote die Menschen zu uberleben,
und das unglaubliche - mythologische wie biologische - Uberleben des Kojoten ist
und bleibt eines der grossten amerikanischen Geheimnisse

Der Kojote ist Uberlebender und Beispiel des evolutionären Wandels

Das ist es, was Beuys am Kojoten so interessierte Beuys begriff den Kojoten als

Nachfahren des urzeithch-sibirischen, euiasischen Steppenwolfs, der vor 12000

(oder mehr - manche Schätzungen behaupten vor bis zu 50000) Jahren über die

Bering Strasse kam und sich in der Neuen Welt mederhess Er trug das urzeithch-
asiatische Schamanen Wissen in sich und verbreitete es im Westen Nordamerikas
sowie m Mittelamerika Unser Begriff «Schamane» stammt unmittelbar vom tungu-
sisch-mandschurischen (türkisch tartarischen?) saman ab, das möglicherweise auf
ein Verb mit der Bedeutung «wissen» zurückgeht Es weist zudem eine verbluffende

10) Jaime de Angulo, Coyote sBones, San Francisco

Turtle Island Foundation 1074 S 50

11) Bob Callahan, «On Jaime de Angulo» m

A Jaime de Angulo Reader Hrsg Bob Callahan

San Francisco Turtle Island 1070, S xu

12) Karl Kerenyi, «The Trickster in Relation to

Gieek Mythology» in Paul Radin The Trickster A

Study in American Indian Mythology New York

Schocken Books 1072 S 185

13) Gaiy Snydei, Earth House Hold, New York New

Directions, 1057 S 27 Siehe auch «The Incredible

Survival of Coyote» Western American Literature

Bd 0 Nr 4 Winter 1075

7 32



14) Die Apachen behaupten, dass em Kojote Gero Ähnlichkeit mit dem yukatanischen Maya-Wort für den Schamanen, h-men, auf, was
mmo lehrte, sich unsichtbar zu machen, und dass sovie] bedeutet wie «einer, der weiss» (um die Geheimnisse der Alten). Unser Wort
Reronimos wirksamste Medizin die Kojoten Zere T, r«Kojote» geht auf die Abwandlung des Nahuatl-Wortes coyotldurch die spanischen

15) Gerade dieser Aspekt des Sundenbocks beem Konquistadoren zurück. Bei den Hopis heisst er iisaw. Seinen wissenschaftlichen
dmcktejimim ßoyieam meisten, einen Gefängnis- Namen Canis latrans erhielt er erst 1823, zweiJahre, bevor Missouri einen 'Outlaw'
msassen, der in der Spezialabteilung eines schotn-

aug machte (einen «Dilhnger» oder « Geronimo»14)), indem eine Belohnung auf
sehen Gefängnisses eine lebenslängliche Haftstrafe °
absass, dort über die Kojoten Aktion schrieb und seinen Kopf ausgesetzt wurde. Anschliessend wurde der Kojote im Westen zum
schliesslich em Treffen mit Beuys herbeiführte exemplarischen Sündenbock.151 Er war Symbol für Wildheit und Ungezähmtheit,
Tisdaii hat ihr Coyote Buch Boyie gewidmet ejne unerträgliche Bedrohung fur Sparsamkeit, Häuslichkeit und Recht und
16) in Mexiko vird d j o Sy

Ordnung. In der christlichen Symbolik war er der Femd von Lamm und Hirte, eine
on\m für «Eingeborener» verwendet und bezieht ° J '
sich dann auf Indianei und Mestizen Zugleich ist satanische Figur. Wie der amerikanische Indianer"'1 war er das schwarze Schaf m
em «Kojote» aber auch em Dieb, Gauner oder unserer Mitte, und wir taten alles, um beide auszurotten.
Kuppler wie bei den «coyote enganchistas» an der

Grenze DAS TRAUMA
17) laime de Angulo, Indian Tales, New York, Hill & r» a i rs a w » w 17);J 6 Der Alte Koiote ist ein guter Arzt, ein grosser Medizin-Mann. '
Wang,l«)53,s 11 J 5 6

18) Siehe Axel Heim ich Murken, Joseph Beuys und Medizinische Symbole sind im Beuysschen Werk allgegenwärtig.181
iuMedizin, Munstei.F Coppeniath Verlag, 1979

T TUirv i_ ^ /-> 1 1 iy-1 Arilin seinem «Lebenslaut» bezeichnet er seine eigene Geburt als «Klever Ausstellung
einer Wunde, von einem Pflaster zusammengehalten». Beuys begriff die ganze
Gesellschaft als verwundeten, traumatisierten Körper, der der Behandlung bedarf,
und diese Erkenntnis führte zu seiner lebenslangen Beschäftigung mit den Heil-
kunsten.

Beuys'Absichten waren bei dieser Kojoten-Aktion primär therapeutischer

Art. Er bediente sich der Kojoten zugesprochenen Schamanen-Techniken,
seines eigenen furihn typischen Instrumentariums, sowie einer weitestgehend syn-
kretistischen Symbol-Sprache und band damit den Kojoten in eine Zwiesprache
em, um zum «psychologischen Trauma der Energie-Konstellation m den Vereinigten

Staaten» vorzudringen, namentlich der Spaltung zwischen der Intelligenz der

Eingeborenen und den mechanistischen, materialistischen und positivistischen
Wertvorstellungen Europas.

Genau diesen Dialog hatte er zuvor bei seiner Energy Plan for the

Western Man-Tow: im selben Jahr erfolglos mit den Leuten zu fuhren versucht.
Indem er sich dem Kojoten zuwandte, wechselte er von der verbalen Sprache zur
Sprache des Handelns. Die konzeptuelle Einfachheit der Kojoten-Aktion - «ein
Mann in einem Raum mit einem Kojoten» - in Verbindung mit ihrer semiotischen

Komplexität ermöglicht Zugänge und Interpretationen auf vielen verschiedenen
Ebenen.

Zu seiner ersten und einzigen Aktion m Amerika traf Beuys m einem
Ambulanz-Wagen ein, den an der Frontseite die Aufschrift «Emergency» (Notfall)
sowie rote Kreuze zierten, die in seinen früheren Zeichnungen und Bildern bereits

eine grosse Rolle gespielt hatten. Er liess damit keinen Zweifel an der Absicht
seiner Reise. In Filz eingehüllt, lag er im Ambulanz-Wagen und erinnerte damit an

semen eigenen Ursprungs-Mythos, wonach er über der Krim abgeschossen und

von tartanschen Nomaden gerettet worden war, die ihn zum Aufwarmen m
isolierenden Filz gepackt hatten. Auch hier reist der Künstler in eine andere Welt (die
Neue Welt), indem er Initiations-Riten zelebriert. Wieder ist er verwundet und
bedarf der Behandlung. Das Trauma ist immer em zweifaches. Die Kojoten-Aktion

133



ist eine neue Version des maskierten Tanzes aus dem Spätpaläolithikum. Im Jahre
1974 tritt an die Stelle der Höhle als heiliger Tempel eine New Yorker Galerie.

Die Beuyssche «Medizin» bestand in dieser Aktion aus seinem
üblichen Kostüm (Filzhut und Anglerjacke), Spazierstock, Braunkreuz-Taschenlampe,
zwei grossen Filzstücken, einem Triangel, einem Heuhaufen und Stapeln mit der

täglichen Ausgabe des Wall StreetJournal.
Nach seiner Ankunft in dem Raum mit dem Kojoten beginnt Beuys

eine Reihe von musikalisch begleiteten Aktionen, die sich in den folgenden drei

Tagen ständig wiederholen. Am Anfang einer Sequenz wird dreimal der Triangel
geschlagen. Der Triangel, den Beuys um den Hals gehängt trägt, ist das alchemisti-
sche Zeichen für Feuer (trockene, leidenschaftliche, cholerische Wärme), das die
eurasischen Schamanen der Eiszeit so dringend benötigten. Ausserdem ist er
Zeichen für das weibliche Element (sinnlich und lebendig) und für den schöpferischen
Geist, sowie pythagoräisches Symbol der Weisheit. Indem er die drei Seiten des

Instruments jeweils dreimal anschlägt, ruft Beuys sich selbst, den Kojoten und das

Publikum zur Ordnung.
Nachdem der Triangel erklungen ist, ertönt ausserhalb der Enklave

ein lautes Turbinen-Geräusch vom Band; es signalisiert «unbestimmte Energie»
und erinnert an chaotische Vitalität. Dann zieht Beuys seine Handschuhe an, die an

jene Bärenpfoten-Handschuhe erinnern, wie sie von den Schamanen in ihrer Rolle
als «Herr der Tiere» getragen wurden, die auf den Wänden von «Trois Freres» dargestellt

sind; zudem legt er seinen Pelz/Filz an und wickelt sich so damit ein, dass er

ganz mit seiner Taschenlampe darin verschwindet. Dann steckt er den gebogenen
Griff seines Spazierstocks oben aus der Filzhülle heraus, quasi als Energie-Leiter
und -Empfänger, Antenne oder Blitzableiter.

Die Kegelform der Filzhülle erinnert an einen Wigwam, den dieJäger
auf ihrem Weg von Sibirien nach Nordamerika als Schutzbehausung verwendeten.
Mit dem oben herausschauenden, gekrümmten Stab erinnert sie ausserdem an den
Hirsch und die Form des Blitzes in BLITZSCHLAG MIT LICHTSCHEIN AUF
HIRSCH, 1958-85; sie nimmt Bezug auf die klassische Geweih-Maske der Schamanen

und greift ausserdem -wie bereits im EURASIENSTAB -zurück auf die Höhlen
des Spätpaläolithikums sowie den schamanischen Phallus (der Kojote trug seinen
in einer Schachtel auf dem Rücken herum) und den Stab des Psychopompos, des

Boten und Mittlers zugleich. Die Filzhülle wird für Beuys zur Schwitzhütte, in der
sich die für den Wandel notwendige Hitze staut.

Beuys beugt sich vor und folgt den Bewegungen des Kojoten durch
den Raum, wobei er den Empfänger/Stab die ganze Zeit in die Richtung des Kojoten

hält.
Unter dem Filz leuchtet die Taschenlampe auf, und wir erkennen die

Figur des Tarock-Eremiten wieder, einen alten Mann mit einem Stab, der eine
entzündete Lampe halbverborgen unter seinem grossen Mantel hält. Diese Tarot-
Karte bedeutet Weisheit, Umsicht und Schutz. Sie verweist auf den entwickelten
Geist des Menschen, auf Klugheit und Weitsicht des Lernens und zeigt angeblich
Hermes, den Götterboten, als Darstellung aktiver göttlicher Eingebung und
«unvorhergesehener Wendung».19' Arthur Edward Waite deutet die Laterne des

Eremiten als «Wo ich bin, da magst auch du sein.»20'

19) Aleister Crowley, A Description of the Cards of

the Tarot, New York, Samuel Weiser, Inc., 1976.

20) Arthur Edward Waite, The Pictorial Key to the

Tarot, New York, University Books, 1959, S. 105.

7 34



Nach einer Weile befreit sich Beuys aus dem Filz, geht in die Ecke des
Raums und signalisiert das Ende der Gesten Im Raum befinden sich ein Strohhaufen,

ein weiteres Stuck Filz und Stapel mit der täglichen Ausgabe des Wall Street

Journal Beuys schlaft auf dem Stroh des Kojoten Der Kojote schlaft auf Beuys'Filz.
Die Ausgabe des Wall StreetJournal\tommt)edenTz.g von aussen (wie das Turbinen-
Geräusch) und fliesst als Beweis fur die Grenzen materialistischen Denkens in den
Dialog mit ein

Die bestandige Auseinandersetzung mit dem Materialismus
kennzeichnet Beuys unübersehbar als anthroposophischen Kunstler Genau wie Rudolf
Steiner war Beuys nicht gegen den Materialismus per se Er beurteilte ihn als positives

Resultat des Christentums und erkannte ihn als historische Notwendigkeit,
glaubte jedoch, dass das Uberleben der Menschheit davon abhinge, dass sie den
Materialismus überwinde, um so die nächste Evolutions-Stufe zu erreichen.

In seiner Skulptur BATTERIEN von 1963 verwendete Beuys gebündelte

Zeitungsstapel als «Ideen-Batterien» In der Kojoten-Aktion werden die
Batterien (durch den Kojoten) ersetzt und ihre geladene Energie freigesetzt Der
Kojote schlaft auf dem Filz und pisst auf das «taglich erscheinende Tagebuch des
American Dreamy, das Wall StreetJournal, auf das er auch pisst, um es zu markieren,
als ob er sagen wollte: «Alles, was sich als em Teil Amerikas darstellt, ist Teil meines
Territoriums »

In früheren Aktionen und Zeichnungen identifizierte sich Beuys
immer wieder mit dem Hasen, «der als Tier der Steppen das Prinzip der Bewegung

11) Ltfe&WorU,op cit ,s .18 erklart und spater zum Bild fur die gesamte 'eurasische' Geschichte wird »2I) In der
12) De Anguio, Indian Tales, op cit Beuysschen Ikonographie symbolisiert der Hase die Geburt und, vor allem, die

Inkarnation Obschon der Hase fruchtbar ist, repräsentiert er doch die Verletzbar-
keit und Endlichkeit der Menschheit Wie der Hase ist Beuys vorsichtig. Er verwendet

immer Filz und Fett zwecks Isolation und Schutz. Er bewegt sich langsam und
bewusst und nähert sich dem Kojoten vorsichtig In der Kojoten-Aktion verkriecht
sich Beuys/der Hase mit dem Wunsch, m die Welt des Kojoten hineingeboren zu
werden Der alte Kojote ist der uralte Uberlebende, man findet ihn an die Wände

palaolithischer Hohlen gemalt, als einen, dei schon vor langer Zeit gelebt hat. «Ich

weiss, was nach dem Vorher geschah und vor dem Nachher», sagt er u) Der Hase

kommt zum Kojoten, um von ihm das Uberleben zu lernen
Tatsächlich wai Beuys m semer Hasen-Natur weniger ein Schamane

als em gewöhnlicher anthroposophischer Mensch Das heisst, seme Untersuchungen

waren selten so extrem wie die des Schamanen, sondern gingen ehei in Richtung

allgemeiner und am Gemeinwohl onentierter Arbeit. Warme produzieren,
Baume pflanzen, mit Tieren sprechen, ausfegen, Landwirtschaft und Unterricht.
Aus diesem Grunde brauchte Beuys eine Menge Mut, um sich selbst und seine Ver-
letzlichkeit dem Kontakt mit der dynamischeren und unkontrollierteren Kraft des

Kojoten auszusetzen.
Die Darstellung des Evolutionaren, die sich im gesamten Beuysschen

CEvre abzeichnet, ist im Grunde anthroposophisch, zugleich jedoch auch geprägt
von den eigenen Untersuchungen und Erfahrungen des Kunstlers, zu denen seine
einfühlsamen Dialoge mit Tieren ebenso gehören wie sein intuitives Verständnis
fur traditionelle Schamanen-Praktiken Angefangen bei semen ersten Zeichnun-

135



gen, stellte er immer wieder Tiere (Elch, Hirsch, Ziege, Schwan, Leitziege, Fuchs,
Hase) als Trager psychischer und geistiger Kräfte, sowie den Schamanen (IM HAUS
DES SCHAMANEN, 1954, und DAS SCHAMANEN BÜNDEL, 1962, beispielsweise)

als vitalen Lehrmeister heiliger Techniken dar.

Beuys war kein Philosoph Er war Bildhauer, und sein Lebenswerk
bestand in der bildhauerischen Enthüllung und Vorführung gewisser Prinzipien
Dass ihn dies in einem Masse zur Pädagogik und sozialen Kommunikation führte,
wie es fur Avantgarde-Kunstler bis dahin beispiellos gewesen war, zeigt nur, wie
notwendig und zeitgemass diese Prinzipien waren

Jede einzelne von Beuys' Kunstaktionen war auf eine Zukunft gerichtet,

m der unser Uberleben von unserer Fähigkeit zur Anpassung abhangt, sowie
Sinne und Kräfte der Intelligenz zu aktivieren, die bislang noch ungenutzt sind Er

begriff den wissenschaftlichen Materialismus als eine reduktive und rückwärts

gerichtete idee fixe, die es zu uberwinden gilt, wenn die Evolution weitergehen soll
So mag es denn auch nicht uberraschen, dass der von Beuys etablierte,

ganzheitliche Ansatz auch m der Quantenphysik und m der wissenschaftlichen

Lebensauffassung mehr und mehr in den Mittelpunkt geruckt ist Gerade hat die
moderne Wissenschaft (in der «Gaia-Hypothese») entdeckt, dass die Erde lebt1

Populäre Wissenschafts Autoren wie Fritjof Capra, Lewis Thomas, Stephen Jay
Gould,James Gleick und andere verkünden, dass die über dreihundertjahre
herrschende Weltsicht, basierend auf einer wissenschaftlichen Methode, die alles auf
seine Einzelteile reduziert und diese analysiert, ohne die Beziehung derTeile zum
Ganzen zu berücksichtigen, am Ende ist In jüngster Zeit haben Entwicklungen im
wissenschaftlichen Denken ebenso wie die Erkenntnisse über die globale
Krisensituation viele Wissenschaftler zu neuen ganzheitlichen, systemischen und ökologischen

Paradigmen veranlasst, die die Dinge m Relation zueinander sehen

Die moderne westliche Welt misstraut der prophetischen Rolle der
Kunstler zutiefst und halt deren Taten eher fur autistisch denn fur hellsichtig In
seiner Rolle als Trickster/Wandler fungierte der Schamane m den traditionellen
Gesellschaften als eine Art Sicherheitsventil, durch das der Druck verdrängter
Ängste m der Gesellschaft entweichen konnte Beuys hat oftmals eine ahnliche
Rolle gespielt Wenn die deutschen Zeitungen und Zeitschriften immer wieder ihre
Geschichten über die Eskapaden des «Prof Beuys" kolportierten, charakterisierten
sie ihn meist als lacherlich und gefährlich zugleich In semen Attacken auf Beuys m
Amerika stellte Benjamin Buchloh Beuys mehrmals voller Verachtung als «Trickster»

dar «Manchmal bin ich nicht sicher, ob er einfach nur ein Narr ist oder ein
äusserst gerissener Trickster, oder vielleicht eine Mischung aus beidem »iJ) Man ver- 23) Buchloh, October, op cu,s 16

gleiche dies mit den Navaho-Indianern, bei denen es immer noch die Doppelrolle
des Kulturhelden als ethischem Gesetzgeberund nichtsnutzigem Scharlatan,Wohltater

und Possenreisser gibt
Die Kojoten-Legenden besagen, dass wir einmal viel vom Kojoten

gelernt haben Die Entwicklungen der jüngsten Zeit deuten darauf hin, dass wir
auch jetzt wieder eine Menge von ihm zu lernen haben Die Kojoten-Aktion war
Beuys'Versuch, diesen synergetischen Dialog wieder aufzunehmen und den Kontakt

mit einem Amerika herzustellen, das zugleich alt und im Entstehen begriffen ist.
(Ubersetzung Nansen)

136


	American Beuys: "I like America & America likes me"

