Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1990)

Heft: 26: Collaboration Gunther Forg & Philip Taaffe

Artikel: Philip Taaffe : fragment on ornament = Fragment tber das Ornament
Autor: Pellizzi, Francesco / Aeberli, Irene / Sartarelli, Stephan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-681334

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-681334
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Philip Taaffe

FRANCESCO PELLIZZI

Fragment on Ornament

Naked - she took her red handkerchief

and covered her eyes so as not to be seen (...)

Yannis Ritsos, “Beauty

The ornament dazzles, distracts the eye from what it
conceals, but also draws it in: one’s gaze wavers be-
tween substance and appearance, shifting between
the impersonal aspect of the image (that which cloaks
the image’s “self”) and its persistent expressiveness.
Through the radically external, the rigorously
“superficial”, we see vertiginous things, things that
make our head spin, and our gaze cannot become
fixed. Dangerously seizing “what lies beneath”
through a kind of visual phantasmagoria, that power-
of-sight that used to be called “envy” (from invidia,
which derives from in-video) is neutralized.

“True” ornament can in itself negate the very pri-
macy of form: a screen of added appearance in some
way disguises all direct relation to that substance
around which our classical idea of form has revolved.
But this parallel and nonsubstantial form of orna-
mentis also endowed with an enduring life of its own,
independent of its substratum. The polychrome
terracotta figures that “adorned” archaic Greek tem-
ples, for instance, or those that to this day crowd the
sloping, truncated “pyramids” of Hindu sanctuaries,
are “ornaments” of buildings thought to embody, in
themselves, vital forces; yet these “ornaments” too,
like the structures to which they are added, have a
value that is far from merely “decorative.” At once
“petrified forest” and “tower of Babel,” the monu-
ment here is simultaneously a “vegetating” substance
made into a “home” - a restful shelter of primary,

FRANCESCO PELLIZZI is Editor of RES Journal of
Anthropology and Aesthetics, Peabody Museum, Harvard
University, and the Getty Center for the History of Art and

Humanities.

PARIKETT 261990

» 1)

principal forces — as well as an otherwise “living”
inflorescence that masks this hidden shell with its
myriad embellishments. The potent nucleus of
primordial form is in a way “killed,” smothered and
“domesticated,” by the illusory figures of ornament,
which then in another way “revive” it by wrapping it
in myths, in story-telling aisthesis, in words turned
into images. The ornament, in such cases, becomes
an instrumental form of the monument.

Any “shell,” any circumscribed space, any enclo-
sure, though it may not have a roof, or even any roof
without walls (such as the arc of a bridge), is a
“hungry” void, an empty space, as if animated by a
primary drive which must somehow be tamed,
repressed, though in the end it cannot escape “fulfill-
ment,” replenishment, which is what truly constitutes
its end: Itis,ultimately, that same emptinessin the pit
of the stomach that demands that the tomb “feed
itself.” In many cultures, the house is destined to last
(“to live”) longer than man, and without him. After
death, however, man often aims to endure at least as
long as his last abode, seeking refuge from oblivion
and annulment in a tomb-home covered with the
images of life (from within, or without, or both).” He
thus surrounds himself with endless unguents, en-
casements, sarcophagi, images, labyrinths, and
“secret” passages. A fundamental problem remains,
however, that was never resolved — neither by the
Egyptians, the Etruscans nor the Maya (the Chinese
were somehow more rigorous in covering the traces
of their “glorious dissimulations”): for in the end, the
only thing that might ensure the endurance of the
tomb-shell, and of everything it encloses at the heart
of its set of Russian dolls, would be precisely a gener-



al lack of desire for its contents — a disregard, that is,
for the value and permanence in situ of those very
“ornaments” that are supposed to ensure “immortal-
ity” to the dead one and his body. But this is just what
is made unlikely by most funerary constructions of
this sort, whose prominence and eminent visibility
(with the possible exception, once more, of Chinese
hypogean structures, only recently attacked by
archaeology
and develop-
ment) fatally
attracts the de-
structive and
“desecrating”
attention of
contemporar-
ies and epi-
it i

gones. 18

perhaps, at §8
least in part, to o B e
escape this funerary paradox that the Wahabites of
Arabia traditionally reject the tomb and prefer that
their bodies, like those of their camels, be allowed to
dissolve anonymously in the desert sands.

Birds “embellish” their feathers, their instruments
of flight, so as to be seen, and flaunt their plumage in
dances and songs that enhance their reproduction
and self-perpetuation. The ritual game has a vital
function, that of survival; but reproductive success
also means “aesthetic” survival. Birds, by the
“beauty” of their plumage, make themselves worthy
of not dying: they insure the perpetuation of their
colors as the ones most worthy of reappearing on the
wings of their descendants (and future rivals).

It is from a similar premise — though differently
applied - that stem the first and last ornaments of
man as well: the ornament of the dead. The dead
traditionally must be recognizable as bodies in order
to live on, be they covered in red ochre, or in elabo-
rate multicolored fabrics, orin their own gilded “effi-
gies,” sheathing them like pods ready to split open at
the tolling of the “bells of Judgement,” for the “Resur-
rection of the Flesh.” In this sense too, ornament is a
means of immortality.

The image-ornament also requires a sheath - a

Philip Taaffe

layer of “witchcraft” that might protect it without
devouring it — intended to “inspire awe,” to astound,
and so to paralyze men and render them powerless:
color. It wasn’t modesty that veiled the nakedness of
Greek forms, but, as Gottfried Semper understood,”
the need to hide the “rawness” of matter itself by
covering it with ornament, by “making” it ornament,
thus transforming it into an entity that cannot
be “seen,” but
“ad-
mired” (admi-

& nust be

rari is the op-
\. posite of invi-
dere). Admira-
i tion implies
#l thesuspension
of judgement
in favor of a
desire to iden-
tify with the
other; but he who admires, like he who adores, is self-
abnegating. This too is the liberating function of
ornamentation in traditional and classical images,
and many others.

Ornament (in the meaning I have chosen to give
the term) is not only, or mainly, decoration. Any one
thing can, if need be, decorate something else: from
Titian’s GIANTS once gracing the walls of Philip IT’s
antechamber at the Escorial to the image of Vesuvius
adorning today those of a pizzeria in Little Italy. But
when decoration becomes more and more a part of
the construction, of its very structure (as in the archi-
tecture of the so-called Pointed style in 15th-century
England, to cite one example among many), deco-
rum, which by nature conforms to convention, turns
into building substance that carries both form and
function, and as such brings change and novelty
according to the elusive laws of imagination and
adaptation. There is nothing, moreover, intrinsically
decorous about ornament itself, nothing necessarily
“right-minded”: that very same looseness of form,
even with regard to the enveloping and reassuring
fancies of simple “decoration,” that could make it
appear just an aimless game, give it the freedom to be
the conveyor of meanings that are all the more essen-

POMPEJI, BOSCOTRECASE, CA. 11-1 B. C., fresco (detail) Black Room. (THE METROPOLITAN MUSEUM OF ART, NEW YORK)

919



Philip Taaffe

tial as they go counter to the general sense of the un-
derlying structure.

There is, then, a “necessity” in ornament that
stems directly from its total arbitrariness: it is an ad
hoc, post factum phenomenon, so to speak, in which
form is added as the shadow, or echo of function. But
it is precisely in this doubleness that form retains an
irreducibly independent quality: ornament is an in-
strument which will always to some extent remain
“an end in itself.” This is the way that the term was
used in Classical as well as ecclesiastical Latin, where
it also applied to temple bells or to the organ. It also
meant, originally, a kind of “furnishing” — of ammobi-
liare (adding something “mobile” to a structure).
Ornament is therefore linked to a moment, an occa-
sion, a “setting of the stage,” as the visible, tangible
aspect of a “ritual”: ornament is the ritual union of
form and function in the object-image of an instru-
ment - an instrument, however, which ideally, as we
were saying, is expected to dazzle.

Beneath the ashes of Pompeii and the waters of
Herculaneum re-emerge the surfaces of interior
spaces intended to adorn everyday life: frescoes and
mosaics, after millennia, still brighten rooms now
emptied of life. These coverings of beauty applied to
the walls protecting everyday existence transform
the latter into a world endowed with a different, de-
finitive incorruptibility. Even when transported far
way they retain that aura of perfection attained and
never to be repeated. Another such case are the sub-
lime wall “panels” from Agrippa’s villa at Bosco Tre
Case, which give off a strange, diffuse light like great
black mirrors meticulously inscribed with designs
and figures endowed with the same delicacy (one
might even say the same “discretion”) that graces
divine images standing out against the gold of icons. I
am thinking, for instance, of the wondrous “Virgin of
Vladimir” — a Madonna whose gaze penetrates the
consciousness of all ages —with the phantasmagorical
maze of fine strips of gold adorning her black cape, a
luminous labyrinth that in a web of illusory volumes
and movements also lines the clothing of her “com-
forting” child Jesus. These “worldly” ornaments of
sacred images are no less a form of the defiance of
mortality and of the transitory —preciselyin theirsen-
suous glorification of the ephemeral —than the multi-

colored plumes of a tropical bird. In a similar way, at
Boscotrecase, in the Villa of the Mysteries, or in those
extraordinary Pompeiian brothels that celebrated an
all-pervasive eros, the deeply colored plaster creates
asort of protective shroud impervious to the forces of
decay.

ARTIFACT
No longer agricultural or even industrial

still the shapes

are eloguent enough to remind us

catching hands’ drift
as it comes together in meaning

Elaine Equi ¥

Ideologically, as we know, modernism seemed to
posit itself from the very start as an enemy of orna-
ment: the modern “unveiled,” secularized structure,
stripped of decoration, despite the fact that some of
the very roots of modernism lie in the dizzying spi-
rals of nouveaux and revivalist styles of freestanding
adornment. “Post-modernism,” in the common per-
ception, supposedly rediscovers the value of orna-
ment, which in fact becomes its emblem. In post-
modernism there is apparently a new attempt to
make ornament “the thing itself,” as in a kind of
return to certain aspects of the late Gothic, the
Baroque and other such “styles” - that is, to apply to
the “superficiality” of ornament the “substantiality”
of structure, thus inverting, though certainly not
negating, the modernist approach.

While banished from the structure itself, however,
in modernism ornamentation acquires a supreme
importance in the detail. It is in fact in modernism
that the “detail” takes on the value of a sort of aesthet-
ic fetish in which the eye invariably seeks refuge after
having slid over the vitreous walls of the structure;
the detail provides the final screen, the final mask,
and the final rest and distraction from the absolute
predominance of smoothness: everything, always,
can be simplified further, until the whole object
becomes a sort of “detail,” in fact, an ornament.

In post-modernism, however, an aspect of the
value of the added ornament is strongly attenuated,

700



since it seems to divest itself once and for all of its
archetypal function of covering matter and “embel-
lishing” its formless abyss through an ornamental
form that is superimposed on the structural Form.
The postmodern thus appears to be bent on finding
an ornamentation that is perfectly “transparent” and
rigorously anti-Platonic. In the empty, Giacomettian-
more-than-Duchampian, burnished-copper box-
skeleton of Saint Clair Cemin’s sculpture SAY NO
TO PLATO (1990) - with its coin/mirror, opaque and
mute as Ernst’s owls never were — we can see this
clearly: what we are now dealing with is a structure
that has become like an ornament (a tradition that
goes back to Gaudi), but an ornament that no longer
hides anything and has ended up “devouring” the
structure that was supposed to have served as its
base, or which it was meant to have “graced.” Having
eroded the structure, the ornament has then con-
sumed itself to the very limits of disappearance.
Something like that emerges in the arabesques of
Philip Taaffe, woven layers that seem to call into
question one of the mainstays of Modernism, the
very notion of surface as it appeared in its last two
formal orthodoxies - the “gestural” one of expres-
sionism and the “rational” one of minimalism: the
canvas as an objectual given, a final and unnegotia-
ble parameter. The mediation of “Pop” had made a
break in these newly established conventions; the
current resurgence of “abstraction” creates a new
liberation of image from referent (and hence from
the “model”), not through the emotive “immediacy”
of the gesture or the revival of “pure forms,” nor by
resorting to “primary” materials, but thanks, in fact,
to a “substantial” rehabilitation of “ornamental func-
tion.” Anti-Platonism, in this context, is cloaked in
both the ancient and the very new; it wears the mask
of a substantial understatement with regard to the
original and principal dignity of the image, in a sort
of “iconoclastic iconostasis.” The image is treated as
an object of “devotion” and “veneration,” but not as a

Philip Taaffe

THEVIRGIN OF VLADIMIR (ABOUT 1131) /
GOTTESMUTTER VON WLADIMIR, (UM 7131).

(Tretjakow Gallery Moscow)

sign of “something else” (of something transcendent
or “superior”), or even “for itself” (in a fetishistic and
aesthetic sense); what counts, rather, is what the
image “conceals,” what it “doesn’t say” (notwith-
standing its apparent and flaunted “objectuality”)
and so, in the final analysis, its espousal of a “sym-
bolic” and “ornamental” function.

In painting as in sculpture, this is the sort of orna-
ment whose form instead of distracting from form
and hiding it, actually seeks to merge with it and in so
doing, to dissolve it. Yet where —as in Philip Taaffe —
there is such a radical rejection of form that the very
forms of ornament do not seek refuge in some sub-
stance of their own, these hover like pure “evanes-
cences,” presences in dissolution, translucent super-
structures built on nothingness, architectures of air
and color spread out in subtle flatness, one-dimen-
sional even as they give the appearance of a play of
perspectives. Thus ornament, by subsuming and
negating the wall that is supposed to sustain and jus-
tify it, ends up also nullifying itself as such and
becomes “residue,” an inherently layered image.

(Translated from the Italian by Stephen Sartarelli, edited by G. Alhadeff, with the author)

1) Yannis Ritsos, Selected Poems, 1938-1988, edited and translated by Kimon
Friar and Kostas Myrsiades, Boa Editions, Brockport, New York, 1989.

2) Francesco Pellizzi, “Tombstone: Four pieces and coda on the idea of
burial,” in Terrazzo, 4, Spring 1990.

3) Gottfried Semper, Selected Writings, RES Monographsin Anthropologyand
Aesthetics, 2, Cambridge University Press, 1989.

4) Elaine Equi, View Without Rooms, Hanuman Books, Madras & New York,
1989.

1017






V/ABSTRAKTES GEMALDE, 1990, Mixed Media auf Holz, 87,5 x 69,5 cm.

x27%a

PHILIP TAAFFE, ABSTRACT PAINTING, 71990, mixed media on wood, 347/

Philip Taaffe

FRANCESCO PELLIZZI

Fragment iiber das Ornament

Nackt - nahm sie ihr rotes Taschentuch und bedeckte ihre Augen,

um nicht gesehen zu werden (. . .)

Yannis Ritsos, «Beauty»")

Das Ornament blendet, verwirrt das Auge und zieht
es doch auch an: Der Blick pendelt zwischen Sub-
stanz und Schein und schafft so eine doppelsinnige
Beziehung zwischen dem unpersénlichen Aspekt des
Bildes, das sein «Selbst» verschleiert, und seiner kon-
stanten Ausdruckskraft. Durch das radikal Aussere —
und das streng «Oberflichliche» — werden Dinge
ersichtlich, die Schwindelgefiihle auslosen und den
Blick daran hindern, sich gefdhrlich auf etwas zu
fixieren und zu beurteilen, «was darunter liegt»;
durch eine Art visuelle Phantasmagorie wird jenes
Sehvermdégen neutralisiert, das einst «Invidia», also
«Neid» (von in-video) genannt wurde.

Das «wahre» Ornament ist fahig, den Vorrang der
Form zu negieren: Der Schleier eines zusdtzli-
chen Anscheins verhiillt in gewisser Weise jede
direkte Verbindung mit jener Substanz, an der
sich unsere Idee der Form seit dem Altertum orien-
tiert. Doch diese parallele, nicht substantielle Form

FRANCESCO PELLIZZI ist Chefredakteur der Zeit-
schrift fiir Ethnologie und Asthetik RES, herausgegeben vom
Peadbody Museum der Harvard University und dem Getty Center
for the History of Art and the Humanities.

des Ornaments verfiigt auch iiber ein Eigenleben,
das im Vergleich zu ihrem Substrat nicht nebenséch-
lich oder zweitrangig ist. So gesehen, sind beispiels-
weise die bunten Terrakotta-Figuren, welche die anti-
ken griechischen Tempel «schmiickten» - oder dieje-
nigen, die noch heute die Heiligtiimer der Hindus
beviolkern —, «Verzierungen» von Bauwerken, die
dazu bestimmt waren, Lebenskraft in sich zu tragen;
doch besitzen diese Verzierungen genau wie die Bau-
ten,die sie schmiicken, einen weit mehrals nur «deko-
rativen» Wert. Zugleich «versteinerter Wald» und
«Turm zu Babel», ist das Monument hier in seiner
Ganzheit sowohl eine «lebende» Substanz, die zu
einem «Heim» geworden ist, zu einer friedlichen
Zuflucht der wesentlichen Krifte, als auch ein auf
andere Art «lebendiger» Bliitenstand, der mit seinen
Myriaden von Zierarten die verborgene Bliitenhiille
umkleidet. Der kriftige Kern der Urform wird erst
sozusagen «abgetttet» und «gezdihmt», doch lebt er
dann in den illusionistischen Bildern des Ornaments
wieder auf, die ihn mit Geschichten und «Mythen»,
mit erzidhlender aisthesis und also mit zu Bildern
gewordener Sprache umhiillen. Das Ornament wird
in diesem Fall zu einer instrumentalen Form des
Monuments.

7103 PARKETT 26 1990



Philip Taaffe

Jede Hiille - ein beliebiger begrenzter, «abge-
schlossener» Raum, irgendeine Einfriedung, auch
ohne Dach, ja selbst ein Briickenbogen - ist eine
«hungrige» Leere, beseelt von einem Trieb, der
irgendwie beherrscht und unterdriickt werden muss,
der aber schliesslich unweigerlich befriedigt wird
und somit seinen eigentlichen Zweck — telos erreicht.
Es ist letzten Endes dieselbe Leere im Magen, die
auch das Grab dazu dringt, sich zu «ndhren»: Das
Haus ist dazu bestimmt, den Menschen zu iiberdau-
ern (zu «iiberleben») und auch 04 n ¢ ihn zu existie-
ren, doch der Mensch in seinem Grab-Haus, das (von
aussen, von innen oder von beiden Seiten) von den
Bildern des Lebens umschlossen ist, kann versuchen,
wenigstens gleich lang zu existieren wie seine letzte
Ruhestitte, indem er unzdhlige Salben, Hiillen, Sar-
kophage, Bilder, Labyrinthe und Geheimgénge zu
Hilfe nimmt.? Es besteht jedoch immer noch ein
grundlegendes Problem, das weder von den Agyp—
tern noch von den Etruskern, den Peruanern oder
den Chinesen gelést werden konnte (obwohl letztere
in ihrem Bestreben, eine «glorreiche Maskierung» zu
erreichen, weit rigoroser waren als die anderen) —,
denn das einzige, was die Unzerstorbarkeit der Grab-
Hiille und dessen, was sie einem Satz russischer Pup-
pen gleich in sich birgt, garantieren konnte, wire
gerade ein Desinteresse anihrem Inhalt, also am
Fortbestehen jener «Ornamente» in situ, welche die
Unsterblichkeit des Verstorbenen gewihrleisten sol-
len. Aber genau diese Tatsache wird von den meisten
Grabbauten deutlich missachtet, da ihre Auffillig-
keit in der Regel (mit Ausnahme wahrscheinlich der
chinesischen Grabkammern) die fatal zerstérerische
und entweihende Aufmerksamkeit von Zeitgenossen
und Nachgeborenen des Verstorbenen auf sich selbst
lenkt. (Dies ist wohl der Grund, weshalb die saudi-
arabischen Wahhabiten die Gréber ablehnen und
statt dessen ihre Korper — genauso wie die Leich-
name ihrer Kamele —anonym im Wiistensand zerset-
zen lassen.)

Die Vogel «verschonern»ihr Gefieder, ihre Fligel,
um beachtet zu werden und somit als Partner fiir
Tdnze und Gesidnge in Frage zu kommen, die der
Fortpflanzung und Arterhaltung dienen. Das rituelle
Spiel hat eine lebenswichtige Funktion, und zwar auf
ganz verschiedenen Ebenen. Die «Schonheit» seines

Federkleids verleiht dem Vogel das Recht, sich fort-
zupflanzen und so gewissermassen nicht zu sterben,
da es seine Farben am meisten verdienen, auf den
Fliigeln seiner Nachkommen und kiinftigen Rivalen
zu erscheinen.

Einen dhnlichen Hintergrund besitzt auch das
erste und letzte Ornament des Menschen, ndmlich
dasjenige des Toten. Traditionellerweise muss der
Tote, der —anders als die bleichen Schatten ohne jeg-
liche Hoffnung, die den klassischen Hades bevolkern
- nach der «Seligkeit» der «Auferstehung des Flei-
sches» trachtet, wie sie das Christentum verheisst, als
Leib anerkannt werden. Erst so kann er weiterleben.
Zu diesem Zweck bemalt er sich mit rotem Ocker,
hiillt sich in prachtige, bunte Stoffe oder schafft sich
ein goldenes Abbild seiner selbst, das ihn wie eine
Hiilse umschliesst, bereit, beim Ertonen der «Glok-
ken des Jiingsten Gerichts» sofort aufzubrechen. In
dieser Hinsichtist das Ornament ein Mittel zur Errei-
chung der Unsterblichkeit.

Auch das Bild-Ornament braucht eine Hiille —
eine magische Verkleidung, die ihm Schutz bietet,
ohne es zu verschlingen -, die dazu bestimmt ist zu
beeindrucken, zu erstaunen, also den Betrachter
gleichsam zu lihmen und machtlos zu machen: die
Farbe.Die Nacktheit der griechischen Formen wurde
nicht aus Schambhaftigkeit bedeckt, sondern — wie
Gottfried Semper?® erkannte — wegen der Notwen-
digkeit, die Nacktheit des Materials selbst zu verhiil-
len, indem man es mit Ornamenten zierte, ja es zu
einem Ornament machte und so in ein Gebilde ver-
wandelte, das nicht einfach nur «gesehen», sondern
«bewundert» wird (admirari, «<bewundern», ist das
Gegenteil von invidere). Bewunderung bedeutet, das
kritische Urteil zugunsten des Wunsches aufzuge-
ben, sich mit dem anderen zu identifizieren, doch
wer bewundert — und wer anbetet —, vergisst sich
selbst. Genau darin liegt die befreiende Funktion der
Ornamentik.

Das Ornament - so wie ich den Begriff hier ver-
wende —ist nicht nur und nicht einmal in erster Linie
Dekoration. Jede beliebige Sache kann eine andere
zieren: von Tizians Gemadlden, welche die Rdume
Philipps II. im Escorial schmiickten, bis zur Ansicht
des Vesuvs an der Wand einer Pizzeria in Little Italy.
Wenn indessen die Verzierung immer mehr Teil des

104



Bauwerks und seiner Struktur wird - wie beispiels-
weise in der als pointed bezeichneten englischen
Architektur des 15. Jahrhunderts —, so wird das deco-
rum, das sich naturgemaiss nach der Konvention rich-
tet,zum Trager von Form und Funktion und wirkt als
solcher gemiss den schwer fassbaren Gesetzen der
Phantasie und der Anpassung als innovative Kraft.
Das Ornament an sich besitzt iberdies nichts imma-
nent Dekoratives, nichts notwendigerweise Konfor-
mistisches: Dieselbe Leichtigkeit und Freiheit —auch
in bezug auf die einschmei-

chelnden, beruhigenden

Philip Taaffe

dazu dienten, das tdgliche Leben zu verschonern.
Auch noch nach Jahrtausenden beleben die Fresken
und Mosaike die leeren Riume. Diese Schichten aus
Schonheit, an Wanden angebracht, die das tdgli-
che Leben beschiitzen, verwandeln dieses in eine
Welt, wo eine andere, definitive Unzerstorbarkeit
herrscht. Selbst dann, wenn man sie weit von ihrem
urspriinglichen Standort wegbringt, behalten sie die
Aura einer auf unnachahmliche Weise fiir immer
erlangten Perfektion. Ich denke ebenfalls an die
erhabenen Wandpaneele in
der Villa Agrippas in BOS-

Launen der blossen «Deko-
ration» —, die das Ornament
als eitles Spiel erscheinen
lassen, machten es auch zu
einem Ausdrucksmittel von

Bedeutungen, die um so

COTRECASE, die ein selt-
sam diffuses Licht verbrei-
ten, wie grosse schwarze
Spiegel, auf denen mit un-
Bilder
und Figuren eingezeichnet

endlicher Sorgfalt

wesentlicher sind, je weni-
ger man ihren Charakter
oder ihre Form festlegt.

Die «Notwendigkeit» des
Ornaments ist gerade durch
seine absolute Willkiirlich-
keit bedingt: Es handelt sich
gewissermassen um ein
Wesen ad hoc, post factum, bei dem sich die Form als
Schatten oder Echo der Funktion anschliesst.
Gerade durch diese Zweiheit aber bewahrt sie eine
unbeugsame Eigenstdndigkeit: Das Ornament ist ein
Mittel, das in gewissem Masse immer «Selbst-
zweck» bleibt. Auf diese Weise wurde der Begriff
tibrigens im klassischen und im Kirchenlatein
gebraucht, wo er auch fiir Glocken oder die Orgel
verwendet wurde; urspriinglich bedeutete er «aus-
statten» (@mmobiliare) im weitesten Sinn, also eine
Struktur mit etwas «Mobilem» zu versehen. Das
Ornament ist somit mit einer Gelegenheit, mit einer
«Inszenierung» verbunden, als sicht- und beriihrba-
rer Aspekt eines «Rituals»: Das Ornament ist die
rituelle Vereinigung von Form und Funktion, die in
einem Instrument gipfelt, wobei dieses idealerweise
die Fahigkeit hat zu blenden.

Aus der Asche von Pompeji und dem Schlamm
von Herculaneum treten Innenrdume zutage, die

sind, denen die gleiche Zart-
heit - ich mochte es gar
«Diskretion» nennen —inne-
wohnt, mit der sich Heili-
genbilder vom goldenen
Hintergrund von Ikonen
abzeichnen. So etwa in der
wunderbaren MUTTER-
GOTTES VON WLADIMIR, einer Madonna, deren
Blick das Bewusstsein aller Zeitalter durchdringt.
Ihren schwarzen Umhang ziert ein phantasmagori-
sches Gewirr von feinsten, klar gezeichneten Goldfa-
den. Dasselbe leuchtende Labyrinth, das den Ein-
druck von Plastizitét, Volumen und Bewegung entste-
hen ldsst, iiberzieht auch das Gewand des
«unbeschwerten», Trost spendenden Jesus. Solche
«weltlichen» Verzierungen religiéser Bilder sind -
gerade in ihrer sinnlichen Verherrlichung des Ver-
ginglichen — nicht weniger Ausdruck einer Heraus-
forderung an die Sterblichkeit und das Fliichtige als
das bunte Gefieder eines tropischen Vogels. Auf dhn-
liche Weise scheint der bunte Verputz in der Villa dei
Misteri in BOSCOTRECASE oder in den ausserge-
wohnlichen Freudenhdusern Pompejis,wo einem all-
gegenwirtigen Eros gehuldigt wurde, eine Art Lei-
chentuch zu bilden, dem der Zerfall nichts anhaben
kann.

POMPE]I, BOSCOTRE CASE, FRESCO (DETAIL).

1205



Phrilip Taaffe

ARTEFAKT
Nicht linger landwirtschaftlich
oder gar industriell

die Formen bleiben noch

beredt genug um uns Zu erinnern

der Héinde formende Bewegung

sehend wo alles zusammenkommt
und bedeutsam wird

Elaine Equi*)

Es ist bekannt, dass die Moderne von Anfang an als
scheinbarer Feind des Ornaments aufgetreten ist:
Das Moderne «enthiillt» und verweltlicht die Struk-
tur, indem es sie von Zierat befreit (und das obwohl
die Wurzeln der modernen Kunst gerade in den
schwindelerregenden Spiralen und freistehenden
Verzierungen der Art Nouveau liegen). Nach géingi-
ger Auffassung hat die sogenannte Postmoderne
den Wert der Ornamentik wiederentdeckt. So wagt
die Postmoderne anscheinend einen neuen Versuch,
das Ornament zum «Werk an sich» zu machen,
indem auf gewisse Aspekte der Gotik, des Barocks
und anderer dhnlicher «Stile» zuriickgegriffen wird,
was bedeutet, die «Oberflachlichkeit» der Ver-
zierung mit der «Substantialitdt» der Struktur zu
verbinden und auf diese Weise den modernistischen
Approach umzukehren, aber nicht etwa zu ver-
werfen. Bereits in der Moderne erlangen indessen
die von der Struktur
verbannten Verzierun-
gen ihre wichtigste Be-
deutung im Detail.
So ist es denn auch die
Moderne, die
«Detail» nahezu den
Wert astheti-
schen Fetischs ver-
leiht,bei dem das Auge

dem

eines

SAINT CLAIR CEMIN, SAY NO
T0 PLATO, 1990,

copper, 72x36x 22”7/

SAG NEIN ZU PLATO, 1990,
Kupfer, 183 x 91,4 x 56 cm.

unweigerlich Zuflucht sucht, nachdem es iiber die
glisernen Winde der Struktur geschweift ist; das
Detail bildet den letzten Schirm, die letzte Maske, die
letzte Erholung und Ablenkung von der absoluten
Vorherrschaft der Schlichtheit: Alles kann
immer weiter vereinfacht werden, bis das ganze
Objekt zu einer Art «Detail», also zu einem Orna-
ment wird.

Gerade in der Postmoderne jedoch gelingt es dem
inneren Wert der Ornamentik schliesslich, uns voll-
stindig zu tduschen, denn das Ornament scheint sich
endgiiltig seiner archetypischen Funktion zu entledi-
gen, die darin besteht, die Materie und ihre formlose
Unergriindlichkeit zu bedecken und durch eine
dekorative Form, welche die strukturelle ergidnzt, zu
«verschonern». Die Postmoderne scheint sich der
Suche nach einem vollkommen «transparenten» und
streng anti-platonischen Ornament verschrieben zu
haben. Beim leeren, durchldssigen, mehr an Giaco-
metti denn an Duchamp erinnernden Kupfer-Kisten-
Gerippe von Saint Clair Cemins Skulptur SAY NO
TO PLATO (1990) - mit ihrem Miinzen-Spiegel, so
tritb und stumm wie es Ernsts Eulen nie waren -
kommt dies klar zum Ausdruck: Wir haben es nun
mit einer Struktur zu tun, die wie¢ ein Ornament
geworden ist (eine Tradition, die auf Gaudi zuriick-
geht), und zwar ein Ornament, das nichts mehr ver-
birgt und schliesslich die Struktur «verschlungen»
hat, die es hitte tragen sollen und zu deren «Verscho-
nerung» es gedacht war. Nach der Zerstérung der
Struktur hat sich das Ornament selbst bis zu seinem
volligen Verschwinden aufgezehrt.

Etwas Ahnliches ist bei Philip Taaffes Arabesken
erkennbar, jenen ineinander verflochtenen Schich-
ten, die einen der Eckpfeiler der Moderne in Frage zu
stellen scheinen, den Begriff der Oberflache, wie erin
ihren letzten beiden formalen Orthodoxien - der
«gestischen» des Expressionismus und der «rationa-
len» des Minimalismus - zum Ausdruck gebracht
wird: der gegenstidndliche Bezugspunkt der Lein-
wand als endgiiltiger, uniiberwindbarer Parameter.
Die «Pop-Art» hat zu einem Bruch in diesen neu-
gebildeten Konventionen gefiihrt; die gegenwartige
Renaissance der «Abstraktion» schafft eine neue
Befreiung des Bildes von Anhaltspunkten (und somit
von «Modellen»), nicht durch die emotionale

106



«Unmittelbarkeit» der Geste, das Wiederaufleben
der «reinen Formen» oder das Zuriickgreifen auf
«primare» Materialien,sondern dank einer «substan-
tiellen» und somit «<konkreten» Wiederaufnahme der
«ornamentalen Funktion». Der Anti-Platonismus
kleidet sich hier in uralte und zugleich allerneuste
Gewinder; er tragt die Maske des Understatements in
bezug auf die urspriingliche, grundlegende Wiirde
des Bildes, in einer Art paradoxer «ikonoklastischer
Ikonostase». Das Bild wird als etwas Verehrungs-und
Anbetungswiirdiges behandelt, doch nicht als Aus-
druck von «etwas anderem» (von etwas Transzenden-
tem oder «<Hoherem») oder (in einem fetischistischen
und ssthetischen Sinn) als Ausdruck «seiner selbst».
Was zidhlt, ist vielmehr, was das Bild «verbirgt», was
es trotz seiner scheinbaren, betonten « Objekthaftig-
keit» «verschweigt», und somit letzten Endes sein
Eintreten fiir eine «<symbolische» und «ornamentale»
Funktion.

Sowohl in der Malerei wie in der Bildhauerei ist
dies eine Art von Ornament, dessen Form, anstatt
von der strukturellen Form abzulenken und mit ihr
zu spielen, danach trachtet, mit ihr zu verschmelzen
und sie auf diese Weise aufzuldsen .Wo jedoch -
wie bei Philip Taaffe - der Form derart radikal entsagt
wird, dass die Formen des Ornaments nicht in einer
idealen Substanz Zuflucht suchen, schweben diese
wie reine «vergingliche», in Auflésung begriffene
Wesen, wie auf dem Nichts errichtete transluzide
Gebilde, in subtiler Flachheit ausgestreckte Struktu-
ren aus Luft und Farbe, eindimensional, selbst wenn
sie den Eindruck eines Spiels der Perspektiven ver-
mitteln. So 16scht sich das Ornament, indem es die
Mauer, die es tragen und rechtfertigen sollte, absor-
biert und entleert, schliesslich selbst aus und wird zu
einem Relikt, einer Akkumulation von Relikten,
einem von der Definition her vielschichtigen Bild.

(Ubersetzung aus dem Italienischen: Irene Aeberli)

1) Yannis Ritsos, Selected Poems, 1938-1988, edited and translated by Kimon
Friar and Kostas Myrsiades, Boa Editions, Brockport, New York, 1989.

2) Francesco Pellizzi, «Tombstone: Four pieces and coda on the idea of
burial», in Terrazzo, 4, Spring 1990.

3) Gottfried Semper, Selected Writings, RES Monographsin Anthropologyand
Aesthetics, 2, Cambridge University Press, 1989.

4) Elaine Equi, View Without Rooms, Hanuman Books, Madras & New York,
1989.

107

POMPEJI, BOSCOTRECASE, CA. 11-1B. C., Fresco Black Room, north Wall. (THE METROPOLITAN MUSEUM OF ART, NEW YORK)



	Philip Taaffe : fragment on ornament = Fragment über das Ornament

