
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1990)

Heft: 26: Collaboration Günther Förg & Philip Taaffe

Artikel: Philip Taaffe : fragment on ornament = Fragment über das Ornament

Autor: Pellizzi, Francesco / Aeberli, Irene / Sartarelli, Stephan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-681334

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-681334
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philip T a äffe

FRANCESCO PELLIZZI

Fragment on Ornament

Naked - she took her red handkerchief
and covered her eyes so as not to be seen

Yannis Ritsos, "Beauty" ''

The ornament dazzles, distracts the eye from what it
conceals, but also draws it in one's gaze wavers
between substance and appearance, shifting between
the impersonal aspect of the image (that which cloaks
the image's "self") and its persistent expressiveness
Through the radically external, the rigorously
"superficial", we see vertiginous things, things that
make our head spin, and our gaze cannot become
fixed. Dangerously seizing "what lies beneath"

through a kind of visual phantasmagoria, that power-
of-sight that used to be called "envy" (from invidia,
which derives from in-video) is neutralized

"True" ornament can in itself negate the very
primacy of form a screen of added appearance in some

way disguises all direct relation to that substance
around which our classical idea of form has revolved
But this parallel and nonsubstantial form of ornament

is also endowed with an enduring life of its own,
independent of its substratum The polychrome
terracotta figures that "adorned" archaic Greek
temples, for instance, 01 those that to this day crowd the

sloping, truncated "pyramids" of Hindu sanctuaries,
aie "ornaments" of buildings thought to embody, m
themselves, vital forces; yet these "ornaments" too,
like the structures to which they are added, have a

value that is far from merely "decorative " At once
"petrified forest" and "tower of Babel," the monument

here is simultaneously a "vegetating" substance
made into a "home" - a restful shelter of primary,

FRANCESCO PELLIZZI is Editor of RES Journal of

Anthropology and Aesthetics, Peabody Museum, Harvard

University, and the Getty Center for the History of Art and

Humanities

principal forces - as well as an otherwise "living"
inflorescence that masks this hidden shell with its

myriad embellishments. The potent nucleus of
primordial form is m a way "killed," smothered and

"domesticated," by the illusory figures of ornament,
which then in another way "revive" it by wrapping it
in myths, m story-telling aisthesis, m words turned
into images The ornament, m such cases, becomes

an instrumental form of the monument
Any "shell," any circumscribed space, any enclosure,

though it may not have a roof, or even any roof
without walls (such as the arc of a bridge), is a

"hungry" void, an empty space, as if animated by a

primary drive which must somehow be tamed,
repressed, though m the end it cannot escape "fulfillment,"

replenishment, which is what truly constitutes
its end It is, ultimately, that same emptiness m the pit
of the stomach that demands that the tomb "feed
itself " In many cultures, the house is destined to last

("to live") longer than man, and without him After
death, however, man often aims to endure at least as

long as his last abode, seeking refuge from oblivion
and annulment m a tomb-home covered with the

images of life (from within, or without, or both).2' He
thus surrounds himself with endless unguents,
encasements, sarcophagi, images, labyrinths, and

"secret" passages A fundamental problem remains,
however, that was never resolved - neither by the

Egyptians, the Etruscans nor the Maya (the Chinese

were somehow more rigorous m coveung the traces
of their "glorious dissimulations") for in the end, the

only thing that might ensure the endurance of the

tomb-shell, and of everything it encloses at the heart
of its set of Russian dolls, would be precisely a gener-

PARKETT 26 1990



Philip Ta äffe

al lack of desire for its contents - a disregard, that is,
for the value and permanence in situ of those very
"ornaments" that are supposed to ensure "immortality"

to the dead one and his body. But this is just what
is made unlikely by most funerary constructions of
this sort, whose prominence and eminent visibility
(with the possible exception, once more, of Chinese

hypogean structures, only recently attacked by
archaeology
and development)

fatally
attracts the
destructive and

"desecrating"
attention of
contemporaries

and

epigones. It is

perhaps, at
least in part, to

escape this funerary paradox that the Wahabites of
Arabia traditionally reject the tomb and prefer that
their bodies, like those of their camels, be allowed to
dissolve anonymously in the desert sands.

Birds "embellish" their feathers, their instruments
of flight, so as to be seen, and flaunt their plumage in
dances and songs that enhance their reproduction
and self-perpetuation. The ritual game has a vital
function, that of survival; but reproductive success
also means "aesthetic" survival. Birds, by the

"beauty" of their plumage, make themselves worthy
of not dying: they insure the perpetuation of their
colors as the ones most worthy of reappearing on the

wings of their descendants (and future rivals).
It is from a similar premise - though differently

applied - that stem the first and last ornaments of
man as well: the ornament of the dead. The dead

traditionally must be recognizable as bodies in order
to live on, be they covered in red ochre, or in elaborate

multicolored fabrics, or in their own gilded
"effigies," sheathing them like pods ready to split open at
the tolling of the "bells ofJudgement,"forthe "Resurrection

of the Flesh." In this sense too, ornament is a

means of immortality.
The image-ornament also requires a sheath - a

POMPEJI, BOSCOTRECASE, CA. 11-1 B. C., fresco (detail)

layer of "witchcraft" that might protect it without
devouring it - intended to "inspire awe," to astound,
and so to paralyze men and render them powerless:
color. It wasn't modesty that veiled the nakedness of
Greek forms, but, as Gottfried Semper understood,3'
the need to hide the "rawness" of matter itself by
covering it with ornament, by "making" it ornament,
thus transforming it into an entity that cannot

be "seen," but
must be
"admired" (admi-
rari is the

opposite of invi-
dere). Admiration

implies
thesuspension
of judgement
in favor of a

desire to identify

with the

other; but he who admires, like he who adores, is self-

abnegating. This too is the liberating function of
ornamentation in traditional and classical images,
and many others.

Ornament (in the meaning I have chosen to give
the term) is not only, or mainly, decoration. Any one
thing can, if need be, decorate something else: from
Titian's GIANTS once gracing the walls of Philip II's
antechamber at the Escorial to the image of Vesuvius

adorning today those of a pizzeria in Little Italy. But
when decoration becomes more and more a part of
the construction, of its very structure (as in the
architecture of the so-called Pointed style in 15th-century
England, to cite one example among many), decorum,

which by nature conforms to convention, turns
into building substance that carries both form and

function, and as such brings change and novelty
according to the elusive laws of imagination and

adaptation. There is nothing, moreover, intrinsically
decorous about ornament itself, nothing necessarily
"right-minded": that very same looseness of form,
even with regard to the enveloping and reassuring
fancies of simple "decoration," that could make it
appearjust an aimless game, give it the freedom to be

the conveyor of meanings that are all the more essen-
Black Room. (THE METROPOLITAN MUSEUM OFART, NEWYORK)

9 9



Phthp Ta äffe

tial as they go counter to the general sense of the

underlying structure
There is, then, a "necessity" m ornament that

stems directly from its total arbitrariness: it is an ad

hoc, post factum phenomenon, so to speak, in which
form is added as the shadow, or echo of function But
it is precisely m this doubleness that form retains an

irreducibly independent quality: ornament is an

instrument which will always to some extent remain
"an end m itself." This is the way that the term was
used m Classical as well as ecclesiastical Latin, where

it also applied to temple bells or to the organ It also

meant, originally, a kind of "furnishing" - of ammobi-

liare (adding something "mobile" to a structure).
Ornament is therefore linked to a moment, an occasion,

a "setting of the stage," as the visible, tangible
aspect of a "ritual"- ornament is the ritual union of
form and function m the object-image of an instrument

- an instrument, however, which ideally, as we

were saying, is expected to dazzle
Beneath the ashes of Pompeii and the waters of

Herculaneum re-emerge the surfaces of interior
spaces intended to adorn everyday life - frescoes and

mosaics, after millennia, still brighten rooms now
emptied of life These covenngs of beauty applied to
the walls protecting everyday existence transform
the latter into a world endowed with a different,
definitive incorruptibility Even when transported far

way they letam that aura of perfection attained and

never to be repeated Another such case are the
sublime wall "panels" from Agrippa's villa at Bosco Tre
Case, which give off a strange, diffuse light like great
black mirrors meticulously inscribed with designs
and figures endowed with the same delicacy (one

might even say the same "discretion") that graces
divine images standing out against the gold of icons I
am thinking, for instance, of the wondrous "Virgin of
Vladimir" - a Madonna whose gaze penetrates the

consciousness of all ages - with the phantasmagorical
maze of fine strips of gold adorning her black cape, a

luminous labyrinth that in a web of illusory volumes
and movements also lines the clothing of her
"comforting" child Jesus These "worldly" ornaments of
sacred images are no less a form of the defiance of
mortality and of the transitory-precisely m their
sensuous glorification of the ephemeral - than the multi¬

colored plumes of a tropical bird In a similar way, at

Boscotrecase, in the Villa of the Mysteries, or in those

extraordinary Pompenan brothels that celebrated an

all-pervasive eros, the deeply colored plaster creates

a sort of protective shroud impervious to the forces of
decay

ARTIFACT
No longer agricultural or even industrial

still the shapes

are eloquent enough to remind us

catching hands' drift
as it comes together in meaning

Elaine Equi 4'

Ideologically, as we know, modernism seemed to

posit itself from the very start as an enemy of ornament

the modern "unveiled," secularized structure,
stripped of decoration, despite the fact that some of
the very roots of modernism lie in the dizzying
spirals of nouveaux and revivalist styles of freestanding
adornment "Post-modernism," m the common
perception, supposedly rediscovers the value of
ornament, which in fact becomes its emblem In
postmodernism there is apparently a new attempt to
make ornament "the thing itself," as m a kind of
return to certain aspects of the late Gothic, the

Baroque and other such "styles" - that is, to apply to
the "superficiality" of ornament the "substantiality"
of structure, thus inverting, though certainly not

negating, the modernist approach
While banished from the structure itself, however,

m modernism ornamentation acquires a supreme
importance in the detail It is m fact in modernism
that the "detail" takes on the value of a sort of aesthetic

fetish m which the eye invariably seeks refuge after

having slid over the vitreous walls of the structure;
the detail provides the final screen, the final mask,
and the final rest and distraction from the absolute

predominance of smoothness: everything, always,
can be simplified further, until the whole object
becomes a sort of "detail," m fact, an ornament

In post-modernism, however, an aspect of the

value of the added ornament is strongly attenuated,

100



Philip Ta affe

since it seems to divest itself once and for all of its

archetypal function of covering matter and "embellishing"

its formless abyss through an ornamental
form that is superimposed on the structural Form.
The postmodern thus appears to be bent on finding
an ornamentation that is perfectly "transparent" and

rigorously anti-Platonic. In the empty, Giacomettian-
more-than-Duchampian, burnished-copper box-
skeleton of Saint Clair Cemin's sculpture SAY NO
TO PLATO (1990) - with its coin/mirror, opaque and

mute as Ernst's owls never were - we can see this

clearly: what we are now dealing with is a structure
that has become like an ornament (a tradition that

goes back to Gaudi), but an ornament that no longer
hides anything and has ended up "devouring" the
structure that was supposed to have served as its
base, or which it was meant to have "graced." Having
eroded the structure, the ornament has then
consumed itself to the very limits of disappearance.

Something like that emerges in the arabesques of
Philip Taaffe, woven layers that seem to call into
question one of the mainstays of Modernism, the

very notion of surface as it appeared in its last two
formal orthodoxies - the "gestural" one of
expressionism and the "rational" one of minimalism: the

canvas as an objectual given, a final and unnegotia-
ble parameter. The mediation of "Pop" had made a

break in these newly established conventions; the

current resurgence of "abstraction" creates a new
liberation of image from referent (and hence from
the "model"), not through the emotive "immediacy"
of the gesture or the revival of "pure forms," nor by
resorting to "primary" materials, but thanks, in fact,
to a "substantial" rehabilitation of "ornamental
function." Anti-Platonism, in this context, is cloaked in
both the ancient and the very new; it wears the mask
of a substantial understatement with regard to the

original and principal dignity of the image, in a sort
of "iconoclastic iconostasis." The image is treated as

an object of "devotion" and "veneration," but not as a

THE VIRGIN OF VLADIMIR (ABOUT 1131) /
GOTTESMUTTER VON WLADIMIR, (UM 1131).

(Tretjakow Gallery Moscow)

sign of "something else" (of something transcendent

or "superior"), or even "for itself" (in a fetishistic and
aesthetic sense); what counts, rather, is what the

image "conceals," what it "doesn't say" (notwithstanding

its apparent and flaunted "objectuality")
and so, in the final analysis, its espousal of a
"symbolic" and "ornamental" function.

In painting as in sculpture, this is the sort of ornament

whose form instead of distracting from form
and hiding it, actually seeks to merge with it and in so

doing, to dissolve it. Yet where - as in Philip Taaffe -
there is such a radical rejection of form that the very
forms of ornament do not seek refuge in some
substance of their own, these hover like pure "evanescences,"

presences in dissolution, translucent
superstructures built on nothingness, architectures of air
and color spread out in subtle flatness, one-dimensional

even as they give the appearance of a play of
perspectives. Thus ornament, by subsuming and

negating the wall that is supposed to sustain and justify

it, ends up also nullifying itself as such and

becomes "residue," an inherently layered image.

(Translatedfrom the Italian by Stephen Sartarelli, edited by G. Alhadeff, with the author)

1) Yannis Ritsos, Selected Poems, 1938-1988, edited and translated by Kimon
Friar and Kostas Myrsiades, Boa Editions, Brockport, New Yoik, 1989.

2) Francesco Pelhzzi, "Tombstone: Foui pieces and coda on the idea of
burial," in Terrazzo, 4, Spring 1990.

3) Gottfried Semper, Selected Writings,RES Monographs in Anthropology and

Aesthetics, 2, Cambridge University Press, 1989.

4) Elaine Equi, View Without Rooms, Hanuman Books, Madras & New York,
1989.

7 0 1





P hi It p Ta affe

FRANCESCO PELLIZZI

Fragment über das Ornament

Nackt - nahm sie ihr rotes Taschentuch und bedeckte ihre Augen,
um nicht gesehen zu werden

Yannis Ritsos, «Beauty»1)

Das Ornament blendet, verwirrt das Auge und zieht
es doch auch an: Der Blick pendelt zwischen
Substanz und Schein und schafft so eine doppelsinnige
Beziehung zwischen dem unpersönlichen Aspekt des

Bildes, das sein «Selbst» verschleiert, und seiner
konstanten Ausdruckskraft. Durch das radikal Äussere -
und das streng «Oberflächliche» - werden Dmge
ersichtlich, die Schwindelgefühle auslösen und den
Blick daran hindern, sich gefährlich auf etwas zu
fixieren und zu beurteilen, «was darunter liegt»;
durch eine Art visuelle Phantasmagorie wird jenes
Sehvermögen neutralisiert, das einst «Invidia», also

«Neid» (von in-video) genannt wurde.

Das «wahre» Ornament ist fähig, den Vorrang der
Form zu negieren: Der Schleier eines zusätzlichen

Anscheins verhüllt in gewisser Weise jede
direkte Verbindung mit jener Substanz, an der
sich unsere Idee der Form seit dem Altertum orientiert.

Doch diese parallele, nicht substantielle Form

FRANCESCO PELLIZZI ist Chefredakteur der

Zeitschrift fur Ethnologie und Ästhetik RES, herausgegeben vom

Peadbody Museum der Harvard University und dem Getty Center

for the History of Art and the Humanities

des Ornaments verfugt auch über ein Eigenleben,
das im Vergleich zu ihrem Substrat nicht nebensächlich

oder zweitrangig ist. So gesehen, sind beispielsweise

die bunten Terrakotta-Figuren, welche die antiken

griechischen Tempel «schmückten» - oder
diejenigen, die noch heute die Heiligtümer der Hindus
bevölkern -, «Verzierungen» von Bauwerken, die
dazu bestimmt waren, Lebenskraft m sich zu tragen;
doch besitzen diese Verzierungen genau wie die Bauten,

die sie schmücken, einen weit mehr als nur
«dekorativen» Wert. Zugleich «versteinerter Wald» und
«Turm zu Babel», ist das Monument hier in seiner
Ganzheit sowohl eine «lebende» Substanz, die zu

einem «Heim» geworden ist, zu einer friedlichen
Zuflucht der wesentlichen Kräfte, als auch ein auf
andere Art «lebendiger» Blutenstand, der mit seinen
Myriaden von Zierarten die verborgene Blütenhulle
umkleidet. Der kräftige Kern der Urform wird erst

sozusagen «abgetötet» und «gezähmt», doch lebt er
dann m den illusionistischen Bildern des Ornaments
wieder auf, die ihn mit Geschichten und «Mythen»,
mit erzählender aisthesis und also mit zu Bildern
gewordener Sprache umhullen. Das Ornament wird
in diesem Fall zu einer instrumentalen Form des

Monuments.

7 0 3 PARKETT 2b 1990



Philip T a äffe

Jede Hülle - ein beliebiger begrenzter,
«abgeschlossener» Raum, irgendeine Einfriedung, auch

ohne Dach, ja selbst ein Bruckenbogen - ist eine
«hungrige» Leere, beseelt von einem Trieb, der

irgendwie beherrscht und unterdruckt werden muss,
der aber schliesslich unweigerlich befriedigt wird
und somit semen eigentlichen Zweck - telos erreicht.
Es ist letzten Endes dieselbe Leere im Magen, die
auch das Grab dazu drangt, sich zu «nähren»: Das

Haus ist dazu bestimmt, den Menschen zu uberdauern

(zu «uberleben») und auch ohne ihn zu existieren,

doch der Mensch in seinem Grab-Haus, das (von

aussen, von innen oder von beiden Seiten) von den

Bildern des Lebens umschlossen ist, kann versuchen,

wenigstens gleich lang zu existieren wie seme letzte

Ruhestatte, indem er unzählige Salben, Hullen,
Sarkophage, Bilder, Labyrinthe und Geheimgange zu

Hilfe nimmt.2' Es besteht jedoch immer noch ein
grundlegendes Problem, das weder von den Ägyptern

noch von den Etruskern, den Peruanern oder
den Chinesen gelost werden konnte (obwohl letztere

in ihrem Bestreben, eine «glorreiche Maskierung» zu
erreichen, weit rigoroser waren als die anderen) -,
denn das einzige, was die Unzerstorbarkeit der Grab-
Hulle und dessen, was sie einem Satz russischer Puppen

gleich m sich birgt, garantieren konnte, ware
gerade em Desinteresse an ihrem Inhalt, also am
Portbestehen jener «Ornamente» in situ, welche die
Unsterblichkeit des Verstorbenen gewahrleisten
sollen. Aber genau diese Tatsache wird von den meisten
Grabbauten deutlich missachtet, da ihre Auffälligkeit

m der Regel (mit Ausnahme wahrscheinlich der
chinesischen Grabkammern) die fatal zerstörerische
und entweihende Aufmerksamkeit von Zeitgenossen
und Nachgeborenen des Verstorbenen auf sich selbst
lenkt. (Dies ist wohl der Grund, weshalb die
saudiarabischen Wahhabiten die Graber ablehnen und
statt dessen ihre Korper - genauso wie die Leichname

ihrer Kamele - anonym im Wüstensand zersetzen

lassen

Die Vogel «verschönern» ihr Gefieder, ihre Plugel,
um beachtet zu werden und somit als Partner fur
Tanze und Gesänge m Präge zu kommen, die der

Portpflanzung und Arterhaltung dienen Das rituelle
Spiel hat eine lebenswichtige Punktion, und zwar auf

ganz verschiedenen Ebenen Die «Schönheit» seines

Pederkleids verleiht dem Vogel das Recht, sich

fortzupflanzen und so gewissermassen nicht zu sterben,
da es seine Parben am meisten verdienen, auf den

Plugein seiner Nachkommen und künftigen Rivalen
zu erscheinen.

Einen ahnlichen Hintergrund besitzt auch das

erste und letzte Ornament des Menschen, nämlich
dasjenige des Toten Traditionellerweise muss der
Tote, der - anders als die bleichen Schatten ohne
jegliche Hoffnung, die den klassischen Hades bevölkern

- nach der «Seligkeit» der «Auferstehung des
Fleisches» trachtet, wie sie das Christentum verheisst, als

Leib anerkannt werden Erst so kann er weiterleben.
Zu diesem Zweck bemalt er sich mit rotem Ocker,
hüllt sich m prachtige, bunte Stoffe oder schafft sich

ein goldenes Abbild seiner selbst, das ihn wie eine
Hülse umschliesst, bereit, beim Ertönen der «Glok-
ken des Jüngsten Gerichts» sofort aufzubrechen In
dieser Hinsicht ist das Ornament ein Mittel zur
Erreichung der Unsterblichkeit

Auch das Bild-Ornament braucht eine Hülle -
eine magische Verkleidung, die ihm Schutz bietet,
ohne es zu verschlingen -, die dazu bestimmt ist zu
beeindrucken, zu erstaunen, also den Betrachter
gleichsam zu lahmen und machtlos zu machen: die
Farbe Die Nacktheit der griechischen Formen wurde
nicht aus Schamhaftigkeit bedeckt, sondern - wie
Gottfried Semper3' erkannte - wegen der Notwendigkeit,

die Nacktheit des Materials selbst zu verhüllen,

indem man es mit Ornamenten zierte, ja es zu

einem Ornament machte und so m em Gebilde
verwandelte, das nicht einfach nur «gesehen», sondern
«bewundert» wird (admirari, «bewundern», ist das

Gegenteil von invidere) Bewunderung bedeutet, das

kritische Urteil zugunsten des Wunsches aufzugeben,

sich mit dem anderen zu identifizieren, doch

wer bewundert - und wer anbetet -, vergisst sich
selbst. Genau darin liegt die befreiende Funktion der
Ornamentik

Das Ornament - so wie ich den Begriff hier
verwende - ist nicht nur und nicht einmal m erster Linie
Dekoration. Jede beliebige Sache kann eine andere

zieren' von Tizians Gemälden, welche die Räume

Philipps II. im Escorial schmückten, bis zur Ansicht
des Vesuvs an der Wand einer Pizzeria m Little Italy
Wenn indessen die Verzierung immer mehr Teil des

104



Philip T a äffe

Bauwerks und seiner Struktur wird - wie beispielsweise

in der als pointed bezeichneten englischen
Architektur des 15.Jahrhunderts so wird das
decorumdas sich naturgemäss nach der Konvention richtet,

zum Träger von Form und Funktion und wirkt als

solcher gemäss den schwer fassbaren Gesetzen der
Phantasie und der Anpassung als innovative Kraft.
Das Ornament an sich besitzt überdies nichts immanent

Dekoratives, nichts notwendigerweise
Konformistisches : Dieselbe Leichtigkeit und Freiheit - auch

in bezug auf die einschmeichelnden,

beruhigenden
Launen der blossen «Dekoration»

-, die das Ornament
als eitles Spiel erscheinen
lassen, machten es auch zu
einem Ausdrucksmittel von
Bedeutungen, die um so

wesentlicher sind, je weniger

man ihren Charakter
oder ihre Form festlegt.

Die «Notwendigkeit» des

Ornaments ist gerade durch
seine absolute Willkürlichkeit

bedingt: Es handelt sich

gewissermassen um ein
Wesen ad hoc, post factum, bei dem sich die Form als

Schatten oder Echo der Funktion anschliesst.
Gerade durch diese Zweiheit aber bewahrt sie eine

unbeugsame Eigenständigkeit: Das Ornament ist ein

Mittel, das in gewissem Masse immer «Selbstzweck»

bleibt. Auf diese Weise wurde der Begriff
übrigens im klassischen und im Kirchenlatein
gebraucht, wo er auch für Glocken oder die Orgel
verwendet wurde; ursprünglich bedeutete er
«ausstatten» (ammobiliare) im weitesten Sinn, also eine
Struktur mit etwas «Mobilem» zu versehen. Das

Ornament ist somit mit einer Gelegenheit, mit einer
«Inszenierung» verbunden, als sieht- und berührbarer

Aspekt eines «Rituals»: Das Ornament ist die
rituelle Vereinigung von Form und Funktion, die in
einem Instrument gipfelt, wobei dieses idealerweise
die Fähigkeit hat zu blenden.

Aus der Asche von Pompeji und dem Schlamm
von Herculaneum treten Innenräume zutage, die

dazu dienten, das tägliche Leben zu verschönern.
Auch noch nach Jahrtausenden beleben die Fresken
und Mosaike die leeren Räume. Diese Schichten aus

Schönheit, an Wänden angebracht, die das tägliche

Leben beschützen, verwandeln dieses in eine
Welt, wo eine andere, definitive Unzerstörbarkeit
herrscht. Selbst dann, wenn man sie weit von ihrem
ursprünglichen Standort wegbringt, behalten sie die
Aura einer auf unnachahmliche Weise für immer
erlangten Perfektion. Ich denke ebenfalls an die

erhabenen Wandpaneele in
der Villa Agrippas in BOS-

COTRECASE, die ein seltsam

diffuses Licht verbreiten,

wie grosse schwarze

Spiegel, auf denen mit
unendlicher Sorgfalt Bilder
und Figuren eingezeichnet
sind, denen die gleiche Zartheit

- ich möchte es gar
«Diskretion» nennen -
innewohnt, mit der sich

Heiligenbilder vom goldenen
Hintergrund von Ikonen
abzeichnen. So etwa in der
wunderbaren MUTTERGOTTES

VON WLADIMIR, einer Madonna, deren
Blick das Bewusstsein aller Zeitalter durchdringt.
Ihren schwarzen Umhang ziert ein phantasmagori-
sches Gewirr von feinsten, klar gezeichneten Goldfäden.

Dasselbe leuchtende Labyrinth, das den
Eindruck von Plastizität, Volumen und Bewegung entstehen

lässt, überzieht auch das Gewand des

«unbeschwerten», Trost spendenden Jesus. Solche
«weltlichen» Verzierungen religiöser Bilder sind -
gerade in ihrer sinnlichen Verherrlichung des

Vergänglichen - nicht weniger Ausdruck einer
Herausforderung an die Sterblichkeit und das Flüchtige als

das bunte Gefieder eines tropischen Vogels. Auf
ähnliche Weise scheint der bunte Verputz in der Villa dei

Misteri in BOSCOTRECASE oder in den ausserge-
wöhnlichen Freudenhäusern Pompejis, wo einem

allgegenwärtigen Eros gehuldigt wurde, eine Art
Leichentuch zu bilden, dem der Zerfall nichts anhaben
kann.

POMPEJI, BOSCOTRECASE, FRESCO (DETAIL).

105



Philip T a affe

ARTEFAKT
Nicht länger landwirtschaftlich

oder gar industriell

die Formen bleiben noch

beredt genug um uns zu erinnern

der Hände formende Bewegung
sehend wo alles zusammenkommt

und bedeutsam wird
Elaine Equi

Es ist bekannt, dass die Moderne von Anfang an als

scheinbarer Feind des Ornaments aufgetreten ist:
Das Moderne «enthüllt» und verweltlicht die Struktur,

indem es sie von Zierat befreit (und das obwohl
die Wurzeln der modernen Kunst gerade in den

schwindelerregenden Spiralen und freistehenden

Verzierungen der Art Nouveau liegen). Nach gängiger

Auffassung hat die sogenannte Postmoderne
den Wert der Ornamentik wiederentdeckt. So wagt
die Postmoderne anscheinend einen neuen Versuch,
das Ornament zum «Werk an sich» zu machen,
indem auf gewisse Aspekte der Gotik, des Barocks
und anderer ähnlicher «Stile» zurückgegriffen wird,
was bedeutet, die «Oberflächlichkeit» der
Verzierung mit der «Substantialität» der Struktur zu
verbinden und auf diese Weise den modernistischen
Approach umzukehren, aber nicht etwa zu
verwerfen. Bereits in der Moderne erlangen indessen

die von der Struktur
verbannten Verzierungen

ihre wichtigste
Bedeutung im Detail.
So ist es denn auch die

Moderne, die dem
«Detail» nahezu den
Wert eines ästhetischen

Fetischs
verleiht, bei dem das Auge

SAINT CLAIR CEMIN, SA YNO

TO PLATO. 7990,

copper, 72 x 36x 22 "/
SAG NEIN ZU PLATO, 7990,

Kupfer, 783 x 97,4 x 56cm.

unweigerlich Zuflucht sucht, nachdem es über die

gläsernen Wände der Struktur geschweift ist; das

Detail bildet den letzten Schirm, die letzte Maske, die
letzte Erholung und Ablenkung von der absoluten
Vorherrschaft der Schlichtheit: Alles kann
immer weiter vereinfacht werden, bis das ganze
Objekt zu einer Art «Detail», also zu einem Ornament

wird.
Gerade in der Postmoderne jedoch gelingt es dem

inneren Wert der Ornamentik schliesslich, uns
vollständig zu täuschen, denn das Ornament scheint sich

endgültig seiner archetypischen Funktion zu entledigen,

die darin besteht, die Materie und ihre formlose

Unergründlichkeit zu bedecken und durch eine
dekorative Form, welche die strukturelle ergänzt, zu
«verschönern». Die Postmoderne scheint sich der
Suche nach einem vollkommen «transparenten» und

streng anti-platonischen Ornament verschrieben zu
haben. Beim leeren, durchlässigen, mehr an Giaco-
metti denn an Duchamp erinnernden Kupfer-Kisten-
Gerippe von Saint Clair Cemins Skulptur SAY NO
TO PLATO (1990) - mit ihrem Münzen-Spiegel, so

trüb und stumm wie es Ernsts Eulen nie waren -
kommt dies klar zum Ausdruck: Wir haben es nun
mit einer Struktur zu tun, die wie ein Ornament
geworden ist (eine Tradition, die auf Gaudi zurückgeht),

und zwar ein Ornament, das nichts mehr
verbirgt und schliesslich die Struktur «verschlungen»
hat, die es hätte tragen sollen und zu deren «Verschönerung»

es gedacht war. Nach der Zerstörung der
Struktur hat sich das Ornament selbst bis zu seinem

völligen Verschwinden aufgezehrt.
Etwas Ahnliches ist bei Philip Taaffes Arabesken

erkennbar, jenen ineinander verflochtenen Schichten,

die einen der Eckpfeiler der Moderne in Frage zu
stellen scheinen, den Begriff der Oberfläche, wie er in
ihren letzten beiden formalen Orthodoxien - der

«gestischen» des Expressionismus und der «rationalen»

des Minimalismus - zum Ausdruck gebracht
wird: der gegenständliche Bezugspunkt der
Leinwand als endgültiger, unüberwindbarer Parameter.
Die «Pop-Art» hat zu einem Bruch in diesen

neugebildeten Konventionen geführt; die gegenwärtige
Renaissance der «Abstraktion» schafft eine neue

Befreiung des Bildes von Anhaltspunkten (und somit
von «Modellen»), nicht durch die emotionale

1 0 6



«Unmittelbarkeit» der Geste, das Wiederaufleben
der «reinen Formen» oder das Zurückgreifen auf

«primäre» Materialien, sondern dank einer «substantiellen»

und somit «konkreten» Wiederaufnahme der
«ornamentalen Funktion». Der Anti-Platonismus
kleidet sich hier in uralte und zugleich allerneuste
Gewänder; erträgt die Maske des Understatements in

bezug auf die ursprüngliche, grundlegende Würde
des Bildes, in einer Art paradoxer «ikonoklastischer
Ikonostase». Das Bild wird als etwas Verehrungs- und
Anbetungswürdiges behandelt, doch nicht als
Ausdruck von «etwas anderem» (von etwas Transzendentem

oder«Höherem») oder (in einem fetischistischen
und ästhetischen Sinn) als Ausdruck «seiner selbst».

Was zählt, ist vielmehr, was das Bild «verbirgt», was
es trotz seiner scheinbaren, betonten «Objekthaftig-
keit» «verschweigt», und somit letzten Endes sein

Eintreten für eine «symbolische» und «ornamentale»
Funktion.

Sowohl in der Malerei wie in der Bildhauerei ist
dies eine Art von Ornament, dessen Form, anstatt

von der strukturellen Form abzulenken und mit ihr
zu spielen, danach trachtet, mit ihr zu verschmelzen
und sie auf diese Weise aufzulösen Wo jedoch -
wie bei Philip Taaffe - der Form derart radikal entsagt
wird, dass die Formen des Ornaments nicht in einer
idealen Substanz Zuflucht suchen, schweben diese

wie reine «vergängliche», in Auflösung begriffene
Wesen, wie auf dem Nichts errichtete transluzide
Gebilde, in subtiler Flachheit ausgestreckte Strukturen

aus Luft und Farbe, eindimensional, selbst wenn
sie den Eindruck eines Spiels der Perspektiven
vermitteln. So löscht sich das Ornament, indem es die

Mauer, die es tragen und rechtfertigen sollte, absorbiert

und entleert, schliesslich selbst aus und wird zu
einem Relikt, einer Akkumulation von Relikten,
einem von der Definition her vielschichtigen Bild.

(Übersetzung aus dem Italienischen: Irene Aeberli)

1) Yannis Ritsos, Selected Poems, 1938-1988, edited and translated by Kimon

Friar and Kostas Myrsiades, Boa Editions, Brockport, New York, 1989.

2) Francesco Pellizzi, «Tombstone: Four pieces and coda on the idea of
burial», in Terrazzo, 4, Spring 1990.

3) Gottfried Semper, Selected WYt7f»^,RES Monographs in Anthropology and

Aesthetics, 2, Cambridge University Press, 1989.

4) Elaine Equi, View Without Rooms, Hanuman Books, Madras & New York,
1989.

7


	Philip Taaffe : fragment on ornament = Fragment über das Ornament

