
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1989)

Heft: 19: Collaboration Jeff Koons, Martin Kippenberger

Artikel: Jeff Koons : bad = "Bad*"

Autor: Kertess, Klaus / Kammenhuber, Anna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-679841

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-679841
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jeff K o o ns

KLAUS KERTESS

BAD

For his new line of sculptures, Jeff Koons has
ordered up an outrageously fragrant and flagrant
bouquet of dazed and debased figures of
speechlessness plucked from the aisles of a delirious,
shopping mall arcadia. Sex and religion, the
banal and the beatific, esthetics and morality,
pre-industrial craft and post-industrial craftiness -
all unite to soothe this culture's greed-and-guilt-
ridden desire for instant gratification with the
tonic innocence of pure tastelessness. Posies and

poses of bad boy irreverence, art worldly irony,
and populist sentimentality gleefully push slime
into sublime.

Koons's three-city, three-gallery extravaganza
was preceded and promoted by four full-page,

KLAUS KERTESS is currently working on a book on Bnce

Marden

art-magazine advertisements saturated with the
high chroma, styled-to-death glamor and
narrative disjunctiveness that Madison Avenue
employs to surround certain products with an
aureole of desire (as usefulness becomes ever
more superfluous). With hysterical deadpan
earnestness, these ads let us know that the product
and its promotion are inextricably bound; but
their tongue-in-cheek-hand-on-wallet glitz might
as readily be selling breath freshener as an art
balm. Where star athletes and anonymous
models formerly figured in his appropriated posters

and paintings of advertisements, Koons has

now placed himself as prime protagonist - creating

the liveliest contents seen (or read) in art
magazines since Lynda Benglis greased her nude
body and mounted a bucking dildo to penetrate
the pages of Artforum (in 1974). Three of these

PARKETT 19 1989 30



ads present the traditional role of the artist
elevated to totem of power: 1) as retriever of paradise

and giver and bearer of erotic power; 2) as

saviour/regent of the physical world; 3) as

enlightened teacher. But the signified is undermined

by scrambling the attributes of the sig-
nifier. Adam Koons crotch is obliterated and
replaced by the grossly pink, toothy cavern of the

yawning snout and shaggy mane of the miniature
pony in front of him. The bathrobed and
barefooted King Koons is flanked not by noble feline
lions but by frolicsome and phallic sea lions.
The benignly beaming Professor Koons is not
teaching the golden rule to his perfect ethnic
mix of angelic students but rather his own gold-
plated rules: "EXPLOIT THE MASSES," "BANALITY
AS SAVIOUR," "SENTIMENTALITY."

The fourth advertisement is of the artist (self)-
degraded. Koons is seen cheek by jowl with a rosy
pig, just as the young boy and angels in his sculpture,

USHERING IN BANALITY, are seen; and

ushering in banality is what Koons has undertaken

with perverse, hilarious, and occasionally
ominous vengeance. He has engaged not in the

dialogue between high and low that has

previously preoccupied him and so many of his

peers, but in an almost total surrender to the low
(art and class). Or so it seems. He has chosen as

subjects souvenir shop trash, squeamishly mawkish

bibelots: cartoon characters, stuffed toys,
rock-star publicity shots, Christmas creche angels
and saints, and slippery, soft-core pornography.
He has taken this polluted cultural fallout and
made it even more toxic - and rare and precious.
Employing the finest European craftsmen, whose

predecessors served King and Church, he had his

subjects inflated in size and referentiality, then
frosted with high-calorie details, so that they
became ecstatic hallucinations of themselves.

Exploiting the masses here means exploiting the
taste of the masses. First the artist and then the
viewer are seen as both victim and victimizer of
the overwhelming banality of our culture.

When Marcel Duchamp christened a urinal
FOUNTAIN (1917) and then moved it into art's

parlor, his intent was less to devalue art than to

Jeff Koons

make more emphatic and final the devaluation of
traditional craft and technique that had been well
underway since the advent of Impressionism and
the Industrial Revolution. "Process" not
"technique" was the byword of modernism; henceforth
the pleasures of the hand were either denied or
else fraught with self-critical ambiguity. Andy
Warhol (at least for many in the current generation),

more than anyone else, demystified the
high heroics and uniqueness of the individual
artist's procedures by extending and blending his
(or his assistant's) hand into mass media
processes and productions (of animate and inanimate

superstars). Koons was at the forefront of a
later generation that reached back to Warhol as

well as to the look of industrial standardization
typifying works by such abstract artists of the '60s
as Donaldjudd and Dan Flavin. This new generation

was weaned not on the distant glamor and
contained Hollywood illusions that stirred Warhol,

but on the scrambled and shifting mists of
television's more democratic and mundane
hyper-reality. Artists like Sherrie Levine and Ashley

Bickerton began to devalue not only the hand
but the very uniqueness of the art object and

enterprise; the currency of culture and the

currency of commerce were metaphorically traded
on the same exchange. But, if art was being devalued,

it was still being done from above. In the
series titled THE NEW, Koons's obsessively packaged

vacuum cleaners and rug shampooers,
created in the early '80s, make obvious
references to Duchamp's readymades and Flavin's
iconic fluorescence, while they mock, freeze,
enshrine, and equate art's obsession with newness

and consumerism's obsession with newness.
Until his 1987 New York exhibition, Koons was
the undertaker of modernism/consumerism's
most deluxe mortuary.

With his 1987 stainless steel casts of hopelessly

degraded, appropriated kitsch, Koons cast
his lot more emphatically with the masses.
However, with the exception of the Brancusi-
clone cast of the simplified forms of the inflated
RABBIT, these pieces generally lack the animistic

power and gestalt that infuses the best of the ear-

3 7



&

§
NJo
X

I
I
I
§
«5

§
O
0

1



--t#"
>-
I

\
''I

QO fv
0°
01 O

£ §
O 2

c2 3\ J
C) w
m N
^ ßS

3 2

1" I
O ^P S
Ci, ^
bq £>
S ^

I



Jeff K o o ns

lier works. They literally and figuratively reflect
the codes of banality rather than distort them;
high culture and low (class and trash) neutralize
rather than galvanize each other. The most
recent work retains the kitsch core but distorts
and transports it into a paradisiacal swoon of
ravished and ravishing vulgarity. At the same
time, Duchamp is deflated and turned inside out.

The technique that Duchamp spurned and

suppressed is here not only retrieved but
celebrated. However, it is technique itself that is

appropriated and treated like a readymade.
Hired hands, steeped in the traditions of European

craft (s)lavishly formed Koons's fetish-finish
sculptures. The signature of the chief craftsman
of each piece is visible on the sculpture's base;
Koons's signature is out of sight, on the bottom
of each piece - hands on, hands off; pre-indus-
trial engagement, post-industrial estrangement.
Duchamp's transformation of low into high has

been reversed to turn high into low. Kitsch's
cheap, machine-molded simulation of and desire
for the handmade has now become an expensive
handmade simulation of and desire for the
tawdriness of the machine made. Unadulterated
tastelessness is exonerated and liberated to revel
in front of a gilded mirror of unadulterated
tastelessness.

Warhol's and Richard Artschwager's handmade

simulations of commercial products and

processes bristle with a neutral, passive aggression.

The same is largely true of Koons's appro-
priationist peers, although many, like Peter

Halley, attempt to incorporate an implicit social

program. Koons's twisting and twisted logic,
however, retrieves not only craft but also the

lapsed emotional content of art. His extravagant
confections wallow in a sticky-fingered baseness
and sentimentality endemic to disenfranchised
craft and franchised pulp but seldom seen in high
art since the Pre-Raphaelites and Bouguereau.
Hearts and flowers, the emblems and stigmatae
of erotic and religious sentimentality, emblazon
most of the new sculptures. Male, female, and
animal are abused (sometimes self-abused) and
idealized into fetishistic cartoons of voyeurism.

Koons chose three modes of craft for his sculptures,

each with a distinct set of references: wood-

carving for its association with religious art;
porcelain because of its once-royal luxuriousness
and closeness to flesh (its poreless, glossy perfection

so like the skin seen in fashion and soft-core

pornography photography); and mirror-making
for its obvious reflections of vanity. The wood and

porcelain pieces were executed in Northern Italy,
the mirrors in Munich. The mix of European
(craftsmen) and American (artist) is extended to
the popular and popularized subject matter: Odie
(from the comic strip "Garfield") and Michael
Jackson from America, a German Penthouse

Magazine model and Bavarian teddy bears, a

British policeman, Leonardo's St.John, et al. So,

too, are sex and religion mixed (and mimed).
Passion play has dual meaning here. Cuddly
beasts bear the burdens of innocence, purity,
and prurience - sometimes simultaneously.
Phalluses and phallic symbols pop up
everywhere. "Latent" is not a word in Koons's
dictionary.

The earliest of the sculptures (SERPENTS,

POPPLES, and AMORE) are virtual appropriations,
similar to the preceding stainless steel works; but
they are enlarged in size, translated into porcelain,

and, in the case of POPPLES and AMORE,

dollopped with a heaping portion of floral and
florid adornment. More assertive and confounding

are the succeeding sculptures that are based

on often elaborate, mental collages of
appropriated images retrieved from a safari through the
jungles and deserts of postcards, photographs,
mass media images, and film stills. These then
became the two-dimensional models that formed
the basis for the directions given to the craftsmen
to create their three dimensional counterparts
(the reverse process of mimetic painting's
translation of three dimensions into two).

The hilarious abusiveness and sexual asso-
ciativeness and explicitness resulting from the
recombinations and alterations of the
appropriated is reminiscent of the scatological, combinative

play of childhood. The sculptures' outra-
geousness is compounded by their monumental

3 4



J eff K o o n s

JEFF KOONS, BEAR AND POLICEMAN/ BÄR UND POLIZIST, 1988,

POLYCHROMED WOOD/GEFASSTES HOLZ, ED. OF3,

85 x 43 x 36 "/ 216 x 109 x 91,4 cm.

size and scale, relative to their source images.
Trinkets turned into statues and vice versa. A
saint-like Buster Keaton (based on a movie still),
his hand gripping the end loop of the reins on
the burro he straddles, configures an image of
masturbation. In NAKED, the cloying, Garden

of Eden, pre-pubescent innocence is jarred by
the little girl's curious gaze gliding past the erect,
yellow stamen of the lurid antherium held by her
boy partner, to the mute stamen between his legs.
The Pink Panther is pressed into service as an
antiseptically lascivious Leda's downscale swan
- an amalgam of two photographs, one from
Penthouse and one of a man carrying the PINK
PANTHER. Here is a technically flawless
translation of a montage of photography and animation

similar to that seen recently in the movie,
Who Framed Roger Rabbit. Another turn of
kitsch's kaleidoscope brings Michaeljackson into
focus as the White Boy Messiah that Jackson's
own self-collage (with his nose job and Diana
Ross-Fred Astaire androgynous perfection)
aspires to.

From the Mafia rococo of the mirrors to the
cuckoo-clock bucolic of the woodcarvings to the

seamy and seamless pyrotechnics of the porcelains,

Koons has created an animated cartoon of
our culture drawn from the only myths and
heroes we seem to have in common - and common

they are. Like the best performers and
directors, he has a consumate sense of pose and

gesture. He knows where and when narrative is
best supported by an excess of detail or by the

cropping of prominent features from the frame.
Like the creators of American cartoons and
slapstick, he empathizes with the underdog and often
makes a hero(ine) of the victim.

Koons has bathed his cinematically composed
(directed) characters in the light of an unctious,
pastel pallette that heightens their cartoon
irreality as well as their ability to be at once com-
pellent and repellent to the viewer. He has driven
art's ambiguous reciprocity between the viewer
and the viewed daringly close to the ambiguous
reciprocity between the viewer and the viewed
of the voyeurism that is the prime prop of our
culture. Whether these figures are to be the
damned or the saved of that culture remains
moot. What is certain is that limbo was never this
much fun before.

3 5



Jeff K o ons

KLAUS KERTESS

« B A D »

JEFFKOONS, MICHAELJACKSON AND BUBBLES, 1988

PORCELAIN/ PORZELLAN, ED. OF 3, 42 x 70'h x 32'h "/ 106,7 x 179 x 82,5 cm.

PARKETT 19 1989



JeffKoons' neue Skulpturen sind wie ein aufdringlich
duftendes, schamloses Bouquet benommener,

heruntergekommener Gestalten der Sprachlosigkeit, her-

ausgepfluckt aus den Seitengangen einer deliriosen

Shopping-Mall-Arkade. Sexualität und Religion,
Banales und Seligmachendes, Ästhetik und Moral,
praindustrielles Kunsthandwerk und postindustrielle

Schlauheit vereinigen sich, um die von Gier
und Schuld geprägten Wunsche nach Sofort-Befriedigung,

die unsere Kultur auszeichnen, durch die

entwaffnende Unschuld purer Geschmacklosigkeit zu
besänftigen. Spruche und Posen spitzbubischer
Geringschatzigkeit, kunstweltliche Ironie und volksnahe

Sentimentalität machen ungehemmt aus
Schund Erhabenes.

Der Drei-Städte-drei-Galerien-Extravaganz21
JeffKoons' gingen vier ganzseitige Inserate in Kunst-
zeitschriften voraus - in satter Farbenpracht, zu Tode

gestylter Aufmachung und narrativer Ausschliesslichkeit,

wie sie Madison Avenue jeweils einsetzt, um
bestimmten Produkten eine Aura des Begehrtwerdens

zu verleihen (wahrend die Nützlichkeit als überflüssig

in den Hintergrund ruckt). Mit hysterischem,

undurchdringlichem Ernst vermitteln uns diese Inserate,

dass das Produkt und seine Werbung ein und
dasselbe sind. Mit ihrer schadenfreudigen «Hand auf
der Brieftasche»-Geste konnten sie aber ebensogut

auf den Verkauf von Atemsprays wie von
Kunstbalsam abzielen So wie auf seinen appropruerten
Postern und Inseratbildern bis anhin Starathleten
und anonyme Fotomodelle zu sehen waren, setzt sich

Koons nun selbst als Protagonisten in Szene. Auf
diese Weise gelingt ihm die Erzeugung der lebhaftesten,

je in Kunstzeitschriften gesehenen (oder gelesenen)

Inhalte - jedenfalls seit Lynda Benglis ihren
nackten Korper einschmierte und sich einen Dildo
montierte, um die Seiten von Artforum zu
durchdringen (1974). Drei der genannten Inserate handeln
von der traditionellen Rolle des zum Totem der Kraft
erhobenen Kunstlers: 1. als Wiederbeschaffer des

Paradieses sowie Trager und Spender erotischer

Kraft; 2. als Erloser und Herrscher der physischen
Welt; 3. als erleuchteter Lehrer. Allerdings wird das

KLAUS K E RTE S S arbeitet zurzeit an einem Buch über Brice

Marden

Jeff Koons

Dargestellte durch die durcheinandergewurfelten
Attribute des Darstellenden unterminiert. Die Intim-
zone des Adam Koons wird weggelassen und durch
den ungeheuerlich rosaroten, gähnenden Rachen und
die struppige Mahne des Miniaturponys vor ihm
ersetzt. Der barfussige, in einen Bademantel gehüllte
King Koons wird nicht etwa von noblen, katzenartigen

Löwen flankiert, sondern von ausgelassenen,

phallischen Seelowen Der gutig strahlende Professor
Koons bringt seiner perfekten ethnischen Mischung
von Engelsstudenten nicht den Goldenen Schnitt bei,
sondern vielmehr seine eigenen, vergoldeten Regeln:
EXPLOIT THE MASSES, BANALITY AS SAVIOUR,
SENTIMENTALITY (Beutet die Massen aus, Banalität als

Erretterin, Sentimentalität).
Das vierte Inserat zeigt den (selbst-)erniedrigten

Kunstler. Dabei ist Koons Kopf an Kopf zusammen
mit einem rosaroten Schwein zu sehen, ähnlich dem

kleinen Knaben mit den Engeln in seiner Skulptur
USHERING IN BANALITY (Auftritt in Banalität).
Und die Ankündigung der Banalität ist genau, was
Koons in Form perverser, vergnügter und zuweilen
auch ominoser Vergeltung vorhat. Er befasst sich

nicht mit dem Dialog zwischen Hohem und Niedrigem,

welcher ihn und viele andere bis anhin stark
beschäftigte, sondern mit einer praktisch gänzlichen
Hingabe an das Niedrige (in Sachen Kunst wie
Klasse) So scheint es jedenfalls. Dazu verwendet er

Souvenirgegenstande, verkitschte Nippsachen,
Cartoon-Gestalten, Pluschtiere, Rockstaraufnahmen,
Weihnachtskrippenengel und -heilige sowie schlüpfrige

Softpornographie. Er greift den verseuchten

Kultur-Fallout auf und macht ihn noch toxischer sowie
zugleich rar und wertvoll. Indem er die geschicktesten

europaischen Handwerker einsetzt, deren Vorfahren

Konig und Kirche dienten, bläht er seine Objekte in
ihrer Grosse und Bezughaftigkeit auf, uberzieht sie

mit kalorienreichen Verzierungen und macht sie zu
ekstatischen Halluzinationen ihrer selbst. Unter der

Ausbeutung der Masse ist hier die Ausbeutung des

Geschmacks der Masse zu verstehen Dabei sind vorerst

der Kunstler, dann auch der Betrachter sowohl

Opfer als auch Qualer der überwältigenden Banalität

unserer Kultur.
Als Marcel Duchamp ein Pissoir «Fountain»

taufte (Springbrunnen, 1917) und es aufs Parkett der

3 7



J eff K o o ns

Kunst führte, tat er dies nicht, um die Kunst
abzuwerten, sondern vielmehr, um die Abwertung des

traditionellen Kunsthandwerks und der traditionellen
Techniken zu thematisieren, eine Entwicklung, die
seit dem Impressionismus und der industriellen
Revolution in Gang war. Nicht «Technik», sondern

«Prozess» war der Inbegriff der Moderne. Seither
sind die Freuden der Hand vielfach entweder geleugnet

oder mit selbstkritischer Ambiguität beladen
worden. Andy Warhol sorgte (jedenfalls für viele der

heutigen Generation) mehr als sonst jemand für
eine Demystifizierung des hohen Pathos und der

Einmaligkeit der Prozesse, die sich im einzelnen Künstler

abspielen. Er streckte seine (bzw. seines Assistenten)

Hand aus und Hess sie mit den Prozessen und
der Produktion der Massenmedien (beseelter wie
unbeseelter Superstars) verschmelzen. Jeff Koons

befand sich im vordersten Rang einer späteren
Generation, die auf Warhol sowie auf industrielle
Standardisierung und Typisierung so abstrakter Künstler
der 60er Jahre wie Donald Judd und Dan Flavin
gründete. Diese neue Generation wurde nicht mit
dem fernen Glanz und den Hollywood-Illusionen
grossgezogen, die Warhol bewegten, sondern mit den

chaotischen, wechselhaften Schleiern der demokratischeren

und mundaneren Hyperrealität des

Fernsehens. So begannen Künstler wie Sherrie Levine und
Ashley Bickerton, nicht nur die Hand, sondern auch
die Einmaligkeit des Kunstobjektes und -betriebs an
und für sich abzuwerten. Die Währung der Kultur
und die Währung des Geschäfts wurden metaphorisch

betrachtet auf derselben Börse gehandelt. Die
Abwertung der Kunst erfolgte allerdings noch immer
von oben. Koons' obsessiv verpackte Staubsauger und
Teppichschamponiergeräte der frühen 80er Jahre
schaffen einen direkten Bezug zu Duchamps Ready
mades und Flavins ikonischer Fluoreszenz- Gleichzeitig

mockieren sie sich über die Obsession der Kunst
nach Neuheit, frieren diese ein, verwahren sie und
setzen sie mit der Neuheitsobsession des Konsumismus

gleich. Bis hin zu seiner Ausstellung 1987 in
New York war Koons sozusagen der Leichenbestatter
der luxuriösesten Leichenhalle des Modernismus und
Konsumismus.

Seine 1987 aus rostfreiem Stahl gefertigten
Abgüsse hoffnungslos entarteten, appropriierten

Kitsches untermauerten Koons' Beschluss, sich
vermehrt der Kunst für die Masse zuzuwenden. Mit
Ausnahme des Brancusi-Abbildes des aufgeblähten
RABBIT (Häschen) fehlt es diesen Werken im
allgemeinen jedoch an der animistischen Kraft und

Gestalthaftigkeit, die den besten seiner früheren
Werke innewohnen. Verbal und figurativ spiegeln sie

den Kodex des Banalen, statt ihn zu verzerren. Hohe
und niedere Kultur (Klasse und Ramsch) erzeugen
keine Galvanisierung, sondern eine gegenseitige
Neutralisierung. Die neuesten Werke haben ihren kitschigen

Kern beibehalten, verzerren und transportieren
ihn aber hinein in eine paradiesische Ohnmacht

hingerissener und hinreissender Vulgarität. Gleichzeitig
wird Duchamp die Luft abgelassen und sein Inneres
nach aussen gekehrt.

Die von Duchamp verschmähte und verdrängte
Technik wird nicht nur neu aufgegriffen, sondern

geradezu gefeiert. Allerdings ist es nun die Technik

selbst, die appropriiert und als Ready made behandelt

wird. Es sind geliehene Hände, eingetaucht in
die Traditionen europäischen Kunsthandwerks, die
die fetischhaften Skulpturen unterwürfig und
zugleich freigiebig formen. Der Sockel jeder Skulptur
trägt die Unterschrift ihres Meisters. Koons' eigene

Unterschrift befindet sich ausserhalb des Blickfelds,
aufder Unterseite jedes Stücks. Antastung des

Unantastbaren, präindustrielles Engagement und
postindustrielle Entfremdung, Duchamps Transformation

des Niederen zum Hohen wird umgekehrt, das

Hohe zum Niederen gemacht. Die dem Kitsch
innewohnende, billige, maschinengeformte Simulation
und die Sehnsucht nach dem Handgemachten werden

zu einer teuren, handgemachten Simulation
und einer Sehnsucht nach der Wertlosigkeit des

Maschinengeformten. Die unverfälschte Geschmacklosigkeit

wird befreit und entlastet und feiert sich

vor dem vergoldeten Spiegel der unverfälschten
Geschmacklosigkeit.

Andy Warhols und Richard Artschwagers
handgemachte Simulationen kommerzieller Produkte und
Verfahren strotzen nur so vor neutraler, passiver
Aggression. Dasselbe gilt weitgehend auch für die

appropriationistischen Gleichgesinnten Jeff Koons',
obschon viele, wie beispielsweise Peter Halley, ein
implizites, soziales Programm einzuflechten suchen.

3 8



Jeff K o o ns

JEFF KOONS, SAINTJOHN THE BAPTIST/

HEILIGERJOHANNES DER TÄUFER,

1988, PORCELAIN/ PORZELLAN, ED. OF3,

56Vz x 30 x 24>/z "/ 143,5 x 76,2 x 62,2 cm.

Die verdrehende und verdrehte Logik Jeff Koons'
greift allerdings nicht allein das Kunsthandwerk auf,
sondern auch den abhanden gekommenen, emotionalen

Inhalt der Kunst. Seine extravaganten Kreationen
suhlen sich in einer klebrigßngrigen Heruntergekommenheit

und Sentimentalität, die für das «desetablierte»

Kunsthandwerk ebenso typisch sind wie für
den etablierten Brei, jedoch seit den Präraffaeliten
und Bouguereau in der hohen Kunst selten mehr zu
sehen waren. Herzen und Blumen, die Embleme und
Stigmata erotischer wie religiöser Sentimentalität,
schmücken die meisten der neuen Skulpturen. Das
Männliche, Weibliche und Tierische werden
missbraucht (zuweilen auch von sich selbst) und als
fetischistische Cartoons des Voyeurismus idealisiert.

Drei verschiedene Handwerkstechniken setzt Jeff
Koons für diese neuen Skulpturen ein, jede von ihnen
mit anderen Implikationen behaftet: die Holzschnitzerei

mit ihrer Verknüpfung zur religiösen Kunst, das

Porzellan mit seiner einst königlichen Luxuriösität
und Ähnlichkeit mit der Haut (porenfreie, glän¬

zende Perfektion wie bei Modefotos und Softpornos),
die Spiegel-Herstellung mit ihrer naheliegenden
Assoziation der Eitelkeit. Die Holz- und Porzellanwerke

entstehen in Norditalien, die Spiegel in München.

Die Mischung von Europäischem (Kunsthandwerk)

und Amerikanischem (Künstler) setzt sich fort
im Thema des Populären und Popularisierten: Odie

(aus dem Comic strip «Garfield»), MichaelJackson,
Penthouse-Fotomodelle aus Amerika, ein britischer

Bobby, deutsche Teddybären, Leonardo da Vincis

«TäuferJohannes» und anderes. Auch hier werden
Sexualität und Religion vermischt (und nachgebildet):

ein Passionsspiel in doppeltem Sinne also.

Kuscheltiere tragen die Bürde der Unschuld, Reinheit
oder Lust in sich - manchmal alles gleichzeitig.
Überall tauchen Phalli und phallische Symbole auf.
Das Wort «latent» scheint in Koons' Wortschatz nicht
enthalten zu sein.

Die frühesten Skulpturen (SERPENTS, P0PPLES3)

und AMORE, [Schlangen, Kräuselungen und Liebe])
sind im Grunde genommen Aneignungen, ähnlich der

3 9



J eff K o o n s

JEFFKOONS, FAITD'HIVER, 7988,

PORCELAINI PORZELLAN,

ED. OF 3, 79Vz x 63 x 37Vi "/50 x 160 x 80 cm.

genannten Werke aus rostfreiem Stahl. Sie wurden

vergrössert, in die Sprache des Porzellans umgesetzt
und im Falle von POPPLES und AMORE mit einer

Menge üppiger, blumiger Verzierungen überhäuft.
Aussagekräftiger und verblüffender sind allerdings
die darauffolgenden Skulpturen, die auf oft elabo-

rierten, mentalen Collagen appropriierter Bilder
basieren, welche von einer Safari durch die Dschungel
und Wüsten von Postkarten, Fotos, Medienbildern
und Filmaufnahmen stammen. Diese wurden den

Handwerkern als zweidimensionale Vorlagen gegeben,

um dreidimensionale Entsprechungen zu kreieren

(umgekehrt zur Transformation des Dreidimensionalen

in Zweidimensionales bei der mimetischen

Malerei).
Der schamlose Missbrauch, die sexuelle Anspielung

und Explizität als Ergebnis einer Rekombination

und Modifikation des Angeeigneten erinnern an
skatologische Kombinationsspiele aus der Kindheit.
Die Schamlosigkeit der Skulpturen basiert auf ihrer
monumentalen Grösse im Verhältnis zu ihrem Ur¬

sprung. Nippsachen werden zu Statuen und umgekehrt.

Buster Keaton (ursprünglich eine Filmaufnahme)

sieht einem Heiligen ähnlich. Dabei wurde
seine Haltung so modifiziert, dass seine Hand, die die

Zügel des Esels hält, auf dem er sitzt, ein Bild der

Masturbation ergibt. In NAKED (Nackt) wird die
übersüsse, an den Garten Eden erinnernde, vorpuber-
täre Unschuld dadurch erschüttert, dass der neugierige

Blick des kleinen Mädchens an dem aufgerichteten,

gelben Faden des grellen Staubbeutels in der
Hand desJungen vorbei zum stummen «Staubfaden»
zwischen dessen Beinen gleitet. Der Rosarote Panther
wird gezwungen, die Rolle eines antiseptisch lasziven
und degradierten Schwans (Leda) zu übernehmen -
ein Amalgam aus zwei Fotos, eine aus Penthouse,
und eine von einem Mann, der den «PINK PANTHER»

trägt. Hier handelt es sich um eine technisch perfekte
Montage von Fotografie und Animation, ähnlich wie
beim Film «Who Framed Roger Rabbit» (Falsches

Spiel mit Roger Rabbit). Eine andere Wendung des

Kitsch-Kaleidoskops stellt «Michael Jackson» als

40



J eff K o ons

JEFFKOONS, POPPLES, 1988,

PORCELAIN/ PORZELLAN,

ED. OF 3, 29V* x 23x12 "/ 74,3 x 58,4 x 30,5 cm.

JEFFKOONS, PINK PANTHER, 1988,

PORCELAIN/ PORZELLAN,

ED. OF 3, 41 x 20V2 x 19 "/ 104 x 52 x 48,3 cm.

weissen Messias in den Mittelpunkt, eine Idee, die
Jacksons eigene Collage (mit seiner Nasenoperation
und androgynen Diana-Ross-Fred-Astaire-Perfek-
tion) geradezu verlangt.

Vom Mafia-Rokoko der Spiegel über die
Kuckucksuhr-Bukolik der Holzschnitzereien und hin
zur befremdlichen, nahtlosen Pyrotechnik des Porzellans

schafft Koons einen animierten Cartoon unserer
Kultur - mit den einzigen Mythen und Helden, die

uns gemein, aber nicht gerade allzu hochstehend
sind. Ebenso wie erstklassige Schauspieler und
Regisseure verfügt auch Koons über ein perfektes
Gefühlfür Pose und Geste. Er weiss, wann das
Narrative am besten durch eine Menge von Details
untermauert wird und wann durch ein Minimum an
Einzelheiten. Wie die Erfinder der amerikanischen
Cartoons und Slapsticks sympathisiert auch er mit
den zu kurz Gekommenen, macht oft sein Opfer zum
Held oder zur Heldin.

Jeff Koons hat seine filmisch komponierten (und
regiemässig geführten) Gestalten in eine salbungs¬

volle Pastellpalette getaucht, die deren Cartoon-
Irrealität ebenso wie deren Fähigkeit, für den

Betrachter gleichzeitig verlockend und abstossend zu
sein, erst recht hervorhebt. Er führt die ambivalente

Reziprozität zwischen Betrachter und Betrachtetem
in der Kunst in gewagte Nähe der vergleichbaren,
ambivalenten Reziprozität im Voyeurismus, der

wichtigsten Stütze unserer Kultur. Ob die Gestalten
dabei die Verdammten oder Erlösten der Kultur sein

werden, bleibt strittig. Sicher ist nur, dass die
Vorhölle nie zuvor so viel Spass gemacht hat!

(Übersetzung Anna Kammenhuber)

ANMERKUNGEN
V Bad, was eigentlich schlimm, böse und schlecht heisst, wird in Jacksons Song in

Anlehnung an den Slang der jungen Schwarzen in New York positiv verwendet,

etwa im Sinne von «so schlecht, dass es schon wieder gut ist».

2) Vergangenen Herbst fanden gleichzeitig drei Galerie-Ausstellungen mit neuen

Werken von Jeff Koons statt, zwei in Nordamerika (New York und Chicago) und

eine in Europa (Köln).
3) «Poppies»: kleine Wellen, Kräuselungen (z-B. Ringe, wenn ein Stein ins Wasser

fällt).



Jeff K o o ns

JEFFKOONS, FRENCH COACH COUPLEi

FRANZOSISCHES SANFTE PAAR, 1986,

STAINLESS STEEL/ STAHL,

77 x 15Vz x 1PM "/ 43,2 x 39,4 x 30 cm

JEFFKOONS, RABBIT/HASCHEN, 1986,

STAINLESS STEEL/STAHL,

41 x19x 12 »/ 104,1 x 48,3 x 30,5 cm




	Jeff Koons : bad = "Bad*"

