Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1989)

Heft: 19: Collaboration Jeff Koons, Martin Kippenberger
Artikel: Jeff Koons : bad = "Bad*"

Autor: Kertess, Klaus / Kammenhuber, Anna

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-679841

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-679841
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jeff Koons

KLAUS KERTESS

For his new line of sculptures, Jeff Koons has
ordered up an outrageously fragrant and flagrant
bouquet of dazed and debased figures of speech-
lessness plucked from the aisles of a delirious,
shopping mall arcadia. Sex and religion, the
banal and the beatific, esthetics and morality,
pre-industrial craft and post-industrial craftiness —
all unite to soothe this culture’s greed-and-guilt-
ridden desire for instant gratification with the
tonic innocence of pure tastelessness. Posies and
poses of bad boy irreverence, art worldly irony,
and populist sentimentality gleefully push slime
into sublime. '

Koons’s three-city, three-gallery extravaganza
was preceded and promoted by four full-page,

KLAUS KERTESS is currently working on a book on Brice
Marden.

PARKETT 19 1989

30

art-magazine advertisements saturated with the
high chroma, styled-to-death glamor and nar-
rative disjunctiveness that Madison Avenue
employs to surround certain products with an
aureole of desire (as usefulness becomes ever
more superfluous). With hysterical deadpan ear-
nestness, these ads let us know that the product
and its promotion are inextricably bound; but
their tongue-in-cheek-hand-on-wallet glitz might
as readily be selling breath freshener as an art
balm. Where star athletes and anonymous mo-
dels formerly figured in his appropriated post-
ers and paintings of advertisements, Koons has
now placed himself as prime protagonist — creat-
ing the liveliest contents seen (or read) in art
magazines since Lynda Benglis greased her nude
body and mounted a bucking dildo to penetrate
the pages of Artforum (in 1974). Three of these



ads present the traditional role of the artist ele-
vated to totem of power: 1) as retriever of para-
dise and giver and bearer of erotic power; 2) as
saviour/regent of the physical world; 3) as en-
lightened teacher. But the signified is under-
mined by scrambling the attributes of the sig-
nifier. Adam Koons crotch is obliterated and
replaced by the grossly pink, toothy cavern of the
yawning snout and shaggy mane of the miniature
pony in front of him. The bathrobed and bare-
footed King Koons is flanked not by noble feline
lions but by frolicsome and phallic sea lions.
The benignly beaming Professor Koons is not
teaching the golden rule to his perfect ethnic
mix of angelic students but rather his own gold-
plated rules: “EXPLOIT THE MASSES,” “BANALITY
AS SAVIOUR,” “SENTIMENTALITY.”

The fourth advertisement is of the artist (self)-
degraded. Koons is seen cheek by jowl with a rosy
pig, just as the young boy and angels in his sculp-
ture, USHERING IN BANALITY, are seen; and
ushering in banality is what Koons has under-
taken with perverse, hilarious, and occasionally
ominous vengeance. He has engaged not in the
dialogue between high and low that has pre-
viously preoccupied him and so many of his
peers, but in an almost total surrender to the low
(art and class). Or so it seems. He has chosen as
subjects souvenir shop trash, squeamishly mawk-
ish bibelots: cartoon characters, stuffed toys,
rock-star publicity shots, Christmas creche angels
and saints, and slippery, soft-core pornography.
He has taken this polluted cultural fallout and
made it even more toxic — and rare and precious.
Employing the finest European craftsmen, whose
predecessors served King and Church, he had his
subjects inflated in size and referentiality, then
frosted with high-calorie details, so that they
became ecstatic hallucinations of themselves.
Exploiting the masses here means exploiting the
taste of the masses. First the artist and then the
viewer are seen as both victim and victimizer of
the overwhelming banality of our culture.

When Marcel Duchamp christened a urinal
FOUNTAIN (1917) and then moved it into art’s
parlor, his intent was less to devalue art than to

517/

Jeff Koons

make more emphatic and final the devaluation of
traditional craft and technique that had been well
underway since the advent of Impressionism and
the Industrial Revolution. “Process” not “tech-
nique” was the byword of modernism; henceforth
the pleasures of the hand were either denied or
else fraught with self-critical ambiguity. Andy
Warhol (at least for many in the current genera-
tion), more than anyone else, demystified the
high heroics and uniqueness of the individual
artist’s procedures by extending and blending his
(or his assistant’s) hand into mass media pro-
cesses and productions (of animate and inani-
mate superstars). Koons was at the forefront of a
later generation that reached back to Warhol as
well as to the look of industrial standardization
typifying works by such abstract artists of the ’60s
as Donald Judd and Dan Flavin. This new genera-
tion was weaned not on the distant glamor and
contained Hollywood illusions that stirred War-
hol, but on the scrambled and shifting mists of
television’s more democratic and mundane
hyper-reality. Artists like Sherrie Levine and Ash-
ley Bickerton began to devalue not only the hand
but the very uniqueness of the art object and
enterprise; the currency of culture and the cur-
rency of commerce were metaphorically traded
on the same exchange. But, if art was being deval-
ued, it was still being done from above. In the
series titled THE NEW, Koons’s obsessively pack-
aged vacuum cleaners and rug shampooers,
created in the early ’80s, make obvious refer-
ences to Duchamp’s readymades and Flavin’s
iconic fluorescence, while they mock, freeze,
enshrine, and equate art’s obsession with new-
ness and consumerism’s obsession with newness.
Until his 1987 New York exhibition, Koons was
the undertaker of modernism/consumerism’s
most deluxe mortuary.

With his 1987 stainless steel casts of hope-
lessly degraded, appropriated kitsch, Koons cast
his lot more emphatically with the masses.
However, with the exception of the Brancusi-
clone cast of the simplified forms of the inflated
RABBIT, these pieces generally lack the animistic
power and gestalt that infuses the best of the ear-



WO 429 X LTT X LT [ 19T ¥ 08 ¥ #/:69 € 40 @ “ZTOH SALSSVIID /A0OM TINOIHDATOd
; : ‘0961 ‘NOLIVIN YAISNT SNOOY A44[



“UI0 9°80 X 989 X O°GTI /o LT ¥ LT * Yi5¥ ‘€40 "qd ‘NVTI14Z40d /NIVTZDY0d
‘8861 LSIOVN/AZAVN ‘SNOOX 444[



Jeff Koons

lier works. They literally and figuratively reflect
the codes of banality rather than distort them;
high culture and low (class and trash) neutralize
rather than galvanize each other. The most re-
cent work retains the kitsch core but distorts
and transports it into a paradisiacal swoon of
ravished and ravishing vulgarity. At the same
time, Duchamp is deflated and turned inside out.

The technique that Duchamp spurned and
suppressed is here not only retrieved but cele-
brated. However, it is technique itself that is
appropriated and treated like a readymade.
Hired hands, steeped in the traditions of Euro-
pean craft (s)lavishly formed Koons’s fetish-finish
sculptures. The signature of the chief craftsman
of each piece is visible on the sculpture’s base;
Koons’s signature is out of sight, on the bottom
of each piece — hands on, hands off; pre-indus-
trial engagement, post-industrial estrangement.
Duchamp’s transformation of low into high has
been reversed to turn high into low. Kitsch’s
cheap, machine-molded simulation of and desire
for the handmade has now become an expensive
handmade simulation of and desire for the
tawdriness of the machine made. Unadulterated
tastelessness is exonerated and liberated to revel
in front of a gilded mirror of unadulterated
tastelessness.

Warhol’s and Richard Artschwager’s hand-
made simulations of commercial products and
processes bristle with a neutral, passive aggres-
sion. The same is largely true of Koons’s appro-
priationist peers, although many, like Peter
Halley, attempt to incorporate an implicit social
program. Koons’s twisting and twisted logic,
however, retrieves not only craft but also the
lapsed emotional content of art. His extravagant
confections wallow in a sticky-fingered baseness
and sentimentality endemic to disenfranchised
craft and franchised pulp but seldom seen in high
art since the Pre-Raphaelites and Bouguereau.
Hearts and flowers, the emblems and stigmatae
of erotic and religious sentimentality, emblazon
most of the new sculptures. Male, female, and
animal are abused (sometimes self-abused) and
idealized into fetishistic cartoons of voyeurism.

34

Koons chose three modes of craft for his sculp-
tures, each with a distinct set of references: wood-
carving for its association with religious art;
porcelain because of its once-royal luxuriousness
and closeness to flesh (its poreless, glossy perfec-
tion so like the skin seen in fashion and soft-core
pornography photography); and mirror-making
for its obvious reflections of vanity. The wood and
porcelain pieces were executed in Northern Italy,
the mirrors in Munich. The mix of European
(craftsmen) and American (artist) is extended to
the popular and popularized subject matter: Odie
(from the comic strip “Garfield”) and Michael
Jackson from America, a German Penthouse
Magazine model and Bavarian teddy bears, a
British policeman, Leonardo’s St. John, et al. So,
too, are sex and religion mixed (and mimed).
Passion play has dual meaning here. Cuddly
beasts bear the burdens of innocence, purity,
and prurience - sometimes simultaneously.
Phalluses and phallic symbols pop up every-
where. “Latent” is not a word in Koons’s
dictionary.

The earliest of the sculptures (SERPENTS,
POPPLES, and AMORE) are virtual appropriations,
similar to the preceding stainless steel works; but
they are enlarged in size, translated into porce-
lain, and, in the case of POPPLES and AMORE,
dollopped with a heaping portion of floral and
florid adornment. More assertive and confound-
ing are the succeeding sculptures that are based
on often elaborate, mental collages of appro-
priated images retrieved from a safari through the
jungles and deserts of postcards, photographs,
mass media images, and film stills. These then
became the two-dimensional models that formed
the basis for the directions given to the craftsmen
to create their three dimensional counterparts
(the reverse process of mimetic painting’s trans-
lation of three dimensions into two).

The hilarious abusiveness and sexual asso-
ciativeness and explicitness resulting from the
recombinations and alterations of the appro-
priated is reminiscent of the scatological, combi-
native play of childhood. The sculptures’ outra-
geousness is compounded by their monumental



JEFF KOONS, BEAR AND POLICEMAN/ BAR UND POLIZIST, 1988,
POLYCHROMED WO0O0D/GEFASSTES HOLZ, ED. OF 3,
85 x 43 x 367/ 216 x 109 x 91,4 cm.

size and scale, relative to their source images.
Trinkets turned into statues and vice versa. A
saint-like Buster Keaton (based on a movie still),
his hand gripping the end loop of the reins on
the burro he straddles, configures an image of
masturbation. In NAKED, the cloying, Garden

35

Jeff Koons

of Eden, pre-pubescent innocence is jarred by
the little girl’s curious gaze gliding past the erect,
yellow stamen of the lurid antherium held by her
boy partner, to the mute stamen between his legs.
The Pink Panther is pressed into service as an
antiseptically lascivious Leda’s downscale swan
- an amalgam of two photographs, one from
Penthouse and one of a man carrying the PINK
PANTHER. Here is a technically flawless trans-
lation of a montage of photography and anima-
tion similar to that seen recently in the movie,
Who Framed Roger Rabbit. Another turn of
kitsch’s kaleidoscope brings Michael Jackson into
focus as the White Boy Messiah that Jackson’s
own self-collage (with his nose job and Diana
Ross-Fred Astaire androgynous perfection)
aspires to.

From the Mafia rococo of the mirrors to the
cuckoo-clock bucolic of the woodcarvings to the
seamy and seamless pyrotechnics of the porce-
lains, Koons has created an animated cartoon of
our culture drawn from the only myths and
heroes we seem to have in common - and com-
mon they are. Like the best performers and
directors, he has a consumate sense of pose and
gesture. He knows where and when narrative is
best supported by an excess of detail or by the
cropping of prominent features from the frame.
Like the creators of American cartoons and slap-
stick, he empathizes with the underdog and often
makes a hero(ine) of the victim.

Koons has bathed his cinematically composed
(directed) characters in the light of an unctious,
pastel pallette that heightens their cartoon ir-
reality as well as their ability to be at once com-
pellent and repellent to the viewer. He has driven
art’s ambiguous reciprocity between the viewer
and the viewed daringly close to the ambiguous
reciprocity between the viewer and the viewed
of the voyeurism that is the prime prop of our
culture. Whether these figures are to be the
damned or the saved of that culture remains
moot. What is certain is that limbo was never this
much fun before.



Jeff Koons

KLAUS KERTESS

JEFF KOONS, MICHAEL JACKSON AND BUBBLES, 1988
PORCELAIN/PORZELLAN, ED. OF 3, 42 x 70'/> x 321> */ 106,7 x 179 x 82,5 cm.

* Wie Michael Jacksons

PARKETT 19 1989



Jeff Koons’ neue Skulpturen sind wie ein aufdringlich
duftendes, schamloses Bouguet benommener, herun-
tergekommener Gestalten der Sprachlosigkeit, her-
ausgepfliickt aus den Seitengingen einer deliridsen
Shopping-Mall-Arkade. Sexualitit und Religion,
Banales und Seligmachendes, Asthetik und Moral,
praindustrielles  Kunsthandwerk und postindu-
strielle Schlauheit vereinigen sich, um die von Gier
und Schuld gepragten Wiinsche nach Sofort-Befriedi-
gung, die unsere Kultur auszeichnen, durch die ent-
waffnende Unschuld purer Geschmacklosigkeit zu
besanftigen. Spriiche und Posen spitzbiibischer
Geringschdatzigkeit, kunstweltliche Ironie und volks-

nahe Sentimentalitit machen ungehemmt aus
Schund Erhabenes.
Der  Drei-Stidte-drei- Galerien- Extravaganz®

Jeff Koons’ gingen vier ganzseitige Inserate in Kunst-
zeitschriften voraus — in satter Farbenpracht, zu Tode
gestylter Aufmachung und narrativer Ausschliesslich-
keit, wie sie Madison Avenue jeweils einsetzt, um
bestimmten Produkten eine Aura des Begehrtwerdens
zu verleihen (wdhrend die Niitzlichkeit als dberfliis-
sig in den Hintergrund rickt). Mit hysterischem,
undurchdringlichem Ernst vermitteln uns diese Inse-
rate, dass das Produkt und seine Werbung ein und
dasselbe sind. Mit ihrer schadenfreudigen «Hand auf
der Brieftasche»-Geste konnten sie aber ebensogut
auf den Verkauf von Atemsprays wie von Kunst-
balsam abzielen. So wie auf seinen appropriierten
Postern und Inseratbildern bis anhin Starathleten
und anonyme Fotomodelle zu sehen waren, setzt sich
Koons nun selbst als Protagonisten in Szene. Auf
diese Weise gelingt ihm die Erzeugung der lebhafte-
sten, je in Kunstzeitschriften gesehenen (oder gelese-
nen) Inhalte - jedenfalls seit Lynda Benglis ihren
nackten Korper einschmierte und sich einen Dildo
montierte, um die Seiten von Artforum zu durch-
dringen (1974). Drei der genannten Inserate handeln
von der traditionellen Rolle des zum Totem der Kraft
erhobenen Kiinstlers: 1. als Wiederbeschaffer des
Paradieses sowie Triger und Spender erotischer
Kraft; 2. als Erliser und Herrscher der physischen
Welt; 3. als erleuchteter Lehrer. Allerdings wird das

KLAUS KERTESS arbeitet zurzeit an einem Buch iiber Brice
Marden.

357

Jeff Koons

Dargestellte durch die durcheinandergewiirfelten
Attribute des Darstellenden unterminiert. Die Intim-
zone des Adam Koons wird weggelassen und durch
den ungeheuerlich rosaroten, gihnenden Rachen und
die struppige Mdihne des Miniaturponys vor ihm
ersetzt. Der barfissige, in einen Bademantel gehiillte
King Koons wird nicht etwa von noblen, katzenarti-
gen Lowen flankiert, sondern von ausgelassenen,
phallischen Seelowen. Der giitig strahlende Professor
Koons bringt seiner perfekten ethnischen Mischung
von Engelsstudenten nicht den Goldenen Schnitt bei,
sondern vielmehr seine eigenen, vergoldeten Regeln:
EXPLOIT THE MASSES, BANALITY AS SAVIOUR, SENTI-
MENTALITY (Beutet die Massen aus, Banalitit als
Erretterin, Sentimentalitit).

Das vierte Inserat zeigt den (selbst-)erniedrigten
Kiinstler. Dabei ist Koons Kopf an Kopf zusammen
mit einem rosaroten Schwein zu sehen, dhnlich dem
kleinen Knaben mit den Engeln in seiner Skulptur
USHERING IN BANALITY (Auftritt in Banalitdt).
Und die Ankiindigung der Banalitit ist genau, was
Koons in Form perverser, vergniigter und zuweilen
auch omindser Vergeltung vorhat. Er befasst sich
nicht mit dem Dialog zwischen Hohem und Niedri-
gem, welcher ihn und viele andere bis anhin stark
beschdftigte, sondern mit einer praktisch ginzlichen
Hingabe an das Niedrige (in Sachen Kunst wie
Klasse). So scheint es jedenfalls. Dazu verwendet er
Souvenirgegenstinde, verkitschte Nippsachen, Car-
toon-Gestalten, Pliischtiere, Rockstaraufnahmen,
Weihnachtskrippenengel und -heilige sowie schliipf-
rige Softpornographie. Er greift den verseuchten Kul-
tur-Fallout auf und macht ihn noch toxischer sowie
zugleich rar und wertvoll. Indem er die geschicktesten
europdischen Handwerker einsetzt, deren Vorfahren
Konig und Kirche dienten, bliht er seine Objekte in
ithrer Grosse und Bezughaftigkeit auf, iberzieht sie
mit kalorienreichen Verzierungen und macht sie zu
ekstatischen Halluzinationen ihrer selbst. Unter der
Ausbeutung der Masse ist hier die Ausbeutung des
Geschmacks der Masse zu verstehen. Dabei sind vor-
erst der Kiinstler, dann auch der Betrachter sowohl
Opfer als auch Qudaler der iberwdltigenden Banali-
tat unserer Kultur.

Als Marcel Duchamp ein Pissoir «Fountain»
taufte (Springbrunnen, 1917) und es aufs Parkett der



Jeff Koons

Kunst fiihrte, tat er dies nicht, um die Kunst abzu-
werten, sondern vielmehr, um die Abwertung des tra-
ditionellen Kunsthandwerks und der traditionellen
Techniken zu thematisieren, eine Entwicklung, die
seit dem Impressionismus und der industriellen
Revolution in Gang war. Nicht «Technik», sondern
«Prozess» war der Inbegriff der Moderne. Seither
sind die Freuden der Hand vielfach entweder geleug-
net oder mit selbstkritischer Ambiguitat beladen
worden. Andy Warhol sorgte (jedenfalls fiir viele der
heutigen Generation) mehr als sonst jemand fiir
eine Demystifizierung des hohen Pathos und der Ein-
maligkeit der Prozesse, die sich im einzelnen Kiinst-
ler abspielen. Er streckte seine (bzw. seines Assisten-
ten) Hand aus und liess sie mit den Prozessen und
der Produktion der Massenmedien (beseelter wie
unbeseelter Superstars) verschmelzen. Jeff Koons
befand sich im vordersten Rang einer spateren Gene-
ration, die auf Warhol sowie auf industrielle Stan-
dardisierung und Typisierung so abstrakter Kiinstler
der 60er Jahre wie Donald Judd und Dan Flavin
griindete. Diese neue Generation wurde nicht mit
dem fernen Glanz und den Hollywood-Illusionen
grossgezogen, die Warhol bewegten, sondern mit den
chaotischen, wechselhaften Schleiern der demokrati-
scheren und mundaneren Hyperrealitit des Fern-
sehens. So begannen Kiinstler wie Sherrie Levine und
Ashley Bickerton, nicht nur die Hand, sondern auch
die Einmaligkeit des Kunstobjektes und -betriebs an
und fiir sich abzuwerten. Die Wihrung der Kultur
und die Wahrung des Geschdfls wurden metapho-
risch betrachtet auf derselben Borse gehandelt. Die
Abwertung der Kunst erfolgte allerdings noch immer
von oben. Koons’ obsessiv verpackte Staubsauger und
Teppichschamponiergerdte der frithen 80er Jahre
schaffen einen direkten Bezug zu Duchamps Ready
mades und Flavins ikonischer Fluoreszenz. Gleich-
zeitig mockieren sie sich iiber die Obsession der Kunst
nach Neuheit, frieren diese ein, verwahren sie und
setzen sie mit der Neuheitsobsession des Konsumis-
mus gleich. Bis hin zu seiner Ausstellung 1987 in
New York war Koons sozusagen der Leichenbestatter
der luxuriosesten Leichenhalle des Modernismus und
Konsumismus.

Seine 1987 aus rostfreiem Stahl gefertigten
Abgiisse  hoffnungslos entarteten, appropriierten

38

Kitsches untermauerten Koons’ Beschluss, sich ver-
mehrt der Kunst fir die Masse zuzuwenden. Mit
Ausnahme des Brancusi-Abbildes des aufgeblihten
RABBIT (Hdschen) fehlt es diesen Werken im allge-
meinen jedoch an der animistischen Kraft und
Gestalthaftigkeit, die den besten seiner friiheren
Werke innewohnen. Verbal und figurativ spiegeln sie
den Kodex des Banalen, statt ihn zu verzerren. Hohe
und niedere Kultur (Klasse und Ramsch) erzeugen
keine Galvanisierung, sondern eine gegenseitige Neu-
tralisierung. Die neuesten Werke haben ihren kitschi-
gen Kern beibehalten, verzerren und transportieren
ihn aber hinein in eine paradiesische Ohnmacht hin-
gerissener und hinreissender Vulgaritat. Gleichzeitig
wird Duchamp die Luft abgelassen und sein Inneres
nach aussen gekehrt.

Die von Duchamp verschmdhte und verdringte
Technik wird nicht nur neu aufgegriffen, sondern
geradezu gefeiert. Allerdings ist es nun die Technik
selbst, die appropriiert und als Ready made behan-
delt wird. Es sind gelichene Hande, eingetaucht in
die Traditionen europdischen Kunsthandwerks, die
die fetischhaften Skulpturen unterwiirfig und
zugleich freigiebig formen. Der Sockel jeder Skulptur
tragt die Unterschrift ihres Meisters. Koons’ eigene
Unterschrift befindet sich ausserhalb des Blickfelds,
auf der Unterseite jedes Stiicks. Antastung des Unan-
tastbaren, prdaindustrielles Engagement und post-
industrielle Entfremdung, Duchamps Transforma-
tion des Niederen zum Hohen wird umgekehrt, das
Hohe zum Niederen gemacht. Die dem Kitsch inne-
wohnende, billige, maschinengeformte Simulation
und die Sehnsucht nach dem Handgemachten wer-
den zu einer teuren, handgemachten Simulation
und einer Sehnsucht nach der Wertlosigkeit des
Maschinengeformten. Die unverfilschte Geschmack-
losigkeit wird befreit und entlastet und feiert sich
vor dem wvergoldeten Spiegel der unverfilschien
Geschmacklosigkeit.

Andy Warhols und Richard Artschwagers hand-
gemachte Simulationen kommerzieller Produkte und
Verfahren strotzen nur so vor neutraler, passiver
Aggression. Dasselbe gilt weitgehend auch fiir die
appropriationistischen Gleichgesinnten Jeff Koons’,
obschon viele, wie beispielsweise Peter Halley, ein
implizites, soziales Programm einzuflechten suchen.



Die verdrehende und verdrehte Logik Jeff Koons’
greift allerdings nicht allein das Kunsthandwerk auf,
sondern auch den abhanden gekommenen, emotiona-
len Inhalt der Kunst. Seine extravaganten Kreationen
suhlen sich in einer klebrigfingrigen Heruntergekom-
menheit und Sentimentalitit, die fir das «deseta-
blierte» Kunsthandwerk ebenso typisch sind wie fiir
den etablierten Brei, jedoch seit den Priraffaeliten
und Bouguereau in der hohen Kunst selten mehr zu
sehen waren. Herzen und Blumen, die Embleme und
Stigmata erotischer wie religioser Sentimentalitdt,
schmiicken die meisten der neuen Skulpturen. Das
Mdinnliche, Weibliche und Tierische werden miss-
braucht (zuweilen auch von sich selbst) und als feti-
schistische Cartoons des Voyeurismus idealisiert.
Drei verschiedene Handwerkstechniken setzt Jeff
Koons fiir diese neuen Skulpturen ein, jede von ihnen
mit anderen Implikationen behaftet: die Holzschnit-
zerei mit threr Verkniipfung zur religiosen Kunst, das
Porzellan mit seiner einst koniglichen Luxuridsitdt
und Ahnlichkeit mit der Haut (porenfreie, glin-

39

Jeff Koons

JEFF KOONS, SAINT JOHN THE BAPTIST/
HEILIGER JOHANNES DER TAUFER,
1988, PORCELAIN/PORZELLAN, ED. OF 3,
567/2 x 30 x 2472/ 143,5 x 76,2 x 62,2 cm.

zende Perfektion wie bei Modefotos und Softpornos),
die Spiegel-Herstellung mit ihrer naheliegenden
Assoziation der Eitelkeit. Die Holz- und Porzellan-
werke entstehen in Norditalien, die Spiegel in Miin-
chen. Die Mischung von Europdischem (Kunsthand-
werk) und Amerikanischem (Kiinstler) setzt sich fort
im Thema des Populdren und Popularisierten: Odie
(aus dem Comic strip «Garfield»), Michael Jackson,
Penthouse-Fotomodelle aus Amerika, ein briti-
scher Bobby, deutsche Teddybdren, Leonardo da Vin-
cis «Taufer Johannes» und anderes. Auch hier werden
Sexualitat und Religion vermischt (und nachgebil-
det): ein Passionsspiel in doppeltem Sinne also.
Kuscheltiere tragen die Biirde der Unschuld, Reinheit
oder Lust in sich — manchmal alles gleichzeitig.
Uberall tauchen Phalli und phallische Symbole auf.
Das Wort «latent» scheint in Koons’ Wortschatz nicht
enthalten zu sein.

Die frithesten Skulpturen (SERPENTS, POPPLESY
und AMORE, [Schlangen, Krauselungen und Liebe])
sind im Grunde genommen Aneignungen, dhnlich der



Jeff Koons

JEFF KOONS, FAIT D’HIVER, 1988,
PORCELAIN/PORZELLAN,
ED. OF 3, 1972 x 63 x 31"/2 7/ 50 x 160 x 80 cm.

genannten Werke aus rostfreiem Stahl. Sie wurden
vergrassert, in die Sprache des Porzellans umgesetzt
und im Falle von POPPLES und AMORE mit einer
Menge iippiger, blumiger Verzierungen dberhduft.
Aussagekraftiger und verbliiffender sind allerdings
die darauf folgenden Skulpturen, die auf oft elabo-
rierten, mentalen Collagen appropriierter Bilder
basieren, welche von einer Safari durch die Dschungel
und Wiisten von Postkarten, Fotos, Medienbildern
und Filmaufnahmen stammen. Diese wurden den
Handwerkern als zweidimensionale Vorlagen gege-
ben, um dreidimensionale Entsprechungen zu kreie-
ren (umgekehrt zur Transformation des Dreidimen-
sionalen in Zweidimensionales bei der mimetischen
Malerei).

Der schamlose Missbrauch, die sexuelle Anspie-
lung und Explizitat als Ergebnis einer Rekombina-
tion und Modifikation des Angeeigneten erinnern an
skatologische Kombinationsspiele aus der Kindheit.
Die Schamlosigkeit der Skulpturen basiert auf ihrer
monumentalen Grosse im Verhdltnis zu ihrem Ur-

40

sprung. Nippsachen werden zu Statuen und umge-
kehrt. Buster Keaton (urspriinglich eine Filmauf-
nahme) sieht einem Heiligen dhnlich. Dabei wurde
seine Haltung so modifiziert, dass seine Hand, die die
Ziigel des Esels halt, auf dem er sitzt, ein Bild der
Masturbation ergibt. In NAKED (Nackt) wird die
ibersiisse, an den Garten Eden erinnernde, vorpuber-
tare Unschuld dadurch erschiittert, dass der neugie-
rige Blick des kleinen Mddchens an dem aufgerichte-
ten, gelben Faden des grellen Staubbeutels in der
Hand des Jungen vorbei zum stummen «Staubfaden»
zwischen dessen Beinen gleitet. Der Rosarote Panther
wird gezwungen, die Rolle eines antiseptisch lasziven
und degradierten Schwans (Leda) zu iibernehmen -
ein Amalgam aus zwei Fotos, eine aus Penthouse,
und eine von einem Mann, der den «PINK PANTHER»
trigt. Hier handelt es sich um eine technisch perfekte
Montage von Fotografie und Animation, dhnlich wie
beim Film «Who Framed Roger Rabbit» (Falsches
Spiel mit Roger Rabbit). Eine andere Wendung des
Kitsch-Kaleidoskops stellt «Michael Jackson» als



JEFF KOONS, POPPLES, 1988,
PORCELAIN/PORZELLAN,
ED.OF 3, 29"4 x 23 x 12 ”/ 74,3 x 58,4 x 30,5 cm.

Jeff Koons

JEFF KOONS, PINK PANTHER, 1988,
PORCELAIN/PORZELLAN,
ED.OF 3, 41 x 202 x 19 ”/ 104 x 52 x 48,3 cm.

weissen Messias in den Mittelpunkt, eine Idee, die
Jacksons eigene Collage (mit seiner Nasenoperation
und androgynen Diana-Ross-Fred-Astaire- Perfek-
tion) geradezu verlangt.

Vom Mafia-Rokoko der Spiegel iiber die
Kuckucksuhr-Bukolik der Holzschnitzereien und hin
zur befremdlichen, nahtlosen Pyrotechnik des Porzel-
lans schafft Koons einen animierten Cartoon unserer
Kultur — mit den einzigen Mythen und Helden, die
uns gemein, aber nicht gerade allzu hochstehend
sind. Ebenso wie erstklassige Schauspieler und
Regisseure verfiigt auch Koons iber ein perfektes
Gefiihl fiir Pose und Geste. Er weiss, wann das Nar-
rative am besten durch eine Menge von Details unter-
mauert wird und wann durch ein Minimum an Ein-

- zelheiten. Wie die Erfinder der amerikanischen
Cartoons und Slapsticks sympathisiert auch er mit
den zu kurz Gekommenen, macht oft sein Opfer zum
Held oder zur Heldin.

Jeff Koons hat seine filmisch komponierten (und
regiemdssig gefiihrten) Gestalten in eine salbungs-

417

volle Pastellpalette getaucht, die deren Cartoon-
Irrealitat ebenso wie deren Fihigkeit, fiir den
Betrachter gleichzeitig verlockend und abstossend zu
sein, erst recht hervorhebt. Er fiihrt die ambivalente
Reziprozitit zwischen Betrachter und Betrachtetem
in der Kunst in gewagte Nihe der vergleichbaren,
ambivalenten Reziprozitdt im Voyeurismus, der
wichtigsten Stiitze unserer Kultur. Ob die Gestalten
dabei die Verdammten oder Erlosten der Kultur sein
werden, bleibt strittig. Sicher ist nur, dass die Vor-
hille nie zuvor so viel Spass gemacht hat!
(Uberxetzung Anna Kammenhuber)

ANMERKUNGEN

1) Bad, was eigentlich schlimm, bose und schlecht heisst, wird in Jacksons Song in
Anlehnung an den Slang der jungen Schwarzen in New York positiv verwendet,
etwa im Sinne von «so schlecht, dass es schon wieder gut ist».

2) Vergangenen Herbst fanden gleichzeitig drei Galerie-Ausstellungen mit neuen
Werken von Jeff Koons statt, zwei in Nordamerika (New York und Chicago) und
eine in Europa (Kiln).

3) «Popples»: kleine Wellen, Kriuselungen (z.B. Ringe, wenn ein Stein ins Wasser

fllt).



Jeff Koons

JEFF KOONS, FRENCH COACH COUPLE/
FRANZOSISCHES SANFTE-PAAR, 1986,
STAINLESS STEEL/STAHL,

17 x 152 x 173/4 ”/ 43,2 x 39,4 x 30 cm.

JEFF KOONS, RABBIT/ HASCHEN, 1986,
STAINLESS STEEL/STAHL,
47 x79x 72 7/104,1 x 48,3 x 30,5 cm.






	Jeff Koons : bad = "Bad*"

