
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1989)

Heft: 19: Collaboration Jeff Koons, Martin Kippenberger

Artikel: Das sprechende Bild = The speaking image

Autor: Ingold, Felix Philipp / Schelbert, Catherine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680125

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS SPRECHENDE BILD
Bildwahrnehmung und Bildkonstitution

bei Remy Zaugg

FELIX PHILIPP INGOLD

«Peinture, te voici done a la noce Noces
de la ceruse et des huiles colorees Et

vous, Paroles, dans de beaux draps Ce

sont les draps de la necessity Ceux aussi
de la reciprocity O Paroles, draps neufs

pour la posteriority

Dans les draps neufs de la necessity, nous
referons le lit de la posterity
Hommes, animaux ä paroles, nous

sommes les otages du monde muet »

(Francis Ponge, Paroles ä propos des nus
de Fautrier)

I

Zahlreich sind die Schriften und Vortrage, m denen

Remy Zaugg sich mit dem Kunstwerk - mit dessen

Werden und Wahren m der Zeit, mit dessen Prasenta

tion und Rezeption im Raum - auseinandergesetzt
hat,1' und immer stand im Zentrum seiner Überlegungen

die Frage nach der adaquaten, will sagen nach der
phanomengerechten Wahrnehmung künstlerischer
Objekte, eine Frage, welche nicht allem die Wirkungs
weise, sondern auch die Entstehung, den objektiven
Status und, insgesamt, die Asthetizitat des Werks zum
Gegenstand hat Dabei scheint Zaugg, der weder als

Kritiker noch als Exeget, vielmehr als schlichter
Augenzeuge seinem jeweiligen Wahrnehmungsobjekt
gegenubertntt, pnmar daran interessiert zu sein,
dieselbe Frage immer wieder neu zu stellen, sie also fur
Anschlussfragen offenzuhalten, statt sie - und damit
das befragte Werk - durch Antworten oder Teilantwor
ten abzuschliessen Denn die an das Werk gerichtete
Frage ist nichts anderes als das, was das Werk dem
Betrachter zu sagen hat, und die Aufgabe des Betrachters

besteht folglich dann, das Werk, indem er es

befragt, zum Sprechen zu bnngen, das heisst, einen

sprachlichen Ausdruck zu finden fur das, was das Werk

verschweigt
Wahrnehmung, so verstanden, ist Handlung, ist Arbeit
- durch Sprache - am Werk Wahrnehmung, so
verstanden, darf demnach keineswegs auf einen lediglich
rezeptiven Akt beschrankt bleiben, der Wirkungen
registriert und diese Wirkungen jenseits der Sichtbarkeit

des Werks zu begrifflichen Signifikanten verdich
tet, die Wahrnehmung als kreative Leistung eigener
Art, bringt das Werk überhaupt erst hervor, sie muss es

bewirken, damit es, vor jeglicher hermeneutischen
Inanspruchnahme, seinerseits zur Wirkung kommen,
sich m seinem Namen aussprechen kann kraft der
Befragung durch den Betrachter 2' Bleibt eine solche -
einzig an der materiellen und phänomenalen Präsenz
des Werks zu orientierende - Befragung aus, so wird
das künstlerische Objekt entweder auf jene
Bedeutungsebene reduziert, die durch das von ihm allenfalls
Dargestellte m logischer Begnfflichkeit vorgegeben
ist, mithin auf das, was hinter ihm liegt, oder es wird,
umgekehrt, m seinem blossen Vorhandensein als

Objekt zu einem ephemeren Smnesdatum automati

PARKETT 19 1989 7 72



t Vvw«*ktl

CM«»*.

CmMf
0

-tCwJ

«**•« c Ud-i\
wJrp^ *"x (•"*»•)

atot
•*-J-(Vv«U)

M»~Y
»»•-j«(WAf

c«f (p.«* i. W&) ^
(Lji ,<*.!*)

^«ty,VVo«Ä*.% cW.**^')

—fC^.;
- wut

REMY ZAUGG, ENTSTEHUNG EINES BILDES, TAGEBUCH / CONSTITUTION OF A PAINTING, JOURNAL, 1963-66,

BLATT NR 26 / SHEET NO 26, 42 x 29,7 CM / 16U2 x lH/10

sierter Perzeption In beiden Fallen fuhrt der Verzicht
auf einen produktiven Wahrnehmungs- und
Aneignungsakt dazu, dass das Werk selbst m seiner Sprach
losigkeit verharrt und nur als das sich zeigen kann, was

es nicht ist, was es nicht sein will - Ideentrager, Ding
unter Dingen
Im Zauggschen Wahrnehmungsmodell gibt es keinen
Platz fur die gangige Vorstellung eines dialektischen,
zwischen dem Werkproduzenten und dem Werk rezi
pienten sich abspielenden Kommunikationsvorgangs,

als dessen Gegenstand der kodierte - verbale
oder visuelle - Text des Werks zu gelten hatte Produzent

und Rezipient stehen bei Zaugg nicht mehr einander

gegenüber, um anhand des Werks nach bestimmten

Regeln zu kommunizieren und so, mit Bezug auf
seme zu bestimmende Bedeutung, sich zu verstandigen,

sondern sie fallen inems und stehen ihrerseits
dem autonom gesetzten Werk gegenüber, dem sie
durch ihre Wahrnehmungsarbeit zu seinem elementarsten

Selbstausdruck verhelfen - zur Sichtbarkeit
Sichtbar wird das Werk dadurch, dass es wird, und

FELIX PHILLIPP INGOLD ist Schriftsteller und

Literaturwissenschafter in Zurich

damit es werden kann, muss es sich aussprechen in
seiner Sprachlosigkeit

Das heisst nun aber nicht, dass das bildnerische Werk,
als solches, aufsprachliche Vermittlung - aufBeschrei

bung etwa, auf Erklärung, auf Deutung - angewiesen
ware, im Gegenteil, verständlich wird das Werk nur
dann, wenn es sich, kraft der sprachlich artikulierten
Wahrnehmungsarbeit des Betrachters, von selbst
versteht, wenn es selbst sich zu artikulieren vermag durch
die Sprache dessen, der ihm, indem er es wahrnimmt,
überhaupt erst zum Ausdruck verhilft «[ ] die Tatsache,

dass ich den Text, d h zu lesende Worter, benutze,
besagt nicht, dass ich auf Kosten des konkreten und
sinnlichen Werks nur einen ideellen Inhalt suche oder
ernten will, noch dass ich das Werk von mir stosse, wie
ich eine leere Nussschale wegwerfe, sobald ich die
Nuss gewonnen habe, noch dass ich das Werk interpretiere,

wie ich einen Text m eine andere Sprache ubersetze

oder einen kritischen Kommentar zu einem Text
schreibe Die Worter dienen mir hier dazu, das Sinnliche

und das Wahrnehmbare zu enthüllen, und nicht
etwa, das konkrete und sinnliche Werk zu verhüllen
und zunichte zu machen Die Sprache ist somit ein

113



Werkzeug, das zur wahrnehmenden Kenntnis des

Werks beitragt Der fertiggestellte und abgelegte Text
wird Chronik oder Zeuge der persönlichen, mit dem
Werk gepflegten Beziehung Nachdem er wahrend seiner

ganzen Erarbeitung dem Werk unterworfen war,
bleibt er wie das erstarrte Kielwasser der Annäherung
stehen Ein solcher Text ist eine der Schleimspur der
Schnecke ahnliche Spur Er ist ein Überbleibsel, ein
Abfall der wahrnehmenden Annäherung.» 3'

Das Werk wird also keineswegs durch referierenden
oder interpretierenden Spracheinsatz vergegenwärtigt

und verstehbar gemacht; es enthalt keine vorgegebene

Bedeutung, die sprachlich zu vermitteln ware, es

erhalt einen Sinn allein dadurch, dass es wahrgenommen

wird und im Akt der Wahrnehmung sich verwirklichen,

sich so oder anders aussprechen kann nach

Massgabe dessen, inwieweit der Betrachter willens
und fähig ist, fragend ihm sich anzunähern und als

Fragender sich von ihm ansprechen zu lassen 4) Folglich
kann es auch nicht mehr darum gehen, das Werk als

das zu verstehen, was der Autor - durch das Werk -
seinem Adressaten allenfalls hat «sagen» wollen, nicht
die Instanz des Autors, sondern das Subjekt des

Betrachters und dessen Wahrnehmungsraum ist der
Ort, an dem die Wirkhchkeits-, die Wert-, die Smnkon-
stitution sich vollziehen Kein im vegetativen Zustand
des «man» zurückgezogener Zuschauer mehr - das

Verb «sehen» setzte Passivität und Augenfälligkeit vor-

Dem nach wie vor üblichen Bilddiskurs, der die
Werke anhand eines vorbestimmten Begriffsrasters
bespricht, statt sie zum Sprechen zu bringen, der somit
über ihr phänomenales und materielles Vorhandensein

hinwegtauscht, um sie gleichsam in absentia auf
bestimmte, ausserhalb ihrer selbst hegende Bedeutungen

zu fixieren, setzt Remy Zaugg eine Rede - als

sprachliche Handlung im Medium der Schrift - entgegen,

durch die das Werk in der ganzen Fülle seiner
sinnlich wahrnehmbaren Präsenz authentisch zum
Ausdruck kommen kann Das Wort wird aus seiner
diskursiven Veremnahmung als «Aufenthaltsort der Willkür,

der Konvention, des Legislativen, des Dekrets,
des Gesetzes, des Standardisierten, des Normierten,
des Schematischen, des Bekannten, des Vertrauten,
des Funktionalen, des Wirksamen, des Kurzeis»7'
befreit und konsequent zur unmittelbaren sprachlichen

Konkretisierungjener Wahrnehmungsdaten
eingesetzt, die m standig sich verändernder Konstellation
das Werk in seiner standig sich verändernden
Erscheinungsweise - m seinem Werden eben, dessen Un-Ort
das Wort ist - vergegenwärtigen

aus, sehen war erleiden, bedeutete, das Opfer der
Sinne und der Welt zu sein, sehen war ein Schicksal,
das Schicksal dessen, was wir waren und was die Welt

war Die intentionale Darstellung aktualisiert das Subjekt

und beteiligt es Sie hangt vom bewussten,
reflexiven und aktiven Wahrnehmen ab «Wahrnehmen»
ruckt an die Stelle von «sehen» und «ich» an die von
«man» Die Darstellung ist, was das Subjekt wird Sie

scheint zu sagen Sag mir, wer du bist, und du wirst

sagen, was ich werde Das Subjekt nimmt an einem
Schauspiel teil, in dem es Autor und Schauspieler ist 51

Das Werk wird, wie Zaugg ausfuhrt, durch die Wahr-

nehmungsleistung hervorgebracht, «durch die

gefuhls- und vernunftmassige, durch die körperliche
und geistige Wahrnehmung, durch die ungesicherte,
die fragende, die vorausschauende Wahrnehmung» -
das Werk entsteht und wird zum Ereignis «im
reflexiven Bewusstsem des wahrnehmenden Subjekts»,
und als ein wahrgenommenes, als ein durch die
Wahrnehmung erst eigentlich hervorgerufenes verwandelt
das Werk sich «m Sagen, und das Sagen des Textes
verwandelt sich in innere Visionen, die wohl ebenso

intensiv und wirkungsmachtig wie unantastbar,
schwankend und ungewiss sind, und es wird fur immer
notwendig sein, dieses innere Gesicht durch Imagination

zu präzisieren Ich will ein Bild ohne Schauspiel,

ein Bild, das gewissermassen ohne Bild bleibt,
ein Bild so neutral wie nur möglich »6'

Die unabschhessbare, weil im unabschliessbaren Pro-
zess der Wahrnehmungsarbeit sich vollziehende
Entstehung (constitution) eines Bildwerks hat Zaugg am
Beispiel von Paul Cezannes Gemälde Das Haus des

Gehenkten («La maison du pendu», Auvers 1872/
1873) m dem hier vorliegenden «Tagebuch» dokumentarisch

festgehalten Die über einen Zeitraum von rund
fünf Jahren sich erstreckenden Aufzeichnungen
bilden insgesamt eine grossangelegte «verbale
Wahrnehmungsskizze» und lassen erkennen, wie das als Vorlage

gewählte Bild im Perzeptionsfeld des Betrachters
Schritt fur Schritt - in der Art eines autopoietischen
Systems - sich selbst aufbaut, um das zu werden, was es

schon immer gewesen ist8), was jedoch, vielfach
uberlagert von erklärenden Diskursen, seme pure Sichtbarkeit

eingebusst hat das Werk als Produkt sinnlicher
Erkenntnis

Um kraft solcher Erkenntnis (die auf die Wahrnehmung

des Objekts durch das Subjekt und auf die
Selbstwahrnehmung des Subjekts anhand des Objekts
gleichermassen angewiesen ist) zu diesem Werk zu

II

7 14



gelangen, muss der Betrachter es zunächst befreien
von all dem Uneigenthchen, Konventionellen, Parasitären,

das ihm anhaftet, kurz - von all den begrifflichen
Ablagerungen, welche «die ursprüngliche und
legitime Materialität» des Werks verdecken, es also der
unmittelbaren sinnlichen Wahrnehmung entziehen
und zur blossen Illusion werden lassen, indem sie als

deutende oder wertende Kommentare «zwischen das

Subjekt und das Werk eindringen».9' Der Betrachter
istfolglich, um überhaupt wahrnehmungsfähig zu werden,

gehalten, alles zu vergessen, was er vom Werk -
vor dessen Wahrnehmung - weiss: alles, was das Werk
als ein geschichtliches - ein gewordenes - definiert.
Denn es geht, wie schon erwähnt, darum, das Werk «in
semer ganzen rohen Materialität» immer wieder neu
wahrzunehmen, im Prozess der Wahrnehmung, und
das heisst auch: im Prozess seines Werdens es zu

begreifen und zugleich von ihm sich ergreifen, von
ihm sich - mit Ponge zu reden - «revolutionieren» zu
lassen.10' Also: «Das autonome Werk ist für den
autonomen Menschen; das Werk, das sich durch und in
seinem Gutdunken ausdruckt, ist fur den Menschen, der
nach seinem Gutdünken auf der Suche nach der
Bestimmung eines Sinns umherirrt, oder - was auf
dasselbe herauskommt - auf der Suche nach seiner eigenen

Bestimmung.

Das Protokoll, in dem Zaugg Cezannes Bildwerk als

ein selbstorganisierendes System von
Wahrnehmungsdaten sprachlich sich artikulieren lässt und m
dem er gleichzeitig seme eigene Wahrnehmungsakti-
vitat registriert, erscheint hier in zwei (inhaltlich
identischen) Fassungen - einer handschriftlichen, einer
druckschrifthchen Der handschriftliche Text ist so

angelegt, dass das Wortmaterial, woraus er sich
zusammensetzt, den jeweiligen Wahrnehmungszustand des

Bildwerks gewissermassen kartographisch erschliesst,
indem die einzelnen Wörter oder Wortverbindungen
innerhalb eines der Vorlage proportional entsprechenden

Rahmens, den Zaugg auf einem Blatt Papier
aufzeichnet und gegebenenfalls mit Hilfslinien zur Skiz-

zierung des Bildaufbaus versieht, genau an jenen
Punkten festgeschrieben werden, wo die entsprechende

Wahrnehmung (Sujet; Farbe; Material; etc.)
sich emsteilt. Der auf solche Weise sich konstituierende

Text vermag also, da er aus der konventionellen
Linearität des Schriftsatzes ausbricht und statt dessen

zwischen den einzelnen Wahrnehmungspunkten frei
nomadisiert, das immer wieder anders wahrgenommene

Bild visuell zur Sprache zu bringen, wohingegen
die jeweils beigefugte gedruckte Fassung das

verstreute Wortmatenal in der üblichen Art zu Zeilen
aufreiht, so dass jede schnftbildliche Visualisierung
entfallt und die m willkürlicher Abfolge unverbunden
nebeneinandergestellten Notate nicht mehr das wahr¬

genommene Werk, sondern einzig dessen Wahrnehmung

bezeichnen In beiden Fällen wird aber
grundsatzlich daraufverzichtet, das Werk als biographisches
oder ikonographisches, als kunst- oder zeitgeschichtliches

Faktum abzuhandeln, mithin es auf das festzulegen,

was es nicht ist; was es m seiner Abwesenheit -
durch interpretative Vermittlung - aussagt, bedeutet,
ohne dass aber (da seine sinnliche Erkenntnis durch
ausserästhetische Vor-Urteile verunmöglicht wird)
auch der Sinn des Werks - im unmittelbaren Wahrnehmungsakt

- sich zu realisieren vermöchte.

Zauggs Verfahren besteht dann, die vor dem Bildwerk
spontan sich einstellenden Wahrnehmungsemdrucke
in einer Art von verbalem scanning aufzuzeichnen,
wobei er den Gebrauch syntaktisch gebauter, logisch
kohärenter Aussagesätze weitgehend vermeidet, um
nicht einen fiktiven, die ästhetische Erfahrbarkeit des
Werks immunisierenden Bedeutungszusammenhang
aufkommen zu lassen; statt dessen werden beinahe
ausschliesslich punktuelle Färb-, Form- und
Lagebezeichnungen («blau»; «Rechteck»; «frontal»; etc.)

sowie fragmentarische Fragen («Dach?»; «Schatten
und/oder Hügel?»; etc.) oder Vergleiche («pikturales
Element ahnlich der kleinen dunklen Fassadenöffnung»;

«skizziert wie durch Unachtsamkeit»; etc.),
aber auch materielle und maitechnische Realien
(«hellgelbe Farbmaterie gelblich auf braun-orange»;
«feine Pmseltupfer»; etc.) registriert. Dass Zaugg sich
dabei nicht an das Original, sondern an eine
drucktechnisch mangelhafte Reproduktion von Cezannes
Haus des Gehenkten halt, ist deshalb irrelevant, weil es

ihm doch primär um den verbalen Mitvollzug eines
Wahrnehmungsprozesses geht, und fur diesen kann
grundsätzlich jede Vorlage, wie auch immer sie
beschaffen sei, als «Original» fungieren. Da Zauggs
Wahrnehmungsarbeit sich im übrigen auf einen
Zeitraum von mehreren Jahren erstreckt und in immer
wieder neuen Annäherungen zu unzähligen
Durchgangen gefuhrt hat, kommt es notwendigerweise zu
ebenso zahlreichen, gegenseitig einander modifizierenden

und relativierenden Wiederholungen, die sich

nun bei der Lektüre der chronologisch geordneten
«Perzeptionsskizzen» palimpsestartig vielfach uberlagern,

so dass Cezannes Gemälde in einem «verbalen
Bild» (image verbale) von ausserster Dichte Präsenz

gewinnt. - Wenn Zauggs protokollarische Notate auf
den letzten Seiten des Textkonvoluts stellenweise sich

zu diskursiven Aufzeichnungen zusammenschliessen
und m kommentierende Erläuterungen übergehen, so

ist dies keineswegs auf methodologische Inkonsequenz

zurückzuführen; es soll damit lediglich dargetan

werden, welchen Erkenntniszuwachs die sinnliche
Erfahrung vor dem gegebenen Bildwerk - jenseits der

Wahrnehmung - fur den Betrachter erbracht hat.

115



III

Zauggs Verfahrensweise im Umgang mit seiner Vorlage

besteht, wie nun wohl gesagt werden kann, darin,
dass er sie im mehrfach wiederholten Akt der
Wahrnehmung zu einem «verbalen Bild» aufarbeitet, das

sich gewissermassen selbst zur Sprache bringt, indem
es durch den Betrachter sich ausspricht, und so wie der
Betrachter das Werk seiner Wahrnehmung aussetzt,
setzt er sich selbst der Wahrnehmung durch das Werk
aus - der Wahrnehmende ist, im eigentlichen Wortsinn,

immer auch der Wahrgenommene; die
Demarkationslinie zwischen dem Subjekt und dem Objekt
der Wahrnehmung wirdfliessend; Wahrnehmung
verlauft - im Unterschied zur blossen Informationsübertragung

- nicht als einseitiger, von einem Sender auf
einen Empfänger gerichteter Rezeptionsprozess;
durch Wahrnehmung wird das Wahrgenommene wie
auch der Wahrnehmende gleichermassen verändert.
Das Bildwerk, als Gegenstand und als Quelle der

Wahrnehmung, «steht im Ganzen und Gesamten dem
Menschen offen gegenüber, dessen Ganzheit und
Gesamtheit es unterschiedslos, ungeteilt und ohne
etwas auszuschhessen wirksam werden lässt. Das Werk
ist also ein auf die Wahrnehmung bezogener
Ausdruck. Das Kunstwerk ist ein perzeptiver Ausdruck...
Die Wahrnehmung bringt den Menschen als integralen

Menschen ins Spiel Die Wahrnehmung ist der
menschliche Ausdruck an sich.»12'

Was Zaugg hier und andernorts mit Bezug auf den Akt
der Wahrnehmung (verstanden als kreativer Aneig-
nungsprozess) festhält, hat der Schriftsteller Francis
Ponge seit den mittleren zwanzigerJahren im Bereich
der Wortkunst konsequent praktiziert und auch immer
wieder theoretisch abgehandelt. Fur Ponge - wie fur
Zaugg - geht es darum, der Stummheit seines
Wahrnehmungsgegenstandes adäquaten Ausdruck zu
verleihen; auch er setzt voraus, dass man, um zu
«authentischer» Wahrnehmung zu gelangen, sämtliche
Vorkenntnisse und Vorurteile, von denen das
Wahrzunehmende uberblendet sei, vergessen müsse; dass

man, mit andern Worten, «sowenig vorgefasste Ideen
haben [sollte] wie möglich», damit der
Wahrnehmungsgegenstand, den man zur Sprache bringt,
seinerseits sich frei aussprechen kann, wodurch dann
jener doppelte - erotische - Blick möglich wird, der
den Betrachter nicht nur seinen Gegenstand erkennen
lasst, sondern ihm die Chance (oder das Risiko)
eröffnet, sich vom Gegenstand seiner Wahrnehmung
erkennen zu lassen, und das heisst - ihn als seinen
«Zeugen» (oder «Richter») anzunehmen.13>

Im Wahrnehmungsakt bildet sich, bei Ponge, «der

Knoten, wo die Aneignung der Erkenntnis und die

Ausdruckstätigkeit zur Artikulation kommen»141; wo
der Wahrnehmende und das Wahrgenommene gegenseitig

sich durchdringen; wo das Wahrgenommene in
der Sprache des Wahrnehmenden reale Präsenz

gewinnt. Nur so könne, meint Ponge, ein «originales
Werk» entstehen, denn «die Originalität kommt vom
Objekt, und nicht vom Subjekt».15)
Bereits 1949 hat Maurice Blanchot darauf hingewiesen,

dass Ponge seinen Gegenstand, indem er ihn
beschreibt, sich selbst beschreiben lasse; dass der
Gegenstand, den Ponge beobachtet habe, ein Gegenstand

sei, «der Ponge beobachtet hat und der sich so

beschreibt, wie er annimmt, dass dieser ihn beschreiben

konnte»; dass also der sprachliche Ausdruck dem

Gegenstand vorausgehe, damit der Gegenstand das

Sprechen erlerne und jenseits der Bedeutungen - in
einer «Sprache von vor der Sintflut» - sich konkretisiere.

16>

Dass (und wie) die Wahrnehmung mit dem
Wahrnehmungsgegenstand interagiert, hat Blanchot in einer
grossen Erzählung aus den vierzigerJahren, «Thomas
der Dunkle», breiter ausgeführt; an einer Stelle heisst

es dort: «In meiner Reichweite hegt eine Welt - ich
nenne sie Welt, wie ich als Toter die Erde als Nichts
bezeichnen wurde. Ich nenne sie Welt, weil ich an
keine andere Welt fur mich glaube. Ich glaube, dass ich
ihr näherkomme, wie bei der Annäherung an einen
Gegenstand, aber sie ist es, die mich versteht. Sie,
unsichtbar und ausserhalb des Sems, nimmt mich
wahr und hält mich im Sem. Sie ist ohne meine
Anwesenheit bloss ein Hirngespinst, ich nehme sie genau
wahr, nicht durch die Sicht, die ich von ihr habe,
sondern durch die Sicht und Kenntnis, die sie von mir hat.
Ich werde gesehen. Unter diesem Blick befleissige ich
mich einer Passivität, die, anstatt mich zu zerstören,
mich wirklich macht.»171

In diesen Sätzen ist genau das vorformuliert, was

Zaugg in seiner Wahrnehmungsstudie über eine
Skulptur von DonaldJudd weiterentwickelt hat; man
liest dort: «In der Erscheinung der Objekte erkennt
der Betrachter die Objekte, aber auch seinen sie
umschhessenden Blick. Die Erscheinung der Objekte
lässt ihn sowohl des Objekts als auch seiner selbst
bewusst werden. Die Verzerrungen der betrachteten
Dinge offenbaren den Blick des Betrachters. Der
Betrachter erfasst gleichzeitig das Objekt und die Art
und Weise, wie er es anschaut. Das betrachtete Objekt
wird durch das betrachtende Subjekt umzingelt, und
dieses kann seme eigene Gegenwart in den perspektivischen

Verzerrungen des betrachteten Objekts entzif-

116



fern. Jede Verzerrung setzt das Subjekt voraus. So wie
die Zufälligkeit der Verzerrungen dem betrachtenden
Subjekt die Zufälligkeit seines Gesichtspunktes und
seiner wahrnehmenden Teilnahme offenbart, die

Zufälligkeit semes Blicks und semer Gegenwart, die

Zufälligkeit seiner Existenz und schliesslich semen
Tod, so mag also die Vorderansicht der Nebeneinanderstellung

das in der Erscheinung enthaltene Tragische

austilgen, indem sie die perspektivischen
Verzerrungen abschwächt Sie mag dem illusorischen
Verlangen nach der Aufhebung der subjektiven und

kompromittierenden wahrnehmenden Teilnahme
entsprechen.»18)
Das von Ponge, von Blanchot entwickelte
Wahrnehmungsmodell, innerhalb dessen die «aktive Kontemplation»

zum eigentlich künstlerischen Akt und das

kraft der Wahrnehmung (und m ihr) sich aufbauende
Werk zu einem Kreuzungspunkt (einem «Knoten»)
wird, an dem das Subjekt der Wahrnehmung mit dem

Objekt der Wahrnehmung einswird, hat Maurice Mer-
leau-Ponty - womöglich ohne die entsprechenden
Texte zu kennen, jedenfalls ohne explizit darauf Bezug
zu nehmen - in diversen Schriften am «Leitfaden des

Leibes» (Nietzsche) zu einer Philosophie der Sichtbarkeit

ausgebaut, für die die «existierende Reflexivität
des Leibes [...] das wirkliche Zentrum» ist19', wo Blick
und Anblick sich verschränken: «Der Blick ist nämlich
selbst Emkörperung des Sehenden in das Sichtbare,
Suche nach sich selbst im Sichtbaren, dem es

ZUGEHORT.» 20' Dies bedeutet, dass die Wahrnehmung
«mitten aus den Dingen heraus geschieht, da, wo ein

ANMERKUNGEN

1) Vgl Felix Philipp Ingold, «Zaugg lesen (Notizen und Exzerpte)», in

RF.MY ZAUGG (Katalog Kunsthalle), Basel 1988, S 00-00
2) In diesem Sinn hat schon Cezanne die Notwendigkeit erkannt, dass

vordem Wahrnehmunesaktieghches Wissen vergessen werden müsse,

damit der jeweilige Wahrnehmungsgegenstand - gleichsam wie «das

erste Wort» - ergriffen und m seiner Entstehung fcomme organisme

naissant) begriffen werden könne (Siehe dazu Maurice Merleau-

Ponty, SENS ETNON SENS, Paris 1958, S 15-44
3) Remy Zaugg, DIE LIST DER UNSCHULD, Eindhoven 1982, S 100

4) Vgl dazu Remy Zaugg, a a O S 88f
5) Remy Zaugg, a a O S 212

6) Remy Zaugg/Pierre Klossowski, SIMULACRA (Katalog Kunsthalle),

Bern 1981, S 72f
7) Remy Zaugg, DIE LIST DER UNSCHULD, Eindhoven 1982, S 92

8) Vgl dazu ein Statement von Remy Zaugg zu seinem Beitrag fur die

Ausstellung SKULPTUR/PROJEKTE '87 in Munster «Meine ganze

Muhe bestand dann, den Ausdruck neu zu finden, der vermutlich

schon dagewesen war » («Den personlichen Ausdrucksakt neutralisieren»,

Gesprach mit dem Bildhauer Remy Zaugg, TAGESZEITUNG

[Berlin], 3 XI 1987

9) Remy Zaugg, DIE LIST DER UNSCHULD, Eindhoven 1982, S 120,

vgl auch a a O S 92f

Sichtbares sich anschickt zu sehen, zum Sichtbaren fur
sich selbst durch das Sehen aller Dinge wird und die

ursprüngliche Einheit des Empfindenden mit dem

Empfundenen besteht wie die des Wassers im Eis-
knstall.» 21'

Die Wahrnehmung ist also, wie ja auch Zaugg festgestellt

hat, dadurch determiniert, dass das wahrgenommene

Objekt als ein wahrnehmendes Selbst, das
wahrnehmende Subjekt als ein wahrgenommenes Ich sich

begreift. «Es wurde mir», meint Merleau-Ponty, «wahrlich

Muhe machen, zu sagen, wo sich das Bild befindet,
das ich betrachte, ich fixiere es nicht an seinem Ort,
mein Blick ergeht sich m ihm wie im Heiligenscheine
des Sems, ich sehe eher dem Bilde gemäss oder mit
ihm, als dass ich es sehe.»22) Dem entspricht die Aussage

eines (von Paul Klee zitierten) Malers, der seine

Wahrnehmungsweise wie folgt charakterisiert hat: «In
einem Wald habe ich zu wiederholten Malen empfunden,

dass nicht ich den Wald betrachtete. An manchen
Tagen habe ich gefühlt, dass es die Bäume waren, die
mich betrachteten, die zu mir sprachen...»23' - Somit
erweist es sich, dass Zauggs Wahrnehmungsarbeit, die
in seiner Auseinandersetzung mit dem Cezanneschen
Haus des Gehenkten eine äusserste, kaum noch
überbietbare Radikalität und Konsequenz gewinnt, keineswegs

als einzelgängerische Leistung zu gelten hat; bei
Ponge, bei Blanchot, bei Merleau-Ponty findet sie die
ihr adaquate literarische und philosophische Entsprechung

- sie ist Teil einer umfassenden, die Welt des

Menschen ebenso wie die Welt der Objekte einschhes-
senden künstlerischen Praxis.

10) ENTRETIENS DE FRANCIS PONGE AVEC PHILIPPE SOLLERS, Pans

1970,S 192

n) Remy Zaugg, DAS KUNSTMUSEUM, DAS ICH MIR ERTRAUME,

ODER DER ORT DES WERKES UND DES MENSCHEN, Köln 1987, S 13

12) Remy Zaugg, a a O S 13

13) Francis Ponge, DIE LITERARISCHE PRAXIS, Olten-Freiburg 1964,

S 31, vgl auch a a O S 38-41
14) Henri Maldiney, LE LEG DES CHOSES DANS L'tEUVRE DE FRANCIS

PONGE, Lausanne 1974, S 29

15) Francis Ponge, NIOQUE DE L'AVANT PRINTEMPS, Paris 1983, S 40

16) Maurice Blanchot, [Auszug aus «La Part du feu»], in Marcel Spada,

FRANCIS PONGE, Paris 31979, S 78f
17) Maunce Blanchot, THOMAS DER DUNKLE, Frankfurt a M 1987,

S 104

18) Remy Zaugg, DIE LIST DER UNSCHULD, Eindhoven 1982, S 240,

vgl auch Remy Zaugg, FÜR DAS KUNSTWERK, Zurich 1983, S 178

19) Gottfned Boehm, «Der stumme Logos», in Alexandre Metraux/
Bernhard Waldenfels (Hrsg.), LEIBHAFTIGE VERNUNFT, München

1986, S 297

20) Zitiert bei Gottfried Boehm, a a O S 294

21) Maunce Merleau-Ponty, DAS AUGE UND DER GEIST, Hamburg
1984, S 17

22) A a O S 18

23) Zitiert a a O S 21

7 7 7



r?i *=
-f;r

CO ?3r
% §
H

N̂
P g
* P

Cd

ss
*

a &S H

5 *
p z
s o
Is PJ

Z
to frj

Ö
W
CA

£
o
w
CO

C
O
33

O
o
s

c;
H
©

o
Tj

O

§
5
C-<

| t T r^fl T"ri X^'l
f W ^Tktfr^ S f If^lu-t ftM[ h-



THE SPEAKING IMAGE
Pictorial Perception and Pictorial Constitution

in Re my Zaugg's Work

FELIX PHILIPP INGOLD

«Pemture, te voici done ä la noce. Noces
de la ceruse et des huiles colorees. Et

vous, Paroles, dans de beaux draps Ce

sont les draps de la necessite. Ceux aussi
de la reciprocite. O Paroles, draps neufs

pour la posteriorite.
Dans les draps neufs de la necessite, nous
referons le lit de la posterite.
Hommes, animaux ä paroles, nous
sommes les otages du monde muet.»

(Francis Ponge, Paroles a propos des nus
de Fautrier)

/

Many are the publications and lectures in which Remy

Zaugg has investigated the work of art, its making and

moving in time, its presentation and reception in space.''
And everywhere he addresses his main concern as to the

adequate or rather phenomenon-oriented perception of
artistic objects, a concern that explores not only the work's

effectiveness but also its development, its objective status,
and its estheticism as a whole. In confronting the objects of
his perception not as a critic nor as an exegete but quite
plainly as a witness, Zaugg seems to center primarily on

rephrasing the same question over and over to heighten its

sensitivity to related issues rather thanfinding answers or
partial answers to the work he is questioning. The question
reads: What does the work have to say to the viewer And
the viewer's task logically consists ofgiving the work voice

by posing the question, i. e., ofgiving linguistic expression
to that which the work conceals.

Seen in this light, perception is an act that involves

working on the object through language; it cannot be

reduced to a purely receptive act, to the mere act of

119 PARKETT 19 1989



registering effects and condensing them into conceptual
signifters beyond the visuahty ofthe work. Perception is in
fact a creative act in its own right that actually bringsforth
the work. Not untilperception has effected the work, can it
in turn have an effect, prior to any hermeneutic appropriation,

and make a statement in its own name on the

strength of the viewer's inquiry Without such inquiry
based exclusively on the material andphenomenalpresence

ofthe work, the artistic object is either reduced to the levelof
meaningwhich isgiven through the logical conceptuality of
whatever it may represent or whatever may lie behind it, or

it is turned conversely into an ephemeral sensual datum of
automatizedperception by virtue of its merepresence as an
object In both cases, the absence of the productive act of
perception and appropriation leaves the work itself in a

state ofspeechlessness so that it can manifest itselfonly as

what it is not, as what it does not want to be, namely, a

vehicle of ideas, a thing among things.
In Zaugg's model ofperception there is no roomfor the

conventional idea ofa dialectic process ofcommunication
between producer and recipient of the work, the subject of
communication being the work's verbally or visually
encoded text In Zaugg's model, producer and recipient no

longer confront each other to communicate about the work

according to certain rules and elucidate its meaning
Instead they converge in order to confront the autonomous
work as a unit, thus fostering its most elementary form of
self-expression, its visibility, through their perceptual
efforts. The work becomes visible by becoming, and in order
to become, it must express itself in its speechlessness.

However, it does not follow that the pictorial work, the

artifact as such, is contingent upon linguistic mediation -
on description, for instance, or explanation or interpretation;

on the contrary, the work can be understood only when

its understanding becomes manifest on the strength of the

viewer's linguistically articulatedperceptual efforts, when

it articulates itself through the language of the viewer
whose act ofperception as such is a condition ofthe work's

expression "( thefact that I use text, i. e. words thatare
read, does not mean that I want to glean from it an ideal
content at the expense of the concrete, sensual work, nor
that I discard the work like an empty nutshell as soon as I
have cracked it and extracted the nut, nor that I interpret
the work the way I translate a text into another language or
write a critical commentary about a text. Words in this
context serve the purpose ofunveiling what can be sensed

andperceived, and not ofveiling the concrete, sensual work

and thus obliterating it Language is a tool that
contributes to the perceptual knowledge of the work. The

completed andfiled text becomes a chronicle or a witness of
thepersonal relationship cultivated with the work Having
been subordinated to the work during the entire process of
becoming, the text comes to a standstill in thefrozen wake

ofoverture Such a text is like a trail ofmucous left behind

by a snail. It is a leftover, the waste product ofperceptual
overtures. "3'

The work is certainly not made manifest or comprehensible

by deploying referential or interpretive language; it
contains no fixed meanings for language to convey. It is
endowed with meaning only by being perceived and

fulfilled in the act ofperception. It can express itself one

way or another, depending on the extent to which the

viewer is willing and able to approach it with an

inquisitive and listening mind.4) Consequently, it can no

longer be interpreted and examined as a vehicle ofwhat the

author supposedly wanted to 'say' to the addressee; the

locus for the constitution of the work's reality, value,
and meaning is not the author's authority but the subject of
the viewer and his perceptual framework, which puts an
end to the vegetating, passive observer The verb 'to see'

presupposed passivity and conspicuousness, to see was to

endure; it meant being a victim ofthe senses and the world.
Seeing was fate, the fate of what we were and what the

world was. Intentional representation actualizes and
involves the subject. It depends on conscious, reflexive and
activeperceiving. 'Perceiving' takes theplace of'seeing'; 7'
takes the place of 'one' The representation is what the

subject becomes It seems to say tell mewhoyouareandyou
will say what I'm going to be. The subject takes part in a

drama in which it is both author and actor.5'

As Zaugg explains, the work is brought forth through the

achievements of perception, "through emotional and
sensible, through mental andphysicalperception; through

venturing, questioning, foresightedperception"- the work

emerges and becomes an event "in the reflexive consciousness

of the perceiving subject." And once it has been

perceived, in fact generated by perception, the work turns
"into saying, and the saying of the text turns into inner
visions ofan impact that is as intense and effective as it
is inviolable, wavering, and uncertain, and it willforever
be necessary to clarify this inner countenance through the

imagination I want a picture without drama, a picture

that basically remains without an image, a picture
that is as neutral as possible... "6)

II
Pictorial discourse as still commonly practiced today

investigates works on the basis of a predetermined
perceptual grid instead ofgiving them a voice, it thus

obscures their phenomenal and material presence by

assigning certain meanings to them in absentia, as it were

By contrast, Remy Zaugg's discourse -as a linguistic act in

120



the medium ofwriting - enables the work tofindexpression
in the entire fullness of its sensually perceptible presence
Released from its discursive confinement as "locus of
arbitrariness, conventionality, legality, decrees, regulations,

standardization, norms, conformity, locus ofall that
is familiar, functional, effective, abbreviated ,"7' the

word consistently serves the purpose of immediate

linguistic concretization of those perceptual data whose

constantly changing configurations in turn represent the

work in its constantly changing manner ofappearance - in
its becoming whose non-locus is the word
The impossibility of finalizing the constitution of a

pictorial work as part of the never ending process of
perceptual effort is shown in Zaugg's 'logbook' treatment

ofPaul Cezanne'spaintingMaison dupendu (House ofthe

Hanged Man. Auvers, 1872/1873) His notes, recorded

over a period offive years, form an impressive accumula

tion of "verbally sketched perception" and reveal how the
chosen painting constitutes itselfstep by step in the view
er's perceptualfield - in a kind ofautopoietic system - in
order to become what it has always been,8' but whose

visibility had been blurred by the effects of clarifying dis

course the work as the product ofsensual insight
To arrive at this particular work on the strength ofsuch

insight (which depends as much on the perception of the

object through the subject as on the self-perception of the

subject in terms ofthe object), the viewer mustfirstfree it of
all the extraneous, conventional, parasitical, in short, all
the conceptual sedimentation that has settled on "its
original and legitimate materiality" and has "penetrated
between the subject and the work"9' as interpretive and
evaluative commentary The work must be withdrawn
from immediate sensual perception so that it may become

pure illusion, for perception is not possible unless the

viewer forgets everything he knows about the work before

looking at it, i e everything that defines it as a historical,
an evolutionary entity /4.r already mentioned, the work
must be perceived "in all its raw materiality" as iffor the

first time, it must be perceived in theprocess ofperception,
which also means apprehending it in the process of its
becoming while letting oneselfbe apprehended by it or, as

Ponge puts it, "revolutionized" by it 10' Ergo "The

autonomous work isfor the autonomousperson, the work,
expressed through and in what it seesfit, is for the person
who roams about, as he seesfit, in search ofthe definition of
meaning or ofhis own definition - which amounts to the

same thing

In his minutes, Zaugg allows Cezanne's painting to

articulate itselflinguistically as a self-organizingsystem of
perceptual data, while simultaneously registering his own
perceptual activities They are presented here in two

versions (whose content is identical) - one handwritten,
the otherprinted The handwritten text is laid out so that
the words ofwhich it consistspresent a kind ofcartographic

representation ofeach ofthe work'sperceptualstates, based

on a frame drawn by Zaugg on a piece ofpaper in proportion

to the original and with auxiliary lines, ifnecessary,
to indicate the composition ofthe picture Single words or

phrases are noted down at exactly thosepoints on thepaper
where the corresponding perception (subject matter, color,

material, etc has come into focus A text constituted in
thisfashion succeeds in givingvisual voice to the constantly
changingperceptions ofthepicture because it breaks out of
the conventional linearity ofthe written word and wanders

freely among the individual points ofperception In the

supplementary printed version, the scattered verbal
material has been organized in conventional lines so that
the writing is no longer visualized and the arbitrary
sequences of disconnected notations designate only the

perception ofthe workbutnot theperceived work However,
both forms ofnotation waive any claim to biographical or
iconographic, artistic or historical treatment of the work,
in short, any claim to confine it to what it is not They do

not call on interpretive mediation to explore what the work

expresses or means in its absence, because the meaning of
the work-in the immediate act ofperception - cannot thus

come to fruition (since its sensual cognition is voided by

extra-esthetic presuppositions)

Zaugg's procedure consists ofnoting, like a kind ofverbal

scanning, the spontaneous visual impressions generated by
the pictorial work He generally avoids using syntactically
constructed, logically coherent utterances in order to

circumvent the pitfalls ofa fictional semioticframework that
would immunize the work's esthetic reception Instead, he

resorts almost exclusively to punctuating designations of
form, color, andposition ("blue," "rectangle," "frontal,"
etc to comparisons ("pictorial element similar to the

small dark opening in thefagade," "sketched as ifthrough
inattentiveness," etc or to material and technical aspects

ofpainting ("light yellow pigment yellowish on brownish

orange," "delicate dabs of paint," etc The fact that
Zaugg applies his method to a relatively poor print of
Cezanne's Maison du pendu rather than the original is
irrelevant because his primary objective is verbal

accompaniment ofa visualprocessfor which any specimen
can basicallyfunction as an 'original' Since Zaugg spends
severalyears on hisperceptual studies, rehearsing the same

procedure scores of times, repetition is inescapable and, at
times, a mutually modifying and relativizing device The

chronologically ordered "sketches of perception" often
produce a palimpsestic stratification, lending extraordinary

density to the verbal image of Cezanne's painting
Methodological inconsistency cannot, however, be imputed
to the discursive passages and elucidating commentation
towards the end ofZaugg's notations They serve solely to

demonstrate the accretion of insight attained - beyond

perception - through the sensual experience offacing the
selected pictorial work

121



III

Zaugg's procedure in dealing with his model can thus
be said to consist of a "verbal image" produced by the

variously repeated act ofperception which speaksfor itself
as it were, by virtue ofspeaking through the viewer. The

viewer exposes hisperception to the workjust as he himself
is exposed to perception through the work - theperceiver is

always also the perceived; the demarcation line between

the subject and the object ofperception is influx;perception

- in contrast to the mere transmission of information - is

not a unilateral process of reception that flows from a
sender to a receiver; perception changes both perceiver and

perceived. The pictorial work, as object and source of
perception, "is entirely and totally open to man while also

enabling the entirety and totality of man to take effect

indiscriminately, undivided, and without excluding
anything The work is therefore expression with a set towards

perception. The artwork is a perceptive expression...
Perception brings man as integral man into play.
Perception is human expression per se."1®

Zaugg's comments here and elsewhere concerning the act of
perception (as a process of creative appropriation) have

been systematically put into practice and theoretically
analyzed by writer Francis Ponge since the mid-twenties.
Ponge, likeZaugg, seeks to lend adequate expression to the

muteness ofhis object ofperception. He, too, declares that
"authentic"perception can only be achieved by forgetting
the entire body ofknowledge and assumptions that obscure

the object to be perceived. In other words, one should "have

asfewpreconceived notions aspossible "so that the object of
perception about which one speaks is in turnfree to state its
own case, which then makes possible that dual - erotic -
regard through which the observer not only recognizes his

object but is also exposed to the opportunity (or risk) of
being recognized by the object ofhis perception, and that
means accepting it as his "witness" (or "judge").13)
In the act ofperception, according to Ponge, a "knot" is

formed "where the appropriation of cognition and the

activity ofexpression are articulated";14) where perceiver
and perceived blend into each other; where the perceived
achieves realpresence in the language oftheperceiver. Only
in this way, says Ponge, can an "original work"come to be

because "originality comesfrom the object and notfrom the

subject. "15)

Already in 1949Maurice Blanchotpointed out that Ponge,
by describing his object, was letting the object describe

itself; that the object Ponge had observed was an object
"that had observed Ponge and that describes itself, he

assumes, so that he could describe it"; that therefore speech

precedes the object so that the object may learn to speak and
take concrete shape beyond meanings -in a "languagefrom
before the deluge. "16)

Blanchot expanded on the manner in which perception
interacts with the object of perception in a narrative
written in theforties, Thomas the Dark, in which he says,
"Within reach there lies a world-Iname it world the way I
would name the earth nothing ifI were dead. I name it
world because I do not believe in any other worldfor me. I
think that I come closer to it the way I come closer to an

object but it is the world that understands me. Invisible
and beyond being, it perceives me and sustains my being.
Without my presence, it is merely a chimera, Iperceive it
exactly, not because I look at it but because it looks at and
knows me. Iam seen. And being seen, Iendeavor to attain a

passivity, which instead of destroying me makes me

real. "17)

These statements anticipate what Zaugg elaborated in his

perceptual study ofa sculpture by DonaldJudd. In his own
words: "In the appearance ofobjects the viewer recognizes
the objects but also his own encompassing view of them.

The appearance ofobjects allows him to become conscious of
both the object as well as himself. The distortions of
perceived things reveal the viewer's regard. The viewer

simultaneously grasps the object and his manner oflooking
at it. The observed object is surrounded by the observing
subject and the latter can decipher his own presence in the

distorted perspective of the observed object. Every
distortion presupposes a subject. The accidents of
distortion reveal to the observing subject the accident ofhis

viewpoint and hisperceptualparticipation, the accident of
his regard and ofhispresence, the accident ofhis existence

and ultimately ofhis death. Similarly, the front view of
these contingent aspects may wipe out the tragedy inherent

in the appearance by mitigating the distortions of
perspective. Perhaps it corresponds to the illusory need

to eliminate subjective and compromising perceptual
participation. "18'

In the modelofperception developed by Ponge, by Blanchot,
"active contemplation" actually becomes the artistic act;
and the work, as it evolves on the strength of (and in)
perception, becomes the point of intersection (the "knot")
at which the subject ofperception becomes one with the

object ofperception. Probably without knowledge of the

corresponding texts, in any case without explicit reference
to them, Maurice Merleau-Ponty wrote several treatises,
along the Leitfaden des Leibes (guidance of the body,

Nietzsche), expanding this model into a philosophy of
visibility whichposits the "existing reflexivity ofthe body"
[as] "the real center, "I9) where regard and view are
intertwined: "The regard is itself the embodiment of the

seeing subject in the visible; it is the questfor the selfin the
visible to which it BELONGS."2® This means that
perception "occurs out ofthe midst ofthings, there, where a

122



visible thing decides to see, becomes visible to itselfthrough
the seeing of all things, and the original unity between

feeling subject andfeelings endures like water andfrozen
crystals. "21'

Perception, as Zaugg has also observed, is therefore
determined by the fact that the perceived object apprehends

itself as a perceiving self, and the perceiving subject
apprehends himself as a perceived ego. "I would be hard

put,"Merleau-Ponty says, "to say where thepicture is that
Iam looking at, Ido notpin it down, my regardfloatsintoit
as in the halo ofbeing, I tend to see in terms ofthepicture or
rather with it. "22) This corresponds to how an artist
described his manner ofperception (quoted by Paul Klee)

"In a forest I had the repeated sensation that not I was

lookingat theforest. On some days Ifelt that it was the trees

that were looking at me, that were speaking to me ,"23' -
It thus becomes clear that Zaugg'sperceptual work, which
has acquired an unsurpassable radicality and consequence
in his treatment of Cezanne's Maison du pendu. is
certainly not an isolated achievement; in Ponge's, in
Blanchot's, in Merleau-Ponty's studies, it finds a striking
literary and philosophical correspondence - it is part ofa

comprehensive artistic practice which encompasses the

world ofman as much as it does the world ofobjects.

(Translation Catherine Schelbert)

V Cf Felix Philipp lngold, "Zaugg lesen (Notizen und Exzerpte)," in
RfMYZAUGG (Kunsthalle catalogue), Basel 1988, pp 00-00
2) Cezanne already recognized the necessity of forgetting all knowledge

prior to the act ofperception in order to be able to grasp the object of
perception - akin to "the first word" - and comprehend it as it evolves

(comme orsanisme naissant) (See Maurice Merleau-Ponty, SENS ETNON

SENS, Paris 1958, pp 15-44

3) Remy Zaugg, DIE LIST DER UNSCHULD, Eindhoven 1982, p 100

4) Cf ibid p 88f
5) Ibid, p 212

4) Remy Zaugg/Pierre Klossowski, SIMULACRA (Kunsthalle catalogue),

Berne 1981, p 72f
7) Remy Zaugg, DIE LIST DER UNSCHULD, Eindhoven 1982, p 92

3) Cf Remy Zaugg's comment on his contribution to the exhibition

SKULPTUR/PROJEKTE '87 in Munster "All my efforts were concentrated on

rediscovering the expression that was probably already there " ("Den

persönlichen Ausdrucksakt neutralisieren," conversation with sculptor

Remy Zaugg, TAGESZEITUNG [Berlin], Nov 3, 1987

V Remy Zaugg, DIELISTDER UNSCHULD, Eindhoven 1982,p 120, cf also

ibid, p 92f
10) ENTRETIENS DE FRANCIS PONGE AVEC PHILIPPE SOLLERS, Paris

1970, p 192

11) Remy Zaugg, DAS KUNSTMUSEUM DAS ICH MIR ERTRÄUME, ODER

DER ORTDES WERKES UND DES MENSCHEN, Cologne 1987, p 13

12) Ibid, p 13

13) Francis Ponge, DIE LITERARISCHE PRAXIS, Olten-Freiburg 1964,

p 31, cf also ibid pp 38-41
14) Henri Maliiney, LE LEG DES CHOSES DANS L'CEUVRE DE FRANCIS

PONGE, Lausanne 1974, p 29
13) Francis Ponge, NIOQUE DE L'AVANT PRINTEMPS Paris 1983, p 40
18) Maurice Blanchot, [excerpt from "La part du feu "], in Marcel Spada,

FRANCIS PONGE, Paris 1979, 3rd ed p 78f
17) Maurice Blanchot, THOMAS DER DUNKLE, Frankfurt a M 1987,

p 104

18) Remy Zaugg, DIE LIST DER UNSCHULD, Eindhoven 1982, p 240, cf
also Remy Zaugg, FÜR DAS KUNSTWERK, Zurich 1983, p 178

10) Gottfried Boehm, "Der stumme Logos," in Alexandre Metraux/

Bernhard Waidenfels (eds), LEIBHAFTIGE VERNUNFT, Munich 1986,

p 297
20) Quoted ibid p 294

21) Maurice Merleau Ponty, DAS AUGE UND DER GEIST, Hamburg 1984,

P '7
22) Ibid, p 18

23) Quoted ibid, p 21

123


	Das sprechende Bild = The speaking image

