Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1989)

Heft: 19: Collaboration Jeff Koons, Martin Kippenberger
Artikel: Das sprechende Bild = The speaking image
Autor: Ingold, Felix Philipp / Schelbert, Catherine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-680125

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PARKETT 19 1989

&
DA S8 P R E Chlofi:ND.E. B1LD

Bildwahrnehmung und Bildkonstitution

bei Rémy Zaugg

FEELIX PHILIPPITNG QLD

«Peinture, te voici donc a la noce. Noces
de la céruse et des huiles colorées. Et
vous, Paroles, dans de beaux draps. Ce
sont les draps de la nécessité. Ceux aussi
de la réciprocité. O Paroles, draps neufs

pour la postériorité.

Dans les draps neufs de la nécessité, nous
referons le lit de la postérité.

Hommes, animaux a paroles, nous
sommes les otages du monde muet.»

(Francis Ponge, Paroles a propos des nus

de Fautrier)

Zahlreich sind die Schriften und Vortrige, in denen
Rémy Zaugg sich mit dem Kunstwerk — mit dessen
Werden und Wihren in der Zeit, mit dessen Prisenta-
tion und Rezeption im Raum - auseinandergesetzt
hat;!) und immer stand im Zentrum seiner Uberlegun-
gen die Frage nach der addquaten, will sagen: nach der
phinomengerechten Wahrnehmung kiinstlerischer
Objekte, eine Frage, welche nichtallein die Wirkungs-
weise, sondern auch die Entstehung, den objektiven
Status und, insgesamt, die Asthetizitit des Werks zum
Gegenstand hat. Dabei scheint Zaugg, der weder als
Kritiker noch als Exeget, vielmehr als schlichter
Augenzeuge seinem jeweiligen Wahrnehmungsobjekt
gegeniibertritt, primdr daran interessiert zu sein, die-
selbe Frage immer wieder neu zu stellen, sie also fiir
Anschlussfragen offenzuhalten, statt sie — und damit
das befragte Werk — durch Antworten oder Teilantwor-
ten abzuschliessen. Denn die an das Werk gerichtete
Frage ist nichts anderes als das, was das Werk dem
Betrachter zu sagen hat, und die Aufgabe des Betrach-
ters besteht folglich darin, das Werk, indem er es
befragt, zum Sprechen zu bringen; das heisst, einen

sprachlichen Ausdruck zu finden fiir das, was das Werk
verschweigt.

Wahrnehmung, so verstanden, ist Handlung, ist Arbeit
- durch Sprache — am Werk. Wahrnehmung, so ver-
standen, darf demnach keineswegs auf einen lediglich
rezeptiven Akt beschriankt bleiben, der Wirkungen
registriert und diese Wirkungen jenseits der Sichtbar-
keit des Werks zu begrifflichen Signifikanten verdich-
tet; die Wahrnehmung als kreative Leistung eigener
Art, bringt das Werk iiberhaupt erst hervor, sie muss es
bewirken, damit es, vor jeglicher hermeneutischen
Inanspruchnahme, seinerseits zur Wirkung kommen,
sich in seinem Namen aussprechen kann kraft der
Befragung durch den Betrachter. ? Bleibt eine solche —
einzig an der materiellen und phdnomenalen Préasenz
des Werks zu orientierende — Befragung aus, so wird
das kiinstlerische Objekt entweder auf jene Bedeu-
tungsebene reduziert, die durch das von ihm allenfalls
Dargestellte in logischer Begrifflichkeit vorgegeben
ist, mithin auf das, was hinter ihm liegt, oder es wird,
umgekehrt, in seinem blossen Vorhandensein als
Objekt zu einem ephemeren Sinnesdatum automati-

2



suis ( Wamdwes )
i S 7
ey )
oy (foi)
(LW
H&Eﬁ-‘) : ‘-;Tmhm) )
'::m snge (peiiy)
vy (ke Mg\ R :
samane
vhage(hauk]
Suenge( poe “-Q:‘;’ ey oroe (bt )
e )
0\“\5\\""&"\ a"""*\*) .““3‘
Gronys (hade -imu.\) ooy
b blouge (Weadup

REMY ZAUGG, ENTSTEHUNG EINES BILDES, TAGEBUCH / CONSTITUTION OF A PAINTING, JOURNAL, 1963-66,
BLATT NR. 26/ SHEET NO. 26, 42 x 29,7 CM / 161/2 x 117/10

sierter Perzeption. In beiden Fillen fiihrt der Verzicht
auf einen produktiven Wahrnehmungs- und Aneig-
nungsakt dazu, dass das Werk selbst in seiner Sprach-
losigkeit verharrt und nur als das sich zeigen kann, was
es nicht ist; was es nicht sein will — Ideentriger, Ding
unter Dingen.

Im Zauggschen Wahrnehmungsmodell gibt es keinen
Platz fiir die géngige Vorstellung eines dialektischen,
zwischen dem Werkproduzenten und dem Werk rezi-
pienten sich abspielenden Kommunikationsvor-
gangs, als dessen Gegenstand der kodierte — verbale
oder visuelle - Text des Werks zu gelten hitte. Produ-
zentund Rezipient stehen bei Zaugg nicht mehr einan-
der gegeniiber, um anhand des Werks nach bestimm-
ten Regeln zu kommunizieren und so, mit Bezug auf
seine zu bestimmende Bedeutung, sich zu verstindi-
gen; sondern sie fallen ineins und stehen ihrerseits
dem autonom gesetzten Werk gegeniiber, dem sie
durch ihre Wahrnehmungsarbeit zu seinem elemen-
tarsten Selbstausdruck verhelfen - zur Sichtbarkeit.
Sichtbar wird das Werk dadurch, dass es wird; und

FELIX PHILLIPP INGOLD ist Schriftsteller und

Literaturwissenschafter in Ziirich.

damit es werden kann, muss es sich aussprechen in
seiner Sprachlosigkeit.

Das heisst nun aber nicht, dass das bildnerische Werk,
alssolches, auf sprachliche Vermittlung — auf Beschrei-
bung etwa, auf Erkliarung, auf Deutung — angewiesen
wire; im Gegenteil, verstindlich wird das Werk nur
dann, wenn es sich, kraft der sprachlich artikulierten
‘Wahrnehmungsarbeit des Betrachters, von selbst ver-
steht; wenn es selbst sich zu artikulieren vermag durch
die Sprache dessen, der ihm, indem er es wahrnimmt,
iiberhaupt erst zum Ausdruck verhilft: «[. ..] die Tatsa-
che, dassich den Text, d. h. zulesende Worter, benutze,
besagt nicht, dass ich auf Kosten des konkreten und
sinnlichen Werks nur einen ideellen Inhalt suche oder
ernten will, noch dassich das Werk von mir stosse, wie
ich eine leere Nussschale wegwerfe, sobald ich die
Nuss gewonnen habe, noch dassich das Werk interpre-
tiere, wie ich einen Text in eine andere Sprache iiber-
setze oder einen kritischen Kommentar zu einem Text
schreibe. Die Worter dienen mir hier dazu, das Sinnli-
che und das Wahrnehmbare zu enthiillen, und nicht
etwa, das konkrete und sinnliche Werk zu verhiillen
und zunichte zu machen. Die Sprache ist somit ein



Werkzeug, das zur wahrnehmenden Kenntnis des
Werks beitrdgt. Der fertiggestellte und abgelegte Text
wird Chronik oder Zeuge der personlichen, mit dem
Werk gepflegten Beziehung. Nachdem er wahrend sei-
ner ganzen Erarbeitung dem Werk unterworfen war,
bleibt er wie das erstarrte Kielwasser der Annéherung
stehen. Ein solcher Text ist eine der Schleimspur der
Schnecke dhnliche Spur. Er ist ein Uberbleibsel, ein
Abfall der wahrnehmenden Annédherung.» *)

Das Werk wird also keineswegs durch referierenden
oder interpretierenden Spracheinsatz vergegenwér-
tigt und verstehbar gemacht; es enthilt keine vorgege-
bene Bedeutung, die sprachlich zu vermitteln wire, es
erhilt einen Sinn allein dadurch, dass es wahrgenom-
men wird und im Akt der Wahrnehmung sich verwirk-
lichen, sich so oder anders aussprechen kann nach
Massgabe dessen, inwieweit der Betrachter willens
und fahig ist, fragend ihm sich anzundhern und als Fra-
gender sich von ihm ansprechen zu lassen. ¥ Folglich
kann es auch nicht mehr darum gehen, das Werk als
das zu verstehen, was der Autor — durch das Werk - sei-
nem Adressaten allenfalls hat «sagen» wollen; nicht
die Instanz des Autors, sondern das Subjekt des
Betrachters und dessen Wahrnehmungsraum ist der
Ort, an dem die Wirklichkeits-, die Wert-, die Sinnkon-
stitution sich vollziehen: Kein im vegetativen Zustand
des «man» zuriickgezogener Zuschauer mehr - das
Verb «sehen» setzte Passivitdt und Augenfilligkeit vor-

aus, sehen war erleiden, bedeutete, das Opfer der
Sinne und der Welt zu sein; sehen war ein Schicksal,
das Schicksal dessen, was wir waren und was die Welt
war. Die intentionale Darstellung aktualisiert das Sub-
jekt und beteiligt es. Sie hangt vom bewussten, refle-
xiven und aktiven Wahrnehmen ab. «Wahrnehmen»
riickt an die Stelle von «sehen» und «ich» an die von
«man». Die Darstellung ist, was das Subjekt wird. Sie
scheint zu sagen: Sag mir, wer du bist, und du wirst
sagen, was ich werde. Das Subjekt nimmt an einem
Schauspiel teil, in dem es Autor und Schauspielerist. )
Das Werk wird, wie Zaugg ausfiihrt, durch die Wahr-
nehmungsleistung hervorgebracht, «durch die
gefiihls- und vernunftmissige, durch die korperliche
und geistige Wahrnehmung; durch die ungesicherte,
die fragende, die vorausschauende Wahrnehmung» —
das Werk entsteht und wird zum Ereignis «im refle-
xiven Bewusstsein des wahrnehmenden Subjekts»,
und als ein wahrgenommenes, als ein durch die Wahr-
nehmung erst eigentlich hervorgerufenes verwandelt
das Werk sich «in Sagen, und das Sagen des Textes
verwandelt sich in innere Visionen, die wohl ebenso
intensiv und wirkungsmichtig wie unantastbar,
schwankend und ungewiss sind, und es wird fiir immer
notwendig sein, dieses innere Gesicht durch Imagina-
tion zu prazisieren. .. Ich will ein Bild ohne Schau-
spiel, ein Bild, das gewissermassen ohne Bild bleibt,
ein Bild so neutral wie nur moglich .. .»

II

Dem nach wie vor iiblichen Bilddiskurs, der die
Werke anhand eines vorbestimmten Begriffsrasters
bespricht, statt sie zum Sprechen zu bringen, der somit
iiber ihr phinomenales und materielles Vorhanden-
sein hinwegtauscht, um sie gleichsam in absentia auf

Die unabschliessbare, weil im unabschliessbaren Pro-
zess der Wahrnehmungsarbeit sich vollziehende Ent-
stehung (constitution) eines Bildwerks hat Zaugg am
Beispiel von Paul Cézannes Gemélde Das Haus des
Gehenkten («La maison du pendu», Auvers 1872/

bestimmte, ausserhalb ihrer selbst liegende Bedeutun-
gen zu fixieren, setzt Rémy Zaugg eine Rede - als
sprachliche Handlung im Medium der Schrift - entge-
gen, durch die das Werk in der ganzen Fiille seiner
sinnlich wahrnehmbaren Prisenz authentisch zum
Ausdruck kommen kann. Das Wort wird aus seiner dis-
kursiven Vereinnahmungals «Aufenthaltsort der Will-
kiir, der Konvention, des Legislativen, des Dekrets,
des Gesetzes, des Standardisierten, des Normierten,
des Schematischen, des Bekannten, des Vertrauten,
des Funktionalen, des Wirksamen, des Kiirzels»?
befreit und konsequent zur unmittelbaren sprachli-
chen Konkretisierung jener Wahrnehmungsdaten ein-
gesetzt, diein stdndigsich verindernder Konstellation
das Werk in seiner stdndig sich veraindernden Erschei-
nungsweise — in seinem Werden eben, dessen Un-Ort
das Wort ist — vergegenwirtigen.

1873) in dem hier vorliegenden «Tagebuch» dokumen-
tarisch festgehalten. Dieiiber einen Zeitraum vonrund
fiinf Jahren sich erstreckenden Aufzeichnungen bil-
deninsgesamt eine grossangelegte «verbale Wahrneh-
mungsskizze» und lassen erkennen, wie das als Vor-
lage gewihlte Bild im Perzeptionsfeld des Betrachters
Schritt fiir Schritt - in der Art eines autopoietischen
Systems —sich selbst aufbaut, um das zu werden, was es
schon immer gewesen ist ¥, was jedoch, vielfach iiber-
lagert von erkldrenden Diskursen, seine pure Sichtbar-
keit eingebiisst hat: das Werk als Produkt sinnlicher
Erkenntnis.

Um kraft solcher Erkenntnis (die auf die Wahrneh-
mung des Objekts durch das Subjekt und auf die
Selbstwahrnehmung des Subjekts anhand des Objekts
gleichermassen angewiesen ist) zu diesem Werk zu

174



gelangen, muss der Betrachter es zundchst befreien
von all dem Uneigentlichen, Konventionellen, Parasi-
taren, dasihmanhaftet, kurz —-vonall den begrifflichen
Ablagerungen, welche «die urspriingliche und legi-
time Materialitit> des Werks verdecken, es also der
unmittelbaren sinnlichen Wahrnehmung entziehen
und zur blossen Illusion werden lassen, indem sie als
deutende oder wertende Kommentare «zwischen das
Subjekt und das Werk eindringen».? Der Betrachter
istfolglich, um iiberhaupt wahrnehmungsfihigzu wer-
den, gehalten, alles zu vergessen, was er vom Werk ~-
vor dessen Wahrnehmung — weiss; alles, was das Werk
als ein geschichtliches — ein gewordenes — definiert.
Denn es geht, wie schon erwéhnt, darum, das Werk «in
seiner ganzen rohen Materialitdt» immer wieder neu
wahrzunehmen, im Prozess der Wahrnehmung, und
das heisst auch: im Prozess seines Werdens es zu
begreifen und zugleich von ihm sich ergreifen, von
ihm sich — mit Ponge zu reden — «revolutionieren» zu
lassen. 19 Also: «Das autonome Werk ist fiir den auto-
nomen Menschen; das Werk, das sich durch und in sei-
nem Gutdiinken ausdriickt, ist fiir den Menschen, der
nach seinem Gutdiinken auf der Suche nach der
Bestimmung eines Sinns umherirrt, oder - was auf das-
selbe herauskommt — auf der Suche nach seiner eige-
nen Bestimmung. !V

Das Protokoll, in dem Zaugg Cézannes Bildwerk als
ein selbstorganisierendes System von Wahrneh-
mungsdaten sprachlich sich artikulieren ladsst und in
dem er gleichzeitig seine eigene Wahrnehmungsakti-
vitét registriert, erscheint hier in zwei (inhaltlich iden-
tischen) Fassungen - einer handschriftlichen, einer
druckschriftlichen. Der handschriftliche Text ist so
angelegt, dass das Wortmaterial, woraus er sich zusam-
mensetzt, den jeweiligen Wahrnehmungszustand des
Bildwerks gewissermassen kartographisch erschliesst,
indem die einzelnen Worter oder Wortverbindungen
innerhalb eines der Vorlage proportional entsprechen-
den Rahmens, den Zaugg auf einem Blatt Papier auf-
zeichnet und gegebenenfalls mit Hilfslinien zur Skiz-
zierung des Bildaufbaus versieht, genau an jenen
Punkten festgeschrieben werden, wo die entspre-
chende Wahrnehmung (Sujet; Farbe; Material; etc.)
sich einstellt. Der auf solche Weise sich konstituie-
rende Text vermag also, da er aus der konventionellen
Linearitit des Schriftsatzes ausbricht und statt dessen
zwischen den einzelnen Wahrnehmungspunkten frei
nomadisiert, das immer wieder anders wahrgenom-
mene Bild visuell zur Sprache zu bringen, wohingegen
die jeweils beigefiigte gedruckte Fassung das ver-
streute Wortmaterial in der iiblichen Art zu Zeilen auf-
reiht, so dass jede schriftbildliche Visualisierung ent-
fallt und die in willkiirlicher Abfolge unverbunden
nebeneinandergestellten Notate nicht mehr das wahr-

genommene Werk, sondern einzig dessen Wahrneh-
mung bezeichnen. In beiden Fillen wird aber grund-
satzlich daraufverzichtet, das Werk als biographisches
oder ikonographisches, als kunst- oder zeitgeschichtli-
ches Faktum abzuhandeln, mithin es auf das festzu-
legen, was es nicht ist; was es in seiner Abwesenheit —
durch interpretative Vermittlung - aussagt, bedeutet,
ohne dass aber (da seine sinnliche Erkenntnis durch
ausserésthetische Vor-Urteile verunméglicht wird)
auch der Sinn des Werks — im unmittelbaren Wahrneh-
mungsakt - sich zu realisieren vermochte.

Zauggs Verfahren besteht darin, die vor dem Bildwerk
spontan sich einstellenden Wahrnehmungseindriicke
in einer Art von verbalem scanning aufzuzeichnen,
wobei er den Gebrauch syntaktisch gebauter, logisch
kohidrenter Aussagesitze weitgehend vermeidet, um
nicht einen fiktiven, die dsthetische Erfahrbarkeit des
Werks immunisierenden Bedeutungszusammenhang
aufkommen zu lassen; statt dessen werden beinahe
ausschliesslich punktuelle Farb-, Form- und Lage-
bezeichnungen («blau»; «Rechteck»; «frontal»; etc.)
sowie fragmentarische Fragen («Dach?»; «Schatten
und/oder Hiigel ?»; etc.) oder Vergleiche («pikturales
Element dhnlich der kleinen dunklen Fassadenoff-
nung»; «skizziert wie durch Unachtsamkeit»; etc.),
aber auch materielle und maltechnische Realien
(«hellgelbe Farbmaterie gelblich auf braun-orange»;
«feine Pinseltupfer»; etc.) registriert. Dass Zaugg sich
dabei nicht an das Original, sondern an eine druck-
technisch mangelhafte Reproduktion von Cézannes
Haus des Gehenkten hilt, ist deshalbirrelevant, weil es
ihm doch primdr um den verbalen Mitvollzug eines
Wahrnehmungsprozesses geht, und fiir diesen kann
grundsitzlich jede Vorlage, wie auch immer sie
beschaffen sei, als «Original» fungieren. Da Zauggs
Wahrnehmungsarbeit sich im iibrigen auf einen Zeit-
raum von mehreren Jahren erstreckt und in immer
wieder neuen Anniherungen zu unzidhligen Durch-
gingen gefiihrt hat, kommt es notwendigerweise zu
ebenso zahlreichen, gegenseitig einander modifizie-
renden und relativierenden Wiederholungen, die sich
nun bei der Lektiire der chronologisch geordneten
«Perzeptionsskizzen» palimpsestartig vielfach iiberla-
gern, so dass Cézannes Gemilde in einem «verbalen
Bild» (image verbale) von dusserster Dichte Prisenz
gewinnt. — Wenn Zauggs protokollarische Notate auf
den letzten Seiten des Textkonvoluts stellenweise sich
zu diskursiven Aufzeichnungen zusammenschliessen
und in kommentierende Erlduterungen iibergehen, so
ist dies keineswegs auf methodologische Inkonse-
quenz zuriickzufithren; es soll damit lediglich darge-
tan werden, welchen Erkenntniszuwachs die sinnliche
Erfahrung vor dem gegebenen Bildwerk - jenseits der
Wahrnehmung - fiir den Betrachter erbracht hat.

178,



I1I

Zauggs Verfahrensweise im Umgang mit seiner Vor-
lage besteht, wie nun wohl gesagt werden kann, darin,
dass er sie im mehrfach wiederholten Akt der Wahr-
nehmung zu einem «verbalen Bild» aufarbeitet, das
sich gewissermassen selbst zur Sprache bringt, indem
es durch den Betrachter sich ausspricht, und so wie der
Betrachter das Werk seiner Wahrnehmung aussetzt,
setzt er sich selbst der Wahrnehmung durch das Werk
aus — der Wahrnehmende ist, im eigentlichen Wort-
sinn, immer auch der Wahrgenommene; die Demar-
kationslinie zwischen dem Subjekt und dem Objekt
der Wahrnehmung wird fliessend; Wahrnehmung ver-
lauft — im Unterschied zur blossen Informationsiiber-
tragung — nicht als einseitiger, von einem Sender auf
einen Empfinger gerichteter Rezeptionsprozess;
durch Wahrnehmung wird das Wahrgenommene wie
auch der Wahrnehmende gleichermassen verdndert.
Das Bildwerk, als Gegenstand und als Quelle der
Wahrnehmung, «steht im Ganzen und Gesamten dem
Menschen offen gegeniiber, dessen Ganzheit und
Gesamtheit es unterschiedslos, ungeteilt und ohne
etwas auszuschliessen wirksam werden lasst. Das Werk
ist also ein auf die Wahrnehmung bezogener Aus-
druck. Das Kunstwerk ist ein perzeptiver Ausdruck . ..

Im Wahrnehmungsakt bildet sich, bei Ponge, «der
Knoten, wo die Aneignung der Erkenntnis und die
Ausdruckstitigkeit zur Artikulation kommen» '4); wo
der Wahrnehmende und das Wahrgenommene gegen-
seitig sich durchdringen; wo das Wahrgenommene in
der Sprache des Wahrnehmenden reale Prisenz
gewinnt. Nur so konne, meint Ponge, ein «originales
Werk» entstehen, denn «die Originalitdt kommt vom
Objekt, und nicht vom Subjekt». 1%

Bereits 1949 hat Maurice Blanchot darauf hingewie-
sen, dass Ponge seinen Gegenstand, indem er ihn
beschreibt, sich selbst beschreiben lasse; dass der
Gegenstand, den Ponge beobachtet habe, ein Gegen-
stand sei, «der Ponge beobachtet hat und der sich so
beschreibt, wie er annimmt, dass dieser ihn beschrei-
ben kénnte»; dass also der sprachliche Ausdruck dem
Gegenstand vorausgehe, damit der Gegenstand das
Sprechen erlerne und jenseits der Bedeutungen — in
einer «Sprache von vor der Sintflut» — sich konkreti-
siere. 16)

Dass (und wie) die Wahrnehmung mit dem Wahrneh-
mungsgegenstand interagiert, hat Blanchot in einer
grossen Erziahlung aus den vierziger Jahren, «Thomas
der Dunkle», breiter ausgefiihrt; an einer Stelle heisst

Die Wahrnehmung bringt den Menschen als integra-
len Menschen ins Spiel. Die Wahrnehmung ist der
menschliche Ausdruck an sich.» 12)

Was Zaugg hier und andernorts mit Bezug auf den Akt
der Wahrnehmung (verstanden als kreativer Aneig-
nungsprozess) festhilt, hat der Schriftsteller Francis
Ponge seit den mittleren zwanziger Jahren im Bereich
der Wortkunstkonsequent praktiziertund auch immer
wieder theoretisch abgehandelt. Fiir Ponge — wie fiir
Zaugg — geht es darum, der Stummbheit seines Wahr-
nehmungsgegenstandes addquaten Ausdruck zu ver-
leihen; auch er setzt voraus, dass man, um zu «au-
thentischer» Wahrnehmung zu gelangen, sidmtliche
Vorkenntnisse und Vorurteile, von denen das Wahr-
zunehmende iiberblendet sei, vergessen miisse; dass
man, mit andern Worten, «<sowenig vorgefasste Ideen
haben [sollte] wie méoglich», damit der Wahrneh-
mungsgegenstand, den man zur Sprache bringt, sei-
nerseits sich frei aussprechen kann, wodurch dann
jener doppelte — erotische — Blick moglich wird, der
den Betrachter nicht nur seinen Gegenstand erkennen
lasst, sondern ihm die Chance (oder das Risiko) er-
offnet, sich vom Gegenstand seiner Wahrnehmung
erkennen zu lassen, und das heisst — ihn als seinen
«Zeugen» (oder «Richter») anzunehmen. '3)

es dort: «In meiner Reichweite liegt eine Welt - ich
nenne sie Welt, wie ich als Toter die Erde als Nichts
bezeichnen wiirde. Ich nenne sie Welt, weil ich an
keine andere Welt fiir mich glaube. Ich glaube, dassich
ihr ndherkomme, wie bei der Anniherung an einen
Gegenstand, aber sie ist es, die mich versteht. Sie,
unsichtbar und ausserhalb des Seins, nimmt mich
wahr und hélt mich im Sein. Sie ist ohne meine Anwe-
senheit bloss ein Hirngespinst, ich nehme sie genau
wahr, nicht durch die Sicht, die ich von ihr habe, son-
dern durch die Sicht und Kenntnis, die sie von mir hat.
Ich werde gesehen. Unter diesem Blick befleissige ich
mich einer Passivitit, die, anstatt mich zu zerstéren,
mich wirklich macht.»!7)

In diesen Sdtzen ist genau das vorformuliert, was
Zaugg in seiner Wahrnehmungsstudie iiber eine
Skulptur von Donald Judd weiterentwickelt hat; man
liest dort: «In der Erscheinung der Objekte erkennt
der Betrachter die Objekte, aber auch seinen sie
umschliessenden Blick. Die Erscheinung der Objekte
lasst ihn sowohl des Objekts als auch seiner selbst
bewusst werden. Die Verzerrungen der betrachteten
Dinge offenbaren den Blick des Betrachters. Der
Betrachter erfasst gleichzeitig das Objekt und die Art
und Weise, wie er es anschaut. Das betrachtete Objekt
wird durch das betrachtende Subjekt umzingelt, und
dieses kann seine eigene Gegenwart in den perspekti-
vischen Verzerrungen desbetrachteten Objekts entzif-

176



fern. Jede Verzerrung setzt das Subjekt voraus. So wie
die Zufilligkeit der Verzerrungen dem betrachtenden
Subjekt die Zufilligkeit seines Gesichtspunktes und
seiner wahrnehmenden Teilnahme offenbart, die
Zufilligkeit seines Blicks und seiner Gegenwart, die
Zufilligkeit seiner Existenz und schliesslich seinen
Tod, so mag also die Vorderansicht der Nebeneinan-
derstellung das in der Erscheinung enthaltene Tragi-
sche austilgen, indem sie die perspektivischen Ver-
zerrungen abschwicht. Sie mag dem illusorischen
Verlangen nach der Aufhebung der subjektiven und
kompromittierenden wahrnehmenden Teilnahme
entsprechen.» 1%

Das von Ponge, von Blanchot entwickelte Wahrneh-
mungsmodell, innerhalb dessen die «aktive Kontem-
plation» zum eigentlich kiinstlerischen Akt und das
kraft der Wahrnehmung (und in ihr) sich aufbauende
Werk zu einem Kreuzungspunkt (einem «Knoten»)
wird, an dem das Subjekt der Wahrnehmung mit dem
Objekt der Wahrnehmung einswird, hat Maurice Mer-
leau-Ponty — womdoglich ohne die entsprechenden
Texte zu kennen, jedenfalls ohne explizit darauf Bezug
zu nehmen - in diversen Schriften am «Leitfaden des
Leibes» (Nietzsche) zu einer Philosophie der Sichtbar-
keit ausgebaut, fiir die die «existierende Reflexivitat
des Leibes [. . .] das wirkliche Zentrum» ist 1), wo Blick
und Anblick sich verschrinken: «Der Blick istndmlich
selbst Einkorperung des Sehenden in das Sichtbare,
Suche nach sich selbst im Sichtbaren, dem es ZUGE-
HORT.» 29 Dies bedeutet, dass die Wahrnehmung
«mitten aus den Dingen heraus geschieht, da, wo ein

ANMERKUNGEN:

1) Vgl. Felix Philipp Ingold, «Zaugg lesen (Notizen und Exzerpte)», in:
REMY ZAUGG (Katalog Kunsthalle), Basel 1988, S. 00-00.

2) In diesem Sinn hat schon Cézanne die Notwendigkeit erkannt, dass
vordem Wahrnehmungsaktjegliches Wissen vergessen werden miisse,
damit der jeweilige Wahrnehmungsgegenstand - gleichsam wie «das
erste Wort» — ergriffen und in seiner Entstehung (comme organisme
naissant) begriffen werden konne. (Siehe dazu Maurice Merleau-
Ponty, SENS ET NON-SENS, Paris 1958, S. 15-44.)

3) Rémy Zaugg, DIE LIST DER UNSCHULD, Eindhoven 1982, S. 100.
4) Vgl. dazu Rémy Zaugg, a.a. O., S. 88f.

5) Rémy Zaugg, a.a. 0., S.212.

6) Rémy Zaugg/Pierre Klossowski, SMULACRA (Katalog Kunsthalle),
Bern 1981, S. 72f.

7) Rémy Zaugg, DIE LIST DER UNSCHULD, Eindhoven 1982, S. 92.

8) Vgl. dazu ein Statement von Rémy Zaugg zu seinem Beitrag fiir die
Ausstellung SKULPTUR/PROJEKTE °87 in Miinster: «Meine ganze
Miihe bestand darin, den Ausdruck neu zu finden, der vermutlich
schon dagewesen war.» («Den personlichen Ausdrucksakt neutrali-
sieren», Gespriach mit dem Bildhauer Rémy Zaugg, TAGESZEITUNG
[Berlin], 3. XI.1987.)

9) Rémy Zaugg, DIE LIST DER UNSCHULD, Eindhoven 1982, S. 120;
vgl. auch a.a. 0., S.92f.

Sichtbares sich anschicktzu sehen, zum Sichtbaren fiir
sich selbst durch das Sehen aller Dinge wird und die
urspriingliche Einheit des Empfindenden mit dem
Empfundenen besteht wie die des Wassers im Eis-
kristall.» 2)

Die Wahrnehmung ist also, wie ja auch Zaugg festge-
stellt hat, dadurch determiniert, dass das wahrgenom-
mene Objekt als ein wahrnehmendes Selbst, das wahr-
nehmende Subjekt als ein wahrgenommenes Ich sich
begreift. «<Es wiirde mir», meint Merleau-Ponty, «<wahr-
lich Miihe machen, zu sagen, wo sich das Bild befindet,
das ich betrachte, ich fixiere es nicht an seinem Ort,
mein Blick ergeht sich in ihm wie im Heiligenscheine
des Seins, ich sehe eher dem Bilde gemiss oder mit
ihm, als dass ich es sehe.» 22 Dem entspricht die Aus-
sage eines (von Paul Klee zitierten) Malers, der seine
Wahrnehmungsweise wie folgt charakterisiert hat: «In
einem Wald habe ich zu wiederholten Malen empfun-
den, dass nichtich den Wald betrachtete. An manchen
Tagen habe ich gefiihlt, dass es die Béaume waren, die
mich betrachteten, die zu mir sprachen . . .» %) - Somit
erweist es sich, dass Zauggs Wahrnehmungsarbeit, die
in seiner Auseinandersetzung mit dem Cézanneschen
Haus des Gehenkten eine dusserste, kaum noch iiber-
bietbare Radikalitdt und Konsequenz gewinnt, keines-
wegs als einzelgidngerische Leistung zu gelten hat; bei
Ponge, bei Blanchot, bei Merleau-Ponty findet sie die
ihr addquate literarische und philosophische Entspre-
chung - sie ist Teil einer umfassenden, die Welt des
Menschen ebenso wie die Welt der Objekte einschlies-
senden kiinstlerischen Praxis.

10) ENTRETIENS DE FRANCIS PONGE AVEC PHILIPPE SOLLERS, Paris
1970, S.192.

11) Rémy Zaugg, DAS KUNSTMUSEUM, DAS ICH MIR ERTRAUME,
ODER DER ORT DES WERKES UND DES MENSCHEN, K&ln 1987, S. 13.
12) Rémy Zaugg, a.a. 0., S.13.

13) Francis Ponge, DIE LITERARISCHE PRAXIS, Olten-Freiburg 1964,
S.31; vgl. auch a.a. O., S. 38-41.

14) Henri Maldiney, LE LEG DES CHOSES DANS D(EUVRE DE FRANCIS
PONGE, Lausanne 1974, S. 29.

15) Francis Ponge, NIOQUE DE LAVANT-PRINTEMPS, Paris 1983, S. 40.
16) Maurice Blanchot, [Auszug aus «La Part du feu»], in: Marcel Spada,
FRANCIS PONGE, Paris 31979, S. 78f.

17) Maurice Blanchot, THOMAS DER DUNKLE, Frankfurt a. M. 1987,
S.104.

18) Rémy Zaugg, DIE LIST DER UNSCHULD, Eindhoven 1982, S. 240;
vgl. auch Rémy Zaugg, FUR DAS KUNSTWERK, Ziirich 1983, S.178.
19) Gottfried Boehm, «Der stumme Logos», in: Alexandre Métraux/
Bernhard Waldenfels (Hrsg.), LEIBHAFTIGE VERNUNFT, Miinchen
1986, S.297.

20) Zitiert bei Gottfried Boehm, a.a. O., S. 294.

21) Maurice Merleau-Ponty, DAS AUGE UND DER GEIST, Hamburg
1984, S.17.

22) A.a.0.,S.18.

23) Zitiert a.a. 0., S. 21.



T

b oC) B . | 6lus clain
£ \J ‘. \ 3 gy . 2 & onbremey
e R Y _ “el |
Wt i ) m .
C oF s,

o ‘. A i . H
PR gl T o | f%“mu.‘dsgrrfriﬂioﬂ- B Todibe ibS S..).ﬂ o
dlabye oo (et W,rrh?e PR w w._%s. i c..r-
el il plag  eeSta m.c AR Zo%mmurs

daie o ) diho e} 7 3
oty P Jomn St o cheaiy | el ST :

.z.r . Lalenle : g’ _

T ."...IL ﬂkwtrw.ui o

es?..tuw Mot e e L

fota- et Le t.w«— M_T‘,hv .!vlﬁ. &-TF F.r!.»h D o 2
.\ Hen jh “ Uk ucodsta o A

M‘:vE? PR : e . E.rf. *m...n.. .

e /O A & < - ader

& ﬂ.m  fae wm..w = e s 3

.i o i nt..l J v o

S e &w} oyl foms .».mn».m« ;

«_Llu vx,h.h..ﬂﬁv m .

bk i : = r
Wv(ﬁ’ -ﬂ”‘?!nt &1\.&’3%# L;v

£
R

ik, .
ieake 7 o;ﬂrﬁ.% s
ATy tom Fendhes e, o2
r.tm. _‘TLJva!

i

Ryt £ b

w nes ¥ Bloanl \‘.Q a ¥ ,éitf\ e T
ax ey rﬁ@ﬂ.

ML Bne ‘AW A -
ke s -t

/
} ad
5 *)..—.orhft_\»r
: ,,//
‘ ..ﬁ;t.r Pl Aok »
v‘;«t QWJ”'TT.FU.GF r. .
| = o beeew
: g 2
wx\W\, .Lnﬂ.r\\!\. vadshn S ;

,
BBl S

Coss bl

il W...c. de |e &sT.vro .

PJ\

L.

n....P&......\TnM.
ok ok welse g

Z L

\.oﬂ@hrt

ole FUEe gsoa & foun e :

\rﬁwu.%uuﬂﬁ L ey
%nhmv.l_ 4 o b bl hacke e vent

e

Sedne sri
R b

et

vl

B

DN

T

Al

{ianas Bk Llﬁ.&r. { (7
e i

Pomi. j2ane

Chemiots jaunsZhe |
b ...HCI.L':

_'t.rx\.fe-_ﬂ

Yoo n S‘r.?_i

o Trr,.nn.
Cotliie gt blun

T veslh :a\.r\

TM. vk g w!t.l ¢
r;««..rf -
*..n e :

b bles

Y s b

.

o
bher caluth - P
Ao

-b Al

ﬂr..:n

oo choibinn P

ES g - ‘.f\p wn hanpe—i
Tur.o!?!z( .%.‘.thvr‘.\u- Tiﬁ

4

REMY ZAUGG, ENTSTEHUNG EINES BILDES, TAGEBUCH / CONSTITUTION OF A PAINTING, JOURNAL, 1963-66,
BLATT NR. 14/15 / SHEET NO. 14/15, 22,1 x 36,1 cmm/ 87/10 x 147/5 .



I'HE SPEAKING IMAGE

Pictorial Perception and Peciovial Constilution

tn Reémy Zaugg s Work

BELIX PHILIREVING QLD

«Peinture, te voici donc a la noce. Noces

de la céruse et des huiles colorées. Et

vous, Paroles, dans de beaux draps. Ce

sont les draps de la nécessité. Ceux aussi

de la réciprocité. O Paroles, draps neufs

pour la postériorité.

Dans les draps neufs de la nécessité, nous

referons le lit de la postérité.

Hommes, animaux a paroles, nous

sommes les otages du monde muet.»

(Francis Ponge, Paroles & propos des nus

de Fautrier

Many are the publications and lectures in which Rémy
Zaugg has investigated the work of art, its making and
moving in time, its presentation and reception in space. Y
And everywhere he addresses his main concern as to the
adequate or rather phenomenon-oriented perception of
artistic objects, a concern that explores not only the work’s
effectiveness but also its development, its objective status,
and its estheticism as a whole. In confronting the objects of
his perception not as a critic nor as an exegete but quite
plainly as a witness, Zaugg seems to center primarily on

129

rephrasing the same question over and over to heighten its
sensitivity to related issues rather than finding answers or
partial answers to the work he is questioning. The question
reads: What does the work have to say to the viewer ? And
the viewer’s task logically consists of giving the work voice
by posing the question, i. e., of giving linguistic expression
to that which the work conceals.

Seen in this light, perception is an act that involves
working on the object through language; it cannot be
reduced to a purely receptive act, to the mere act of

PARKETT 19 1989



registering effects and condensing them into conceptual
signifiers beyond the visuality of the work. Perception is in
Jactacreative actin its own right that actually brings forth
the work. Not until perception has effected the work, can it
in turn have an effect, prior to any hermeneutic appropri-
ation, and make a statement in its own name on the
strength of the viewer’s inquiry.?) Without such inquiry
based exclusively on the material and phenomenal presence
of the work, the artistic object is either reduced to the level of
meaning which is given through the logical conceptuality of
whatever it may represent or whatever may lie behind it, or
it is turned conversely into an ephemeral sensual datum of
automatized perception by virtue of its mere presence as an
object. In both cases, the absence of the productive act of
perception and appropriation leaves the work itself in a
state of speechlessness so that it can manifest itself only as
what it is not, as what it does not want to be, namely, a
vehicle of ideas, a thing among things.

In Zaugg’s model of perception there is no room for the con-
ventional idea of a dialectic process of communication be-
tween producer and recipient of the work, the subject of
communication being the work’s verbally or visually
encoded text. In Zaugg’s model, producer and recipient no
longer confront each other to communicate about the work
according to certain rules and elucidate its meaning.
Instead they converge in order to confront the autonomous
work as a unit, thus fostering its most elementary form of
self-expression, its visibility, through their perceptual
efforts. The work becomes visible by becoming, and in order
to become, it must express itself in its speechlessness.
However, it does not follow that the pictorial work, the
artifact as such, is contingent upon linguistic mediation —
on description, for instance, or explanation or interpreta-
tion; on the contrary, the work can be understood only when
its understanding becomes manifest on the strength of the
viewer’s linguistically articulated perceptual efforts, when
it articulates itself through the language of the viewer
whose act of perception as such is a condition of the work’s
expression. “(...) thefactthat Iusetext, i. e. wordsthat are
read, does not mean that I want to glean from it an ideal
content at the expense of the concrete, sensual work, nor
that I discard the work like an empty nutshell as soon as I
have cracked it and extracted the nut, nor that I interpret
the work the way I translate a text into another language or
write a critical commentary about a text. Words in this
context serve the purpose of unveiling what can be sensed
and perceived, and not of veiling the concrete, sensual work

and thus obliterating it. Language is a tool that con-
tributes to the perceptual knowledge of the work. The
completed and filed text becomes a chronicle or a witness of
the personalrelationship cultivated with the work. Having
been subordinated to the work during the entire process of
becoming, the text comes to a standstill in the frozen wake
of overture. Such a text is like a trail of mucous left behind
by a snail. It is a leftover, the waste product of perceptual
overtures.””

The work is certainly not made manifest or comprehensible
by deploying referential or interpretive language; it con-
tains no fixed meanings for language to convey. It is
endowed with meaning only by being perceived and
fulfilled in the act of perception. It can express itself one
way or another, depending on the extent to which the
viewer is willing and able to approach it with an
inquisitive and listening mind.*) Consequently, it can no
longer be interpreted and examined as a vehicle of what the
author supposedly wanted to ‘say’ to the addressee; the
locus for the constitution of the work’s reality, value,
and meaning is not the author’s authority but the subject of
the viewer and his perceptual framework, which puts an
end to the vegetating, passive observer. The verb ‘to see’
presupposed passivity and conspicuousness; to see was to
endure; it meant being a victim of the senses and the world.
Seeing was fate, the fate of what we were and what the
world was. Intentional representation actualizes and
involves the subject. It depends on conscious, reflexive and
active perceiving. ‘Perceiving’takes the place of ‘seeing’; I’
takes the place of ‘one’. The representation is what the
subject becomes. It seems to say: tell me who you are andyou
will say what I'm going to be. The subject takes part in a
drama in which it is both author and actor.”

As Zaugg explains, the work is brought forth through the
achievements of perception, “through emotional and
sensible, through mental and physical perception; through
venturing, questioning, foresighted perception” — the work
emerges and becomes an event “in the reflexive conscious-
ness of the perceiving subject.” And once it has been per-
cetved, in fact generated by perception, the work turns
“into saying, and the saying of the text turns into inner
visions of an impact that is as intense and effective as it
is inviolable, wavering, and uncertain, and it will forever
be necessary to clarify this inner countenance through the
imagination . .. I want a picture without drama, a pic-
ture that basically remains without an image, a picture
that is as neutral as possible . ..”°

17

Pictorial discourse as still commonly practiced today
investigates works on the basis of a predetermined
perceptual grid instead of giving them a voice; it thus

obscures their phenomenal and material presence by
assigning certain meanings to them in absentia, as it were.
By contrast, Rémy Zaugg’s discourse - as a linguistic actin

120



the medium of writing — enables the work to find expression
in the entire fullness of its sensually perceptible presence.
Released from its discursive confinement as “locus of
arbitrariness, conventionality, legality, decrees, regula-
tions, standardization, norms, conformity, locus of all that
is familiar, functional, effective, abbreviated . . 220 ke
word consistently serves the purpose of immediate
linguistic concretization of those perceptual data whose
constantly changing configurations in turn represent the
work in its constantly changing manner of appearance - in
its becoming whose non-locus is the word.

The impossibility of finalizing the constitution of a
pictorial work as part of the never-ending process of
perceptual effort is shown in Zaugg’s ‘loghook’ treatment
of Paul Cézanne’s painting Maison du pendu (House of the
Hanged Man, Auvers, 1872/1873). His notes, recorded
over a period of five years, form an impressive accumula-
tion of “verbally sketched perception” and reveal how the
chosen painting constitutes itself step by step in the view-
er’s perceptual field - in a kind of autopoietic system - in
order to become what it has always been, %) but whose visi-
bility had been blurred by the effects of clarifying dis-
course: the work as the product of sensual insight.

To arrive at this particular work on the strength of such
insight (which depends as much on the perception of the
object through the subject as on the self-perception of the
subject in terms of the object), the viewer must first free it of
all the extraneous, conventional, parasitical, in short, all
the conceptual sedimentation that has settled on “its
original and legitimate materiality” and has “penetrated
between the subject and the work””) as interpretive and
evaluative commentary. The work must be withdrawn
Sfrom immediate sensual perception so that it may become
pure illusion, for perception is not possible unless the
viewer forgets everything he knows about the work before
looking at it, i. e., everything that defines it as a historical,
an evolutionary entity. As already mentioned, the work
must be perceived “in all its raw materiality” as if for the
first time; it must be perceived in the process of perception,
which also means apprehending it in the process of ils
becoming while letting oneself be apprehended by it or, as
Ponge puts it, “revolutionized” by it."" Ergo: “The
autonomous work is for the autonomous person; the work,
expressed through and in what it sees fit, is for the person
who roams about, as he sees fit, in search of the definition of
meaning or of his own definition — which amounts to the
same thing.”"

In his minutes, Zaugg allows Cézanne’s painting to
articulateitselflinguistically as a self-organizing system of
perceptual data, while simultaneously registering his own
perceptual activities. They are presented here in two
versions (whose content is identical) — one handwritten,
the other printed. The handwritten text is laid out so that
the words of which it consists present a kind of cartographic

representation of each of the work’s perceptual states, based
on a frame drawn by Zaugg on a piece of paper in propor-
tion to the original and with auxiliary lines, if necessary,

to indicate the composition of the picture. Single words or
phrases are noted down at exactly those points on the paper
where the corresponding perception (subject matter, color,

material, etc.) has come into focus. A text constituted in
this fashion succeeds in giving visualvoice to the constantly
changing perceptions of the picture because it breaks out of
the conventional linearity of the written word and wanders
freely among the individual points of perception. In the

supplementary printed wversion, the scattered verbal
material has been organized in conventional lines so that
the writing is no longer visualized and the arbitrary se-

quences of disconnected notations designate only the

perception of the work but not the perceived work. However,

both forms of notation waive any claim to biographical or

iconographic, artistic or historical treatment of the work,

in short, any claim to confine it to what it is not. They do

not call on interpretive mediation to explore what the work

expresses or means in its absence, because the meaning of
thework - in the immediate act of perception — cannot thus

come to fruition (since its sensual cognition is voided by

extra-esthetic pre-suppositions).

Zaugg’s procedure consists of noting, like a kind of verbal
scanning, the spontaneous visual impressions generated by
the pictorial work. He generally avoids using syntactically
constructed, logically coherent utterances in order to cir-
cumvent the pitfalls of a fictional semiotic framework that
would immunize the work’s esthetic reception. Instead, he
resorts almost exclusively to punctuating designations of
Sform, color, and position (“blue,” “rectangle,” “frontal,”
etc.), to comparisons (“pictorial element similar to the
small dark opening in the facade,” “sketched as if through
inattentiveness,” etc.), or to material and technical aspects
of painting (“light yellow pigment yellowish on brownish
orange,” “delicate dabs of paint,” etc.). The fact that
Zaugg applies his method to a relatively poor print of
Cézanne’s Maison du pendu rather than the original is
irrelevant because his primary objective is verbal
accompaniment of a visual process for which any specimen
can basically function as an ‘original’. Since Zaugg spends
several years on his perceptual studies, rehearsing the same
procedure scores of times, repetition is inescapable and, at
times, a mutually modifying and relativizing device. The
chronologically ordered “sketches of perception™ often
produce a palimpsestic stratification, lending extraor-
dinary density to the verbal image of Cézanne’s painting.
Methodological inconsistency cannot, however, be imputed
to the discursive passages and elucidating commentation
towards the end of Zaugg’s notations. They serve solely to
demonstrate the accretion of insight attained - beyond
perception — through the sensual experience of facing the
selected pictorial work.

121



17

Zaugg’s procedure in dealing with his model can thus
be said to consist of a “verbal image” produced by the
variously repeated act of perception which speaks for itself,
as it were, by virtue of speaking through the viewer. The
viewer exposes his perception to the work just as he himself
is exposed to perception through the work — the perceiver is
always also the perceived; the demarcation line between
the subject and the object of perception isin flux, perception
— in contrast to the mere transmission of information - is
not a unilateral process of reception that flows from a
sender to a receiver; perception changes both perceiver and
perceived. The pictorial work, as object and source of
perception, “is entirely and totally open to man while also
enabling the entirety and totality of man to take effect
indiscriminately, undivided, and without excluding any-
thing. The work is therefore expression with a set towards
perception. The artwork is a perceptive expression. ..
Perception brings man as integral man into play.
Perception is human expression per se.”'?
Zaugg’s comments here and elsewhere concerning the act of
perception (as a process of creative appropriation) have
been systematically put into practice and theoretically
analyzed by writer Francis Ponge since the mid-twenties.
Ponge, like Zaugg, seeks to lend adequate expression to the
muteness of his object of perception. He, too, declares that
“authentic” perception can only be achieved by forgetting
the entire body of knowledge and assumptions that obscure
the object to be perceived. In other words, one should “have
as few preconceived notions as possible”so that the object of
perception about which one speaks isin turn free to state its
own case, which then makes possible that dual — erotic —
regard through which the observer not only recognizes his
object but is also exposed to the opportunity (or risk) of
being recognized by the object of his perception, and that
means accepting it as his “witness” (or “judge”)."
In the act of perception, according to Ponge, a “knot” is
Jormed “where the appropriation of cognition and the
activity of expression are articulated”; ') where perceiver
and perceived blend into each other; where the perceived
achieves real presence in the language of the perceiver. Only
in this way, says Ponge, can an “original work” come to be
because “originality comes from the object and not from the
subject.”
Already in 1949 Maurice Blanchot pointed out that Ponge,
by describing his object, was letting the object describe
itself; that the object Ponge had observed was an object
“that had observed Ponge and that describes itself, he
assumes, so that he could describe it”; that therefore speech
precedes the object so that the object may learn to speak and
take concrete shape beyond meanings - in a “language from
before the deluge.”"

Blanchot expanded on the manner in which perception
interacts with the object of perception in a narrative
written in the forties, Thomas the Dark, in which he says,
“Withinreach there lies a world — Iname it world the way I
would name the earth nothing if I were dead. I name it
world because I do not believe in any other world for me. I
think that I come closer to it the way I come closer to an
object but it is the world that understands me. Invisible
and beyond being, it perceives me and sustains my being.
Without my presence, it is merely a chimera, I perceive it
exactly, not because I look at it but because it looks at and
knows me. I am seen. And being seen, I endeavor to attaina
passivity, which instead of destroying me makes me
Lal. 217)

These statements anticipate what Zaugg elaborated in his
perceptual study of a sculpture by Donald Judd. In his own
words: “In the appearance of objects the viewer recognizes
the objects but also his own encompassing view of them.
The appearance of objects allows him to become conscious of
both the object as well as himself. The distortions of
perceived things reveal the viewer’s regard. The viewer
simultaneously grasps the object and his manner oflooking
at it. The observed object is surrounded by the observing
subject and the latter can decipher his own presence in the
distorted perspective of the observed object. Every
distortion presupposes a subject. The accidents of
distortion reveal to the observing subject the accident of his
viewpoint and his perceptual participation, the accident of
his regard and of his presence, the accident of his existence
and ultimately of his death. Similarly, the front view of
these contingent aspects may wipe out the tragedy inherent
in the appearance by mitigating the distortions of
perspective. Perhaps it corresponds to the illusory need
to eliminate subjective and compromising perceptual
participation.”"®

Inthemodel of perception developed by Ponge, by Blanchot,
“active contemplation” actually becomes the artistic act;
and the work, as it evolves on the strength of (and in)
perception, becomes the point of intersection (the “knot”)
at which the subject of perception becomes one with the
object of perception. Probably without knowledge of the
corresponding texts, in any case without explicit reference
to them, Maurice Merlmu-Ponty wrote several treatises,
along the Leitfaden des Leibes (guidance of the body,
Nietzsche), expanding this model into a philosophy of
visibility which posits the “existing reflexivity of the body”
[as] “the real center,”"®) where regard and view are
intertwined: “The regard is itself the embodiment of the
seeing subject in the visible; it is the quest for the selfin the
visible to which it BELONGS.”*") This means that
perception “occurs out of the midst of things, there, where a

122



visible thing decides to see, becomes visible to itself through
the seeing of all things, and the original unity between
Seeling subject and feelings endures like water and frozen
crystals.”?"

Perception, as Zaugg has also observed, is therefore de-
termined by the fact that the perceived object apprehends
itself as a perceiving self, and the perceiving subject
apprehends himself as a perceived ego. “I would be hard
put,” Merleau-Ponty says, “to say where the picture is that
Iamlookingat,Idonotpin it down, my regard floats into it
as in the halo ofbeing, Itend to see in terms of the picture or
rather with it...”*" This corresponds to how an artist
described his manner of perception (quoted by Paul Klee):

1) Cf. Felix Philipp Ingold, “Zaugg lesen (Notizen und Exzerpte),” in:
REMY ZAUGG (Kunsthalle catalogue), Basel 1988, pp. 00-00.

2) Cézanne already recognized the necessity of forgetting all knowledge
prior to the act of perception in order to be able to grasp the object of
perception ~ akin to “the first word” — and comprehend it as it evolves
(comme organisme naissant). (See Maurice Merleau-Ponty, SENS ET NON-
SENS, Paris 1958, pp. 15-44.)

3) Rémy Zaugg, DIE LIST DER UNSCHULD, Eindhoven 1982, p. 700.

4) Cf.ibid., p. 88f.

5) Ibid., p. 212.

6) Rémy Zaugg/Pierre Klossowski, SIMULACRA (Kunsthalle catalogue),
Berne 1981, p. 72f.

7) Rémy Zaugg, DIE LIST DER UNSCHULD, Eindhoven 1982, p. 92.

8) Cf. Rémy Zaugg’s comment on his contribution to the exhibition
SKULPTUR/PROJEKTE '87 in Miinster: “All my efforts were concentrated on
rediscovering the expression that was probably already there.” (“Den

>

persinlichen Ausdrucksakt neutralisieren,” conversation with sculptor
Rémy Zaugg, TAGESZEITUNG [Berlin], Nov. 3, 1987.)

9) Rémy Zaugg, DIE LISTDER UNSCHULD, Eindhoven 1982, p. 120; cf. also
ibid., p. 92f.

10) ENTRETIENS DE FRANCIS PONGE AVEC PHILIPPE SOLLERS, Paris
1970, p. 192.

“In a forest I had the repeated sensation that not I was
looking at the forest. On some days Ifelt that it was the trees
that were looking at me, that were speaking tome . . .”*) -
1t thus becomes clear that Zaugg’s perceptual work, which
has acquired an unsurpassable radicality and consequence
in his treatment of Cézanne’s Maison du pendu, is
certainly not an isolated achievement; in Ponge’s, in
Blanchot’s, in Merleau-Ponty’s studies, it finds a striking
literary and philosophical correspondence - it is part of a
comprehensive artistic practice which encompasses the
world of man as much as it does the world of objects.

(Translation: Catherine Schelbert)

71) Rémy Zaugg, DAS KUNSTMUSEUM, DAS ICH MIR ERTRAUME, ODER
DER ORT DES WERKES UND DES MENSCHEN, Colagne 7987,p. 73.

12) Ibid., p.13.

13) Francis Ponge, DIE LITERARISCHE PRAXIS, Olten-Freiburg 1964,
p-31; ¢f. also ibid., pp. 38-41.

4) Henri Maldiney, LE LEG DES CHOSES DANS L’EUVRE DE FRANCIS
PONGE, Lausanne 1974, p. 29.

15) Francis Ponge, NIOQUE DE L’AVANT-PRINTEMPS, Paris 1983, p. 40.
16) Maurice Blanchot, [excerpt from “La part du feu”], in: Marcel Spada,
FRANCIS PONGE, Paris 1979, 3rd ed., p. 78f.

17) Maurice Blanchot, THOMAS DER DUNKLE, Frankfurt a.M. 1987,
p.704.

18) Rémy Zaugg, DIE LIST DER UNSCHULD, Eindhoven 1982, p. 240; f.
also Rémy Zaugg, FUR DAS KUNSTWERK, Ziirich 1983, p. 178.

19) Gottfried Boehm, “Der stumme Logos,” in: Alexandre Métraux/
Bernhard Waldenfels (eds.), LEIBHAFTIGE VERNUNFT, Munich 1986,
p.297.

20) Quoted ibid., p. 294.

21) Maurice Merleau-Ponty, DAS AUGE UND DER GEIST, Hamburg 1984,
p.77.

22) Ibid., p. 18.

23) Quoted ibid., p. 21.

123



	Das sprechende Bild = The speaking image

