
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1988)

Heft: 15: Collaboration Mario Merz

Artikel: Maio Merz : die Gegenwart des Werks = the present of a work

Autor: Zacharopoulos, Denys / Loock, Reinhard / Bout, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-680002

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-680002
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mario Merz

Die Gegenwart
des Werks

DENYS ZACHAROPOULOS

Das Werk von Mario Merz weist in seiner Herkunft
auf mehr als eine Quelle zurück: Auf Empedokles
ebenso wie auf Rabelais, auf Leonardo wie auf
Bruegel, auf Voltaire und Nietzsche, auf Leopardi
und Pound, Monteverdi und Wagner, Bernini und
Sant'Elia, de Chirico und Boccioni, Giordano Bruno
und Cuvier, Gericault und Fautrier usw. Es ist
Überfluss, Richtung, Bewegung, Dynamik, geht
immer wieder über sein eigenes Stillstehen hinaus.

Ungestüm wirft sich das Werk jeder ikonographi-
schen Organisation, jeder Symbolik voraus und
bringt den Sinn gerade in seiner poetischen Fremdheit,

in seiner politischen Vertrautheit hervor. Jede
Evidenz ist hier nur eine neue Hypothese des

Unwahrscheinlichen, und jede Unwahrscheinlich-
keit ihrerseits nur der Seitenweg, auf dem der
Sinn in die Gegenwart eintritt. Was im Innehalten
verworren scheinen könnte, ist in der Bewegung
nichts als die Verbindung der Unterschiede: Ziffer,
Poesie, Kritik, Ironie gegenüber jedem Schicksal,
jeder Bedeutung, jeder Bestätigung, jeder
Geschichte. 11 Die Gegenwart der Ziffer ist die unendliche

Zahl, die ihre Wirklichkeit jenseits von Zufall
und Notwendigkeit enthält.

Seit 1970 leitet die Proliferation der Ziffern,
wie sie von dem Mönch Leonardo von Pisa
(bekannt unter dem Namen Fibonacci) gedacht
wurde, in Mario Merz' Werk vollkommen zwanglos
das Politische, Poetische und Künstlerische, inso-

DENYS ZACHAROPOULOS ist Kunstkritiker und lebt in

Pans

fern sie ein und dasselbe komplexe Sein des Werkes

ausmachen, nämlich analog zum Biologischen,
Mathematischen und Physischen, das ebenso eine

einzige, vielgestaltige Wirklichkeit der Proliferation

ist. 2> Diese Gleichursprünglichkeit der Dinge
gestaltet im Werk beständig das Uberschreiten
jeder referentiellen Funktion, wenn man bedenkt,
dass die Proliferation selbstbezüglich ist und sich
ausschliesslich aus ihrer Selbsterzeugung ableitet.
Die Gleichursprünglichkeit der Dinge lässt den
Raum zu einer komplexen Bewegung werden, in
der das Gedächtnis, das Tier und die Ziffer nie in
einem (dialektischen) Dreischritt erstarren,
sondern sich mit dem Sinn des Lebens selbst verbinden

und in jedem Augenblick die ihm unmittelbare

Virtualität bezeichnen. Der Mensch, das

Werk und das Ereignis bringen also die
offenkundige Aktualität jener Gleichursprünglichkeit
hervor - die Gegenwart dieses Lebens und seine

unumgehbare Prägnanz. Tatsächlich lässt sich aus
dieser Sicht der Horizont des Werks umreissen.
Das Erfassen des eigentlich unmöglichen, aber

gegenwärtigen Abstandes zwischen Sicht und
Horizont, zwischen Werk und Ereignis gibt den
Menschen, und zwar nicht, um ihn zu zerteilen
oder seine Dualität zu behaupten, sondern um
den Menschen mit der Welt zu vereinigen, ohne
ihn zu vereinheitlichen. Hier wird das Prinzip selbst

berührt, das die Fibonacci-Folge beginnen lässt:

1.1.2.(3.5...): die mit sich identische Ziffer, die
dabei zugleich das ist, was ihr vorausgeht und was
ihr folgt, die also jedesmal mit sich selbst identisch

PARKETT 15 1988



Mario Merz

und gleich den anderen ist. Damit wird ebenso der
Sinn der Spirale deutlich: Kaum bezeichnet sie die
Eventualität einer Geschlossenheit eines Kreises,
öffnet sie sich unumkehrbar der Ausserlichkeit
einer Welt, die sie als Raum und als Sinn erfasst.

In diesem doppelten Erfassen gibt das Iglu
zugleich das Werk und das Ereignis, den Ort und den
Sinn der Dinge, den Menschen und die Welt. Über
alle Dialektik, alle Zerteilung und Vereinheitlichung

hinausgehend durchdringt das Iglu
gegenwendig das Offene und das Geschlossene, das

Volle und das Leere usw. Das Iglu ist die einzige
Konstruktion, Architektur, Wohnstätte, die weder
Dekoration noch Schmuck, weder Komposition
noch Einebnung der Teile in einem hierarchisierten
Ganzen kennt. Es ist Form, Funktion und Werk in
einem; und deshalb ist das Werk Ereignis und
bleibt doch Werk. Mario Merz' Werk ist weder
Skulptur noch Malerei; es ist eine Wirklichkeit,
die im Moment selbst ihres Erfassens realisiert
wird; es ist Gegenwart und Form jenseits des
Dreischritts der Zeiten und des Raums. Die Proliferation

bei Fibonacci kennt keine dialektische
Aufhebung. Sie hört nicht mit 1.2.3. auf, sondern
krümmt und entfaltet sich, wenn es Falte und
Entfaltung 3' gibt; doch gibt es niemals eine Verschlies-

sung, weil sie sich in einer einzigen Zeit und in
einem Raum faltet und entwickelt, den man
schwerlich von einem Ort trennen könnte - wenn
es sich auch um einen mentalen Ort handelt, zu
dessen Materialität, Erfassen und Bekundung das

Werk wird. Zumal dieser mentale Ort nicht in einer
«einfachen», sondern in einer «komplexen» Weise
mental ist: er ist immer identisch mit einem physischen

Ort, mit einem Sinn, der das Wirkliche kennt
und es in diesem Sinn erkennt, weil er mit ihm
zusammen entsteht, ihm gleichursprünglich ist.
Ebenso ist die Ziffer zugleich Natur (Ursprünglichkeit)

die Sprache Poesie, der Mensch Werk und
die Erkenntnis Ereignis. All das geschieht sogar
den Dingen, den Formen zuvor. Dieses «Zuvor»
lässt sich kaum ebenso glücklich wie im Griechischen

kennzeichnen, das einst den Sinn des Wortes
«meta» prägte, um so von einer «Meta-Techne»

(spiegelbildlich zu einer Metaphysik) sprechen zu
können. Alle Fragen nach einer terminologischen

Ordnung schliessen sich heutzutage eher wieder
an die Aporien von Molieres Monsieur Jourdain
als an die des Aristoteles an. Aber belasten wir uns
nicht mit pedantischen Diskussionen und naiven
Meinungen; wir wollen hier nur festhalten, dass

dem Werk und den Dingen zuvor das Ereignis in
der Idee des Werks selbst seinen Ort findet - in
seinem Projekt und seinem Sinn, die nichts anderes
sind als die Idee selbst der Gegenwart. 4>

Die Kunst ist die Ordnung der Gegenwart. Ihre
unzähligen Hypothesen, ihre unberechenbaren
Virtualitäten geben den Blick auf die Evidenz
ebenso wie auf das Unwahrscheinliche frei. Sie
kommen jedoch erst in der Dimension in ihr Eigenes,

welche sich die Zeit der sinnlichen Erfahrung
wie auch die geschichtliche Zeit aneignet; und
diese Dimension lässt nun ein Ding der Welt gegenwärtig

sein, indem es sich selbst gegenwärtig ist.
Sie bezeichnet nichts anderes als die Dimension
des Werks, die der Kunst die Eitelkeit der Objekte,
die Endlichkeit der Umrisse nimmt und sie in die
unreduzierbare Dynamik der Existenz überführt.
Das Werk ist deshalb die «feierliche» Form, durch
die Gegenwart sich selbst ihre Gegenwart verleiht
und die Abwesenheit erfasst, und zwar gerade
nicht im Modus des Stillstellens oder des Bildes.
Den Dingen und den Wesen zuvor erweist sich die
Abwesenheit also nur als eine bedrohliche Version
des A priori des Raums5' - als das Ungedachte,
das die Leere vertreibt.

Innerhalb einer Diskontinuität - desjenigen
Raums, der die Brüche enthält, ohne daraus seine
Umrisse zu machen, und in dem die Innerlichkeit
in sich selbst unbegreiflich, wenn nicht unmöglich

ist - geben sich das Ereignis und das Werk mit
ebensolcher Intensität wie d i e Zeiten. Es gibt
niemals drei Zeiten, also Vergangenheit, Gegenwart,
Zukunft; es gibt sie nicht und gibt sie zugleich doch,
weil es immer d i e Zeit gibt. Die Artikulationen
des Werks bedeuten eine einzige Unmöglichkeit,
die sich als möglich gibt und ebenso als Negation
ihrer Möglichkeit durch die Wirklichkeit, welche
die Unmöglichkeit ergreift und verwirklicht, ohne
sie zu kennen. Sie unterdrückt sie nicht noch überholt

sie sie, sondern verkennt sie in einem positiven
Modus. Das Werk hält niemals inne, wie auch das

9 3



Mario Merz

Leben nur in seinem Zuendegehen innehält; es sei

denn, es hielte seine Formen zurück, wie eine
Macht seine Entscheidungen. Die Artikulationen
dieser Formen und Entscheidungen indessen
bewirken nur eine Üppigkeit, eine Verästelung, in
denen allein der gegenwärtige Weg, das aktuelle
Werden ihre positive Unentscheidbarkeit bekräftigen;

die einer Form, welche nie aufhört, Werk zu
sein, also Augenblick und Ort der Arbeit - ein
Ding, das nur durch die doppelte (oder vielfache)
Verwandlung seiner selbst und der Bedingungen
seiner Möglichkeit existiert. Deshalb ist es, das

Ding, gegenwärtig, insofern es Werk ist, d. h.
jenseits aller Dialektik von Anwesenheit und
Abwesenheit, ohne den mindesten Rückgriff auf eine

Wirkung der Anwesenheit (wie etwa die
Intensivierung der Anwesenheit durch das Mittel der
Apostrophe oder anderer Figuren). 6> Es ist Form7'
in der Gegenwart; es ist Gegenwart der Form -
Erfassen in der Zeit und in der Idee der Zeit, die
zugleich als Raum der Idee und Materialität des

Ereignisses, als Kraft und Boden verwirklicht ist.8)

Offenkundig erfasst die Sprache der Kritik bzw.
der Theorie nur mit Mühe den lebendigen Stoff.
Wie das Wort «Hund» nicht beisst (HenryJames),
so ist das Werk Mario Merz' im Text nur in der
grundlegenden Unentschiedenheit zwischen der
Antizipation eines Prinzips einerseits, das kaum
den Beginn des Anwachsens: 1.1.2.(3.5.) bezeichnet,

und ebenso dessen Einklammerung andererseits,

die mit dem durch den Sinn der Ziffer Zwei
(2) gestellten Problem einhergeht - dem Problem
der Trennung und der Identität, das allem
Nachdenken über die Repräsentation seit Piaton implizit

ist. Angesichts dieser Dialektik, die jeder
Arbeit an der Bedeutung, jeder Textualität
innewohnt, «macht mich das ewige Schweigen dieser
unendlichen Räume schaudern». 9> Die Spirale ist
in der Sprache kaum skizziert, um gleich in eine
Schleife umzuschwenken, die den Kreis wieder
schliesst. Hegel oder Proust führen uns immer
wieder auf die Vernunft, auf die Erinnerung, auf
die wiedergefundene Zeit oder auf den Geist
zurück, während das Werk von Mario Merz
unerschütterlich seinen Gang zum Reich der Welt
fortsetzt; dieses Wirkliche, das jedem Realismus

und jeder Realität die Stirn bietet. Das Tier oder
die Pflanze, das Mineral oder die Materie, das
Menschliche oder das Aktuelle sind schliesslich die
Gegenwart des Werks 10' und dasjenige, dem das
Werk die Gegenwart gibt. Gerade das aber muss
jedem Text entgleiten, weil es der eigentümliche
Boden und die eigentümliche Kraft des Werkes ist,
seine Unreduzierbarkeit und sein Unsagbares - das

Ungedachte, das die Leere vertreibt, wie auch der
Sinn, der das Denken trägt.

(Ubersetzung aus dem Franzosischen. Reinhard Loock)

ANM ERRUNGEN

1) Vgl Karl Lowith MEANING IN HISTORY The University of Chicago Press

Chicago, London 1949, passim
2) Die Fibonacci-Folge «fordert nicht den Widerspruch, sondern (die Zahlen)

absorbieren ihn, so weit sie es vermögen, insofern bei jeder fünften Zahl die 5

wieder enthalten ist, weil die Zahlen vegetativ, biologisch natürlich sind, voiaus

gesetzt, dass sie eine Art vorhergehende Mutter und Vater haben, um den

folgenden Sohn zu erzeugen » Leonardo da Pisa Liber Abaci (1202) Im itaheni

sehen Original zitiert bei Germano Celant Mario Merz Mazotta, Milano 1983,

S 60

3) Gilles Deleuze FOUCAULT Minuit, Pans 1986, S 115-130, und das Kapitel
«Sur la mort de l'homme et le surhomme», a a O S 131-141

4) «Die Vergangenheit bringt nicht die Gegenwart hervor, weil sie gerade m dem

Moment stirbt, in dem die Gegenwart eintritt, weil diese sich von ihr lost, um zu

leben, und dann ihre absolute Unabhängigkeit manifestiert Wenn also die

Gegenwart determiniert ist, dann nui durch das, was niemals Gegenwart ist und

niemals die Vergangenheit in einem Augenblick werden kann Sonst ist sie absolut

frei Diese Zeit ausser der Zeit nennen manche die Ewigkeit, andere die
Zukunft Aber die Zukunft ist nur eine Instanz der Ewigkeit, denn wenn sie

ein Moment der Dauer ware, ginge sie eines Tages aus dem Zustand der Gegenwart

hervor Ewigkeit und Zukunft haben in ihrem Bezug auf die Gegenwart

einen gemeinsamen Charakter, insofern beide die Idee der Gegenwart

sind Und wenn die Gegenwart wirklich determiniert ist, dann kann sie

es nur durch ihre Idee sein, unter der Bedingung jedoch, dass
man nicht durch sie die gegenwartige Idee der
Gegenwart versteht » Bnce Param Recherches sur la nature et fonc

tions du langage Galhmard, Pans 1942, coll Idees, S 236 f (Unterstreichungen

von mir, D Z
5) Kant, KRITIK DER REINEN VERNUNFT, franzosische Ausgabe, P U F Pans

1944, S 56-57, vgl D Zacharopoulos, DE KANT A MONET REPRESENTATION

DE UESPACE ESPACE DE LA REPRESENTATION POINT AVEUGLE, in Artists 15,

Paris, Frühling 1982

6) «DU SUBLIME» Les Belles Lettres, Pans 1965, S 26-31

7) Zum Begriff der Form vgl Henn Focillon VIE DES FORMES, P U F, Pans

1943, passim
8) Zum Verhältnis von «Boden» und «Kraft» im Werk von Mario Merz vgl

Denys Zacharopoulos Mano Merz Solitaire/Sohdaire In ARTSTUDIO 3, Pans,

Januar 1987, S 93 f, ausserdem den genannten Text Deleuzes (Anm 3) über

Foucault, S 137

9) Blaise Pascal PENSEES, Nr 201 (Lafuma), Nr 206 (Brunschvicg)
10) «Ammali, vegetah e mineralisonoinsortinelmondo dell'arte » Erster Satz von
Germano Celants ARTE POVERA, Mazzotta, Mailand 1969, S 225

9 4



Mario Me r z

MARIO MERZ, TEMPEL, VON DEN ABGRÜNDEN ENTFUHRT/ TEMPLE, RAPED BY THE ABYSSES, 1981,

BEMALTE LEINWAND, NEON, METALLSTRUKTUR / PAINTED CANVAS, NEON, METAL STRUCTURE,

380 x 700 x 65 cm/ 72' 6" x 23' x 2'2" INSTALLATION HALLEN FUR NEUE KUNST SCHAFFHAUSEN

(Photo Paolo Mussat Sartor)

The Present
Wo r kof a

DENYS ZACHAROPOULOS

Mario Merz's work draws its roots from Empedocles
and from Rabelais, from Leonardo and Bruegel, from
Voltaire and Nietzsche, from Leopardi and Pound,

from Monteverdi and Wagner, from Bernini and
Sant'Elia, from Chirico and Boccioni, from Giordano
Bruno and Cuvier, from Gericault and Fautrier,
etc... It is altogether overspill, trend, movement and
dynamics. It ceaselessly moves ahead ofits own limits.
It impetuously precedes all iconographical organisation,

all symbolical arrangement, in order to generate
sense at the actual point ofits poetic strangeness, of its
political familiarity. Each bit of evidence is a new
hypothesisfor improbable events, and each improbabil-

DENYS Z AC HA ROPOULOS in an art critic He lives in Paris

ity is a bias through which sense shifts into the present.
What might seem confused at a standstill, turns, once it
starts to move, into a fusion ofdistinctions: numbers,

poetics, critical thought, and ireny, as opposed to all
destiny, all signification, all confirmation, all history.

V The present of a numerical configuration is the

infinite number containing its reality beyond chance

and necessity.
The proliferation offigures uncovered by the monk

Leonardo da Pisa (ca. 1180-1240), later known as

Fibonacci, has been ruling Mario Merz's work since

1970, driving in its wake politics, poetics and art as a
sole complex entity ofthe work, just as biology, mathematics

and physics are but one manifold reality of
proliferation.2) This co-naturality of things strips the

95 PARKETT 15 1988



Mario Merz

work ofreferential functions: proliferation, being sui-
referential, ceaselessly generates itself This co-nat-
urality of things turns space into a complex movement
where memory, animals and numbers never freeze in a

rigid triangular structure, but merge with the sense of
life itself, announcing at every moment its impending
virtuality. Hence Man, work and event constitute the

blatant actuality of space the present of life and its

inescapable impact. In fact, this defines the horizon of
Merz's oeuvre. There Man is given by his grasp of the

basically impossible, but inescapably present gap
between a view and a horizon, between a work and an
event. The point is not to divide Man or to stress his

duality, but to unite him without unifying him with
the world. This, in fact, is the principle behind
Fibonacci's series: 1.1.2. (3.5...): the number is identical
to itselfbut is also that which precedes and follows it,
so that it is always equal to the others. This is also the

sense of the spiral: no sooner does it herald the possibility

ofa closure, than a circle will irreversibly open

itself to the exteriority of a world seen and seized as

being space and sense.

Within this double grasp, the igloo is a given ofboth

work and event, of both place and sense of things, of
both Man and the world. Moving beyond all dialectics,
all divisions and all attempts at unification, the work
criss-crosses what is open and what is closed, what is

full and what is empty, etc... Amongst constructions,

dwellings and architecturalforms, igloos are uniquefor
they need no decoration, no composition, no levelling
out ofvarious parts within the hierarchy of a whole.
The igloo isform, function and work at the same time.
This is why the work is an event while it is also a work.
Neither painting nor sculpture, Mario Merz's work
becomes real at the moment of its comprehension: it is
there, it is present, and thereby gives form beyond the

triangularity ofspace and times. Fibonacci'sproliferation

is alien to dialectical suppression. It does not stop
at 1. 2. 3. but coils up and unfurls. It may fold and

unfold,3) but it never folds back upon itself, because it
folds and unfolds within one time and one space that
could hardly be dissociatedfrom a place - be it a mental
place where the work would materialize, where the
work would materialize, where it could be grasped and

manifest. Moreover, this mentalplace is never "simply"
but always "complexly" mental. It is constantly identi¬

cal to a physicalplace, to a sense that knows reality and
acknowledges it as such, because it was born with it,
because it naturally belongs with it. Thus, numbers are
also nature, language is poetry, Man is work, and
knowledge is event. This happens prior to things,

prior to forms, prior to sense. There is no more apt
designation of this "priority" than the Greek word

"meta," which allows us to speak ofmeta-techne (in
analogy to meta-physics). Yet nowadays, any discussion

on terminology will have less to do with Aristotle's

aporiae than with those of Moliere's Monsieur Jour-
dain. But let us not burden ourselves withpedantic
discussion and naive opinions. It only remains to be said
that, prior to a work andprior to things, an eventfinds
its locus within the idea of the work itself, within its

project and sense, within an idea of the present. 4)

Art is the order ofthepresent. Its innumerable
hypotheses, its unaccountable virtualities have to do with
obviousness as well as with improbability. They are

actually given, but only with a dimension that
appropriates both the time ofsensory experience and that of
history. Hence, things can bepresent to the world while
they arepresent to themselves. Such a dimension is that

ofa work which removes art from the vanity ofobjects,

from the finite status ofshapes, to bring it back to the

irreducible dynamics ofexistence. The work is the great
form through which thepresentpresents itselfand takes

hold of absence apart from the mode ofstandstills or
of images. Absence, being prior to things, is then

merely a threatening version ofthe a priori ofspace 5) -
the unthought that sweeps the void away.

Work and event are given with the same intensity as

the times, within the discontinuous configuration ofa
space that contains breaks without appropriating their
contours, of a space where interiority is at the same

time inconceivable and impossible. There are neverjust
three times (past, present, andfuture): they do and they
do not exist at one and the same time, they are never
there, because there, they will always be time. The

work's articulations are one, sole impossibility that
acts as if it were possible and simultaneously negates
its own possibility, through the present that grasps and
actualizes it without knowing it. It does not suppress it
or go beyond it, but positively ignores it. The work
never stops, just as life only stops when it ceases to be,

unless form is held back, just as power holds back deci-



Ma ri o Merz

sions. Meanwhile, the articulations ofthese forms and
decisions are but a teeming abundance, a ramification
where only the present itinerary, the current evolution

can ensure their positive undecidedness: that ofa form
which never ceases to be a work, i. e. a time andplace of
work. Such a thing can only exist through a double (or

multiple) transformation ofitselfand ofits conditions

ofpossibility. Hence, the thing is present inasmuch as

it is a work - i. e. beyond all dialectics ofpresence and
absence, without the slightest recourse to an effect of
presence (such as emphasizingpresence by means ofan
apostrophe or any other rhetorical figure). 6> This is

form 7)in the present; it is the present ofform - grasped
within time and within the idea oftime which is
actualized as the space ofan idea and as the materiality of
an event envisaged as a force and field at the same
time.8)

It seems obvious that critical - let alone theoretical -
language can hardly grasp living matter. Since the
word "dog" does not bite as Henry James says, Mario
Merz's work is, in its text, nothingbut deep rooted
indecision between the anticipation of a principle which

hardly marks out a starting point for proliferation -
1.1.2.(3.5.), and the suspension of this principle by

virtue of the question it raises about the sense of the
number two (2): the question ofseparation and identity

implicit in all discussions on representation since

Plato. In the face of such dialectics, inherent to all
research on meaning, to all configurations of text,
"I shudder at the eternal silence of those infinite
spaces. "9> No sooner has the spiral been sketched within

language, than it turns immediately into a loop
which closes the circle. Both Hegel and Proust strive to

bring us back to reason, to memory, to Time regained or
to the spirit. Meanwhile, Mario Merz's work moves on,

implacable, towards the empire of the world: an
actuality that defies all realism and all reality with its

positive inconceivability. Whether animals or plants,
whether minerals or matter, whether human or actual,
all are the work's present.101 And it is their present
that the work gives. This is actually what escapes all
and any text, because it is, specifically, the work'sforce
and field, its imperviousness to reduction and its
unspeakability - the unthought that sweeps away both
the void and the sense which carries thought.

(Translation from the French. Frangois Boue)

MARIO MERZ, VENTO PREISTORICO DALLE MONTAGNE GELATE

(PRÄHISTORISCHER WIND VON VEREISTEN BERGEN /

PREHISTORIC WIND FROM ICY MOUNTAINS), 1977,

BEMALTE LEINWAND/PAINTED CANVAS, 147 x 240 cm I 57Vs x 94'/2",

UND 13 REISIGBÜNDEL/^AD 13 FAGOTS (Photo Thomas Cugint)

NOTES

1) See KarlLowith, MEANING IN HISTORY, The University ofChicago Press, Chicago,

London 1949 passim

2) Fibonnaci's series "do not cultivate contradiction but absorb as much as they can,

the contradiction whereby numbers are repeated, five afterfive, because they are vegetal,

biologically natural, for they have a sort ofprecedingmother andfather to make the son

to come "Leonardo da Pisa, Liber Abaci, 1202, quoted in the 1228 edition by Germano

Celant in Mario Merz, Mazzotta, Milan 1983, p 60

3) Gilles Deleuze, FOUCAULT, Minuit, Pans 1986, pp 115-130 and the chapter

"Sur la morl de l'homme et le surhomme " id pp 131-141

4) "The past does not produce the present because it dies at the precise moment when

the present is born, because the latter moves away from it to live on, thereby showing its
absolute independence If, then, the present is to be determined, it can only be by way of
what the present never is and ofwhat can never become the past within an instant

Otherwise, it is absolutelyfree This time outside oftime, some call it eternity, others the

future But thefuture is only one instance ofeternity, because ifit were a moment

within duration, it would then go one day through a state ofthe present Eternity and

future have a common core in relation to the present, they are both an idea of the
present And, in fact, ifthe present is to be determined, it can only be by way ofthe

idea of the present, provided however, that it will not be understood
as the present idea of the present " Brice Parain, Recherches
sur la nature et fonctions du I an ga ge, Galltmard, Paris 1942,

Coll Idees, pp 236-237 (Underlined by D Z
5) Kant, CRITIQUE DE LA RAISON PURE, PU F, Paris 1944, pp 56-57 See also

D Zacharopoulos, De Kant a Monet REPRESENTATION DE L'ESPACE, ESPACE DE

REPRESENTATION, POINTAVEUGLE, in Artistes 15, Pans spring 1982.

6) DU SUBLIME, Les Belles Lettres, Paris 1965, pp 26-31

7) On the concept ofform, see H Faucillon, VIE DES FERMES, P U F, Paris 1943,

passim

8) On the relation between force and field in Mario Merz's work, see "Notre Solitaire

Oblique Sohdaire," ART STUDIO 3, Parts, Jan 1987, pp 93-94, as well as GtUes

Deleuze's text (see footnote 3 above) p 137, concerning Foucault's work

9) Blaise Pascal, PENSEES, 201 (Lafuma), 206 (Brunschwick)

10) "Animals, plants and minerals are entrenched in the world ofart " Openingsentence

of Germano Celant's ARTE POVERA, Mazzotta, Milan 1969,p 225

97


	Maio Merz : die Gegenwart des Werks = the present of a work

