Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1988)

Heft: 15: Collaboration Mario Merz

Artikel: Maio Merz : die Gegenwart des Werks = the present of a work
Autor: Zacharopoulos, Denys / Loock, Reinhard / Bout, Francois
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-680002

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680002
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mario Merz

Die Gegenwart
des Werks

DENYS ZACHAROPOULOS

Das Werk von Mario Merz weist in seiner Herkunft
auf mehr als eine Quelle zurtick: Auf Empedokles
ebenso wie auf Rabelais, auf Leonardo wie auf
Bruegel, auf Voltaire und Nietzsche, auf Leopardi
und Pound, Monteverdi und Wagner, Bernini und
Sant’Elia, de Chirico und Boccioni, Giordano Bruno
und Cuvier, Géricault und Fautrier usw. Es ist
Uberfluss, Richtung, Bewegung, Dynamik, geht
immer wieder iiber sein eigenes Stillstehen hinaus.
Ungestiim wirft sich das Werk jeder ikonographi-
schen Organisation, jeder Symbolik voraus und
bringt den Sinn gerade in seiner poetischen Fremd-
heit, in seiner politischen Vertrautheit hervor. Jede
Evidenz ist hier nur eine neue Hypothese des
Unwahrscheinlichen, und jede Unwahrscheinlich-
keit ihrerseits nur der Seitenweg, auf dem der
Sinn in die Gegenwart eintritt. Was im Innehalten
verworren scheinen konnte, ist in der Bewegung
nichts als die Verbindung der Unterschiede: Ziffer,
Poesie, Kritik, Ironie gegeniiber jedem Schicksal,
jeder Bedeutung, jeder Bestitigung, jeder Ge-
schichte. ! Die Gegenwart der Ziffer ist die unend-
liche Zahl, die ihre Wirklichkeit jenseits von Zufall
und Notwendigkeit enthalt.

Seit 1970 leitet die Proliferation der Ziffern,
wie sie von dem Monch Leonardo von Pisa (be-
kannt unter dem Namen Fibonacci) gedacht
wurde, in Mario Merz’ Werk vollkommen zwanglos
das Politische, Poetische und Kiinstlerische, inso-

DENYS ZACHAROPOULOS ist Kunstkritiker und lebt in

Paris.

PARKETT 15 1988

92

fern sie ein und dasselbe komplexe Sein des Wer-
kes ausmachen, namlich analog zum Biologischen,
Mathematischen und Physischen, das ebenso eine
einzige, vielgestaltige Wirklichkeit der Prolifera-
tion ist.? Diese Gleichurspriinglichkeit der Dinge
gestaltet im Werk bestindig das Uberschreiten
jeder referentiellen Funktion, wenn man bedenkt,
dass die Proliferation selbstbeziiglich ist und sich
ausschliesslich aus ihrer Selbsterzeugung ableitet.
Die Gleichurspriinglichkeit der Dinge ldsst den
Raum zu einer komplexen Bewegung werden, in
der das Gedichtnis, das Tier und die Ziffer nie in
einem (dialektischen) Dreischritt erstarren, son-
dern sich mit dem Sinn des Lebens selbst verbin-
den und in jedem Augenblick die ihm unmittel-
bare Virtualitit bezeichnen. Der Mensch, das
Werk und das Ereignis bringen also die offen-
kundige Aktualitit jener Gleichurspriinglichkeit
hervor — die Gegenwart dieses Lebens und seine
unumgehbare Pragnanz. Tatsachlich lasst sich aus
dieser Sicht der Horizont des Werks umreissen.
Das Erfassen des eigentlich unmdéglichen, aber
gegenwirtigen Abstandes zwischen Sicht und
Horizont, zwischen Werk und Ereignis gibt den
Menschen, und zwar nicht, um ihn zu zerteilen
oder seine Dualitit zu behaupten, sondern um
den Menschen mit der Welt zu vereinigen, ohne
ihn zu vereinheitlichen. Hier wird das Prinzip selbst
beriihrt, das die Fibonacci-Folge beginnen lasst:
1.1.2.(3.5...): die mit sich identische Ziffer, die
dabei zugleich das ist, was ihr vorausgeht und was
ihr folgt, die also jedesmal mit sich selbst identisch



und gleich den anderen ist. Damit wird ebenso der
Sinn der Spirale deutlich: Kaum bezeichnet sie die
Eventualitidt einer Geschlossenheit eines Kreises,
offnet sie sich unumkehrbar der Ausserlichkeit
einer Welt, die sie als Raum und als Sinn erfasst.
In diesem doppelten Erfassen gibt das Iglu zu-
gleich das Werk und das Ereignis, den Ort und den
Sinn der Dinge, den Menschen und die Welt. Uber
alle Dialektik, alle Zerteilung und Vereinheitli-
chung hinausgehend durchdringt das Iglu gegen-
wendig das Offene und das Geschlossene, das
Volle und das Leere usw. Das Iglu ist die einzige
Konstruktion, Architektur, Wohnstitte, die weder
Dekoration noch Schmuck, weder Komposition
noch Einebnung der Teile in einem hierarchisierten
Ganzen kennt. Es ist Form, Funktion und Werk in
einem; und deshalb ist das Werk Ereignis und
bleibt doch Werk. Mario Merz’ Werk ist weder
Skulptur noch Malerei; es ist eine Wirklichkeit,
die im Moment selbst ihres Erfassens realisiert
wird; es ist Gegenwart und Form jenseits des Drei-
schritts der Zeiten und des Raums. Die Prolifera-
tion bei Fibonacci kennt keine dialektische Auf-
hebung. Sie hort nicht mit 1.2.3. auf, sondern
kriimmt und entfaltet sich, wenn es Falte und Ent-
faltung ¥ gibt; doch gibt es niemals eine Verschlies-
sung, weil sie sich in einer einzigen Zeit und in
einem Raum faltet und entwickelt, den man
schwerlich von einem Ort trennen kénnte — wenn
es sich auch um einen mentalen Ort handelt, zu
dessen Materialitdt, Erfassen und Bekundung das
Werk wird. Zumal dieser mentale Ort nicht in einer
«einfachen», sondern in einer «komplexen» Weise
mental ist: er ist immer identisch mit einem physi-
schen Ort, mit einem Sinn, der das Wirkliche kennt
und es in diesem Sinn erkennt, weil er mit ihm
zusammen entsteht, ihm gleichurspriinglich ist.
Ebenso ist die Ziffer zugleich Natur (Urspriing-
lichkeit), die Sprache Poesie, der Mensch Werk und
die Erkenntnis Ereignis. All das geschieht sogar
den Dingen, den Formen zuvor. Dieses «Zuvor»
lasst sich kaum ebenso gliicklich wie im Griechi-
schen kennzeichnen, das einst den Sinn des Wortes
«meta» pragte, um so von einer «Meta-Techne»
(spiegelbildlich zu einer Metaphysik) sprechen zu
konnen. Alle Fragen nach einer terminologischen

i3

Mario Merz

Ordnung schliessen sich heutzutage eher wieder
an die Aporien von Moliéres Monsieur Jourdain
als an die des Aristoteles an. Aber belasten wir uns
nicht mit pedantischen Diskussionen und naiven
Meinungen; wir wollen hier nur festhalten, dass
dem Werk und den Dingen zuvor das Ereignis in
der Idee des Werks selbst seinen Ort findet — in
seinem Projekt und seinem Sinn, die nichts anderes
sind als die Idee selbst der Gegenwart. %

Die Kunst ist die Ordnung der Gegenwart. Ihre
unzidhligen Hypothesen, ihre unberechenbaren
Virtualititen geben den Blick auf die Evidenz
ebenso wie auf das Unwahrscheinliche frei. Sie
kommen jedoch erst in der Dimension in ihr Eige-
nes, welche sich die Zeit der sinnlichen Erfahrung
wie auch die geschichtliche Zeit aneignet; und
diese Dimension ldsst nun ein Ding der Welt gegen-
wartig sein, indem es sich selbst gegenwirtig ist.
Sie bezeichnet nichts anderes als die Dimension
des Werks, die der Kunst die Eitelkeit der Objekte,
die Endlichkeit der Umrisse nimmt und sie in die
unreduzierbare Dynamik der Existenz tiberfiihrt.
Das Werk ist deshalb die «feierliche» Form, durch
die Gegenwart sich selbst ihre Gegenwart verleiht
und die Abwesenheit erfasst, und zwar gerade
nicht im Modus des Stillstellens oder des Bildes.
Den Dingen und den Wesen zuvor erweist sich die
Abwesenbheit also nur als eine bedrohliche Version
des A priori des Raums? - als das Ungedachte,
das die Leere vertreibt.

Innerhalb einer Diskontinuitit — desjenigen
Raums, der die Briiche enthilt, ohne daraus seine
Umrisse zu machen, und in dem die Innerlichkeit
in sich selbst unbegreiflich, wenn nicht unmdog-
lich ist — geben sich das Ereignis und das Werk mit
ebensolcher Intensitit wie die Zeiten. Es gibt nie-
mals drei Zeiten, also Vergangenheit, Gegenwart,
Zukunft; es gibt sie nicht und gibt sie zugleich doch,
weil es immer die Zeit gibt. Die Artikulationen
des Werks bedeuten eine einzige Unmdoglichkeit,
die sich als méglich gibt und ebenso als Negation
ihrer Méglichkeit durch die Wirklichkeit, welche
die Unmoglichkeit ergreift und verwirklicht, ohne
sie zu kennen. Sie unterdriickt sie nicht noch iiber-
holtsie sie, sondern verkennt sie in einem positiven
Modus. Das Werk hilt niemals inne, wie auch das



Mario Merz

Leben nur in seinem Zuendegehen innehalt; es sei
denn, es hielte seine Formen zuriick, wie eine
Macht seine Entscheidungen. Die Artikulationen
dieser Formen und Entscheidungen indessen
bewirken nur eine Uppigkeit, eine Veristelung, in
denen allein der gegenwirtige Weg, das aktuelle
Werden ihre positive Unentscheidbarkeit bekraf-
tigen; die einer Form, welche nie aufhort, Werk zu
sein, also Augenblick und Ort der Arbeit — ein
Ding, das nur durch die doppelte (oder vielfache)
Verwandlung seiner selbst und der Bedingungen
seiner Moglichkeit existiert. Deshalb ist es, das
Ding, gegenwirtig, insofern es Werk ist, d. h. jen-
seits aller Dialektik von Anwesenheit und Abwe-
senheit, ohne den mindesten Riickgriff auf eine
Wirkung der Anwesenheit (wie etwa die Intensi-
vierung der Anwesenheit durch das Mittel der
Apostrophe oder anderer Figuren). 9 Es ist Form 7
in der Gegenwart; es ist Gegenwart der Form -
Erfassen in der Zeit und in der Idee der Zeit, die
zugleich als Raum der Idee und Materialitdt des
Ereignisses, als Kraft und Boden verwirklicht ist. ®

Offenkundig erfasst die Sprache der Kritik bzw.
der Theorie nur mit Miihe den lebendigen Stoff.
Wie das Wort «Hund» nicht beisst (Henry James),
so ist das Werk Mario Merz’ im Text nur in der
grundlegenden Unentschiedenheit zwischen der
Antizipation eines Prinzips einerseits, das kaum
den Beginn des Anwachsens: 1.1.2.(3.5.) bezeich-
net, und ebenso dessen Einklammerung anderer-
seits, die mit dem durch den Sinn der Ziffer Zwei
(2) gestellten Problem einhergeht — dem Problem
der Trennung und der Identitdt, das allem Nach-
denken iiber die Reprisentation seit Platon impli-
zit ist. Angesichts dieser Dialektik, die jeder
Arbeit an der Bedeutung, jeder Textualitit inne-
wohnt, «<macht mich das ewige Schweigen dieser
unendlichen Raume schaudern». ¥ Die Spirale ist
in der Sprache kaum skizziert, um gleich in eine
Schleife umzuschwenken, die den Kreis wieder
schliesst. Hegel oder Proust fithren uns immer
wieder auf die Vernunft, auf die Erinnerung, auf
die wiedergefundene Zeit oder auf den Geist
zuriick, wihrend das Werk von Mario Merz
unerschiitterlich seinen Gang zum Reich der Welt
fortsetzt; dieses Wirkliche, das jedem Realismus

94

und jeder Realitdt die Stirn bietet. Das Tier oder
die Pflanze, das Mineral oder die Materie, das
Menschliche oder das Aktuelle sind schliesslich die
Gegenwart des Werks ¥ und dasjenige, dem das
Werk die Gegenwart gibt. Gerade das aber muss
jedem Text entgleiten, weil es der eigentiimliche
Boden und die eigentiimliche Kraft des Werkes ist,
seine Unreduzierbarkeit und sein Unsagbares — das
Ungedachte, das die Leere vertreibt, wie auch der
Sinn, der das Denken trégt.

(Ubersetzung aus dem Franzisischen: Reinhard Loock)

ANMERKUNGEN

1) Vgl. Karl Lowith: MEANING IN HISTORY. The University of Chicago Press.
Chicago, London 1949, passim.

2) Die Fibonacci-Folge «férdert nicht den Widerspruch, sondern (die Zahlen)
absorbieren ihn, so weit sie es vermogen, insofern bei jeder fiinften Zahl die 5
wieder enthalten ist, weil die Zahlen vegetativ, biologisch natiirlich sind; voraus-
gesetzt, dass sie eine Art vorhergehende Mutter und Vater haben, um den fol-
genden Sohn zu erzeugen.» Leonardo da Pisa: Liber Abaci (1202). Im italieni-
schen Original zitiert bei Germano Celant: Mario Merz. Mazotta, Milano 1983,
S. 60.

3) Gilles Deleuze: FOUCAULT. Minuit, Paris 1986, S. 115-130, und das Kapitel
«Sur la mort de ’homme et le surhomme», a.a.O., S. 131-141.

4) «Die Vergangenheit bringt nicht die Gegenwart hervor, weil sie gerade in dem
Moment stirbt, in dem die Gegenwart eintritt, weil diese sich von ihr 18st, um zu
leben, und darin ihre absolute Unabhingigkeit manifestiert. Wenn also die
Gegenwart determiniert ist, dann nur durch das, was niemals Gegenwart ist und
niemals die Vergangenheit in einem Augenblick werden kann. Sonst ist sie abso-
lut frei. Diese Zeit ausser der Zeit nennen manche die Ewigkeit, andere die Zu-
kunft. (...) Aber die Zukunft ist nur eine Instanz der Ewigkeit; denn wenn sie
ein Moment der Dauer wire, ginge sie eines Tages aus dem Zustand der Gegen-
wart hervor. Ewigkeit und Zukunft haben in ihrem Bezug auf die Gegenwart
einen gemeinsamen Charakter, insofern beide die Idee der Gegen-
wart sind. Und wenn die Gegenwart wirklich determiniert ist, dann kann sie
es nur durch ihre Idee sein, unter der Bedingung jedoch, dass
nicht durch die Idee der
Gegenwart versteht.» BriceParain: Recherches sur la nature et fonc-

man sie gegenwidrtige
tions du langage. Gallimard, Paris 1942, coll. Idées, S. 236 f. (Unterstreichungen
von mir, D.Z.)

5) Kant, KRITIK DER REINEN VERNUNFT, franzosische Ausgabe, P. U.F. Paris
1944, S. 56-57, vgl. D. Zacharopoulos, DE KANT A MONET. REPRESENTATION
DE L’ESPACE. ESPACE DE LA REPRESENTATION. POINT AVEUGLE, in Artists 15,
Paris, Friihling 1982.

6) «<DU SUBLIME». Les Belles Lettres, Paris 1965, S. 26-31.

7) Zum Begriff der Form vgl. Henri Focillon: VIE DES FORMES, P.U.F., Paris
1943, passim.

8) Zum Verhiltnis von «Boden» und «Kraft> im Werk von Mario Merz vgl.
Denys Zacharopoulos: Mario Merz: Solitaire/Solidaire. In: ARTSTUDIO 3, Paris,
Januar 1987, S. 93 f., ausserdem den genannten Text Deleuzes (Anm. 3) iiber
Foucault, S. 137.

9) Blaise Pascal: PENSEES, Nr. 201 (Lafuma), Nr. 206 (Brunschvicg).

10) «Animali, vegetali e mineralisono insortinel mondo dell’arte.» Erster Satz von
Germano Celants ARTE POVERA, Mazzotta, Mailand 1969, S. 225.



Mario Merz

MARIO MERZ, TEMPEL, VON DEN ABGRUNDEN ENTFUHRT / TEMPLE, RAPED BY THE ABYSSES, 1981,

BEMALTE LEINWAND, NEON, METALLSTRUKTUR / PAINTED CANVAS, NEON, METAL STRUCTURE,

380 x 700 x 65 cm/ 72°6” x 23’ x 2°2”. INSTALLATION: HALLEN FUR NEUE KUNST SCHAFFHAUSEN.

(Photo: Paolo Mussat Sartor)

T he

Present

of a Work

DENYS ZACHAROPOULOS

Mario Merz’s work draws its roots from Empedocles
and from Rabelais, from Leonardo and Bruegel, from
Voltaire and Nietzsche, from Leopardi and Pound,
Jfrom Monteverdi and Wagner, from Bernini and
Sant’Elia, from Chirico and Boccioni, from Giordano
Bruno and Cuvier, from Géricault and Fautrier,
etc. .. It is altogether overspill, trend, movement and
dynamics. It ceaselessly moves ahead of its own limils.
It impetuously precedes all iconographical organisa-
tion, all symbolical arrangement, in order to generate
sense at the actual point of its poetic strangeness, of its
political familiarity. Each bit of evidence is a new
hypothesis for improbable events, and each improbabil-

DENYS ZACHAROPOULOS inan artcritic. He lives in Paris.

915

ity is a bias through which sense shifis into the present.
What might seem confused at a standstill, turns, once it
starts to move, into a fusion of distinctions: numbers,
poetics, critical thought, and ireny, as opposed to all
destiny, all signification, all confirmation, all histo-
ry. ) The present of a numerical configuration is the
infinite number containing its reality beyond chance
and necessity.

The proliferation of figures uncovered by the monk
Leonardo da Pisa (ca. 1180-7240), later known as
Fibonacci, has been ruling Mario Merz’s work since
1970, driving in its wake politics, poetics and art as a
sole complex entity of the work, just as biology, mathe-
matics and physics are but one manifold reality of
proliferation.?) This co-naturality of things strips the

PASRICEERT IS 159188



Mario Merz

work of referential functions: proliferation, being sui-

referential, ceaselessly generates itself. This co-nat-

urality of things turns space into a complex movement

where memory, animals and numbers never freeze in a

rigid triangular structure, but merge with the sense of
life itself, announcing at every moment its impending
virtuality. Hence Man, work and event constitute the
blatant actuality of space the present of life and its
inescapable impact. In fact, this defines the horizon of
Merz’s oeuvre. There Man is given by his grasp of the
basically impossible, but inescapably present gap be-

tween a view and a horizon, between a work and an

event. The point is not to divide Man or to stress his
duality, but to unite him without unifying him with

the world. This, in fact, is the principle behind Fibo-

nacci’s series: 1.1.2. (3.5. .. ): the number is identical
to itself but is also that which precedes and follows it,

so that it is always equal to the others. This is also the
sense of the spiral: no sooner does it herald the possi-

bility of a closure, than a circle will irreversibly open

itself to the exteriority of a world seen and seized as
being space and sense.

Within this double grasp, the igloo is a given of both

work and event, of both place and sense of things, of
both Man and the world. Moving beyond all dialectics,

all divisions and all attempts at unification, the work
criss-crosses what is open and what is closed, what is
full and what is empty, etc. .. Amongst constructions,

dwellings and architectural forms, igloos are unique for
they need no decoration, no composition, no levelling
out of various parts within the hierarchy of a whole.

The igloo is form, function and work at the same time.

Thisis why the work is an event while it is also a work.

Neither painting nor sculpture, Mario Merz’s work
becomes real at the moment of its comprehension: it is
there, it is present, and thereby gives form beyond the
triangularity of space and times. Fibonacci’s prolifera-
tion is alien to dialectical suppression. It does not stop

at 1.2.3. but coils up and unfurls. It may fold and
unfold, ? but it never folds back upon itself, because it
Jolds and unfolds within one time and one space that
could hardly be dissociated from a place - be it a mental
place where the work would materialize, where the
work would materialize, where it could be grasped and
manifest. Moreover, this mental place is never “simply”
but always “complexly” mental. It is constantly identi-

k6

calto a physical place, to a sense that knows reality and
acknowledges it as such, because it was born with it,
because it naturally belongs with it. Thus, numbers are
also nature, language is poetry, Man is work, and
knowledge is event. This happens prior to things,
prior to forms, prior to sense. There is no more apt des-
ignation of this “priority” than the Greek word
“meta,” which allows us to speak of meta-techne (in
analogy to meta-physics). Yet nowadays, any discus-
sion on terminology will have less to do with Aristotle’s
aporiae than with those of Moliere’s Monsieur Jour-
dain. But let us not burden ourselves with pedantic dis-
cussion and naive opinions. It only remains to be said
that, prior to a work and prior to things, an event finds
its locus within the idea of the work itself, within its
project and sense, within an idea of the present. ¥

Artistheorder of the present. Its innumerable hypo-
theses, its unaccountable virtualities have to do with
obviousness as well as with improbability. They are
actually given, but only with a dimension that appro-
priates both the time of sensory experience and that of
history. Hence, things can be present to the world while
they are present to themselves. Such a dimension is that
of a work which removes art from the vanity of objects,
from the finite status of shapes, to bring it back to the
irreducible dynamics of existence. The work is the great
Jorm through which the present presents itselfand takes
hold of absence apart from the mode of standstills or
of images. Absence, being prior to things, is then
merely a threatening version of the a priori of space” -
the unthought that sweeps the void away.

Work and event are given with the same intensity as
t he times, within the discontinuous configuration of a
space that contains breaks without appropriating their
contours, of a space where interiority is at the same
time inconceivable and impossible. There are never just
three times (past, present, and future): they do and they
do not exist at one and the same time, they are never
there, because there, they will always be time. The
work’s articulations are one, sole impossibility that
acts as if it were possible and simultaneously negates
its own possibility, through the present that grasps and
actualizes it without knowing it. It does not suppress it
or go beyond it, but positively ignores it. The work
never stops, just as life only stops when it ceases to be,
unless form is held back, just as power holds back deci-



sions. Meanwhile, the articulations of these forms and
decisions are but a teeming abundance, a ramification
where only the present itinerary, the current evolution
can ensure their positive undecidedness: that of a form
which never ceases to be a work, i. e. a time and place of
work. Such a thing can only exist through a double (or
multiple) transformation of itself and of its conditions
of possibility. Hence, the thing is present inasmuch as
it is a work - i. e. beyond all dialectics of presence and
absence, without the slightest recourse to an effect of
presence (such as emphasizing presence by means of an
apostrophe or any other rhetorical figure).® This is
Jorm 7 in the present; it is the present of form - grasped
within time and within the idea of time which is actu-
alized as the space of an idea and as the materiality of
an event envisaged as a force and field at the same
time. ¥

1t seems obvious that critical - let alone theoretical -
language can hardly grasp living matter. Since the
word “dog” does not bite as Henry James says, Mario
Merz’s work is, in its text, nothing but deep rooted inde-
cision between the anticipation of a principle which
hardly marks out a starting point for proliferation -
1.1.2.(3.5.), and the suspension of this principle by
virtue of the question it raises about the sense of the
number two (2): the question of separation and iden-
tity implicit in all discussions on representation since
Plato. In the face of such dialectics, inherent to all
research on meaning, to all configurations of text,
“I shudder at the eternal silence of those infinite
spaces.”®) No sooner has the spiral been sketched with-
in language, than it turns immediately into a loop
which closes the circle. Both Hegel and Proust strive to
bring us back to reason, to memory, to Time regained or
to the spirit. Meanwhile, Mario Merz’s work moves on,
implacable, towards the empire of the world: an
actuality that defies all realism and all reality with its
positive inconceivability. Whether animals or plants,
whether minerals or matter, whether human or actual,
all are the work’s present.’”) And it is their present
that the work gives. This is actually what escapes all
and any text, because it is, specifically, the work’s force
and field, its imperviousness to reduction and its
unspeakability - the unthought that sweeps away both
the void and the sense which carries thought.

(Translation from the French: Frangois Boué)

9.7

Mario Merz

MARIO MERZ, VENTO PREISTORICO DALLE MONTAGNE GELATE
(PRAHISTORISCHER WIND VON VEREISTEN BERGEN /
PREHISTORIC WIND FROM ICY MOUNTAINS), 1977,

BEMALTE LEINWAND / PAINTED CANVAS, 147 x 240 cm/ 57%s x 944,
UND 13 REISIGBUNDEL/ AND 713 FAGOTS. (Photo: Thomas Cugini)

NOTES

1) See Karl Lowith, MEANING IN HISTORY, The University of Chicago Press, Chicago,
London 1949. passim.

2) Fibonnaci’s series “do not cultivate contradiction but absorb as much as they can,
the contradiction whereby numbers are repeated, five after five, because they are vegetal,
biologically natural, for they have a sort of preceding mother and father to make the son
to come.” Leonardo da Pisa, Liber Abaci, 1202, quoted in the 1228 edition by Germano
Celant in Mario Merz, Mazzotta, Milan 1983, p. 60.

3) Gilles Deleuze, FOUCAULT, Minuit, Paris 1986, pp. 115-130 and the chapter
“Sur la mort de ’homme et le surhomme.” id. pp. 1371-741.

4) “The past does not produce the present because it dies at the precise moment when
the present is born, because the latter moves away from it to live on, thereby showing its
absolute independence. If, then, the present is to be determined, it can only be by way of
what the present never is and of what can never become the past within an instant.
Otherwise, it isabsolutely free. This time outside of time, some call it eternity, others the
Suture (...). But the future is only one instance of eternity, because if it were a moment
within duration, it would then go one day through a state of the present. Eternity and
future have a common core in relation to the present: they are bothan idea of the
present. And, in fact, if the present is to be determined, it can only be by way of the
idea oflhepresenl, provided however, that it will not be understood
as the present idea of the present.” Brice Parain, Recherches
sur la nature et fonctions du langage, Gallimard, Paris 1942,
Coll. Idées, pp. 236-237 (Underlined by D. Z.).

5) Kant, CRITIQUE DE LA RAISON PURE, P.U. E, Paris 1944, pp. 56-57. See also
D. Zacharopoulos, De Kant a Monet. REPRESENTATION DE L’ESPACE, ESPACE DE
REPRESENTATION, POINT AVEUGLE, in Artistes 15, Paris spring 7982.

6) DU SUBLIME, Les Belles Lettres, Paris 1965, pp. 26-31.

7) On the concept of form, see H. Faucillon, VIE DES FERMES, P. U.F, Paris 1943,
passim.

8) On the relation between force and field in Mario Merz’s work, see “Notre Solitaire
Oblique Solidaire,” ART STUDIO 3, Paris, Jan. 1987, pp. 93-94, as well as Gilles
Deleuze’s text (see footnote 3 above) p. 137, concerning Foucault’s work.

9) Blaise Pascal, PENSEES, 201 (Lafuma), 206 (Brunschwick).

10) “Animals, plants and minerals are entrenched in theworld of art.” Opening sentence
of Germano Celant’s ARTE POVERA, Mazzotta, Milan 1969, p. 225.



	Maio Merz : die Gegenwart des Werks = the present of a work

