Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1988)

Heft: 18: Collaboration Edward Ruscha
Artikel: "Les infons du paradis" : Ars Dolorosa
Autor: Wiesel, Miriam / Morgan, Susan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-681225

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-681225
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

<LES INFOS DU PARADIS»

Der Kiinstler als exemplarisch Leidender?

R

EINE PARKETT-UMFRAGE

MIRIAM WIESEL (Europa) SUSAN MORGAN (USA)

Hat die Vorstellung des Kiinstlers als exemplarisch
Leidender heute noch Giiltigkeit? Ist das Leiden ein
typisch europédisches Phinomen? Oder hat die weitgehend
soziale Anerkennung - nach amerikanischem Vorbild - das
Leiden prinzipiell aufgehoben, indem es den Kiinstler
dhnlich wie andere Reprédsentanten der Gesellschaft inte-
griert und ihm seine Stellung zuweist? Woran leiden
Kiinstler, wenn sie denn iberhaupt noch leiden? Hat sich
Leiden als Attitiide, den Schein von Wahrhaftigkeit kon-
servierend mittlerweile ganz iiberlebt?

GERD DE VRIES, Ksln

Musikwissenschaftler und Partner

leben hatten. Andererseits gibt es un-

endlich viele Leute, die enorm gelitten

von Paul Maenz, in der gleich-

namigen Galerie in Koln

Trotz des schénen Aphorismus von
Marie von Ebner-Eschenbach, «Nie-
mand kann schreiben wie ein Gott, der
nicht gelitten hat wie ein Hund»: das
Problem «Kiinstler» und «leiden»
scheint mir iiberbewertet. Es gibt durch-
aus grosse Kiinstler, die — soweit wir wis-

sen — ein recht ausgeglichenes Seelen-

haben, ohne je Kiinstler geworden zu
sein. Deshalb glaube ich nicht an Leiden
als Voraussetzung fiir Kiinstlertum.
Jeder Mensch leidet, von daher auch der
Kiinstler. Und wenn der Kiinstler leidet,
dann als Privatperson. Nur dass er auf-
grund seiner Veranlagung die Chance
hat, das kreativer zu 16sen.

Leiden wird ja normalerweise in einem
dumpfen Sinn erlebt, als ausweglos, und

das hat fiir mich immer auch etwas

L3 7

DOLOROGSA

MIRIAM WIE SE L istKunsthistorikerin
und Mitarbeiterin von PARKETT in Frank-

furt, wo sie das Biiro Deutschland fiihrt.

Unsinniges. Wenn jemand sagt, er leide,
dann habe ich das Gefiihl, er hat einfach
seinen Weg noch nicht gefunden. Es gibt
ein elementares Ringen um Probleme,
das ist fiir mich nicht gleich Leiden. Lei-
den hat fiir mich etwas von «es dreht sich
um sich selbst und kann nicht herausfin-
den». Das ist etwas Unfruchtbares und
ganz und gar untypisch fiir Kiinstler.

Es gibt so eine larmoyante Form von
«leiden miissen» wie bei den Osterrei-
chern; Schwarzkogler hat sich ja sogar
das Leben genommen. Nur scheint mir
das ein «privates» Problem, wie bei van
Gogh, eine psychologische oder psycho-
pathische Angelegenheit. Wenn man
sich ein Ohr abschneidet oder Selbst-
mord begeht, dann doch nicht aus kiinst-
lerischen Griinden! Leiden ist hier ein
generelles Leiden an der Welt und an
den Zustinden, so wie bei Virginia
Woolf (die sinngemiss einmal gesagt
hat: «Man geht nicht an den grossen Tra-
godien des Lebens zugrunde, sondern
daran, wie die Menschen in den Bus stei-

gen und sich zulidcheln.»).

PARKETT 18 1988



Auch fiir eine grosse Intensitit des Aus-
drucks scheint mir Leiden keine notwen-
dige Voraussetzung. Es gibt eine existen-
tielle Form von Kreativitit, wo der
Kiinstler einfach «tun» muss, egal ob
oder wie es akzeptiert wird. Das hat
etwas ungeheuer Elementares. Auch
wenn nur wenige Kiinstler konkret so
arbeiten — z.B. Pollock -, so hat doch
jeder Kiinstler, den ich kenne, etwas von
dieser Intensitit, dieser Energie. Nur hat
das nichts mit Leiden zu tun.

Natiirlich kann der Kiinstler auch als
«Kiinstler» leiden, weil er die Vision, die
er hat, nicht so verwirklichen kann, wie
er es mochte. Er kann zwar «Meister-
werke» schaffen, aber sie brauchen ihm
deshalb noch lange nicht zu geniigen.
Alle Kiinstler kennen diese Unzufrie-
denheit, dies Problem der Unvollkom-
menheit ihres Tuns. Aber gilt das nicht
auch fiir alle andern Menschen?

Der einzige und wirklich bedeutsame
Unterschied liegt fiir mich in der kreati-
veren Losung, in der Fahigkeit, die pri-
vaten Probleme in eine Form von Allge-

meingiiltigkeit iiberhéhen zu kénnen.

WERNER HOFMANN,
Hamburg

Direktor der Kunsthalle Hamburg

Die Vorstellung des «Kiinstlers als Lei-
dender» ist sehr romantisch gefirbt,
betrifft das Kiinstlerbild, das im 19. Jahr-
hundert Kurswert bekam: der Ausge-
stossene, der Aussenseiter, der sich mit
den anderen marginalen Existenzen der
Gesellschaft solidarisiert. Das war ein
Versuch, die Verkiinderrolle des Kiinst-

lers, die es im europidischen Geschehen
schon sehr friih, eigentlich seit Anbruch
der Neuzeit gegeben hat, in die Christus-
bzw. Mirtyrerrolle zu iiberfithren. Auch
die Freude am Leid wird ja nach wie vor
praktiziert. Das geht hin bis zur physi-
schen Schmerzerfahrung, zur Selbstver-
stimmelung - Saliromanie, wie ich es
einmal genannt habe bei Brus oder bei
Rainer. Die Leidenschaft des Leidens
hat sich heute wohl eher in die Schaustel-
lung verlagert. Wenn Sie den Romanti-
ker betrachten — den peintre maudit, den
poéte maudit —, so hat man sich zwar
damals schon mit dusseren Merkmalen
versehen (Baudelaire u.a.), um zu zei-
Gesellschaft
ablehnt, sich das Recht auf einen eige-
nen Lebensstil gibt. Die Schaustellung
aber, die heute praktiziert wird bei den

gen, dass man diese

Happenings oder den Wiener Aktioni-
sten, das ist ein neuer Zug, der jedoch
gleichzeitig wieder ans Ritual ankniipft.
Das Leiden ist dabei so etwas wie die
Legitimation der Authentizitit, zum
anderen Kategorie des Interessanten,
eine Kategorie, die ja bei Schlegel schon
auftaucht... Eine bestimmte Zeugen-
schaft will der Kiinstler fiir sich damit
durchaus in Anspruch nehmen.

Im Moment aber, wo das Leiden in eine
kiinstlerische Veranstaltung eingebracht
wird, ist es nicht mehr Primérerfahrung,
sondern gebrochene Erfahrung, gebro-
chen mit dem Blick auf das Publikum,
Interpretation, die Vermarktung usw.
Ich habe den Eindruck, dass sich die
amerikanische von der europiischen
Kunst — und europiisch heisst ja von
Moskau bis Madrid - erheblich unter-
scheidet. Das mag mit den religiésen
Erfahrungen zu tun haben, Reforma-
tion, Gegenreformation, Inquisition...
Natiirlich gab es auch in Amerika
Hexenprozesse und dhnliches, aber der
Kiinstler, der ja ein Novum in der ameri-

138

kanischen Gesellschaft ist, ist damit
nicht in der gleichen Weise aufgewach-
sen.

Die Amerikaner wiirden sich, meines
Erachtens in der Rolle des Leidenden
nicht so wohl fiihlen. Vielleicht kommt
es daher, dass die amerikanische Auffas-
sung von Kunst sehr positiv begriindet
ist. Der Unterschied von Warhol und
Beuys z. B. ... Bei Warhol ist es die kon-
fektionierte Welt, die in Gebrauch
genommen und fetischisiert wird. Sicher
gibt es auch den Fetischismus bei Beuys,
auf sublimierte Art... Bei Beuys wird
z.B. selbst der Strassenmiill zu einem
Gegenstand der Hinneigung, fast im
Sinne von Rilke. Hinneigung zu den
armseligen Dingen sehe ich bei den
Amerikanern - selbst bei Cornell - iiber-
haupt nicht, die Dimension des verlore-
nen Objektes. .. So gross die Nachfolge
Duchamps driiben war — mit Recht, weil
sie den ironischen Witz zum Spriithen
brachte —, aber es fehlt das, was man Arte
Povera nennt, und das hat ja wieder mit
dem hl. Julian, dem Gastfreien, zu tun,
mit der Neigung zu Schmutz und Elend,
diesem ganzen Komplex, den Nietzsche
zu Recht dem Christentum in die Schuhe
geschoben hat. ..

Die Sucht nach dem Frisson nouveau
verlangt ein sensationelles Ereignis, das
von San Francisco bis Barcelona reicht.
Wenn sich darin das Leiden als ein Mittel
der sichtbaren Provokation unterbrin-
gen ldsst, dann wird man das gewiss auch
bei den Amerikanern finden, aber es
scheint mir eher vordergriindig zu sein.
Es hat nicht die Tiefe der europdischen
religiésen Erfahrung eines Reinigungs-
rituals. Ich lese gerade «Les derniers
jours de Baudelaire» von Lévy. Da wird
deutlich, dass die Kunst ein Purgatorium
ist. Diese Dimension des Purgatoriums
wiirde ich als europdische Eigenart
betrachten.



ZDENEK FELIX, Miinchen
Direktor des Kunst-

vereins

dortigen

Der «leidende Kiinstler» — das ist wohl
ein Begriff aus der Romantik, wo fiir die
leidenschaftliche Hingabe an die Kunst
mit dem personlichen Leid, ja gar mit
Wahnsinn bezahlt wird. Noch van Gogh
gehorte diesem Typus an. Ich glaube,
bereits um die Jahrhundertwende, nach-
dem sich die sogenannte Moderne
durchgesetzt hat, strebten die Kiinstler
bewusst nach der gesellschaftlichen
Integration. Der Riickschlag kam in den
30er Jahren, als die européischen Dikta-
turen diese Integration verunmoglichten
bzw. die Kiinstler mit Machtmitteln zu
drohten.  Zahlreiche
Kiinstler haben diese Verfolgungen mit
dem Leben bezahlt.

Heute muss kein Kiinstler mehr leiden,

manipulieren

vielmehr wird er gezwungen, moglichst
schnell zu reiissieren. Verindert hat sich
das, weil der Kiinstler heute zum Allein-
unternehmer geworden ist, der nach
streng 6konomischen Gesichtspunkten
arbeitet. Fast so wie die begehrten
«Kiinstler-Stars» zu Beginn der Neuzeit,
z. B. Tizian oder Rubens mit ihren Werk-
stiatten. Je hoher die Professionalitit,
desto schneller der Aufstieg, dem aber
u. U. der Fall folgen kann.

Gewiss ist in fast jeder kiinstlerischen
Arbeit eine Art Leiden enthalten, und
zwar nicht nach aussen gerichtet, son-
dern im Werk selbst, weil jeder Kiinstler
sozusagen mit der «normalen» Bezie-
hung zur Welt erst einmal brechen muss,
um eigene, adidquate Antworten darauf
zu finden. Bei Artaud heisst es, aus der
Ohnmacht die Schépfung zu machen.
Die 6konomischen Voraussetzungen
dndern nicht viel an dem psychologi-

schen Druck, aber der Kiinstler hat die —
illusionédre — Maglichkeit, dem inneren
Leiden durch gesellschaftlichen Aufstieg
zu begegnen.

Die Amerikaner verfiigen aufgrund ihrer
Mentalitdt vermutlich iiber mehr Prag-
matismus als die Europier, sind daher
mehr auf Kampf eingestellt, was dem
Kiinstler bei der Durchsetzung seines
Werkes zugute kommt. Andererseits hat
sich Europa mittlerweile stark amerika-
nisiert, auch im kiinstlerischen Bereich.
Aber auch die Amerikaner haben
zumindest in den letzten 15 Jahren sehr
viele Impulse aus Europa erhalten, so
dass die Unterschiede kleiner geworden
sind.

Der den Amerikanern eigene Pragmatis-
mus hat sich fiir sie als hilfreich erwiesen.
Sie sind weniger belastet, da auch in
ihrer Musik und Literatur das roman-
tische Gefiihl des «leidenden Kiinstlers»
kaum vorhanden ist. Man bekennt sich
nicht zu diesem Begriff, wohingegen
dieser Typus im Werk von Hélderlin,
Novalis, Delacroix, van Gogh und Gau-
guin
beheimatet ist. Bereits mit der Armory

(mit Fortsetzung) unmittelbar
Show 1913 wurde in Amerika eine im
Grunde illusionslose Beziehung zur
Kunst eingefiihrt. Reklame und 6ko-
nomische Zwinge, die die Kunst im
20. Jahrhundert zunehmend begleiten,
wurden da bereits sehr frith akzeptiert
und nicht mehr als etwas Kunstfremdes
angesehen. Die gesellschaftliche Inte-
gration des Kiinstlers in den USA ist
trotzdem kaum hoher als in Europa, es
gibt da lediglich einen héheren Grad
von Akzeptanz in bezug auf seine Auf-
stiegsmoglichkeiten. Dennoch erweist
sich gerade in den letzten zwei, drei
Jahren,
nomisch orientierte Methoden ebenso

dass bestimmte, rein &ko-

zum Erfolg fithren konnen wie zu einer
Korruption.

139

«Leidend» als Prototyp — man kann es
heute so sagen, weil der Kiinstler gestor-
ben ist - war Joseph Beuys. Er war wohl
ein Mensch, der innerlich an der
Unmoglichkeit zerbrochen ist, seine
Ideale gegen die politischen und 6kono-
mischen Strukturen der heutigen Welt
und Gesellschaft kiinstlerisch und prak-
tisch durchsetzen zu konnen. Das war im
Hinblick auf die iiberaus hohen Mass-
stibe, die er sich gab, sein Dilemma.
Insofern wiirde ich in ihm - auch im
romantischen Sinne - den Typus des
leidenden Kiinstlers sehen.

Jeder wahre Kiinstler ist insofern ein Lei-
dender, als er die Rolle des «einsamen
Rufers in der Wiiste» zwangsldufig auf
sich nehmen muss. Er leidet aber viel-
leicht auch an der Tatsache, nicht zu
wissen, ob er dies auf die beste und klar-
ste Art und Weise zustande bringt. Selbst
dann, wenn er Erfolg hat, kann er leiden.
Dasist aber etwas anderes als das Leiden
durch das Unverstindnis der Gesell-
schaft.

Er wird ja nicht mehr in seinem Habitus
als Kiinstler verkannt; im Gegenteil, die
moderne wie auch die sogenannte post-
moderne Gesellschaft integrieren ihn
gleichermassen und benutzen ihn fiir
ihre Zwecke.

Damit kommt das Ganze der kiinstleri-
schen Arbeit in den o6konomischen
Kreislauf hinein, aus dem es nicht mehr
herauskommt. Entscheidend wird daher
das Mass, wieweit der Kiinstler es ver-
steht, sich diesem Zwang nicht voll-
stindig zu fiigen, sondern sich selbst der
be-

dient und doch autonomer Kiinstler

6konomischen Voraussetzungen
bleibt. Das ist heute sicher sehr schwie-
rig, vermutlich viel schwieriger als noch
vor einigen Jahren...



MARTIN DISLER, Mailand

Kiinstler

Ich bin seit vier Jahren an einem Roman
iiber dieses Thema, und der geht auch
nicht vom Fleck, also fiihle ich mich un-
fahig zu antworten.

WERNER BUTTNER,
Hamburg

Kiinstler

Was heisst hier «exemplarisch Leiden-
der»? Es gibt kein beispielhaftes Lei-
den, es gibt kein stellvertretendes Lei-
den, es gibt nur zigfaches, individuelles
Leiden, denn das ist der Preis fiir ein
prichtiges, zentrales Nervensystem.
Dieses prichtige, zentrale Nervensystem
hilft einem, ein ungiinstiges Milieu zu
verlassen (nix Leiden) und sich in ein
giinstiges Milieu zu begeben (Gliick,
Wohlbefinden, Perversionen). Fiir viele
ist die Kunst ein giinstiges Milieu. Ich
nenne hier exemplarisch die Kunst-
historiker und die Kalenderhersteller.
Sie laben sich an dem imitierten Produkt
«exemplarisch Leidender». Denn der
erfolgreichste Bestseller des Abend-
landes ist zweifelsohne der Juniorchef
mit Tanga und Dornenkrone am Aua-
Aua-Balken; bis heute ist die Serie nicht
Und auch das

«Kunst» funktioniert zum Ergétzen

ausgelaufen. Spiel
aller, wenn man das Profane soweit als
moglich heraushadlt und mythisches
Vibrato auf Génsehédute trifft. Man
denke nur an alles, was man bisher
schon gehort hat. Leiden ist zur aner-

kannten Form des Broterwerbs gewor-
den, das Ganze ist sehr unappetit-
lich, sehr, sehr unappetitlich.

Leiden gehort zur Intimsphire, wie viele
andere, nicht zu dndernde Schweine-
reien. Selbst ein Nebensatz in der Bio-
graphie wire zuviel, wiirde dem einzel-
nen zurechnen, was doch iiberall zum
Null-Tarif zu haben ist. Leiden hiess
urspriinglich «Heimweh» und «Schmerz
iiber erfahrene Auspliinderung». Das
war eine schone Zeit, die Bedeutungen
waren klein und solide, und es gab keine

Amerikaner.

BERND KLUSER,

Miinchen
Galerist

Im klassischen européischen Bereich ge-
hort das Leiden sicher noch zur Vorstel-
lung vom Kiinstler. Nicht an der Welt
oder unter der Welt zu leiden, sondern
sich Probleme klarzumachen, Bewusst-
sein zu schaffen. Man versucht, so nahe
wie moglich an den Punkt von Wahrheit
zu kommen und den addquat mit seinen
Mitteln umzusetzen, so prazise wie mog-
lich. Das zu tun bedeutet, ein Gesamt-
bild vonWelt zu haben. Das schliesst ein
Leiden mit ein, nicht als Selbstzweck,
sondern als Erfahrung. Natiirlich ist das
Leiden auch Teil der europiischen
Geschichte. Die europiische Kunst-
geschichte — zumindest seit der Renais-
sance — hat sich ja durch Leid iiber-
haupt erst die Glaubwiirdigkeit ver-
schafft, die sie heute noch hat. Grundfra-
gen wie der Gedanke an Tod, Krieg,
Kreislauf oder Liebe sind die zentralen

740

Probleme geblieben, die seit Jahrhun-
derten unveridndert sowohl das Theater
als auch die Kunst und die Literatur
beschiftigen. Beuys zum Beispiel. Nach
1945 war seine Arbeit wie ein Passions-
spiel, in dem er vieles aufgearbeitet hat,
was u.a. mit Leid zu tun hat, natiirlich
mit Krieg, was andere verdringten. In
dem Moment, wo man versucht, nicht
mehr zu verdringen, sondern der Wahr-
heit ins Gesicht zu sehen, ist man auto-
matisch beim Thema. Allerdings nicht,
um es auszuschlachten, sondern um es
konstruktiv umzusetzen, eine Form zu
finden, wie man damit fertig wird. Beuys
hat nicht von morgens bis abends nur an
Grau und Braun und an KZs gedacht,
seine Vorstellung war, mit seinen pove-
ren Materialien auch eine farbige posi-
tive Gegenwelt zu evozieren.

Kunst ist sicher oberflichlicher gewor-
den - es gibt viel mehr Kiinstler, Gale-
rien, Ausstellungen -, dass sie nicht alle
in die Tiefe gehen, ist klar... Heute ist
alles diffus geworden. Kiinstler haben
kein Feindbild mehr. .. Wir haben keine
Situation wie vor oder nach dem Krieg,
als Kunst gegen beschrinkte Spiess-
biirger kimpfen musste. Es gibt keine
Avantgarde, sondern im Rezeptions-
bereich eine Art hochinformierte Bour-
geoisie, die vieles von vornherein unter
spekulativen Gesichtspunkten betrach-
tet, investiert, integriert, auch wenn sie
es nicht versteht. Es gibt von den Leit-
linien her insgesamt kein geschlossenes
Weltbild mehr, sondern viele Zentren.
Jeder hat so ein Zentrum in sich, aber
auch dieses ist nicht fest, sondern ver-
andert sich laufend. Ich glaube, dass es
die Kiinstler sozial gesehen zwar nie
besser hatten als heute, aber bei ihrer
Annidherung zu einer sinnvollen Arbeit
so schwer wie noch nie. Nur ganz
wenige versuchen, die Dinge wieder
zusammenzufiihren, ein Gesamtbild zu



finden. Bei den meisten bleibt die Arbeit
Dekoration oder intellektuelle Spielerei.
Es gab durchaus amerikanische Kiinst-
ler, die ganz existentiell um ihre Form
und ihren Ausdruck gerungen haben, bis
zum korperlichen Einsatz, Leute z.B.
wie Pollock. Aber von der amerikani-
schen Gesamtmentalitdt her ist das fast
ein Paradox... Die Amerikaner hatten
nie den Wunsch, die Dinge so zu sehen,
wie sie wirklich sind, da eigentlich alles
iber Medien vermittelt wird und sie
daher zwangsldufig ein derivatives Welt-
bild haben. Fiir Amerikaner reprisen-
tiert ein Photo oft die gleiche Wahrheit
wie die Sache selbst, obwohl das Photo
bereits manipuliert ist. Das sind Punkte,
die sich auch auf die Arbeit niederschla-
gen. Was in der Pop-art anfing - der
Gebrauch von Werbeimages, das Ein-
bringen dieser ganzen Werbeerfahrun-
gen -, ist eine spezifisch amerikanische
Haltung. Und das geht heue im Extrem
so weit wie bis zu Jeff Koons.

In Amerika gibt es eigentlich keine Tra-
dition des Leidens. Es gab ja dort bis zum
Abstrakten Expressionismus eine euro-
Abgenabelt hat

man sich erst mit Beginn der Pop-art.

paische Tradition...

Sonderbar ist, dass die Amerikaner das
weniger verstanden haben als die Euro-
péer, vielleicht weil es fiir sie eher tagli-
ches Brot war, uns aber exotisch
erschien. Erst nach Warhols Tod haben
sie z.B. gesehen, wie wichtig Warhol
eigentlich war, auch fiir die Kunst-
geschichte ... Letztendlich liegt ein Teil
seiner Glaubwiirdigkeit darin, gewisse
Themen genommen zu haben, die mit
Leid in Verbindung stehen - ich will jetzt
Leid nicht mit Ungliick gleichstellen —,
aber die doch zu seinem Repertoire ge-
horen. Die ganzen Suizid- und Desaster-
bilder haben die Grenzen von Medien-
vermittlung und Manipulation ebenso
aufgezeigt wie ganz banale Dinge, seien

es die Campbells oder Flowers. Warhol
wire sicher nicht Warhol, wenn einer
dieser Bereiche fehlen wiirde. Ich glau-
be, dass auch die jungen europiischen
Kiinstler in der Regel heute eher von die-
sem amerikanischen Denken bestimmt
sind als vom klassisch européischen. Das
ist ja auch der miithsamere Weg.

£
ANNELIE POHLEN, Bonn

Leiterin des dortigen Kunstvereins

und Kritikerin

Der Begriff des Kiinstlers als exempla-
risch Leidender ist mir ein wenig zu
pathetisch, iiberzogen. Hochstens wenn
man Leiden als Nichteinverstandensein
bezeichnet mit unterschiedlichen Schat-
tierungen der Aggressivitit hinsichtlich
des Zustandes, in dem sich das gesell-
schaftliche System befindet. .. Es ist die
Grundvoraussetzung eines kiinstleri-
schen Daseins, sich an diesem Zustand
zu reiben und zu versuchen, den Status
quo zu durchbrechen. (...) Es gibt sicher
Kiinstler, die innerhalb ihres Werkes eine
eherleidende, mitleidende Komponente
an menschlichen Fragen verdeutlichen -
ich verweise hier auf Felix Droese, der
als Schiiler von Beuys dessen Linie am
ehesten weiterverfolgt — Leid als sicht-
barer Erregungszustand des Kiinstlers;
Anselm Kiefer, der die moralisch-histo-
rische Frage aufgeworfen hat; oder
Polke, der sich mit der historischen
Frage in Deutschland beschiftigt... -
auch Ironie ist eine Energie, ein geistiges
Vermdogen, das im Leid wurzelt, zumin-
dest im Nichteinverstandensein. Leiden
im Sinne historischer Bildwerke, wobei

1417

sich der Kiinstler hinter der Figur Christi
oder eines Mirtyrers verbirgt, ist wohl
heute nur noch selten. In gewissem Sinn
wirkt es fast licherlich... Wenn wir an
etwas leiden, dann meist an der Zerstiik-
kelung, einem Zustand, der nirgendwo
mehr ein Zentrum erkennen lasst. Kein
Kiinstler wird von sich behaupten, die-
ses Zentrum zu finden. Wir wiirden es
kaum ernsthaft als Kunst akzeptieren,
wenn jemand vorgibt, das gefunden zu
haben. — Ich glaube aber, dass es eine
Ursehnsucht aller Menschen ist; das
betrifft die ganze Welt. Und was die
Amerikaner anbelangt, so haben auch
sie eine Totalitdtsvorstellung, in der
Musik oder im Film z. B., das reicht bis
zur «Heiligen Familie», so wie sie sich im
Wahlkampf prisentiert.

In der heutigen Kunst aber gibt es eine
derartige Ambivalenz von Kunst- und
Gesellschaftsprodukt, dass der Aspekt
der Simulation ganz elementar aufge-
worfen wird, sich die Kunst letztlich
selbstin Frage stellt. Es ist nicht entschei-
dend, ob die Européer dieses Problem
essentieller oder existentieller behan-
deln, sondern wie es mit den Losungen
steht. Was kann die Kunst, wenn alles
simuliert wird? Auch die Kiinstler: Wel-
che Bedeutung haben sie noch? Die
Erkenntnis dieser Problematik kann
durchaus zum Leiden fijhren. ..

o
MANFRED STUMPF,

Frankfurt
Kiinstler

Die Vorstellung des Leidens wird wohl
immer Giiltigkeit behalten. Ich sehe es



als schopferisch, wobei das deutsche
Wort «Leiden» auch etwas ausgespro-
chen Negatives hat. Man sollte vielleicht
eher das Wort «Leidenschaft» benutzen,
da steckt «schaft» drin, das dieses schép-
ferische Moment benennt. Im Engli-
schen «passion», also Passion...
Leiden ist nicht nur auf den Kiinstler zu
beschrinken, sondern eine allgemein
menschliche Eigenschaft, die Leiden-
schaft, mit der man die Undurchdring-
lichkeit der Welt wahrnimmt und sich ihr
ausgeliefert fiihlt... Die Beschrinktheit
des menschlichen Geistes gegeniiber
dem Chaos der Welt. Diese Diskrepanz
fiihrt zu dem Versuch, aktiv dagegen vor-
zugehen, aber sehr schnell stellt man
fest, dass das nicht so einfach ist.
Schlimmstenfalls endet das in Resigna-
tion, die gleichsam Schluss jeder geisti-
gen Bewegung ist. Das wire das Ende
des menschlichen Geistes und eine
Riickkehr zur Natur. Anders; das Her-
austreten aus der Natur — der Paradies-
mythos. Durch die Erkenntnis sind wir
aus dem Paradies verstossen und dazu
verdammt, Gott gegeniiberzustehen als
etwas Selbstindiges - Christusmythos
(Gottessohn). Christus, der einerseits
Mensch, andererseits Gott ist, Gott
schauen kann und doch am Kreuz leiden
muss. Passion als einzig mogliche Hal-
tung.

we
DAVID WEISS, Zirich

Kiinstler
Es stellt sich grundsitzlich die Frage,
warum gewisse Gesellschaften glauben,

dass ein leidender Kiinstler — also ein

PARKETT 18 1988

armer, geplagter Kiinstler — ndher am
Kern der Sache, niher an der Wahrheit
sei als ein vollgefressener, aufgeblase-
ner. Speziell in einer saturierten Gesell-
schaft: Warum lesen die Kunden der
Kunst eher Gedichte von einem Eremi-
ten, der asketisch vor sich hinlebt,
warum glaubt man den Gesittigten
nicht?
In Amerika sind personliche Motive, die
sich im Kunstwerk &ussern, wenig
Alle

Obsessionen, Neurosen sollten draussen

gefragt, zumindest momentan.
bleiben, kein autobiographischer Inhalt
darf erkennbar sein. In Europa hinge-
gen, wo man gewohnt ist, Kiinstler tiber
einen lingeren Zeitraum zu beobachten,
verspiirt man sogar ein Gefiihl von
Wahrheit, wenn das Werk unmittelbar
etwas mit der Autobiographie zu tun hat.
In Amerika scheint man weniger an per-
sonlichen Schicksalen interessiert zu
sein als am glatten Funktionieren und
am Herauskristallisieren von Objekten,
die etwas iiber die Gesellschaft und den
Zustand der Gesellschaft verraten.

Die Menschen haben schon immer
gedacht, wenn etwas geschopft wird,
dann muss man sehr traurig sein. In allen
Schopfungsmythen ist Gott traurig und
allein und hat sich gelangweilt.

REBECCA HORN,
Odenwald,

Kiinstlerin

Neben der Tatsache, dass der Kiinstler
heute durch den Markt und die Galerien
enorm eingeschniirt wird und daran lei-
det, macht er bei der Arbeit eine Eska-

142

lation der Emotionen durch, die auch
als Leiden bezeichnet werden kann. Ich
meine diese innere Auseinandersetzung:
das Machen und Infragestellen und Neu-
beginnen, wenn man durch Hohepunkte
und Vakuum-Rdume geht bis hin zum
Moment der Abnabelung vom einzelnen
Werk, wenn es beendet ist, die einer
Form von Geburtsdepression gleicht.
Vielleicht ist dieses «kritische Ringen»
etwas Europdisches, wihrend man in
den Staaten eher «Ideen- und Produkte-
orientiert» arbeitet. Ich aber leide beim
Arbeiten, wenn auch mit einem gewis-

sen Genuss. ..

SUSAN MORGAN, New York
Schriftstellerin und Redakteurin der
Zeitschrift Real Life Magazine

* In einer Zeit des Beriihmtheiten-Kults tritt

eine groteske Verfinsterung ein — die Haupt-
beschdaftigung mit dem Image des Kiinstlers
iberschattet die Funktion und die Werte der
Kunst. Abgedroschene Vorstellungen iiber
des Kiinstlers Benehmen, mehr als hundert
Jahre alte Standard-Klischees tauchen
immer wieder auf. So veraltet und offen-
sichtlich sinnlos diese Vorstellungen auch
sein mogen, sie bestehen fort. Wir kinnen
uns nur dariiber wundern.




LOUISE BOURGEOIS,
New York
Kiinstlerin

Der Kiinstler als exemplarisch Leidender
ist eine Erfindung des 19. Jahrhunderts.
Die Vorstellung vom Kiinstler als Mdrtyrer
ist weder typisch fiir das 20. noch fiir das
18. Jahrhundert, sondern es handelt sich um
eine romantische Haltung des 19. Jahrhun-
derts. Diese Haltung entspricht der Idee,
der kreative Akt sei eine Pein. Kreativ
sein bedeutet aber nicht nur Pein, es ist
ein Privileg. Diese Vorstellung entwickelte
sich vor van Goghs Zeit. Van Gogh be-
stimmte sich nicht selbst zum leidenden
Kiinstler; er war ein leidender Kiinstler.

]
NANCY SPERO, New York

Kiinstlerin

Ich glaube, dass es den Mythos vom roman-
tischen Kiinstler, vom leidenden Kiinstler
gibt — ein Mythos, der ihm einen Platz aus-
serhalb der Gesellschaft zuweist. Es handelt
sich um die klassische Situation «des
Anderen»; in diesem iibertriebenen Zu-
stand, wo es keine Kompromisse gibt, wer-
den Kiinstler zum Idol und zugleich zum
Unmenschen. Wihrend der vier Jahre
(1969-1972), als ich mich mit Artauds
Sprache beschéftigte, wurde mir bewusst,
dass dieser klassische Anspruch, der Kiinst-
ler habe ein Mitbestimmungsrecht in der
Gesellschaft, auch das Anliegen der Frauen
wiederholte — wir diskutieren untereinan-
der, doch im Grunde genommen haben wir
keine Macht. Ich glaube, dass Kiinstler oft
so empfinden.

Ich bewahre mir meine romantische Vor-
stellung vom Kiinstler, doch ich versuche,
dagegen anzukdmpfen, weil eine Art Hybris
damit verbunden ist: die Vorstellung des
langen Leidens. Zweifellos hatten die ab-
strakten Expressionisten diesen Ruf. Man
denke nur an Pollock, an all die Emotionen
und Angst, die in jeden Pinselstrich, in
jede Armbewegung einflossen. Die grosse
Geste (meistens dieser miannlichen Kiinst-
ler) soll Leiden und tiefe Gefiihle symbo-
lisieren — der grosse Leidende —, eine etwas
antiquierte Vorstellung. Was mich weit
mehr interessiert, ist Kunst mit politischem
Hintergrund oder Kunst, die auf irgend-
eine Art und Weise einen aktuellen Bezug
hat.

DOUGLAS CRIMP, New York
Chefredakteur der Zeitschrift October
und AIDS-Aktivist

Die Frage ist an und fiir sich vollig be-
deutungslos, gemessen an dem, was wir iiber
die Kiinstler in der modernen Gesellschaft
und ihre Beziehungen zu ihr wissen. Sie
sollte deshalb lauten: Was will diese Frage
in bezug auf die effektive Position des mo-
dernen Kiinstlers verbergen ?

LAURIE ANDERSON,
New York,
Performance-Kiinstlerin

Niemand hat das Patent auf das Leiden;
ich finde das eine etwas verriickte Frage.

143

Ob ein Kiinstler zum gesellschaftlichen
Aussenseiter wird oder nicht, hingt von
ihm selbst ab. Es gibt viele Kiinstler, die
von der Gesellschaft akzeptiert sind. Sie
sind die Rubens des 20. Jahrhunderts,
Diplomaten. Christo zum Beispiel erklart,
dass es ihm eigentlich eher um die Inter-
aktion von Leuten und das Wiederver-
wirklichen von Projekten geht. Ich selbst
habe dauernd mit den verschiedensten Leu-
ten zu tun; wahrscheinlich konnte ich das
nicht, wére ich eine gesellschaftliche Rand-
figur und niemand verstinde mich. Ich
glaube nicht, dass es heutzutage ein spezi-
fisches Kiinstlerverhalten eher gibt denn ein
weibliches oder mannliches Verhalten. Ich
habe keine solchen Grundsdtze mehr, und
es wiirde mich erstaunen, hdtten solche
Grundsatze iberhaupt Sinn.

L
COLIN DE LAND, New York

Kunsthindler bei American Fine Arts

Ich michte mich gegen die Vorstellung des
Kiinstlers als Leidender stellen: ich kann
mich dieser Auffassung nicht anschliessen.
Ich befiirworte eher die Entmystifizierung
des Begriffs Kiinstler und bin der Ansicht,
dass sich der moderne Kiinstler nicht we-
sentlich unterscheidet von jemand anderem,
der einen ganz bestimmten Beruf ausiibt.
Ich neige dazu, den Kiinstler als Geschifts-
mann zu betrachten und nicht als magie-
schwangeren Mystiker. Vor kurzem sah ich
die Photographie eines Dichters. Sie war
von 1988, hdtte jedoch ebensogut 1945 oder
1910 aufgenommen worden sein konnen.
Die Requisiten - eine bestimmte Art von
Notizbuch, eine Zigarette, ein Trenchcoat -
machten den Look des Dichters aus. Eigent-



lich ist Dichtung die Kunstrichtung, iiber
die am meisten die Nase gerimpft wird.
Beim Anblick der Photographie wurde mir
klar, dass die Probleme der modernen
Dichtung teilweise in ihrem Vertrauen zur
eigenen Tradition und Geschichte liegen.
Das Bild des Dichters und jenes des Kiinst-

lers miissen neu erfunden werden.

L
SUSANNE GHEZ, Chicago

Leiterin der Renaissance Society

Ich glaube, das sind Fragen, die man einem
Kiinstler stellen sollte. Ich bin kein Kiinst-
ler, ich glaube jedoch, dass der Kiinstler als
Provokateur handelt, um das Bewusstsein
des Publikums aufzuriitteln.

JULIE AULT, New York
Kiinstlerin und Mitglied von «Group
Material»

Die Klischeevorstellung vom Kiinstler ist
gefihrlich, so wie Klischeevorstellungen an
und fiir sich gefihrlich sind; Menschen
und Probleme werden dabei auf sehr unrea-
listische Art und Weise vereinfacht, was
eine psychologisch einschrankende Wirkung
hat. Der Mythos, das Klischee vom Kiinst-
ler bewirkt eine Trennung zwischen Mensch
und Kunst. Kunst wird zu einem hoch-
spezialisierten Gebiet und somit fiir die
Allgemeinheit schwer verstindlich. Unsere
Vorstellung davon, was Kunst ist und sein
konnte, muss dringend erweitert werden,
um weit mehr Denkweisen und Moglichkei-
ten einzuschliessen als jene, die die aktuelle
Situation erlaubt.

E
NEIL JENNEY, New York

Kiinstler

Dieses ganze Getue darum, wie sich ein
Kiinstler zu verhalten hat — das ist mir mit
zu vielen Vorurteilen behaftet. Ich glaube
jedoch, dass es sich um ein Thema handelt,
das heutzutage die Szene beschiftigt; Art
News wird dann zu Art People Magazine.
Ich habe friher einmal gesagt, dass gute
Kunst die Gesellschaft sozialer mache. Ich
glaube das immer noch. Das Interesse sollte
nicht auf Kunst und Kiinstler gerichtet
sein, sondern auf die Philosophie und die
moderne Gesellschafft.

MIKE KELLEY, Los Angeles
Kiinstler

Es scheint, dass die Rolle des Kiinstlers in
der amerikanischen Gesellschaft die gleiche
ist wie die des Schauspielers, namlich den
«Underdog» zu spielen.

Ich glaube, von Kiinstlern wird angenom-
men, dass sie andere Leute leiden machen.
Und wenn sie vortduschen miissen, dass sie
dabei selbst leiden, nun, so werden sie

eben dabei leiden.

ARTHUR DANTO, New York
Kritiker bei «The Nation» und Philo-
sophieprofessor an der
University

Columbia

Es befremdet mich, dass jemand behaupten
kann, der Kiinstler sei der exemplarisch
Leidende. Ich dachie, Jesus sei der Leidende

144

schlechthin. Genau da tritt fiir mich der
Begriff des Leidens als etwas Heilendes ins
historische Bewusstsein. Wie man jedoch
dberhaupt auf eine solche Idee kommen
kann, ist fir mich ein Rdtsel. Es muss
offenbart worden sein, denn niemand
wiirde von sich aus an so etwas Absurdes
denken.

Im Tagebuch von Delacroix stiess ich auf
eine Stelle, wo er Byron zitiert iiber das
Leiden und die Schwierigkeit, kreativ zu
sein. Delacroix sagte: «Ich bin sicher, dass
Veronese, ich bin sicher, dass Tizian, ich
bin sicher, dass sogar Tintoretto niemals so
iber Kreativitdt gedacht hatten.» Und dies
sagte Delacroix, der sich am Anfang einer
romantischen Epoche befand, jedoch ausser-
ordentlich erfolgreich und ausserordentlich
skeptisch war. Wo also nahm die Idee des
Kiinstlers als Leidender ihren Anfang? Ich
vermute, dass man einen Mythos schaffen
wollte.

Vor einiger Zeit war ich mit dem Kiinstler
David Reed im Metropolitan Museum. Wir
sahen uns barocke Malerei an, und im spe-
ziellen dieses grosse Portrait von Rubens,
das Rubens mit seinen Kindern und seiner
zweiten Frau Hélene Fourment zeigt. David
und ich begannen, iiber Rubens zu sprechen,
dariiber, was fiir eine wunderbare Person
er gewesen sei. Rubens war bestimmt kein
leidender Kiinstler. Er war diplomatisch,
liebte Musik, arbeitete in seinem Atelier,
und er hatte ein sehr gliickliches Privat-
leben. Ich erzihlte David, dass mich an der
Lebensgeschichte Rubens vor allem die Tat-
sache fasziniere, dass Rubens’ Frau ziemlich
genau neun Monate nach seinem Tod von
threm letzten Kind entbunden wurde, und
Rubens somit bis ganz am Ende aktiv
gewesen war. David antwortete ganz sehn-
siichtig: «Weisst Du, wir heutigen Kiinstler
meinen, wir sollten kleine van Goghs sein.
Vielleicht sollten wir jedoch damit begin-
nen, kleine Rubens sein zu wollen.»

(Ubersetzung: Brigit Wettstein)



The Artist as a Model Sufferer?

ARS DOLOROSA

A PARKETT INQUIRY
MIRIAM WIESEL (Europe) SUSAN MORGAN (USA)

Is the idea of the artist as a model sufferer still valid today?
Is suffering a typical European phenomenon ? Or has widespread
social acceptance - following the American example — basically
abolished suffering by integrating and slotting the artist like any
other representative of society ? What, if anything, still makes
artists suffer ? Has suffering, as an attitude that preserves the
appearance of authenticity, outlived itself?

GERD DE VRIES, Cologne
and Paul
partner in the gallery of the same

musicologist Maenz’s

name

Despite Marie von Ebner-Eschenbach’s
aphorism, “Nobody can write like a God
without having suffered like a dog,” I think
the problem of “artist” and “suffering” is
overrated. There are certainly great artists
who, as far as we know, led perfectly well-
On the other
hand, there are untold millions who have
suffered greatly without ever becoming
artists. For this reason, I do not believe in

balanced emotional lives.

suffering as a condition to artistry.
Everyone suffers, artists included. And
when the artist suffers, then as a private
person. Except that his predisposition
allows him to resolve it more creatively.
Suffering is usually experienced as a kind of
dulling hopelessness, and that always
strikes me as a bit senseless. When someone
says he’s suffering, I have the feeling he
simply hasn’t yet figured out where he’s
going. There is a fundamental wrestling

with problems that I would not equate with
suffering. To me suffering has something to
do with “it goes around in circles and can’t
[find its way out.” That’s unproductive and
totally uncharacteristic of artists.

There is a maudlin way of “having to
suffer” - the way the Austrians do.
Schwarzkogler even killed himself. But I
think that’s personal problem, as with van
Gogh - a psychological or psychopathic
affair. You certainly don’t cut off an ear or
suicide  for
Suffering in this case is a general malaise

commit artistic reasons!
when one is at odds with the world and with
circumstances. Virginia Woolf once said
something to the effect that we are not
destroyed by great tragedies but by the way
people get on a bus and smile at each other.
I don’t think suffering is even required in
order to achieve great intensity of
expression. There is an existential form of
creativity where the artist simply has to
“do” regardless of whether or how it is
recetved. It is something profoundly
elemental. Even if very few artists actually

work that way — e. g. Pollock -, every artist

145

MIRIAM WIESEL, art historian, is in
charge of PARKETT’s office in Frankfurt,

Germany.

I know does possess this kind of intensity
and energy. Except that that has nothing to
do with suffering.

Of course, an artist may suffer as an
“artist” if he cannot realize the vision he
has in his mind the way he wants to. He may
be able to create “masterpieces” but that
doesn’t mean he has to be satisfied with
them. Artists have all experienced this
feeling of dissatisfaction, this problem of
the imperfection of their endeavors. But
doesn’t that apply to everyone?

To me, the only really significant difference
lies in the more creative resolution, in the
ability to give personal problems a form that
has general validity.

WERNER HOFMANN,
Hamburg

Director of the Kunsthalle

The idea of the “artist as a sufferer” has a
very Romantic bias, referring as it does to
the image of the artist that had currency in
the 19th century: the outcast, the outsider
who identifies with the other marginal
groups of society. It was an attempt to
transmute the artist’s prophetic role, played
on the European stage quite early, in fact
since the beginning of modern times, to the

PARKETT 18 1988



role of Christ, of the martyr. And the joy of
suffering is still en vogue. It goes as far as
the physical infliction of pain, as far as self-
multilation, Saliromanie, as I once
called it, as practiced by Brus or Rainer.
The passion of suffering has moved toward
showmanship. The Romantics - the
peintre maudit, the poetemaudit
— were not loath to display signs of suffering
(Baudelaire, a.o0.) to show that they
rejected society and had a right to their own
style of life. But current exhibitionist
practices as in happenings or by Viennese
actionists are of a different quality although
they also tie in with ritual. In a sense, this
kind of suffering is a legitimization of
authenticity but it is also in the category
of something interesting, a category that
already cropped up in Schlegel’s work . .. No
doubt the artist wants to reserve certain
testimonial rights for himself.

But the moment suffering becomes part of an
artistic event, it is no longer primary
experience but rather broken experience
with a view to the audience, interpretation,
marketing, etc. I have the impression that
there is a great difference between American
and European art — European, meaning
Jrom Moscow to Madrid. That may have
something to do with religious heritage -
Reformation,
Inquisition . . . Of course, America also had
its share of witches and burnings but the

Counterreformation,

artist, who is in fact new to American
society, was not raised with religion in the
same way.

Americans, as I see it, would not really feel
at ease in the role of the sufferer — perhaps
because the American approach to art is very
positive. The difference between Warhol
Warhol’s is a
manufactured world that is made use of and
fetishized. There is fetishism in Beuys’
work, too, but it is sublimated... For
Beuys, even garbage is likable, almost in the
sense of Rilke. I can’t imagine Americans

and Beuys, for instance. ..

showing a liking for miserable things — not
even Cornell — the dimension of the lost
object. .. As great as Duchamp’s following
was in America, and rightfully so because it
gave zest to his ironic wit, there has never
been anything like Arte Povera there, which
of course has nothing to do with St. Julian,
the Hospitable, or with the inclination
that whole
syndrome for which Nietzsche quite

toward dirt and misery,

correctly blamed Christianity. ..

The mania for the frisson nouveau
demands a sensational event, reaching from
San Francisco to Barcelona. If that
manages to include sujffering as a means of
visible provocation, then it will surely be
Sfound among Americans as well, but I find
that a little too obvious. It doesn’t have the
depth of the European religious experience
of ritual purification. At the moment I am
reading Lévy’s Les derniers jours
de Baudelaire. It clearly shows that
art is purgatory. I think this dimension of
purgatory is a European trait.

W
ZDENEK FELIX, Munich

Director of the Kunstverein

The “suffering artist” — that’s a Romantic
concept in which personal suffering and
even madness are the price one pays for a
passionate devotion to art. Van Gogh still
belonged to this category. I think that by the
turn of the century, after the advent of
so-called modern art, artists consciously
worked at being socially integrated. The
relapse came in the ’30s when dictators in
Europe put an end to integration, or rather,
used their power to manipulate artists.
Numerous artists paid for this persecution
with their lives.

146

Artists don’t have to suffer anymore;
nowadays they have to succeed as quickly as
possible. This change is due to the fact that
artists have become one-person enterprises
that operate according to strict economic
rules. Almost like the “celebrity cults” at the
beginning of the modern age, e. g. Titian or
Rubens with their workshops. The more
professional they are, the faster they rise and
the farther they may fall.

Certainly, almost every work of art contains
some form of suffering but in the work itself,
not outer-directed, because at some point
every artist has to break off “normal”
relations with the world in order to find his
own adequate response. In Artaud’s case,
that means transmuting impotence into
creation.

Economic premises don’t really affect
psychological pressures but the artist has the
~ illusionary - opportunity to counteract
inner suffering with social success.

Thanks to their mentality, Americans are
probably endowed with a greater dose of
pragmatism than Europeans, so they are
more attuned to fighting, which is an
advantage for artists trying to achieve a
breakthrough. On the other hand, Europe
has  become  extremely Americanized,
including the art world. But Americans
have also received a great many impulses
Jfrom Europe, especially in the past 15 years,
so the differences have faded.

The pragmatism of Americans has proved
helpful to them. They are less burdened
because, in their music and literature as
well, the Romantic notion of the “suffering
artist” hardly exists. They do not hold with
the concept whereas in the work of say,
Hilderlin, Novalis, Delacroix, van Gogh
and Gauguin, the type is clearly at home.
The Armory Show of 1973 already
propagated a
approach to art. Advertising and economic

basically  illusion-less

pressures, which have become ubiquitous in
the 20th century, were accepted very early



and no longer considered alien to the fine
arts. Even so, the artist in the U.S.A. is
hardly more socially integrated than in
Europe; there is only a higher degree of ac-
ceptance in regard to the chances of climbing
the ladder. Nevertheless, the past two, three
years have shown that certain economically-
oriented methods can lead as easily to
success as to corruption.

A prototypical “sufferer” - this can be said
now because the artist has died — was Joseph
Beuys. He was probably the kind of person
destroyed inwardly by the
impossibility of opposing the political and

economic structures of the world in order

who is

to successfully implement his ideals,
artistically and in practice. That was his
dilemma, considering the extremely high
standards he set for himself. In this sense, I
can see in him the “suffering artist” - even
in Romantic terms.

Every true artist is a sufferer inasmuch as he
is compelled to accept the role of the “lonely
crier in the desert.” But he may also be
suffering from the fact that he doesn’t know
the clearest and best way of doing it. Even if
he is successful, he may suffer, but that’s not
the same as the suffering that comes from
not being understood by society. In fact, he
no longer is misunderstood in his bearing as
an artist; to the contrary, modern as well as
so-called post-modern society integrate
him and exploit him to their own ends.
Hence, the entire domain of art is sucked
into the economic cycle from which there is
no escape anymore. What counts instead is
the extent to which the artist can resist
succumbing to these pressures and that
means making use himself of economic
while  still
independent artist. This has become very
difficult, probably much more so than it
was only a few years ago. ..

conditions remaining an

.
BERND KL USER, Munich

gallery owner

In classical European thinking, suffering is
certainly still associated with the idea of the
artist — not to suffer from or because of the
world but to clarify problems, acquire
insight. The goal is to get as close as possible
to the point of truth and then find adequate
means to render it as precisely as possible.
But to do so, one must have a comprehensive
vision of the world and that involves
suffering, though not as an end in itself
but for the sake of experience. Naturally,
suffering is also part of European history. In
fact, it took suffering to lend European art
history enduring credibility - at least since
the Renaissance. Fundamental issues like
the thought of death, war, life cycles or love
have been the main concerns of theater, art,
literature for centuries, and they still are.
Beuys, for instance. After 1945 his work
was like a passion play in order to come to
terms with a lot of things — suffering, among
others — and of course, war that everybody
else had suppressed. The moment you try to
Jace the truth instead of suppressing it, you
can’t avoid the eternal topic. Not to
capitalize on it though, but to deal with it
constructively, to find a way of coming to
terms with it. Beuys didn’t spend every
moment of his waking life thinking about
gray and brown and concentration camps;
his idea was also to evoke a colorful, positive
counter-world with his poor materials.

Art has become more superficial — there are
so many more artists, galleries, shows — they
obviously can’t all go into depth . .. Every-
thing has become more diffuse. Artists don’t
have the vision of an enemy anymore . . . It’s
not like before or after the war when art had
to fight narrow-minded Babbitts. There is
no avant-garde, but rather, on the receiving
side, a kind of extremely well-informed

147

bourgeoisie  examining, investing in,
absorbing a lot of things even if they don’t
really understand them. As far as leitmotifs
are concerned, there is no all-encompassing
world view anymore, only a great many
centers. Everyone has a center but even that
isn’t determined; it’s in constant flux.
Socially speaking, artists have never been
treated so well and it has never been so hard
Jfor them to produce something meaningful.
Only a very few are trying to pull things to-
gether again and find a larger vision. In
most cases their work is decoration or
intellectual games.

There are, of course, American artists who
struggled with form and expression on a
very existential level — even involving their
bodies. Pollock, for instance. But in view of
the American mentality as a whole, that’s
almost a paradox . .. Americans have never
wanted to see things the way they really are
because everything is filtered through the
media, so that their world view is of
necessity derivative. To Americans, a
photograph often represents the same reality
as the thing itself although the former is by
definition manipulated. These things are
reflected in the artwork. It started with Pop
Art and the appropriation of advertising -
the exploitation of all this exposure to
advertising is a uniquely American
attitude. And it goes to extremes, for
instance as far as to Jeff Koons.

America actually has no tradition of
suffering. Their tradition was European
until the advent of Abstract Expres-
And with Pop Art, the

umbilical cord was finally cut. The strange

stonism. ..

thing is that Americans were less aware of
this than Europeans, maybe because it was
perfectly ordinary to them and exotic to us.
For example, they didn’t recognize the
importance of Warhol’s contribution to art
history until he died... Ultimately his
credibility is based in part on a choice of
certain subject matters connected with



suffering — I wouldn’t equate suffering with
misfortune, but they do belong to his
repertoire. All the suicide and disaster
pictures exposed the limitations of the
information industry and manipulation as
much as mundane things like Campbells or
Flowers. Warhol certainly wouldn’t be
Warhol if one of these elements were
missing. I think young European artists are
generally more a product of this kind of
thinking than of classical European
tradition, which is also a more laborious

way.

WERNER BUTTNER,
Hamburg
artist

What does “model sufferer” mean ? There is
no such thing as exemplary suffering, there
is no suffering by proxy, only vast amounts
of individual suffering because that is the
price of a splendid central nervous system.
This splendid ceniral nervous system helps
you to leave an unfavorable environment
(nix suffering) and proceed to a favorable
one (happiness, well-being, perversions).
For a lot of people art is a favorable
environment. By way of illustration I name
art historians and calendar makers. They
are edified by the imitated product, “model
sufferer.” The most successful bestseller of
the occident is without doubt the junior
executive with tanga and crown of thorns
on the Aua-Aua beam; the series is still
running strong. And the “art game” is still
blayable to everyone’s great delight as long
as profanity is kept out of the picture and
the mythical vibrato hits gooseflesh. Just
think of everything that has already been
heard. Suffering has become an established

means of making a living; it’s all very
unappetizing, very, very unappetizing.

Suffering is a matter of privacy, like so much
other inescapable rot. Even a subordinate
clause would be too much in the biography,
would give the individual what can be had
elsewhere for nothing. Suffering originally
meant “homesickness” and “pain over
having been robbed.” Those were the days;
meanings were small and solid, and there

were no Americans.

MARTIN DISLER, Milano

artist

For four years I’ve been working on a novel
on this subject and it doesn’t seem to be
getting anywhere, so I feel I'm unable to
answer.

a_
ANNELIE POHLEN, Bonn

Director of the Kunstverein and critic

I find the concept of the artist as a model
sufferer a bit too emotionally charged. At
most, it applies if suffering is defined as not
being in agreement, manifested by varying
degrees of aggressivity toward the state of
the social system . .. It is a basic premise of
artistic being to chafe at this state and to try
to break down the status quo. (...)
Doubtless there are artists whose work
shows elements of suffering and empathy in
exploring human issues. I am thinking of
Felix Droese, a student of Beuys who is
perhaps most closely aligned with his

148

mentor’s idea of suffering as a state of
visible agitation; Anselm Kiefer, who
broached the moral-historical question; or
Polke, who is concerned with the problem of
history in Germany... - Irony is also a
force, a mental faculty rooted in suffering,
or at least in not-being-in-agreement.
Suffering as evidenced in the past by
paintings in which the artist hides behind
the figure of Christ or a martyr has become
rather rare. In a way, it seems almost
ridiculous. .. When we suffer, it’s usually
because of dismemberment, a state that no
longer has a recognizable core. No artist
would ever claim tg have found it. If anyone
did, it would hardly be seriously accepted as
art. - But I think it is a primal longing that
all people have; it applies to the whole
world. And as far as Americans are con-
cerned, they also have an all-encompassing
vision, in music or in films, for instance; it
even embraces the “Holy Family” as
presented in the elections.

The ambivalence between art product and
social product has become so extreme that it
has elicited a very elementary approach to
simulation so that art threatens to erode its
own foundations. The decisive point is not
whether Europeans deal with the problem
more essentially or more existentially but
what solutions people come up with. What
can art do if everything is simulated ? And
what about artists? Do they still have any
significance ? Recognition of these issues
can easily cause suffering. . .

MANFRED STUMPE,
Frankfurt
artist

The idea of suffering will probably always
be valid. I see it as something creative




although the “Leiden”
definitely has a negative connotation.
Maybe the word “Leidenschaft” (literally:
sufferinghood) should be used because
“schaft” indicates the creative aspect. In

German word

English, passion, hence, the Passion . ..

Suffering is not restricted to artists; it is a
human trait, “sufferinghood” with which
we perceive the impenetrability of the world
and feel victimized by it . .. The limitations
of the human mind on facing the chaos of the
world. This discrepancy is what provokes
active opposition, only to find that it’s not
so easy. At worst, resignation ensues and
with it the end of any spiritual movement.
That would mean the end of the human
mind and a return to nature. Or rather:
stepping out of nature - the myth of para-
dise. We have been banned from paradise by
knowledge and condemned to stand opposite
God as separate entities — the myth of Christ
(son of God). Christ, man and yet God, can
look at God and still has to suffer on the

cross. Passion as the only feasible attitude.

REBECCA HORN, 0Odenwald

artist

In addition to the fact that the artist today
is severely constricted by the market and by
galleries, he undergoes an escalation of
emotions while working that might also be
termed suffering. I mean the inner conflict -
making, questioning and starting again:
the extremes that you go through, climaxes
and vacuums, until the moment when you
can let a work go, when it is finished, which
is like a postnatal depression. Perhaps this
“critical

agony” is characteristically

European, while in the States, work is more

oriented toward “ideas and products.” But I
suffer when I work, although with a certain

pleasure.

DAVID WEISS, Zirich

artist

Basically, the question is why certain
societies believe that a suffering artist, that
is, a poor, plagued artist, is closer to the core
of things, closer to the truth than a puffed-
up glutton. Especially in a saturated society.
Why do art clients prefer to read the poetry
of a hermit living in ascetic isolation, why
don’t they believe someone who’s well-
fed?

In America, the expression of personal
motives in a work of art is not in demand,
not at the moment at least. Obsessions and
neuroses are out, there must be no
recognizable autobiographical content. In
Europe, however, where artists are usually
observed over a longer period of time, you
even sense a certain truth when work shows
some immediate autobiographical reference.
In America interest seems to be focused less
on personal histories than on the smooth op-
eration and crystal clarity of objects that
reveal something about society and the state
of society.

People have always thought that you have to
bevery sad when something is created. In all
myths of creation, God is sad and alone and

was bored.

749

s
SUSAN MORGAN, New York

writer and associate editor of

“Real Life” magazine

In a time when celebrity cults flourish, a
bizarre eclipse occurs — a preoccupation
with the image of the artist is allowed to
overshadow the function and the value
of art. Hackneyed ideas about artists’
behavior, clichés standardized for more
than a hundred years, continue. As old
and apparently useless as these ideas are,
they persist. We can’t help but wonder
about that.

NANCY SPERO, New York

artist

I think there is a myth of the romantic
artist, the suffering artist, that places the
artist outside society. It’s the classic
situation of “the other”; in that exagger-
ated state, where there is no middle
ground, artists are both idolized and
brutalized. During the four years (1969-
1972) that I worked with the language of
Artaud, I realized that his classic cry for
the artist to have a voice in society
reiterated the concerns of women - we
talk amongst ourselves but, generally
speaking, we do not have the power. I
think artists often feel that way.

I still have a romantic notion about the
artist but I try to fight it because there’s a
kind of hubris attached to it, the idea of
the long suffering. The Abstract Ex-
pressionists certainly had that repu-
tation. Look at Pollock, all the emotion

PARKETT: 18 1988



and the angst that went into the flick of
the wrist or the sweep of an arm. The
grand gesture (made mostly by these
male artists) is supposed to symbolize
suffering and deep feeling. The Grand
Sufferer - I find that very old-fashioned.
I'm much more interested in art that
shows political events or is in some way

relevant to the world right now.

LOUISE BOURGEOIS,
New York
artist

The artist as model sufferer is completely
a 19th-century idea. The idea of the artist
as martyr is not particularly 20th-
century nor is it 18th-century, it is a 19th-
century Romantic position. And it is a
position — the idea that to create is an
ordeal. But to create is not only an
ordeal, it is a privilege. The idea pre-
ceded van Gogh. Van Gogh was not a
self-appointed sufferer; he was a
sufferer.

DOUGLAS CRIMP,

New York

an editor of October magazine and
an AIDS activist

Since the question itself is so utterly
irrelevant to what we know to be the

social conditions of the artist and the

artist’s relation to society today, the
question would have to be: What does
this question wish to cover up about the
real conditions of the artist today?

LAURIE ANDERSON,
New York

performance artist

Nobody has a patent on suffering; I think
it’s kind of a crazy question.

Whether an artistis a social outcast really
depends on the individual artist. There
are plenty of artists who are socially
accepted. They are like the Rubens of
their day, like diplomats. Christo, for
example, points out that his work is
much more about interaction with
people and how to set up a project. In
my own case, I have to work with a lot
of different people all the time;
I don’t think I could do that if I thought
that I was an outcast and no one under-
stood me.

I don’t think there is such a thing as
artists’ behavior any more than there is
women’s behavior or men’s behavior.
I've stopped making those kind of
rules and wonder if they have any

value at all.

COLIN DE LAND, New York

artdealer, American Fine Arts, NY

The idea of the artist as sufferer is one I

would balk at; it’s not an idea I could

150

endorse. 'm much more in favor of
de-mystifying the notion of the artist. I
think the artist today is not so incredibly
different from anyone else who has a
clearly defined occupation. I'm more
inclined to appreciate the artist as a
business person than the artist as a
mystic with a lot of magical baggage.

Recently, I was looking at a photograph
of a poet. The photograph was taken in
1988 but it could have easily been 1945
or 1910. The props — a particular kind of
notebook, a cigarette, a trench coat — all
supplied the look of the writer/poet.
Poetry is often the most shabbily
regarded of the arts; looking at this
photograph, I realized that part of the
problem with poetry’s situation today is
its reliance on its own tradition and
history. The image of the poet, like the

image of the artist, has to be re-invented.

JULIE AULT, New York

artist and member of Group

Material

Stereotyping artists is dangerous, as is all
stereotyping; it simplifies people and
problems in a very unrealistic way and
functions primarily as a psychological
limiting device. The myth, the cliché of
the artist, acts to separate people from
art. Art becomes something highly
specialized and de-popularized. Our
notion of what art is, and what it could
be, desperately needs to be broadened
to include many more methods and
possibilities than the current situation

allows.



SUSANNE GHEZ, Chicago
the
Society, University of Chicago

director of Renaissance

I think these are questions that you really
have to ask an artist. I’'m not an artist
but I think that the artist acts as a
provocateur, to stir up the conscience of

the public.

NEILJENNEY, New York

artist

The whole notion of thinking about what
an artist should act like - it’s too self-con-
scious for my taste. But I think it’s a focus
that is shared by many people in the
with Art News
becoming Art People magazine.

I’ve said in the past that I think that good
art makes society more social. I still
believe that. The focus shouldn’t be on
it should be on
philosophy and modern society.

scene

these days,

art and artists;

MIKE KELLEY, Los Angeles

artist

It seems that in American culture the
artist’s role is like the comedian’s —
to play the underdog.

I'think artists are supposed to make other
people suffer. And if they have to

pretend that they’re suffering to do it,
well, that’s what they’ll do.

ARTHUR DANTO, New York

art critic for the Nation and a
professor of philosophy at

Columbia University

I’'m astonished that anybody would say
that the artist is the model sufferer.
I would have thought that Jesus was
the model that’s
where the concept of suffering as some-

sufferer. To me,
thing redemptive enters historical con-
sciousness. Buthow anybody ever got an
idea like that, I have no idea. It must
have been revealed because nobody
think  of that

preposterous on their own.

would something
I was reading a passage in Delacroix’s
journal where he quotes Byron about
suffering and the difficulty of creating.
And Delacroix said, “I’'m certain that
that
even Tintoretto

certain Titian,
that
never would have thought that way
And that

Delacroix, who was at the beginning of a

Veronese, I'm

I’'m certain

about creativity.” was
romantic period but was extremely
successful and extremely skeptical. So,
where did the idea of artist as sufferer
begin? I suppose at some point people
wanted a myth.

I was at the Metropolitan Museum
once with the painter David Reed.
We were looking at Baroque painting
and there was this great portrait by
Rubens of Rubens with his children and
his second wife, Héléene Fourment.

David and I began to exchange facts

151

about Rubens, about what a terrific
person he was. Rubens certainly wasn’t a
suffering artist. He was a diplomat, he
listened to music, he ran the studio, he
had a very happy emotional life and a
happy family. I told David that my
favorite fact about Rubens was that
Hélene Fourment was delivered of his
last child just about nine months after
Rubens died, so Rubens was active right
until the very end. David responded, in a
kind of wistful way, “You know we artists
today all think we should be van Goghs.
Maybe we should start thinking about

being Rubenses instead.”



	"Les infons du paradis" : Ars Dolorosa

