Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1988)

Heft: 15: Collaboration Mario Merz

Artikel: Balkon : Metzeln und Schlachten = butchery and slaughter
Autor: Bazzi, Danielle / Scott, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-680203

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-680203
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

By 53 5 KT OF I

DANIELLE BAZZI

Die Primitivismusdebatte der achtziger Jahre
brachte die Grenzen einer stilgeschichtlichen
Analyse sowie ihrer soziologischen Kritik zum
Ausdruck. Wird hier ein historischer Sicht-
winkel gewihlt, so in der Absicht, der Dyna-
mik auf die Spur zu kommen, die durch die
Begegnung mit dem Anderen ausgel6st wurde.
Zu Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts
holten sich moderne Kiinstler, wie auch der
Griinder der Psychoanalyse Sigmund Freud,
wesentliche Impulse fiir ihr Schaffen bei der
Ethnologie. Am Anderen, wie es sich im exoti-
schen Objekt oder dem fremden Brauch zu-
gleich zeigte und verbarg, entziindete sich die
schopferische Phantasie derer, die nur darauf
zu warten schienen, mit dem Bisherigen zu
brechen.
Uberall vermeinte man Zeugen der Pri-
historie zu entdecken. Die «afrikanische»
. Skulptur dokumentierte scheinbar den Ur-
beginn, die Neurose reichte zu den Anfingen
der Kultur, dem Vatermord und der Urhorde
zuriick. Die Beredsamkeit des Totems offen-
barte sich denjenigen, welche bereit waren,
die konventionellen Erzihlweisen zu opfern.
Im Archaischen fand sich eine violente

DANIELLE BAZZI ist Psychoanalytikerin
und Ethnologin. Sie lebt, analysiert und lehrt in
Ziirich.

145

Metzeln Jind schlichien

Menschlichkeit wieder, die dem behibigen Ich
seine Hauslichkeit vergraulen sollte. Das kiihle
und analytische Sezieren wurde unvermittelt
von seiner mythisch-magischen Doppelginger-
natur, dem rituellen Zerteilen eingeholt, das
den prihistorischen Schrecken noch nicht ein-
gebiisst hatte.

Der bemichtigende Zugriff meinte das
ganz Andere, zerstiickelte es, opferte und ver-
wandelte es in die eigene Kreation . . . Die Zer-
stiickelung als das Schépferische war die Insze-
nierung eines scheusslichen Paradoxes. Dem
Akademismus, dem linearen Zeitgefiihl, wel-
chem ein entwicklungs- und fortschrittglau-
biges Durchschreiten von festgesetzten Kul-
turrdumen entsprach, wurden der Kampf
angesagt. Was lag niher, als sich dem mythi-
schen Denken und der magischen Geste
zuzuwenden? Dabei wurde der ethnische
Kunstgegenstand zum reflektierenden Spie-
gel, gleichzeitig aber auch zum Material.

Dieses Faszinosum begriindete die Begeg-
nung des modernen Kiinstlers mit dem primi-
tiven Objekt. Der Gegenstand erlitt im zer-
stiickelnden  Zugriff ein erbarmungsloses
Schicksal, er wurde sich selbst entfremdet.
Mit seiner Entdeckung ging der Prozess seiner
Isolierung einher, der Kontext musste im
Dunkel der Zeiten und Raume versinken, da-
mit sich das Auge des Betrachters durch die

PARKETT 15 1988



Spiegelhaftigkeit des Objekts mit neuen
Impulsen beleben lassen konnte.

Der Akt der Beriihrung schuf eine beson-
ders gekennzeichnete Beziehung zwischen
Kiinstler und dem von einer «Kraft aufge-
ladenen» Objekt. Sich dieser Beriihrung hin-
geben, hiess fiir Picasso Ekel und Abscheu
zu verspiiren. Um sich des akademischen Zu-
griffs zu entledigen, behauptete er spiter, er
sei iiber das ethnologische Material «gestol-
pert».

Der eurozentristische Gang durch eine
evolutiondre Zeitskala und museale Raum-
anordnung musste plotzlich und violent in
einen anderen Rhythmus verfallen. Als hitte
Picasso den ausgegrenzten Bereich der Kultur,
den «Busch», unter dem zwingenden und zu-
gleich Abscheu erregenden Sirren des Schwirr-
holzes betreten miissen. Dieses Gerdusch, des-
sen Quellen unsichtbar sind, treibt insbeson-
dere denjenigen in die Bezirke der «Offen-
barung», dessen Augen aus Hunger ins noch
Unerfasste gerichtet sind.

Die Urbegegnung als Metapher, das Stol-
pern als ihr Auftakt, evozieren ein Szenario
erotisierter Angst. Man konnte meinen, der
Fihrtenleger habe als Initiationsmeister fiir
nachfolgende Kunstinterpreten wirken wol-
len.

«Weiss man je», sagte Picasso in einem
Filminterview, «woher ein Einfluss kommt,
weiss man, was der Anstoss fiir ein neues
Werk sein kann? Sicherlich die Frauen, aber
auch ein Tier, manchmal auch ein Gegen-
stand.»

Dieser Frage nach dem «Urobjekt des
Anstosses», das dem vollendeten Kunstwerk
anverwandelt wurde, galten auch die Schop-
fungsmythen. Das mythische Denken um-
kreiste das Schopferische im kulturbegriin-
deten Zusammenhang. Den jeweiligen Gesell-
schaften bedeutete der Schépfungsmythos
sowohl Gefiss wie auch Folie fiir das aktuelle
Fragen und Antworten nach dem Akt der Ent-
stehung. Bei einigen Wildbeutern und triba-
len Ethnien dienten die Ursprungsmytholo-

146

geme als Regieanweisungen zur rituellen
Wiederbelebung der Urzeit, der «Zeit vor
der Zeit».

Der DEMAMYTHOS wurde zum Begriff fiir
diejenigen Schépfungsmythen, deren Charak-
teristikum der Akt des Zerstiickelns ist. Was
dem Mythos recht war, sollte im rituellen,
kannibalistischen Mahl nur billig sein: das
zeremonielle Verzehren der zerstiickelten
Reprisentanten der Urzeit. Die stellvertreten-
den Substanzen konnten von Friichten, Tieren
oder auch von Menschen sein. Sie erlitten
jedenfalls das Schicksal der Zerteilung und
Zerkleinerung, eine zunichst destruktive Form
der Zubereitung, um schliesslich gegessen zu
werden. «Frither wurde ein Bild in aufeinan-
derfolgenden Schritten vollendet, es war die
Summe vieler Additionen. Bei mir ist das Bild
die Summe einer grossen Zahl von Destruk-
tionen.» Picasso dusserte sich nicht in einem
linearen und harmonisierenden Sinn, er richtet
unseren Blick auf eine Dynamik destruktiver
Momente. Ahnlich erging es der Demafigur,
einem weiblichen Urwesen der MARIND
ANIM in Papua Neu Guinea. Die Dema
wurde im Mythos zerstiickelt und begraben,
aber aus ihren Teilen wuchsen in der Folge
die Kulturpflanzen, Grundlage fiir die Ernéh-
rung der sterblichen Menschen. Die Dema
gehorte der Urzeit an, doch durch ihr schopfe-
risches Wirken beendete sie diese zugleich,
brachte neben Nahrung jedoch auch Tod mit
sich.

Der Urmord an der Dema metaphorisiert
den Ubergang von der mythischen Zeit zum
Sein, das anstelle der Unsterblichkeit den Tod
und die Sexualitit kennt. Die Zerteilung ist
eine besondere Modalitit des Urmordens,
eines Urmordens, das nicht primir eine indi-
viduelle Figur meint, sondern das magische
Umformen und Zusammenfiigen der Materie
thematisiert.

Guillaume Apollinaire hat geschrieben: «Und
iiberhaupt, die Anatomie gab es in der Kunst
nicht mehr, man musste sie regelrecht neu



erfinden und ihre eigene Ermordung durch-
fithren, mit der Wissenschaft und Methodik
eines grossen Chirurgen.»

Die magische Wiederbelebung nach dem
Tod durch Zerstiickelung lehnte sich in Pflan-
zerkulturen an die Erfahrung der agrarischen
Zyklen an. Pflanzer lebten hauptsichlich von
Knollenfriichten, die zerteilt wurden, damit
sie, einmal gesetzt, wieder neue Frucht gaben.
Die Regenerierung dieser Nutzpflanzen hatte
somit eine vollig andere Modalitiit als diejenige
von Kornerpflanzen, die ausgesit wurden.

Ein Widerhall dieser agrarischen Zer-
stiickelungs- und Wiedergeburtsideologie fin-
det sich im griechischen Mythos von Demeter,
die aus Trauer iiber den Tod ihrer Tochter
Persephone den Tantaliden Pelops verzehrt,
der zerstiickelt im Kochtopf seines Vaters den
Gottern zur Speise vorgesetzt werden sollte.
Nach seiner Wiedergeburt ist Pelops der
siegreiche Wagenlenker, nur das elfenbeinerne
Schulterstiick erinnert noch an den anatomi-
schen Mord.

Auch in Jager- und Sammler-Kulturen
spielte das Zerteilen und Zerstiickeln als
regeneratives Umformen eine Rolle. Beispiele
dafiir sind die prihellenische Artemis und
Sedna bei den Eskimos. Die minoische Artemis
war eine «Herrin der Tiere», und eine mog-
liche Etymologie ihres Namens verbindet
diesen mit den Wortern «metzeln» und
«schlachten». Gleichzeitig Gottin der Geburt,
liebte die «Schldchterin» Opfer von verstiim-
melten Tieren.

Sedna selbst wurde zerteilt; aus ihren
abgehackten Teilen, die ins Meer fielen, ent-
standen alle Meerestiere, die die Eskimo kann-
ten und die sie jagten.

In der Frage nach der Begegnung mit dem
Anderen warf das mythische Denken ein Licht
auf Schopfungskonzeptionen. Nicht die
Vereinnahmung zwecks Erweiterung des Eige-
nen stand am Anfang der Begegnung mit
ethnischen Objekten, sondern ein symboli-
sches Haut-an-Haut, das ohne Ekel und Zer-
stiickelungsphantasien nicht denkbar ist.

147

VENUS VON WILLENDORF/ THE VENUS OF WILLENDORF,
ALTER/ AGE: 20°000-30°000 JAHRE / YEARS.
NATURHISTORISCHES MUSEUM, WIEN.



PARKETT 15

DANIELLE BAZZI

Budiohery and Slaughter

The debate that took place in the 1980s on primi-
tivism focused attention on the limitations of an
analysis and of a sociological critique of the his-
tory of style. The choice of a historical perspective
is motivated by an effort to explore the dynamics
that were triggered off as a result of an encounter
with otherness.

Ethnology provided a considerable source of
inspiration for modern artists, and for the founder
of psychoanalysis, Sigmund Freud, during the
early years of the twentieth century. There were
some who seemed only to be waiting for an oppor-
tunity to dispense with what had gone before, and
their creative fantasy was fired by this interest in
otherness that was revealed by and concealed with-
in an exotic object or alien customs.

Everywhere there was a feeling that witnesses
to prehistory were being discovered. “African”
sculpture seemed to document the beginning of all
things. The neurosis goes back to the beginnings of
culture, patricide and the ancient hordes. The elo-
quence of the totem was revealed to those who were
prepared to sacrifice conventional narrative
Jorms. A violent mankind, intended to deprive the
ego of its homely atmosphere of domesticity, reap-
peared in archaic forms. Calm and analytical dis-
section was abruptly caught up by its mythical and
magical “doppelginger,” ritual dismemberment,
which had yet to lose its prehistoric terror.

This usurping intervention was directed
towards otherness, dismembering it, sacrificing
and transforming it in its own act of creation . ..
Dismemberment as a creative act brought about a
monstrous paradox.

The gauntlet was thrown down in a challenge
to academism, to the linear sense of time that corre-

DANIELLE BAZZI is a psychoanalyst and
a cultural anthropologist. She lives, practices and

teaches in Ziirich.

1988

148

sponded to a traversal, based on a belief in devel-
opment and progress, of established cultural
boundaries. What could be more obvious than to
embrace mythical thought and the magical ges-
ture? And in this process the ethnic art object
became a reflecting mirror, but it also became
material.

This fascination explains the encounter be-
tween the modern artist and the primitive object.
Through dismemberment the object was subjected
to a cruel fate, that of alienation from itself. Dis-
covery was accompanied by the process of isolation.
It was necessary for the context to founder in the
gloom of times and spaces before the spectator’s
vision could be revived with a new impetus through
the mirror-like qualities of the object.

The act of making contact created a specially
marked relationship between the artist and the
“powerfully charged” object. For Picasso, yielding
to this contact implied sensations of revulsion and
disgust. In his efforts to free himself from the grip
of academicism, he later maintained that he
merely “stumbled” across ethnological material.

The “Eurocentric” passage through an evolu-
tionary timescale and a museumlike room layout
was bound to decay suddenly and violently into an-
other rhythm. It was as if Picasso had been com-
pelled to enter the “bush,” outside the normal con-
fines of culture, under the compulsive yet loath-
some swishing of the bullroarer. Those whose eyes
hunger for what is still beyond comprehension are
driven to the realms of revelation by this noise,
which emanates from an invisible source. The
metaphor of the primal encounter, prefaced by
stumbling, evokes a scenario of eroticised fear. One
might well imagine that he who lays the tracks had
sought to act as the master of the initiation for sub-
sequent interpreters of art.

During an interview for a film Picasso once
said: “Do we ever know where influences are



derived from, are we ever aware of what provided
the impetus for a new work? Women, of course, but
also an animal, sometimes even an object.”

This enquiry into the “original object providing
the impetus” that is assimilated in the final work
of art also applies to the myths of creation. Mythi-
cal thought encircles creativeness in a context that
produces culture. For each society the myth of cre-
ation implies not only the vessel but also the foil for
current questions and answers pertainingto the act
of genesis. For some hunters and gatherers and
tribal groups the myths concerning their origins
served as instructions for the revival of rituals
relating to earliest times, “before time began.”

The MYTH OF DEMA came to represent those
myths of creation that are characterised by the act
of dismemberment. What was fitting for myth was
certainly proper in the ritual, cannibalistic meal:
ceremonial devouring of the dismembered repre-
sentatives of earliest times. Substitute substances
consisted of fruits, animals, or were even obtained
Jfrom human beings. In any case they suffered the
Jate of being cut up into pieces, basically a destruc-
tive form of preparation for something that was
eventually destined to be eaten.

“In the past a picture was completed in a series
of sequential stages, the sum total of numerous
additions. In my case the painting is the sum total
of a large number of destructive acts.” Picasso’s
statement was not made in a linear, harmonizing
sense. Instead he sought to draw our attention to
the motive force of destructive elements. A similar
Jate befell the figure of Dema, a primordial
Jemale figure of the Marind Anim in Papua New
Guinea. According to myth Dema was dismem-
bered and buried, but subsequently plants grew out
of her various parts, forming the basis of nourish-
ment for mortal man. Dema was very much part
of ancient times, but it was her creative impact that
signalled the end of this era. She brought not only
Jfood, but also death. The original slaying of Dema
also serves as a metaphor for the transition from
mythical times to an existence aware of death and
sexuality, in place of immortality. Dismemberment
is a particular form of this primordial killing, an
original killing aimed not primarily at any partic-

149

ular individual, but which represents the magical
reshaping and assembly of material.

As Guillaume Apollinaire wrote: “And anat-
omy no longer existed in art at all. It was really
necessary to rediscover it and kill it, with the sci-
ence and methodology of a great surgeon.”

Among horticulturalists the magical return to
life following death by dismemberment is based on
the experience gained with agricultural cycles.
Horticultural societies live predominantly on
tubers, which are split up to enable them, when
replanted, to bear fruit again. The regeneration of
such useful plants implied a completely different
procedure to that of cereals, which have to be sown.

This agrarian ideology of dismemberment and
rebirth is reflected in the Greek myth of Demeter.
Sorrowing over the death of her daughter Perseph-
one, she devoured Pelops, son of Tantalus, whose
dismembered body was served to the gods in his
Jather’s cooking pot. Following his rebirth Pelops
became the victorious charioteer, and only his ivory
shoulder recalled his anatomical death.

In societies of hunters and gatherers, too, dis-
section and dismemberment had a role to play as
regenerative transformation. Examples are pro-
vided by the pre-Hellenic Artemis and, among the
Eskimos, by Sedna. The Minoan Artemis was a
“Mistress of the Animals” and there may be an ety-
mological link between her name and the words
Jor “slaughter” and “butchery.” She was also the
goddess of birth, and she favoured the sacrifice of
mutilated animals. Sedna herself was dismem-
bered. Those parts of her that had been cut off fell
into the sea, leading to the creation of all the sea
creatures familiar to the Eskimos, and hunted by
them.

In questions about the encounter with other-
ness, mythical thought cast some light on various
concepts of creation. In initial encounters with
ethnic objects the aim was not to acquire items in
order to expand one’s own collection. Instead it
represented a symbolic, skin-to-skin contact, one
that is inconceivable without feelings of disgust
and fantasies of dismemberment.

(Translation: Martin Scutt)



	Balkon : Metzeln und Schlachten = butchery and slaughter

