Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1987)

Heft: 13: Collaboration Rebecca Horn

Artikel: Rebecca Horn : die List und die Prachtentfaltung = Trickery and display
Autor: Soutif, Daniel / Rakusa, llma / Pearson, Kenneth

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-679765

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-679765
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rebecca Horn

IE LIE AIND
BDIE. FPRACET-
ENTFALTUNG

DANIEL SOUTIF

IM WERK VON REBECCA HORN
G E RO st UMe DIE  NAEURR: IV DITE;
KUNST ALS «TECHNE», UM DIE
KUNST ALS BILDENDE KUNST, UM
DAS LEBEN SELBST.
Rebecca Horn konstruiert Maschinen. Bestiinde
deren Absicht nur darin, zu iiberlisten, Kriegs-
listen zu erzeugen, wie die Grundbedeutung der
altgriechischen Ausdriicke «mechane» oder «me-
chanaomai» lautet, wiirde es sich um eine simple
technische Angelegenheit handeln. Doch im Unter-
schied zu allen anderen Maschinen begniigen sich
diejenigen von Rebecca Horn gerade nicht mit der
blossen Uberlistung. Die zum Selbstzweck gewor-
denen Maschinenobjekte fiithren sich vor.
Gemiss einer alten, seit Descartes,ja Aristoteles
produktiven Vorstellung wollte der Mechanismus
das Leben und die Organismen begreifen, indem
er deren Intelligibilitdit auf das Modell der
Maschine iibertrug, die der Mensch als Uberli-
stungswerkzeug fiir eigene Zwecke erbaute. In
einem vielzitierten Text aus der PRAXIS MEDICA
von Baglivi, dem italienischen Arzt aus der Schule

DANIEL SOUTIF ist Kunstkritiker bei der Zeitung «Libé-

ration» in Paris und Philosophieprofessor.

PARKETT 1137 1,987

76,

der Iatromechaniker, heisst es: «Was ist der zahn-
bewehrte Kiefer anderes als eine Zange? Der
Magen ist ein Kolbenzylinder; die Venen und
Arterien, das ganze Gefdsssystem sind hydrau-
lische Schlauche; das Herz ist eine Sprung-Feder;
die Eingeweide sind Filter, Siebe; die Lunge ist ein
Blasebalg; und was sind die Muskeln anderes als
Strange? Die Augenhohlen anderes als Rollen und
so weiter...»! Eine verfiithrerische Metapher, die
das aufregende Phanomen des Lebens hinreichend
zu umschreiben glaubt. Die Materie verstehen
hiesse demnach ein kleines mechanisches Geheim-
nis liiften. Das Lebendige begreifen kdme der
Tatigkeit gleich, unter den Kleidern und Federn
die Réader und Rollen des Flotenspielers oder der
gehenden, schnatternden und fressenden Ente von
Jacques de Vaucanson (1709-1782) zu betrachten,
welcher seine beriihmten Androiden nur baute,
um sie an der Reduktion des Geheimnisses des
Lebens teilhaben zu lassen. Bloss kann, wie Geor-
ges Canguilhem grossartig aufgezeigt hat, der
Mechanismus das Leben nur unter der Bedingung
erklaren, dass dieses zuvor die Maschine geschaf-
fen hat. Ein Teufelskreis, den kein Automatismus
je durchbrechen wird... Natiirlich muss die
Maschine, wenn sie eine mechanische Erklarung



des Lebens geben will, Autonomie erlangt haben,
genauer: zum Automaten geworden sein. Dies ist
seit Aristoteles der Fall, der — lange vor Descartes
und dessen Menagerie von Tiermaschinen - die
tierischen Organe mit Teilen von Kriegsmaschinen
verglich, etwa mit jenen Katapulten, in denen die
Kriegslist der Griechen ihren vollendeten Aus-
druck fand. Dennoch bleibt auch der Automat, das
heisst die vom Mechaniker scheinbar unabhéngige
Maschine, ein Produkt von dessen List und wire
nichts ohne ihn. Kurz, der Mechanismus scheitert

Rebecca Horn

Die Maschine ist iibrigens nur solange ein blos-
ser Mechanismus, als man sie als solche zu betrach-
ten gewillt ist. In ihrem Innern, in dieser Verbin-
dung von sich bewegenden Teilen, die strengen
kausalen Gesetzen gehorchen, entdeckt man kei-
nerlei List. Die List macht sich erst bemerkbar,
wenn man das Augenmerk auf den Zweck, das
heisst den Plan des Gerits richtet, der natiirlich
von aussen kommt und nicht die Funktionsweise,
sondern die Existenz desselben erklirt. «Wahrend
sich die Funktionsweise einer Maschine durch

REBECCA HORN, SCHMETTERLINGS-MASCHINE / BUTTERFLY MACHINE, 1986. (Photo: Jon Abbott)

als Metapher, um zur Metonymie zu werden. Die
Maschine erlaubt es nicht, das Leben vermittels
einer Analogie zu ergriinden, zu deren erkldren-
dem Ausgangspunkt es sich selber macht, aus dem
einfachen Grund, weil die Maschine selber ein Teil,
ein Produkt des Lebens ist. Der Mechanismus stol-
pert im Endeffekt iiber den Mechaniker. Denn es
hat eines Lebewesens bedurft,um die Maschine zu
erzeugen, die nur eine Verldngerung ihres Schop-
fers ist. Ohne ihn kann die Maschine nicht beste-
hen. Den Erzeuger auf das Erzeugte zu reduzieren,
wire eine Synekdoche, die naturgemiss nichts
erklart.

79

reine Kausalitdtsverhéltnisse erkldaren ldsst»,
schreibt Canguilhem, «ldsst sich ihre Konstruktion
nicht ohne ihre Finalitdt, nicht ohne den Menschen
begreifen »? Anders ausgedriickt: Maschinen
sind sehr wohl Uberlistungsgerite, allerdings eines
Lebewesens, das es bei ihrer Herstellung versteht,
Finalitédt voriibergehend in Kausalitdt zu verkeh-
ren; voriibergehend deshalb, weil die List zur
Génze auf der Annahme dieser Verkehrung
beruht, die nur so lange dauert, wie dies fiir das
Funktionieren der Mechanik erforderlich ist, nim-
lich von der Inangriffnahme bis zum Abschluss der
Maschine. Zeigen Rdderwerk und Zugfedern einer



Rebecca Horn

REBECCA HORN, HANGENDER FACHER / HANGING FAN, 1982,
INSTALLATION, “GEWAD” GENT. (Photo: Piet Ysabic)

«DIE METALLSTABE HANGEN DICHT ANEINANDERGEPRESST VON DER DECKE. LANGSAM OFFNEN SIE SICH ZU EINEM HALBKREIS .» /
“THE METAL RODS HANG FROM THE CEILING, TIGHTLY PRESSED TOGETHER. THEY SLOWLY OPEN OUT TO FORM A SEMI-CIRCLE.”

Uhr die Stunde an, so weil der Uhrmacher dieses
Resultat, diesen Zweck beabsichtigte und, um bei-
des zu vollenden, Ursache und Wirkung richtig
aufeinander abgestimmt hat. Der Sinn der
Maschine liegt in ihrer Verwendung, ausserhalb
ihrer selbst.

«Entweder fiihrt die Kunst aus, was die Natur
nicht auszufithren vermag, oder sie imitiert sie»®
Die Kunst, von der Aristoteles hier spricht, be-
schriankt sich nicht auf unseren Begriff von bilden-
der Kunst, sondern schliesst diese in das umfassen-
dere Universum einer «techneé» ein, die dem Modell

80

der natiirlichen Finalitét folgt — mit einer einzigen
Abweichung: wihrend die Finalitdt den natiirli-
chen Wesen immanent ist, ist sie den Erzeugnissen
der Kunst durch einen dusseren Agenten einge-
schrieben. Nach Aristoteles also unterscheidet sich
die «techné» — und mit ihr die Maschine als ihre
eindriicklichste Manifestation — ebenso von der
Natur wie eine Sache, die ihre Bestimmung
ausserhalb ihrer selbst hat, sich von einer
anderen Sache unterscheidet, die ihre Bestimmung
innerhalb von sich tragt. Ansonsten unter-
scheidet sich die Beziehung zwischen der «techne»



REBECCA HORN, KLEINES FEDERRAD / SMALL FEATHER WHEEL, 1982.
«DER HANGENDE FLUGEL EINES SILBERKRANICHS SPREIZT SICH, BIS DIE ERSTE FEDER DIE LETZTE BERUHRT.

FUR SEKUNDEN DREHT SICH DAS FEDERRAD IM KREIS UND FALLT PLOTZLICH,
IN SEINER BALANCE GESTORT, RUCKARTIG IN SICH ZUSAMMEN.» /
“THE HANGING WING OF A SILVER CRANE SPREADS ITSELF AROUND UNTIL THE FIRST FEATHER TOUCHES THE LAST ONE.
FOR A FEW SECONDS THE FEATHER WHEEL TURNS IN A CIRCLE AND THEN SUDDENLY COLLAPSES, OUT OF BALANCE, WITH A JERK.”

und der Natur in keiner Weise von jener moderne-
ren zwischen der Prothese und dem von ihr ersetz-
ten Organismus. Auch heute noch beruht das
typisch technische Verhiltnis zwischen Maschine
und Natur, Maschine und Leben auf Ergdnzung
und Imitation. Deshalb wird der Mechanismus,
der dieses Verhiltnis aus Unwissenheit verkehrt,
indem er das Lebendige auf die Maschine, mithin
den Organismus auf das Organ zu beschrianken
vorgibt, stets produktiv sein. Und falsch.

Im Unterschied zu den Automaten von Jacques
de Vaucanson und dessen Nachfolgern sind die

81

Maschinen von Rebecca Horn nicht mechani-
stisch. Sie imitieren das Leben, wollen aber nicht
mit diesem verwechselt werden. Nichts verbindet
sie mit der beriihmten kiinstlichen Ente, die nach
den bei Edgar Allan Poe zitierten Worten von
Doktor Brewster «alle Verhaltensweisen und
Gesten des Lebens», von der Nahrungsaufnahme
bis zur Verdauung, «so vollkommen ausfiihrte,
dass samtliche Betrachter der Illusion erlagen».*
Nichts von diesem Mimetismus und Illusionismus
ist in Rebecca Horns Maschinen zu finden. Selbst
die wunderbare Pfauenmaschine von 1982 oder



Rebecca Horn

die Schmetterlingsmaschine von 1986 geben sich
schlicht als das, was sie sind. Schlichte Maschinen
aus Pendeln, Himmern, beweglichen Fichern,
automatischen Federn... Denkt man bei diesen
zum Teil beunruhigenden Apparaten ans Leben, so
tut man es nie unter dem Eindruck einer ober-
flichlichen Analogie. Die Imitation, die Ahnlich-
keit liegen tiefer. Wie die lebende Materie dienen
diese Maschinen keinem sichtbaren Zweck. Wie
diese zeigen sie bloss ihre Gestalt, wodurch sie sich
nicht der mechanischen, sondern der dsthetischen,
der bildenden Kunst zuordnen. Diese mechani-
schen Objekte sind — wie die Blumen, die Kant
«freie natiirliche Schonheiten» nennt® - freie
kiinstliche Schonheiten. Ihre Bestimmung impli-
ziert keinerlei List, da sie zur Gidnze auf der Er-
scheinung und der Prachtentfaltung beruht.

Die heutigen Biologen wollen gemiss ihrem
«zentralen Dogma»,® wonach die durch das chro-
mosomenbestimmende DNS-Band im Zellkern
gespeicherte Information ausreicht, um iiber die
Proteinsynthese, mithin iiber die Organisation der
lebenden Materie und ihrer Formen Auskunft zu
geben, ja sie wollen in der Prachtentfaltung und in
der Zierde, an denen das Leben so verschwende-
risch reich ist, bloss den Effekt von Programmen
sehen. Diese sehen sie dazu bestimmt, die Gattun-
gen zu erhalten, das heisst sich selber zu wiederho-
len. Nach Jacques Ruffié zum Beispiel, der bei
Vgeln beobachtet hat, dass «die Kopulation im
allgemeinen nach einer Werbezeremonie erfolgt,
die dazu dient, den potentiellen Partner anzulok-
ken und zu stimulieren», sind Prachtentfaltung
und Imponiergehabe nichts anderes als «eine etho-
logische Schranke, die die genetische Autonomie
der Gattung schiitzt».” Das hiesse, dass Prachtent-
faltung und Imponiergehabe die Funktion hitten,
die natiirliche Selektion vorwegzunehmen. «Jedes
Sich-Schmiicken, das im Zusammenhang mit
einer erfolgreichen Kopulation steht», schreibt in
dhnlichem Sinn Jacques Monod, «verstdarkt und
unterstiitzt den Selektionsdruck und begiinstigt
infolgedessen die Vervollkommnung des Sich-
Schmiickens.»® Die Bedeutung der Prachtentfal-
tung oder allgemeiner des Sich-Schmiickens lage
somit in der Anpassung. Prachtentfaltung und

82

Sich-Schmiicken hitten ihre Bestimmung ausser-
halb ihrer selbst, in einer listigen Machination der
Gattung, deren Erhaltung die Finalitit, die Tele-
onomie der lebenden Materie konstituiert. Die
belebte Materie hitte, selbst in ihren verfiihre-
rischsten Manifestationen, nur den einen Sinn, sich
gemass der allgemeinen Entropie selbst zu erhal-
ten. Diese Logik des Lebendigen, die letzteres als
eine blosse Wucherung der Gene begreift und die
Produktion durch Reproduktion erklart, sieht sich
somit gezwungen, die Prachtentfaltung metony-
misch auf die Paarung zu reduzieren. Nichts ver-
bietet indes die Umkehrung dieser Ordnung, es sei
denn jenes metaphysische Postulat, das den kur-
zen Lebens- und Entfaltungsmoment des Indivi-
duums zugunsten einer unendlich langen Dauer
der Gattung oder des Gens disqualifiziert. Wes-
halb nicht die Frage stellen, wozu die Reproduk-
tion dient? Ist das Huhn weniger wert als das Ei?
Weshalb taugen Prachtentfaltung und Zierde nur
im Hinblick auf die Sexualitit — ein Wort, das hier
nicht Begehren meint, da es im Zusammenhang
mit der Reproduktion steht? Weshalb den Kreis,
um den es sich ja handelt, nicht in die umgekehrte
Richtung drehen und im Eigenleben des Indivi-
duums, in Prachtentfaltung und Zierde, das Ende
der Sexualitdt und der Reproduktion sehen? Die-
se Frage gehort freilich weniger in den Bereich der
Biologie als der Asthetik. Doch wire es falsch, die-
sen Schritt zu verweigern; man riskiert, die Aus-
drucksweise von Kunst und Natur nie zu begrei-
fen. So verwundert es nicht, dass Kant, der die
Schonheit keineswegs zufillig als «die Form der
Zweckbestimmung eines Gegenstands,
die in demselben als solche nicht zur Darstel-
lung gebracht ist» definierte, inspirierter war als
unser zeitgenossischer Ethologe, als er behauptete,
«der Vogelgesang driicke Heiterkeit und Lebens-
freude» aus, oder als er, um die schon erwiahnte
«freie Schonheit» der Blumen zu erklidren, notierte,
ausser den Botanikern wisse fast niemand, was eine
Blume sei, um gleich darauf hinzuzufiigen, «auch
derjenige, der die Blume als Fortpflanzungsorgan
der Pflanze erkennt, achtet nicht auf diese natiir-
liche Bestimmung, wenn er nach seinem Ge-
schmack urteilt».°



REBECCA HORN, THERMOMETRE DAMOUR, 1985, 75 x 28 x 10,2 cm / 2942 x 77 x 4”. (Photo: Jon Abbott)

Rebecca

Horn



Rebecca Horn

Die Maschinen von Rebecca Horn sind schon,
weil sie sich — zwischen Produktion und Reproduk-
tion — fiir die Verfithrung entscheiden. Von der
Technik iibernehmen sie nur die Mechanik und
vergessen den dusseren Zweck, die List. Von der
lebendigen Natur und ihrer unablissigen Repro-
duktion iibernehmen sie nur die reine Zurschau-
stellung der Ordnung und vergessen die soge-
nannten teleonomischen Funktionen. In der Asthe-
tik ihrer rituellen, unbegrenzt wiederholten Bewe-
gungen verkniipfen sich die heutzutage getrennten
Fiaden der Technik, der Kunst und der Natur. «Die
Natur», sagte Kant, «ist schon, wenn sie gleichzei-
tig den Anschein von Kunst hat; und die Kunst
kann nur schon genannt werden, wenn wir uns
bewusst sind, dass es sich um Kunst handelt, wih-
rend sie uns als Natur erscheint.»! Die Maschinen
von Rebecca Horn entsprechen in schonster Weise
dieser doppelten Forderung. Wie sollte man bei
ihrem Anblick iibersehen, dass es sich um Kunst
handelt, wo sie sich doch explizit als einfache
Maschinen prasentieren? Und wie sollte man sie
nicht «als Natur» sehen, wo sie doch die absolute
asthetische Grundlosigkeit des Lebens imitieren?
Im nichtreduzierbaren Moment objektiver Emo-
tion, den diese Maschinen unabldssig erneuern,
gehen Kunst und Natur ineinander iiber. Die
Prachtentfaltung triumphiert solchermassen iiber
samtliche Listen.

(Aus dem Franzisischen von Ilma Rakusa)

ANMERKUNGEN:
1 zit.bei Georges Canguilhem, «Machine et organisme», in LA CONNAISSANCE
DE LA VIE, Vrin, S. 104.
2 Canguilhem, ebd., S.114.
3 Aristote, PHYSIQUE, I, 8, 199a, iibers. von Carteron, Bd. 1, Les belles lettres,
S.77.

4 Edgar Allan Poe, «Le joueur d’échecs de Maelzel», in HISTOIRES GRO-
TESQUES ET SERIEUSES, iibers. von Ch. Baudelaire.

5 Emmanuel Kant, CRITIQUE DE LA FACULTE DE JUGER (Kritik der Urteils-
kraft), § 16, ibers. von A. Philonenko, Vrin, S. 71.

6 Der Ausdruck stammt von René Thom, PARABOLES ET CATASTROPHES,
ENTRETIENS SUR LES MATHEMATIQUES, LA SCIENCE ET LA PHILOSOPHIE,
Flammarion, S. 63.

7 Jacques Ruffié, TRAITE DU VIVANT, Fayard, S.576.

8 Jacques Monod, LE HASARD ET LA NECESSITE, Le Seuil, S. 143.

9 ebd., § 17,42 und 16, S.76, 134 und 71.

10 ebd., § 45, S.137.

84

REBECCA HORN, PARADIESWITWE / PARADISE WIDOW, 1975.



Rebecca Horn

I RICKERE
AND DIEPLAY

DANIEL SOUTIF

THE WORKS OF REBECGCA HORN
RELATE O NATURE, T 0 ART LN
THE SENSE OF “TECHNE,” ART IN
THESSENSECOF THIE BINE ARES,
ANCDBUNCATE B RO R E

Rebecca Horn actually makes machines. If it were only
a matter of trickery, of producing stratagems, as in the
original sense of the ancient Greek words “mechane,”
“mechanaomai,” that would simply be a technical
achievement, a sheer mechanism.

But unlike all other machines, those of Rebecca
Horn are not limited to performing tricks; they show
themselves off. Having thus become an end in them-
selves, these mechanical devices display themselves.

Mechanism is an old, fertile concept which since
Descartes, even since Aristotle, has aimed to under-
stand life and living organisms by means of explana-
tions modelled on machines, which are tricks construct-
ed by man to serve his own ends. Did not the Italian
iatromechanist Baglivi write, in a frequently quoted
passage in his PRAXIS MEDICA: “What are jaws
armed with teeth, other than pincers? The stomach is
only a chemical retort; veins and arteries, the whole
vascular system, these are hydraulic tubes: the heart is
a spring; the viscera are merely filters or sieves; the
lung is only a bellows; what are muscles but ropes?
What is the ocular angle but a pulley ? And so on.”’ It is
a seductive metaphor which seems to give an adequate
account of that disturbing phenomenon, life. Compre-

DANIEL SOUTIF isan art critic for the newspaper “Libération”
in Paris and a professor of philosophy.

85

hension of it would thereby be the equivalent of discov-
ering some petty mechanical secret. Understanding live
creatures would amount to the same thing as watching,
beneath the garments or feathers, the wheels and pul-
leys of Vaucanson’s flute player or duck. Incidentally,
Vaucanson constructed his celebrated automata only as
a contribution towards solving the mystery of living
organisms. Except that - as Georges Canguilhem has
admirably demonstrated - mechanism explains life
only with the proviso that life first of all produced
machines. This is a vicious circle that no automatism
will ever break... Certainly in order to offer a me-
chanical explanation of life, a machine must have
acquired its own autonomy, that is, it must have become
literally an automaton. This explanation dates from
Aristotle, who long before Descartes and his menagerie
of animal-machines, identified the organs of an ani-
mal with the parts of military machines such as those
catapults which were the m a i n mechanical tricks of
the Greeks. Nevertheless, even as an automaton, that is
to say apparently independent of the artificer, the ma-
chine is only his trick, and would be absolutely nothing
without him. In short, mechanism fails because it is not
a metaphor but a metonym. The machine could not jus-
tify a view of life based on an analogy of which it is the
first, explicative term, for the simple reason that the
machine is a part of life, one of its products. In the end,
mechanism comes up against the artificer. A living
being had to generate the machine, which is thus the ex-
tension of its creator. Without him the machine could
not exist. 1o reduce the creator to the machine is at most
a synedoche, which of course explains nothing.

PARKETRT 1'3 19387



Rebecca Horn

In any case, the machine is pure mechanism only
insofar as it is considered as a thing in itself. Then
there is no trickery in it, that is to say in its combination
of moving parts acting strictly in accordance with the
laws of causality. The trick appears only if the end is
considered, namely the purpose, obviously external to
the device, which explains not how it works but why it
exists. As Canguilhem putsit, “the action of a machine
may be explained by purely causal relations, but
the construction of a machine cannot be under -
stood without reference both to its ultimate pur-
pose and to man.”? In other words, machines are
indeed tricks, but tricks of the living being who in order
to produce them can temporarily invert ultimate pur-
pose into causality. Temporarily, for the trick consists
essentially in acceptance of this inversion, which lasts
only as long as the mechanism is in operation, or to put
it another way, the time that separates the entrance of
the machine from its exit. If the geared wheels and
springs of a watch show the time, it is because the
watchmaker willed that result, that end, and knew
how to attain it by regulating the order of causes and
effects. The purpose of the machine lies in its use, out-
side itself.

“Art either does what nature is powerless to effect or
else imitates it.”> The art thus defined by Aristotle is
not confined to our fine arts, but it includes them in the
more general universe of “techné” conceived on the
model of natural finality, with the proviso that if
finality is inherent in natural beings, it is on the con-
trary built into artistic products by an external agent.
Thus, according to Aristotle, “techne,” and with it the
machines that are its most spectacular manifestation,
are distinguished from nature as that which has a pur-
pose beyond itself, as distinct from that which is an end
in itself. In fact the relationship of “techné” to nature
is almost identical with the modern relationship of a
prosthesis to the organism that it completes. Such, up to
the present day, is the typically technical link between
machines and nature or life: complement, imitation.
That is also the reason why mechanism, which ignores
the link and inverts it by claiming to reduce the living
being to a machine, and therefore the organism to the
organ, will always be fertile. And false.

Unlike the automata of Vaucanson and his rare
followers, the machines of Rebecca Horn are not

86

mechanistic. They imitate life, but do not claim to be
taken for it. They have nothing to do with the famous
artificial duck which according to Edgar Allan Poe’s
Doctor Brewster simulated all the attitudes and ges-
tures of life, from feeding to digestion, so perfectly that
all who saw it were taken in by the illusion.* The
machines of Rebecca Horn lend themselves to no mi-
mesis or illusion of that kind. In their smooth metallic
brilliance, all of them - even the admirable Peacock
Machine of 1982, even the Butterfly Machine of 1986,
present themselves simply as what they are: clocks,
hammers, articulated fans, automatic tongues... If
one thinks of life when looking at these sometimes
disturbing devices, it is not the effect of a superficial
analogy. The imitation and resemblance have a deeper
origin. Like a living organism, these machines serve no
apparent purpose. Like it, on the contrary, they only
display their own composition. In so doing they are in
the domain not of mechanical art but of aesthetic art,
the fine arts. Like those flowers of which Kant speaks,
calling them “free natural beauties,”’ these mechan-
ical contrivances are free artificial beauties. Their
purpose implies no trickery, since it resides entirely in
their appearance, their display.

Biologists at the present time, faithful to their “cen-
tral dogma”® - according to which the information
stored at the centre of the cell nucleus by the ribbon of
dioxyribonucleic acid forming the chromosome ade-
quately accounts for the synthesis of proteins, and
thence for the organisation of the living organism and
its forms — are unwilling to see, in the displays and
adornments that life presents in such profusion, any-
thing beyond programmed behaviour patterns concerned
only to protect the invariance of species, that is to repeat
themselves. If we are to believe for example Jacques
Ruffié, who observes on the subject of birds that “cou-
pling generally occurs after a nuptial display which
attracts and stimulates the possible partner,” the dis-
play represents only “an ethological barrier which
protects the genetic autonomy of the species.”” This
amounts to saying that the sole function of the display

REBECCA HORN, POLLINATING BRUSH MACHINE, 1987 /
BESTAUBUNGSPINSEL/ MACHINE WITH BRUSH, BLACK INK./
MASCHINE MIT PINSEL, SCHWARZE TINTE.

(Photos: Rudolf Wakonigg, Dorothee Fischer)



Rebecca Horn




Rebecca Horn

is to assure natural selection. Jacques Monod, taking
the same view, notes that “all adornment associated
with the success of coupling only reinforces and as it
were confirms the initial pressure of selection, and con-
sequently promotes any improvement of that adorn-
ment.”® The value of display, and more generally of
adornment, are taken to be purely adaptive. Display
and adornment would thus have a purpose outside
themselves, in a trick - a machination - of the species,
whose invariance would constitute the entire final pur-
pose, the entire teleonomy of the living organism. Even
in its most seductive manifestations, the living order
would have no other aim than to maintain itself
against a background of generalised entropy. This logic
of the living organism, which views it as a mere excres-
cence of its own genes and explains their production
simply as reproduction, is thus obliged to reduce dis-
play by metonym to pairing. Yet there is no reason why
that order should not be inverted, except a metaphysical
postulate which disqualifies the brief moment of life
and display in favour of the immensely long duration
of the species or the gene. Why not ask what is the pur-
pose of reproduction? Is the moment of the chicken not
as valid as that of the egg? Why should display and
adornment be justified solely in terms of sexuality - a
term which in this case does not signify desire since it is
concerned here only with reproduction? Why not turn
the circle round the other way - for it is indeed a circle -
and see the purpose of sex and reproduction in the indi-
vidual and its own order, its displays, its adornments?
Admittedly, that is perhaps no longer a question of bio-
logy but of aesthetics. It would however be wrong to
refuse this step, for without it one would very probably
cut oneself off for ever from understanding the interac-
tion of art and nature. It is not surprising, then, that
Kant, who - not by chance - defined beauty as “the
Sform of an object’s ultimate purpose, insofar as this is
perceived in the object itself without the representation
of an aim,” was better inspired than our contemporary
ethologists when he affirmed that “birdsong
announces the joy and contentment of existence,” or
especially when, to explainthe “free beauty” of flowers
previously mentioned, he noted that “what a flower
ought to be is known to few except the botanist,” and
added “even he, recognising in the flower the repro-
ductive organ of the plant, does not take into account

88

that natural purpose when he judges it according to his
taste.”™
The machines of Rebecca Horn are beautiful
because between production and reproduction they con-
trive to stop at seduction. They retain only the mecha-
nism of technical production, forgetting the external
finality, that is the productive trick. They retain only
the pure presentation of the order of living nature and
its ceaseless reproduction, forgetting the so-called
teleonomic functionalities. In the aesthetic of their
ritually regulated and indefinitely repeated move-
ments, the threads of technique, art and nature, to-day
severed, are re-tied. To quote Kant once more -
“nature was beautiful when at the same time it
appeared to be art; and art can be called beautiful only
when we are aware that it is art, and aware that this
art appears to us as nature.”’’ The machines of
Rebecca Horn superbly fulfil this double requirement.
Faced with them, how indeed can we fail to recognise
that they are works of art, since they show themselves
explicitly as simple mechanisms? How, at the same
time, can we fail to see them also “as nature” since they
succeed in imitating the absolute aesthetic gratuitous-
ness of life? In the irreducible moment of disinterested
emotion which these machines never fail to revive, the
appearances of art and nature are reunited. Display
then vanquishes all tricks.
(Translation from the French: Kenneth Pearson)

NOTES

7 Quoted by Georges Canguilhem, “Machine et organisme,” in LA CONNAISSANCE

DE LA VIE, Vrin p. 104.

2 Canguilhem, op cit. p. 174.

3 Aristotle, PHYSICS, 11, 8, 199a.

4 Edgar Allan Poe, “Maelzel’s Chess-player,” in TALES OF THE GROTESQUE
AND ARABESQUE.

5 Emmanuel Kant, CRITIQUE OF JUDGEMENT, section 76.

6 René Thom’s expression, in PARABOLES ET CATASTROPHES, ENTRETIENS
SUR LES MATHEMATIQUES, LA SCIENCE ET LA PHILOSOPHIE,
Flammarion, p. 63.

7 Jacques Ruffié, TRAITE DU VIVANT, Fayard, p. 576.

8 Jacques Monod, LE HASARD ET LA NECESSITE. French edition, Le Seuil,
p.143.

9op. cit. §17, 42 and 16, pp. 76, 134 and 71.

100p. cit. § 45, p. 137.

REBECCA HORN, LOLA, A NEW YORK SUMMER, 1987,
METAL, PAINT, TAP SHOES / METALL, FARBE, STEPPSCHUHE,
7146 x10x72Y4” / 370 x 25,4 x 31 cm. (Photo: Jon Abbott)







	Rebecca Horn : die List und die Prachtentfaltung = Trickery and display

