
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1987)

Heft: 13: Collaboration Rebecca Horn

Artikel: Rebecca Horn : der Vogel in der künstlerischen Sprache von Rebecca
Horn = the bird in Rebecca Horn's work

Autor: Davvetas, Demosthenes / Van Dyk, Karen / Josing-Guntert, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-679761

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-679761
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rebecca Horn

DER VOGEL
IN DER
KÜNSTLERISCHEN
SPRACHE VON
REBECCA HORN

DEMOSTHENES DAVVETAS

Über das Werk von Rebecca Horn sprechen heisst,
sich nicht auf Kunst als die Grundlage für jenes zu
beziehen, das sich auf verbales oder optisches
Ergötzen beschränkt, sondern die Kunst als etwas
nehmen, das vermittels der Sprache oder des

Auges an eine «andere» Realität rührt, an Ekstase,
an Vision, an weit zurückreichende kollektive
Erinnerung, an etwas nicht Ausschnitthaftes,
vielmehr Sphärisches, an etwas, das sich wie ein Ritual
entfaltet: Die Wörter (z.B. in ihren Gedichten)
oder die Bilder (ihrer Werke) sind nicht Selbstzweck,

formieren nicht das Feld, auf das sich ihre
schöpferische Energie beschränkt, sie sind im
Gegenteil Fragmente, Elemente, Klänge aus einem
Wirken, das sich nach und nach entfaltet. Zu
Anfang mit Behutsamkeit, um schrittweise
eindringlicher zu etwas Unmittelbarem zu werden,
das sich sogar zu äusserster Heftigkeit steigern
kann, zu etwas, das in sich Erinnerung und Gegenwart

trägt als eine andere Realität denn diejenige

DEMOSTHENES DAVVETAS ist Schriftsteller und lebt

in Paris Er schreibt regelmassig fur Liberation und ist Autor des

Romans «Oreste», erschienen 1986 bei Flammarion

ringsum, eine Realität also, die das Kunstwerk zu
erschaffen weiss. Deswegen dürfen die Fragmente,
die Elemente, die wie ein Kreisen fixer Ideen im
Werk von Rebecca Horn kommen und gehen,
nicht anders denn als ständig bewegte Materialien
ihrer künstlerischen Sprache gesehen werden,
einer Sprache, die in ihrem Wesen in sich die

Voraussetzungen birgt, uns die Dimensionen eines

Werkzeuges anzunehmen.

Die Sprache als Werkzeug
Diese «Sprache als Werkzeug» hat eine doppelte
Funktion: zu beschützen und zu provozieren.
Wie die Titelfigur «Emilianos Monais, Alexandriner»

in einem Gedicht von Konstantinos Kavafis
sagt:

Aus Worten, der Erscheinung, dem Betragen
werde ich mir eme wunderbare Rüstung schaffen;
und ich werde so den schlechten Menschen gegenübertreten,
ohne dass ich angstlich oder kraftlos war.

Sie werden mich verletzen wollen. Aber keiner von all denen,
die in meine Nähe kommen, wird je wissen,
wo denn meine Wunden, meine schwachen Stellen liegen...

PARKETT 13 1987 5 8



Rebecca Horn

- so wird auch für das Werk Rebecca Horns das

Konzept des «Schutzes» zu einem der Fundamente:

Die Vogelfedern, die Eierschalen, die
mechanischen Geräte, die Masken, die Gedichte
sind der Körper dieses Schutzes, wobei «Schutz»
nicht allein im Sinne von Verteidigung und
Abwehr definiert sein, nicht nur vorsorglich einen
Wall bauen will, um in der Folge hinter dieser

Sicherung in Deckung zu bleiben. Statt dessen

sucht der Schutz Risiko, will die Gefahr, will die
Öffnung zu neuen, unerforschten Horizonten, will
den Dialog, die Kommunikation und die Kenntnis
des Unbekannten. Und ein solches Bestreben
bedarf natürlich der Unterstützung durch ein
sphärisches Denken, durch ein Denken, das nach
der Einheit des Inneren mit dem Äusseren sucht,
des Teilchens mit dem Sphärischen, des Einen mit
dem Andern, des Logischen mit dem Alogischen,
des Rationalen mit der Intuition. Ein solches

Denken, welches unausweichlich das Gegenüber,
den Betrachter mit einbezieht, bedarf einer
Sprache, die sich die Symbole, die Metaphern
aneignet - oder in einer kosmischen Realität, wenn
man so will, die Zeichen. Diese Symbole in dieser

«Sprache als Werkzeug» sollen jedoch nicht als

geschlossene, statische Organismen gesehen werden,

sondern als die Inkarnation von Bewegung,
des Übergangs vom Einen ins Andere, vom Negativen

ins Positive. Sie sind keine Symbole von
unmittelbar bevormundender Lehrhaftigkeit,
sondern schlicht Vorschläge, die sich an das Denken,
das Empfinden, die Erinnerung und die
Wahrnehmungsfähigkeit des Betrachters richten. Es

sind gewisse Fragmente, die der Betrachter
interpretieren und nach seinem Gutdünken
zusammenfügen mag. Es sind Materialien, die sich
anbieten für Reisen in die andere Realität, in jene
des Kunstwerks, welches Vergangenheit, Gegenwart

und Zukunft zu vereinen weiss. Es sind

Materialien, die sich zur Analyse anbieten, eine

Analyse, die stets doppeldeutige Ergebnisse
zeitigt. Und das, weil diese Materialien, selbst wenn
sie sich auf den ersten Blick dem Wagnis ihrer
Entschlüsselung scheinbar leicht stellen, im selben

Augenblick ein Geheimnis bergen: Das Denken
Rebecca Horns sucht nicht nur die eine Ansicht der

Dinge, sondern die Koexistenz der einen und der
anderen Ansicht. Die Einheit von «Jenem» mit
seinem Gegenteil und so weiter. Aus diesem
Blickwinkel müssen auch manche dieser Symbole ihrer
«Sprache als Werkzeug» betrachtet werden.

Der Vogel ist der Ausloser
Der Vogel zum Beispiel ist ein Sinnbild für die
befreite Seele und für deren Autonomie im
himmlischen Urstoff. Er ist die geistige Freiheit, umfangen

von der Vergänglichkeit des Körpers, er ist
Träger einer Wunde. Die Schönheit seines Flugs ist
empfindlich für Verwundung, und wie der
Sonnenstrahl ist der Vogel ein Bruder jenes Vogels, der

fiel, der gefangen und im Käfig eingeschlossen
wurde. (Liegt im Menschen denn nicht die Enttäuschung

darüber begraben, dass er nicht fliegen
kann? Und woher denn bewahren wir uns die
Freude am Fliegen, wie es etwa in Träumen
geschieht?) Der Vogel ist unser nächtliches Lächeln
oder unser verlorenes Paradies, die Inkarnation
des Geistes. Eine zu Boden gefallene Feder, die, in
Rebecca Horns eigenen Worten, «nach dem Tod
des Vogels weiterlebt», ist eine Erinnerung an den
Tod, ist Zeichen für Vergehen und Entstehen, ein
magisches und kulturanzeigendes Zeichen. Die
Schamanen, teilt Mircea Eliade uns mit, besetzten
ihre Kostüme mit Federn. Dies ist nichts anderes
als ein symbolischer Akt: ein Hinweis auf die

Fähigkeiten des Geistes und den höchsten menschlichen

Wunsch - zu fliegen und dem Tod zu
entfliehen.

Das Ei, ein anderes Element im Werk von
Rebecca Horn, symbolisiert die Seele der Dinge,
wie es ebenso für manche Religionen gilt. In
Griechenland beispielsweise schlagen die Gläubigen
an Ostern Eier aneinander, das Ei ist die Inkarnation

der Auferstehung, es ist der Wille des Volks-
Glaubens, der die Unsterblichkeit sucht.

In bezug auf diese metaphorische und symbolische

Denkart müssen auch einige andere
Elemente betrachtet werden, die Rebecca Horn in
ihrer Arbeit verwendet. Die Federn, die Fächer, das

Schlagen von Hämmern, das Schwingen von
Pendeln, die Quecksilberbehälter, die Spiegel sind
nichts anderes als Elemente in ihrem zentralen

59



Rebecca Horn

Konzept, das «der Vogel» ist. DerVogel ist der
Auslöser. Ihm verdanken die anderen Materialien in
ihrer Arbeit ihre Existenz. Ein jedes dieser
Elemente eröffnet eine eigene Sphäre von Bedeutungen.

Ein jedes hat eine eigene Existenz und seinen

eigenen Lauf. Von dem Moment an aber, wenn sie
miteinander in Beziehung treten, verwandeln sie

sich, werden zu Materialien in der zyklischen Realität

des Kunstwerks. Keines dieser Elemente ist
durch Zufall eingesetzt, sondern im Gegenteil
bewusst gewählt; dermassen bewusst, dass jedes
Element im Lauf seines eigenen Wirkens gezwun-
genermassen eine andere Dimension annehmen
kann. Und das, weil all diese Elemente polymorph
sind, wie das ganze Werk von Rebecca Horn.Jedes
Element ist Träger einer Erinnerung und gleichzeitig

ein Werkzeug, das ständig in die Tiefen dieser

Erinnerung gräbt. Wie es der Dichter Seferis sagt -

Das Gedicht
versenk es nicht an den tiefen Platanen
nähr es mit dem Sand und dem Fels, den du hast.
Die meisten -
grab am selben Ort, sie zu finden

- so sind auch die Elemente dieser «Sprache als

Werkzeug» von Rebecca Horn die Träger der Energie,

der Bewegung, der Geistigkeit, eines vor allem
kollektiven Geists.

Einige Werke
In den siebziger J ahren setzt Rebecca Horn die
Feder auf eine sinnliche Weise wiederholt in
Installationen ein: sie fertigt Masken aus Federn. Eine
von ihnen öffnet ihre Flügel zur Aufnahme eines
zweiten Gesichts: Die beiden Gesichter zeigen sich
nackt unter dem Schutz dieser zweiten Haut, die
ist wie jene Haut, die dem Ei die Wärme spendet.
In ihrem Werk PARADISE WIDOW von 1974 gibt
es eine mit schwarzen Federn überdeckte S äule, ein
Objekt, das Beunruhigung auslöst, das sich langsam

zu zwei Seiten öffnet, Flügeln gleich, und so
eine nackte Frau aufdeckt, die sich im Inneren
befindet. Die Flügel artikulieren hier den Dialog
zwischen Sichtbarem und Unsichtbarem, dem
Inneren und dem Äusseren. Sobald sie sich öffnen,

decken sie einen Körper auf, der unvollendet
scheint, in seiner Nacktheit. Immer wieder taucht
die Feder auf als eine Art von «Schutz»; sie verbirgt
und bedeckt den Körper gänzlich: Wie ein Gleichnis

zur natürlichen Realität des Eis. Die Feder ist
das Zeichen, welches allem etwas Ätherisches
verleiht. Das Ei zeigt eine Welt als Antipoden zur
unsrigen, bereit, sich auf sich selbst zurückzuziehen.

Die Federsäule aus PARADISE WIDOW öffnet
sich wie eine Auster, als Ort, wo das Leben seinen

Beginn nimmt. Den gleichen Eindruck, einem
«Angebot» gegenüberzustehen, vermitteln die
Werke von Rebecca Horn immer dann, wenn
grosse mechanische Apparate sich öffnen und uns
die Welt in einem Zustand des Ausschlüpfens
zeigen - begleitet von Poesie, die diese Welt wie eine
zweite Haut umhüllt. Ein charakteristisches
Beispiel ist jener Text von Rebecca Horn, der Buster
Keaton unter dem Titel DIE INNERE ZWANGSJACKE

DER ÄUSSEREN gewidmet ist.1'

Buster Keaton ist der wahrhafte Wundertäter,
befähigt, sich aus seiner Zwangsjacke zu befreien,
dank einer von seinem Patenonkel Houdini gelehrten

Kunstfertigkeit. Einmal mehr ist die Weitergabe

von Kraft und deren Bewegung von innen
nach aussen offensichtlich. Wir können den Geist
der Künstlerin begreifen: Wir können mit der Welt
diesen Akt ihres Ausschlüpfens erleben. Das ist
eine Bewegung, die nicht nur eine einzige Richtung

hat, sondern zweiwegig ist: von innen nach
aussen und umgekehrt, als Versuch, beides zu
vereinen wie in den Klopfbewegungen der Maschinen.

Bei einem anderen ihrer Werke unter dem Titel
HAHNENMASKE, 1974, «erträumte» Rebecca Horn
eine Maske als die Negativform ihres Profils, an
welche Federn geheftet sind, deren Rand das
Gesicht einer zweiten Person liebkost. Hier wirkt
die Feder als sinnliches Wollen. In ähnlicher Weise
entfaltet sich in einer anderen Arbeit die
Empfindungsfülle der Feder in den alltäglichen Raum hinein,

indem die Federn sich, in einem Fächer-Apparat

geordnet, öffnen und schliessen.
Die Maske vermittelt zwischen Innen und Aussen

und wirkt als Bruchstelle. Hinter der Innen-
1 m. Katalog Kunsthaus Zunch, 1983, p 93

60



Rebecca Horn



REBECCA HORN, KAKADUMASKE, 1973.

VORHERGEHENDE SEITE /PRECEDING PAGE:

REBECCA HORN, INSTALLATION «SKULPTUR PROJEKTE MÜNSTER», 1987, DETAIL.

(Photo: Rudolf Wakonigg)

seite der Maske ist das Gesicht von der Welt
abgeschlossen. Das innere Auge wird schärfer, und seine

Beziehung zur Welt wird erneuert und regeneriert.
Die Maske deutet Wahrnehmung als einen Vektor.
Auf ihrer einen Seite ist man in der Situation des

ursprünglichen Subjekts und auf der anderen Seite
im Wahrnehmungsbereich, welcher uns zum Teil
der Welt macht. Die Feder, die den Bindestrich
zwischen beiden darstellt, ist ein blindes Teil. Ein
Irrlauf der Wahrnehmung findet statt; die Federn
berühren etwas, ohne zu fühlen.

In BALLETT DER SPECHTE, 1986, werden die
kleinen Hämmerchen in ihrer Bewegung von der
Oberfläche des Spiegels überrascht, die sie wieder
zurückschnellen lässt, wie durch eine uralte
Erinnerung angetrieben. So kontrolliert die äussere

Welt jene der Gefühle, die stets auf der Suche nach
Kontinuität sind.

Die PFAUEN-MASCHINE öffnet und schliesst sich

wie ein Fächer. Die sich ausdehnende Bewegung
neigt zur Vereinigung von Innen und Aussen, des

Objekts mit dem Raum in einem endlosen Wirken.

Die andauernde Entfaltung der spitzen
Glieder im Raum ist ein Versuch der Verschmelzung

und des Neuanfangs. Die gebärende Bewegung

zeigt ein Erscheinen an. Der Wechsel von
Ausdehnung zu Rückzug in sich selbst ist innere
Notwendigkeit. Die Rückkehr in die anfänglich
zurückgezogene Stellung ist das, was den
fortwährenden Wiederbeginn der Bewegung möglich
macht. In einer bestimmten Phase beginnt die
Maschine zu vibrieren, als ob in hemmungsloser

62



Rebecca Horn

Erotik Befriedigung und Schmerz in Einklang
gebracht würden.J e mehr sich die Bewegung
steigert, desto mehr scheint sie zum Träger der
Verwandlung zu werden. Die anhaltende Spannung,
die von einem Hammer in seinem Gefängnis
ausgeht (z.B. in TWIN HAMMER, 1982), ist dafür ein
unumstösslicher Beweis: Die Bewegung überwindet

das, was sie umgibt, verändert es, verwandelt
es, versetzt es in eine andere Zeit-Dimension als

jene, in der wir leben. Das ist eine Verwandlung,
über den «Schutz» hinausführend, die neue
Horizonte aufzureissen weiss und die vor allem einen
anderen Gebrauch der Zeit vorschlägt. Diese

Metamorphose träumt, kurz gesagt, davon, ein

Vogel zu sein; erträumt sich in einen Zustand von
Ekstase.

Das Werk von Rebecca Horn entspringt einem
unablässigen und harten Kampf zwischen der Poesie

und den mechanischen Geräten. Von diesen
zwei in ihrem Innersten gegensätzlichen Elementen

siegt keines. Beide scheinen gefangen im steten
Kreislauf der Schöpfung: ihr dauernder Kampf ist
nichts anderes als, einmal mehr, die Bestätigung
dafür, dass ein Kunstwerk nicht entsteht als dekorativ

gemeintes Auswahlverfahren, sondern als

Notwendigkeit. Ein Kunstwerk ist das Produkt
von Besitz ergreifen und von Entbehren, es ist das

Kind der Gegensätze.

(aus dem Griechischen übersetzt von WolfgangJosing-Guntert)

63



Rebecca Horn

THE BIRD
IN
REBECCA HORN'S
WORK

DEMOSTHENES DAVVETAS

Talking about the work ofRebecca Horn means taking
art not as a game restricted to verbal orgasm or optical
pleasure, but rather as something which, through
language or the eye, touches on "another" reality, an
ecstasy, a vision, a distant collective memory, something
less segmental and more spherical, something which

folds in on itself like a ritual. Words (in poems) or
pictures (in art) for this German artist do not comprise a

field in which her creative energy exhausts itself (that
is to say they are not an end in themselves), but are
instead fragments, echoes of a liturgy that unfolds
slowly. In the beginning with a certain gentleness so

that it can gradually grow more intense, more immediate

(even quite violent), carrying with it memory and
the present moment, that is to say another reality from
that which exists around us, a reality which knows
how to give birth to a work ofart. For this reason these

fragments, which like a circle ofpersistent ideas come

and go in the work ofRebecca Horn, should be viewed

as nothing more than the constantly shifting material
of an artistic language, a language which is made up
of the very preconditions which allow it to become an
instrument.

DEM 0 STH E NE S D A V V E TA S is a writer who lives in Paris.

He writes regularly for "Liberation" and is the author of the novel "Oreste"

published by Flammarion in 1986.

The Instrument of Language
The instrument of language has a double function: it
protects andprovokes. As one of Constantine Cavafy's
poems "Aimilianos Monai, Alexandrian, A.D. 628-
655" states,

Out of talk, appearance, and manners

I'll make an excellent suit of armor;
and in this way I'll face malicious people
without the slightest fear of weakness.

They'll try to injure me. But of those

who come near me none will know
where to find my wounds, my vulnerable places...1)

0 translated by Edmund Keeley and Philip Sherrard

The concept of "protection" is also one of the basic

premises in Rebecca Horn's work: bird plumes,
eggshells, mechanical apparatus, masks, poems, all make

up the body of this "protection" which shouldn't necessarily

be construed in defensive terms; it doesn 't simply
want to construct protective armor and then reside

safely within the confines of this armor. On the

contrary, it wants to take risks, to be in danger; it seeks

openings to new horizons, dialogue, communication; it
undertakes to meet the unknown. And any such attempt
requires the support of spherical thought, a kind of

PARKETT 13 1987 64



Rebecca Horn

thought which seeks the union of inner and outer,
segmental and spherical, one and the other, the logical
and the illogical, the rational with the intuitive. Such

thought, which inevitably involves the viewer, needs a

language which appropriates the symbols, the

metaphors or, ifyou will, the signs of a cosmic reality. But
the symbols and metaphors of this instrument of
language must not be viewed as static organisms; they are
rather the embodiment of motion, of the passage from
one to the other, from the negative to the positive. They

are not symbols with an immediatepaternalistic
didacticism. They are simply suggestions that can be woven
into thought, feeling, memory and the viewer's perceptions.

They are fragments which the viewer can interpret

and reorganize at will. It is material which is

ready to journey to another reality, the reality of the

work ofart which succeeds in uniting the past, present
andfuture. It is material which is ready for analysis,
an analysis which always leaves things unsettled. And
this is because, even if at first glance the material is

easily imagined to be the bold visualization of a secret

writing, it still carries with it a mystery: Rebecca

Horn's thought doesn't simply seek the one appearance
of things but also the simultaneity of several perspectives,

the union of the "that" with its opposite, etc.

Certain of the symbols in her instrument of language
are best viewed in this light.

The Bird as Initiator
The birdfor example is a metaphorfor the free spirit
and autonomy of the heavens. It is spiritual freedom
projected onto the wear and tear of the human body; it
is the bearer of a wound. The beauty of its flight is

enhanced by its vulnerability; this bird, like a ray of
sun, is the brother of the bird that fell, and was
captured and locked up in a cage. (Could it be that man
cannot hide his disappointment at not being able tofly?
And where do we get this idea that we mightfly From
dreams?)

The bird is our night smile or our lost paradise, the

embodiment of spirit, a fallen plume in the street

which, in the words ofRebecca Horn, "continues to live

after the bird's death." It is the memory of death, the

sign of a disappearance and an appearance, it is a

magical and cultural sign. Mircea Eliade informs us

that the Shamans cover their costumes with feathers.

This is nothing but a symbolic act, a way ofexpressing
the power of the spirit, of expressing man's deepest
desire to fly and flee death.

The egg, another fragment in the work of Rebecca

Horn, symbolizes the spirit ofthings, as it does in various

religions. In Greece for example, believers knock

eggs against each other every Easter. The egg is the

embodiment of the resurrection; it is the willpower of
faith in search of immortality.

This metaphorical and symbolic approach is reflected

in otherfragmentsfrequently used by Rebecca Horn,
such as feathers, fans, the tapping of hammers, the

swinging of blades, containersfor mercury, mirrors...
they are nothing but fragments of her central concept
which is the "bird." The bird is the initiator. All these

other fragments of her work owe their existence to the

bird. Each one of these fragments opens up its own
sphere ofsignification. Each has its own existence and

journey. However, from the moment they come in contact

with each other they are transformed; they become

the substance ofan artwork's circular reality. No use of
these fragments is by chance. On the contrary each

fragment is consciously selected and placed, so

consciously, in fact, that the fragments inevitably take on

new dimensions. And this is because they are polymorphous,

like all ofRebecca Horn's work. Eachfragment
is a bearer of memory and simultaneously an instrument

to dig in the depths of this memory. As the poet
George Seferis once wrote,

The poem
Don't immerse it in the depths ofplane trees,

nourish it with the soil and stone you have.

To find most other things -
dig in the same place

In the same way the fragments ofRebecca Horn's
instrument of language are bearers of energy, ofmotion,

of spirituality, of a largely collective spirit.

A Few of her Pieces
In the seventies, Rebecca Horn uses thefeather in a
sensual manner through its repeated integration in diverse

installations; she constructs masksfrom feathers. One

of these opens its wings to reveal a secondface: the two

faces are discovered to be naked under the protective
covering ofa second skin, like the skin that holds in the

65



Rebecca Horn



Rebecca Horn

warmth of an egg. In her work PARADISE WIDOW of
1975 there is a column covered in black feathers; it is

an object that provokes unease as it slowly opens into
two parts, like wings, revealing a naked woman
inside. The wings here articulate a dialogue between

the seen and the unseen, the inner and the outer. As soon

as they open, the body is therefor everyone to see, a body
which seems incomplete in its nakedness. The feather
appears again and again as a kind of "protection": it
hides and covers the body, like a simile for the egg's

physical reality. The feather is the sign which lends

everything a sense of the ethereal. The egg represents a
world that is antipodal to ours, a world that is ready to

turn back on itself. The feather column of PARADISE

WIDOW opens like an oyster which is the place where

life begins. This sense ofpresenting an "offering" is

conveyed by Rebecca Horn's pieces especially when her

large mechanical contraptions open up and show us the

world in the process of hatching, accompanied by

poetry which encases it like a second skin. Characteristic

ofthis is the text Rebecca Horn dedicated to Buster
Keaton, titled, THE INNER STRAIT-JACKET WITHIN
THE OUTER.2'

Buster Keaton is the real miracle worker who is able

to free himselffrom his strait-jacket thanks to a trick
he learnedfrom his godfather Houdini. Once again the

release ofpower and its movement from inside to outside

is evident. The act of hatching enables us to

understand the artist's spirit, to live that other reality.
It is a two-way street: from inside out and back again.
It is an attempt at uniting the two which happens, for
example, in the throbbing machines ofRebecca Horn's
work.

In another piece entitled COCKFEATHER MASK

from 1974, Rebecca Horn "dreams up" a mask ofher

own inverted profile onto which a pile of plumes is

nailed, whose edges caress the face ofa secondperson.
Here the feather functions like sensual desire. In
another work, the emotional potential of the plume
becomes apparent in a fan-like apparatus that opens
and closes in an ordinary space.

The mask, fixed between inside and outside, is like
a breakingpoint. Behind the mask's interior theface is
isolated from the world. The inner eye becomes more

penetrating and its relationship with the outer world is
2 in: Catalogue Kunsthaus Zurich, 1983, p. 93

continually reconstituted and regenerated. The mask

interpretsfeeling like a vector would, bothfrom the side

of the mask which is involved with the original subject
andfrom the other side which is caught up in the world.
Theplume, whichprovides the hyphen between the two,
plays an unconscious role. There is an erring ofsensation

- the plume touches without feeling.
In WOODPECKER'S BALLET of 1986 small hammers

are interrupted in their motion by the surface of
the mirror which reflects them back again, as ifdriven
by an ancient memory. Thus, the external world
controls the feelings that seek some kind of continuity.

In MACHINE-PAWN, the blades of a fan open and
close. This fan-like motion of expansion tries to unify
the inside with the outside, the object with the space
around it, in an endless effort. The incisivefolding and
unfolding of the blades in space is an attempt atfusion
and at a new beginning. There is an epiphany within
the motion as it is born. The shift from expansion to

retraction is internally compelling. The return to the

original closed position is that which allows for
constant renewal of movement. At one point the machine

begins to vibrate with an uninhibited eroticism in
which satisfaction and pain seem to be in harmony
with each other. The more momentum the movement

gains the more it seems to be the barer ofmetamorphosis.

The obsessional tension ofan imprisoned hammer
(as in TWIN HAMMER of 1982) is unshakable
evidence: the movement is greater than its parts, it
changes them, it alters them, it puts them into a time
which is altogether different from the temporality in
which we exist. It is a metamorphosis which not only
understands "protection," but also how to break new

ground and most importantly how to offer us another

use of Time - in short it dreams that it is a bird: it
dreams itself into a state of ecstasy.

One could say that the work ofRebecca Horn is born

in a perpetual and harsh battle between poetry and her
mechanical devices. Between these two intrinsically
contradictory substances, between these two rivals there

is no winner. They are both imprisoned in thepersistent
circle of creativity: their ongoing battle is proofagain
that a work ofart is not the result ofa decorative choice,

but is born of necessity. It is the product ofpossession
and loss; it is the child of contradictions.

(Translatedfrom the Greek: Karen Van Dyck)

67





£4Mäkte:

VORHERGEHENDE SEITE/PRECEDING PAGE:

REBECCA HORN, DAS BAD DER VERSPIEGELTEN TAUTROPFEN /
THE BA TH OF THE REFLECTED DE W DR OPS, 1985,

INSTALLATION, «PROMENADE» AUSSTELLUNG /
EXHIBITION, PARC LULIN GENEVE.

REBECCA HORN, THE YELLOW-BLACK RACE OF PIGMENTS /
DER GELB-SCHWARZE WETTLAUF DER PIGMENTE, 1986,

INSTALLATION, MOCA, MUSEUM OF CONTEMPORARY ART

LOS ANGELES, 1986/87.


	Rebecca Horn : der Vogel in der künstlerischen Sprache von Rebecca Horn = the bird in Rebecca Horn's work

