Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1987)

Heft: 13: Collaboration Rebecca Horn

Artikel: Rebecca Horn : der Vogel in der kiinstlerischen Sprache von Rebecca
Horn = the bird in Rebecca Horn's work

Autor: Davvetas, Demosthenes / Van Dyk, Karen / Josing-Guntert, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-679761

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-679761
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rebecca Horn

DER VOGEL

IN DR

KUNSTLERISCHEN
SPRACHE VON
REBECCA HORN

DEMOSTHENES DAVVETAS

Uber das Werk von Rebecca Horn sprechen heisst,
sich nicht auf Kunst als die Grundlage fiir jenes zu
beziehen, das sich auf verbales oder optisches
Ergotzen beschrinkt, sondern die Kunst als etwas
nehmen, das vermittels der Sprache oder des
Auges an eine «andere» Realitit rithrt, an Ekstase,
an Vision, an weit zuriickreichende kollektive
Erinnerung, an etwas nicht Ausschnitthaftes, viel-
mehr Sphirisches, an etwas, das sich wie ein Ritual
entfaltet: Die Worter (z.B. in ihren Gedichten)
oder die Bilder (ihrer Werke) sind nicht Selbst-
zweck, formieren nicht das Feld, auf das sich ihre
schopferische Energie beschrinkt, sie sind im
Gegenteil Fragmente, Elemente, Kldange aus einem
Wirken, das sich nach und nach entfaltet. Zu
Anfang mit Behutsamkeit, um schrittweise ein-
dringlicher zu etwas Unmittelbarem zu werden,
das sich sogar zu &dusserster Heftigkeit steigern
kann, zu etwas, das in sich Erinnerung und Gegen-
wart tragt als eine andere Realitdt denn diejenige

DEMOSTHENES DAVVETAS ist Schriftsteller und lebt
in Paris. Er schreibt regelmissig fiir Libération und ist Autor des

Romans «Oreste», erschienen 1986 bei Flammarion.

PARKETT 13 1987

58

ringsum, eine Realitét also, die das Kunstwerk zu
erschaffen weiss. Deswegen diirfen die Fragmente,
die Elemente, die wie ein Kreisen fixer Ideen im
Werk von Rebecca Horn kommen und gehen,
nicht anders denn als stdndig bewegte Materialien
ihrer kiinstlerischen Sprache gesehen werden,
einer Sprache, die in ihrem Wesen in sich die Vor-
aussetzungen birgt, uns die Dimensionen eines
Werkzeuges anzunehmen.

D1t SPRACHE ALS WERKZEUG
Diese «Sprache als Werkzeug» hat eine doppelte
Funktion: zu beschiitzen und zu provozieren.
Wie die Titelfigur «Emilianos Monais, Alexandri-
ner» in einem Gedicht von Konstantinos Kavafis
sagt:

Aus Worten, der Erscheinung, dem Betragen
werde ich mir eine wunderbare Riistung schaffen;
und ich werde so den schlechten Menschen gegeniibertreten,
ohne dass ich dngstlich oder kraftlos wir.

Sie werden mich verletzen wollen. Aber keiner von all denen,
die in meine Ndhe kommen, wird je wissen,
wo denn meine Wunden, meine schwachen Stellen liegen...



— so wird auch fiir das Werk Rebecca Horns das
Konzept des «Schutzes» zu einem der Funda-
mente: Die Vogelfedern, die Eierschalen, die
mechanischen Gerite, die Masken, die Gedichte
sind der Korper dieses Schutzes, wobei «Schutz»
nicht allein im Sinne von Verteidigung und
Abwehr definiert sein, nicht nur vorsorglich einen
Wall bauen will, um in der Folge hinter dieser
Sicherung in Deckung zu bleiben. Statt dessen
sucht der Schutz Risiko, will die Gefahr, will die
Offnung zu neuen, unerforschten Horizonten, will
den Dialog, die Kommunikation und die Kenntnis
des Unbekannten. Und ein solches Bestreben
bedarf natiirlich der Unterstiitzung durch ein
sphérisches Denken, durch ein Denken, das nach
der Einheit des Inneren mit dem Ausseren sucht,
des Teilchens mit dem Sphérischen, des Einen mit
dem Andern, des Logischen mit dem Alogischen,
des Rationalen mit der Intuition. Ein solches
Denken, welches unausweichlich das Gegeniiber,
den Betrachter mit einbezieht, bedarf einer
Sprache, die sich die Symbole, die Metaphern an-
eignet — oder in einer kosmischen Realitdt, wenn
man so will, die Zeichen. Diese Symbole in dieser
«Sprache als Werkzeug» sollen jedoch nicht als
geschlossene, statische Organismen gesehen wer-
den, sondern als die Inkarnation von Bewegung,
des Ubergangs vom Einen ins Andere, vom Nega-
tiven ins Positive. Sie sind keine Symbole von un-
mittelbar bevormundender Lehrhaftigkeit, son-
dern schlicht Vorschlédge, die sich an das Denken,
das Empfinden, die Erinnerung und die Wahr-
nehmungsfihigkeit des Betrachters richten. Es
sind gewisse Fragmente, die der Betrachter inter-
pretieren und nach seinem Gutdiinken zusam-
menfiigen mag. Es sind Materialien, die sich an-
bieten fiir Reisen in die andere Realitit, in jene
des Kunstwerks, welches Vergangenheit, Gegen-
wart und Zukunft zu vereinen weiss. Es sind
Materialien, die sich zur Analyse anbieten, eine
Analyse, die stets doppeldeutige Ergebnisse zei-
tigt. Und das, weil diese Materialien, selbst wenn
sie sich auf den ersten Blick dem Wagnis ihrer Ent-
schliisselung scheinbar leicht stellen, im selben
Augenblick ein Geheimnis bergen: Das Denken
Rebecca Horns sucht nicht nur die eine Ansicht der

99

Rebecca Horn

Dinge, sondern die Koexistenz der einen und der
anderen Ansicht. Die Einheit von «] enem» mit sei-
nem Gegenteil und so weiter. Aus diesem Blick-
winkel miissen auch manche dieser Symbole ihrer
«Sprache als Werkzeug» betrachtet werden.

DER VOGEL IST DER AUSLOSER

Der Vogel zum Beispiel ist ein Sinnbild fiir die
befreite Seele und fiir deren Autonomie im himm-
lischen Urstoff. Er ist die geistige Freiheit, umfan-
gen von der Verginglichkeit des Korpers, er ist
Tréiger einer Wunde. Die Schonheit seines Flugs ist
empfindlich fiir Verwundung, und wie der Son-
nenstrahl ist der Vogel ein Bruder jenes Vogels, der
fiel, der gefangen und im Kifig eingeschlossen
wurde. (Liegt im Menschen denn nicht die Enttéu-
schung dariiber begraben, dass er nicht fliegen
kann? Und woher denn bewahren wir uns die
Freude am Fliegen, wie es etwa in Trdumen ge-
schieht?) Der Vogel ist unser nichtliches Licheln
oder unser verlorenes Paradies, die Inkarnation
des Geistes. Eine zu Boden gefallene Feder, die, in
Rebecca Horns eigenen Worten, «nach dem Tod
des Vogels weiterlebt», ist eine Erinnerung an den
Tod, ist Zeichen fiir Vergehen und Entstehen, ein
magisches und kulturanzeigendes Zeichen. Die
Schamanen, teilt Mircea Eliade uns mit, besetzten
ihre Kostiime mit Federn. Dies ist nichts anderes
als ein symbolischer Akt: ein Hinweis auf die
Fahigkeiten des Geistes und den hochsten mensch-
lichen Wunsch - zu fliegen und dem Tod zu ent-
fliehen.

Das Ei, ein anderes Element im Werk von
Rebecca Horn, symbolisiert die Seele der Dinge,
wie es ebenso fiir manche Religionen gilt. In Grie-
chenland beispielsweise schlagen die Glaubigen
an Ostern Eier aneinander, das Ei ist die Inkarna-
tion der Auferstehung, es ist der Wille des Volks-
Glaubens, der die Unsterblichkeit sucht.

In bezug auf diese metaphorische und symbo-
lische Denkart miissen auch einige andere Ele-
mente betrachtet werden, die Rebecca Horn in
ihrer Arbeit verwendet. Die Federn, die Facher, das
Schlagen von Himmern, das Schwingen von Pen-
deln, die Quecksilberbehilter, die Spiegel sind

nichts anderes als Elemente in ihrem zentralen



Rebecca Horn

Konzept, das «der Vogel» ist. Der Vogel ist der Aus-
loser. Thm verdanken die anderen Materialien in
ihrer Arbeit ihre Existenz. Ein jedes dieser Ele-
mente er6ffnet eine eigene Sphére von Bedeutun-
gen. Ein jedes hat eine eigene Existenz und seinen
eigenen Lauf. Von dem Moment an aber, wenn sie
miteinander in Beziehung treten, verwandeln sie
sich, werden zu Materialien in der zyklischen Rea-
litit des Kunstwerks. Keines dieser Elemente ist
durch Zufall eingesetzt, sondern im Gegenteil
bewusst gewahlt; dermassen bewusst, dass jedes
Element im Lauf seines eigenen Wirkens gezwun-
genermassen eine andere Dimension annehmen
kann. Und das, weil all diese Elemente polymorph
sind, wie das ganze Werk von Rebecca Horn. Jedes
Element ist Trager einer Erinnerung und gleichzei-
tig ein Werkzeug, das standig in die Tiefen dieser
Erinnerung gribt. Wie es der Dichter Seferis sagt —

Das Gedicht

versenk es nicht an den tiefen Platanen

nihr es mit dem Sand und dem Fels, den du hast.
Die meisten —

grab am selben Ort, sie zu finden

— so sind auch die Elemente dieser «Sprache als
Werkzeug» von Rebecca Horn die Triger der Ener-
gie, der Bewegung, der Geistigkeit, eines vor allem
kollektiven Geists.

EINIGE WERKE
In den siebziger Jahren setzt Rebecca Horn die
Feder auf eine sinnliche Weise wiederholt in Instal-
lationen ein: sie fertigt Masken aus Federn. Eine
von ihnen 6ffnet ihre Fliigel zur Aufnahme eines
zweiten Gesichts: Die beiden Gesichter zeigen sich
nackt unter dem Schutz dieser zweiten Haut, die
ist wie jene Haut, die dem Ei die Warme spendet.
In ihrem Werk PARADISE WIDOW von 1974 gibt
es eine mit schwarzen Federn iiberdeckte Sdule, ein
Objekt, das Beunruhigung auslost, das sich lang-
sam zu zwei Seiten 6ffnet, Fliigeln gleich, und so
eine nackte Frau aufdeckt, die sich im Inneren
befindet. Die Fliigel artikulieren hier den Dialog
zwischen Sichtbarem und Unsichtbarem, dem
Inneren und dem Ausseren. Sobald sie sich 6ffnen,

60

decken sie einen Korper auf, der unvollendet
scheint, in seiner Nacktheit. Immer wieder taucht
die Federauf als eine Art von «Schutz»;sie verbirgt
und bedeckt den Korper génzlich: Wie ein Gleich-
nis zur natiirlichen Realitdt des Eis. Die Feder ist
das Zeichen, welches allem etwas Atherisches ver-
leiht. Das Ei zeigt eine Welt als Antipoden zur
unsrigen, bereit, sich auf sich selbst zuriickzuzie-
hen. Die Federsdule aus PARADISE WIDOW offnet
sich wie eine Auster, als Ort, wo das Leben seinen
Beginn nimmt. Den gleichen Eindruck, einem
«Angebot» gegeniiberzustehen, vermitteln die
Werke von Rebecca Horn immer dann, wenn
grosse mechanische Apparate sich 6ffnen und uns
die Welt in einem Zustand des Ausschliipfens zei-
gen — begleitet von Poesie, die diese Welt wie eine
zweite Haut umbhiillt. Ein charakteristisches Bei-
spiel ist jener Text von Rebecca Horn, der Buster
Keaton unter dem Titel DIE INNERE ZWANGS-
JACKE DER AUSSEREN gewidmet ist."

Buster Keaton ist der wahrhafte Wundertiter,
befahigt, sich aus seiner Zwangsjacke zu befreien,
dank einer von seinem Patenonkel Houdini gelehr-
ten Kunstfertigkeit. Einmal mehr ist die Weiter-
gabe von Kraft und deren Bewegung von innen
nach aussen offensichtlich. Wir kénnen den Geist
der Kiinstlerin begreifen: Wir konnen mit der Welt
diesen Akt ihres Ausschliipfens erleben. Das ist
eine Bewegung, die nicht nur eine einzige Rich-
tung hat, sondern zweiwegig ist: von innen nach
aussen und umgekehrt, als Versuch, beides zu ver-
einen wie in den Klopfbewegungen der Maschi-
nen.

Bei einem anderen ihrer Werke unter dem Titel
HAHNENMASKE, 1974, «ertraumte» Rebecca Horn
eine Maske als die Negativform ihres Profils, an
welche Federn geheftet sind, deren Rand das
Gesicht einer zweiten Person liebkost. Hier wirkt
die Feder als sinnliches Wollen. In dhnlicher Weise
entfaltet sich in einer anderen Arbeit die Empfin-
dungsfiille der Feder in den alltédglichen Raum hin-
ein, indem die Federn sich, in einem Facher-Appa-
rat geordnet, 6ffnen und schliessen.

Die Maske vermittelt zwischen Innen und Aus-
sen und wirkt als Bruchstelle. Hinter der Innen-
! in: Katalog Kunsthaus Ziirich, 1983, p. 93



Rebecca Horn




Rebecca Horn

REBECCA HORN, KAKADUMASKE, 1973.

VORHERGEHENDE SEITE / PRECEDING PAGE:

REBECCA HORN, INSTALLATION «SKULPTUR PROJEKTE MUNSTER», 1987, DETAIL.

(Photo: Rudolf Wakonigg)

seite der Maske ist das Gesicht von der Welt abge-
schlossen. Das innere Auge wird schérfer,und seine
Beziehung zur Welt wird erneuert und regeneriert.
Die Maske deutet Wahrnehmung als einen Vektor.
Auf ihrer einen Seite ist man in der Situation des
urspriinglichen Subjekts und auf der anderen Seite
im Wahrnehmungsbereich, welcher uns zum Teil
der Welt macht. Die Feder, die den Bindestrich zwi-
schen beiden darstellt, ist ein blindes Teil. Ein Irr-
lauf der Wahrnehmung findet statt; die Federn
beriihren etwas, ohne zu fiihlen.

In BALLETT DER SPECHTE, 1986, werden die
kleinen Hammerchen in ihrer Bewegung von der
Oberfldche des Spiegels iiberrascht, die sie wieder
zuriickschnellen ldsst, wie durch eine uralte Erin-
nerung angetrieben. So kontrolliert die dussere

62

Welt jene der Gefiihle, die stets auf der Suche nach
Kontinuitat sind.

Die PFAUEN-MASCHINE 6ffnet und schliesst sich
wie ein Facher. Die sich ausdehnende Bewegung
neigt zur Vereinigung von Innen und Aussen, des
Objekts mit dem Raum in einem endlosen Wir-
ken. Die andauernde Entfaltung der spitzen
Glieder im Raum ist ein Versuch der Verschmel-
zung und des Neuanfangs. Die gebarende Bewe-
gung zeigt ein Erscheinen an. Der Wechsel von
Ausdehnung zu Riickzug in sich selbst ist innere
Notwendigkeit. Die Riickkehr in die anfinglich
zuriickgezogene Stellung ist das, was den fort-
wihrenden Wiederbeginn der Bewegung maglich
macht. In einer bestimmten Phase beginnt die
Maschine zu vibrieren, als ob in hemmungsloser



Rebecca Horn

REBECCA HORN, BALLETT DER SPECHTE / BALLET OF THE WOODPECKERS, 1986,
INSTALLATION, ARC PARIS.

Erotik Befriedigung und Schmerz in Einklang
gebracht wiirden. Je mehr sich die Bewegung stei-
gert, desto mehr scheint sie zum Triger der Ver-
wandlung zu werden. Die anhaltende Spannung,
die von einem Hammer in seinem Gefangnis aus-
geht (z.B. in TWIN HAMMER, 1982), ist dafiir ein
unumstdosslicher Beweis: Die Bewegung iiberwin-
det das, was sie umgibt, verdndert es, verwandelt
es, versetzt es in eine andere Zeit-Dimension als
jene, in der wir leben. Das ist eine Verwandlung,
iiber den «Schutz» hinausfiihrend, die neue Hori-
zonte aufzureissen weiss und die vor allem einen
anderen Gebrauch der Zeit vorschlagt. Diese
Metamorphose traumt, kurz gesagt, davon, ein
Vogel zu sein; ertraumt sich in einen Zustand von
Ekstase.

63

Das Werk von Rebecca Horn entspringt einem
unabléssigen und harten Kampf zwischen der Poe-
sie und den mechanischen Gerdten. Von diesen
zwei in ihrem Innersten gegensitzlichen Elemen-
ten siegt keines. Beide scheinen gefangen im steten
Kreislauf der Schopfung: ihr dauernder Kampf ist
nichts anderes als, einmal mehr, die Bestadtigung
dafiir, dass ein Kunstwerk nicht entsteht als deko-
rativ. gemeintes Auswahlverfahren, sondern als
Notwendigkeit. Ein Kunstwerk ist das Produkt
von Besitz ergreifen und von Entbehren, es ist das
Kind der Gegensitze.

(aus dem Griechischen iibersetzt von Wolfgang Josing-Guntert)



Rebecca Horn

T B kD)

F.

REGECCA HORN S

WORK

DEMOSTHENES DAVVETAS

Talking about the work of Rebecca Horn means taking
art not as a game restricted to verbal orgasm or optical
pleasure, but rather as something which, through lan-
guage or the eye, touches on “another” reality, an ec-
stasy, a vision, a distant collective memory, something
less segmental and more spherical, something which
folds in on itself like a ritual. Words (in poems) or pic-
tures (in art) for this German artist do not comprise a
field in which her creative energy exhausts itself (that
is to say they are not an end in themselves), but are in-
stead fragments, echoes of a liturgy that unfolds
slowly. In the beginning with a certain gentleness so
that it can gradually grow more intense, more imme-
diate (even quite violent), carrying with it memory and
the present moment, that is to say another reality from
that which exists around us, a reality which knows
how to give birth to a work of art. For this reason these
[fragments, which like a circle of persistent ideas come
and go in the work of Rebecca Horn, should be viewed
as nothing more than the constantly shifting material
of an artistic language, a language which is made up
of the very preconditions which allow it to become an
instrument.

DEMOSTHENES DAVVETAS isauwriter who lives in Paris.
He writes regularly for “Libération” and is the author of the novel “Oreste”
published by Flammarion in 1986.

PARKETT 1:3 1987

64

THE INSTRUMENT OF LANGUAGE
The instrument of language has a double function: it
protects and provokes. As one of Constantine Cavafy’s
poems “Aimilianos Monai, Alexandrian, A.D. 628-
6557 states,

Out of talk, appearance, and manners
I’ll make an excellent suit of armor;

and in this way I'll face malicious people
without the slightest fear of weakness.

They’ll try to injure me. But of those
who come near me none will know
where to find my wounds, my vulnerable places...”

7) translated by Edmund Keeley and Philip Sherrard

The concept of “protection” is also one of the basic
premises in Rebecca Horn’s work: bird plumes, egg-
shells, mechanical apparatus, masks, poems, all make
up the body of this “protection” which shouldn’t neces-
sarily be construed in defensive terms; it doesn’t simply
want to construct protective armor and then reside
safely within the confines of this armor. On the con-
trary, it wants to take risks, to be in danger; it seeks
openings to new horizons, dialogue, communication, it
undertakes to meet the unknown. And any such attempt
requires the support of spherical thought, a kind of



thought which seeks the union of inner and outer, seg-
mental and spherical, one and the other, the logical
and the illogical, the rational with the intuitive. Such
thought, which inevitably involves the viewer, needs a
language which appropriates the symbols, the meta-
phors on, if you will, the signs of a cosmic reality. But
the symbols and metaphors of this instrument of lan-
guage must not be viewed as static organisms; they are
rather the embodiment of motion, of the passage from
one to the other, from the negative to the positive. They
are not symbols with an immediate paternalistic didac-
ticism. They are simply suggestions that can be woven
into thought, feeling, memory and the viewer’s percep-
tions. They are fragments which the viewer can inter-
pret and reorganize at will. It is material which is
ready to journey to another reality, the reality of the
work of art which succeeds in uniting the past, present
and future. It is material which is ready for analysis,
an analysis which always leaves things unsettled. And
this is because, even if at first glance the material is
easily imagined to be the bold visualization of a secret
writing, it still carries with it a mystery: Rebecca
Horn’s thought doesn’t simply seek the one appearance
of things but also the simultaneity of several perspec-
tives, the union of the “that” with its opposite, etc.
Certain of the symbols in her instrument of language
are best viewed in this light.

THE BIRD AS INITIATOR

The bird for example is a metaphor for the free spirit
and autonomy of the heavens. It is spiritual freedom
projected onto the wear and tear of the human body; it
is the bearer of a wound. The beauty of its flight is
enhanced by its vulnerability; this bird, like a ray of
sun, is the brother of the bird that fell, and was cap-
tured and locked up in a cage. (Could it be that man
cannot hide his disappointment at not being able to fly?
And where do we get this idea that we might fly? From
dreams?)

The bird is our night smile or our lost paradise, the
embodiment of spirit, a fallen plume in the street
which, in the words of Rebecca Horn, “continues to live
after the bird’s death.” It is the memory of death, the
sign of a disappearance and an appearance, it is a
magical and cultural sign. Mircea Eliade informs us
that the Shamans cover their costumes with feathers.

69

Rebecca Horn

This is nothing but a symbolic act, a way of expressing
the power of the spirit, of expressing man’s deepest
desire to fly and flee death.

The egg, another fragment in the work of Rebecca
Horn, symbolizes the spirit of things, as it does in vari-
ous religions. In Greece for example, believers knock
eggs against each other every Easter. The egg is the
embodiment of the resurrection; it is the will power of
faith in search of immortality.

This metaphorical and symbolic approach is reflect-
ed in other fragments frequently used by Rebecca Horn,
such as feathers, fans, the tapping of hammers, the
swinging of blades, containers for mercury, mirrors...
they are nothing but fragments of her central concept
which is the “bird.” The bird is the initiator. All these
other fragments of her work owe their existence to the
bird. Each one of these fragments opens up its own
sphere of signification. Each has its own existence and
journey. However, from the moment they come in con-
tact with each other they are transformed; they become
the substance of an artwork’s circular reality. No use of
these fragments is by chance. On the contrary each
fragment is consciously selected and placed, so con-
sciously, in fact, that the fragments inevitably take on
new dimensions. And this is because they are polymor-
phous, like all of Rebecca Horn’s work. Each fragment
is a bearer of memory and simultaneously an instru-
ment to dig in the depths of this memory. As the poet
George Seferis once wrote,

The poem

Don’t immerse it in the depths of plane trees,
nourish it with the soil and stone you have.
To find most other things -

dig in the same place.

In the same way the fragments of Rebecca Horn’s in-
strument of language are bearers of energy, of motion,
of spirituality, of a largely collective spirit.

A FEW OF HER PIECES
In the seventies, Rebecca Horn uses the feather in a sen-
sual manner through its repeated integration in diverse
installations; she constructs masks from feathers. One
of these opens its wings to reveal a second face: the two
faces are discovered to be naked under the protective
covering of a second skin, like the skin that holds in the



Rebecca Horn




warmth of an egg. In her work PARADISE WIDOW of
1975 there is a column covered in black feathers; it is
an object that provokes unease as it slowly opens into
two parts, like wings, revealing a naked woman
inside. The wings here articulate a dialogue between
the seen and the unseen, the inner and the outer. As soon
as they open, the body is there for everyone to see, a body
which seems incomplete in its nakedness. The feather
appears again and again as a kind of “protection”: it
hides and covers the body, like a simile for the egg’s
physical reality. The feather is the sign which lends
everything a sense of the ethereal. The egg represents a
world that is antipodal to ours, a world that is ready to
turn back on itself. The feather column of PARADISE
WIDOW opens like an oyster which is the place where
life begins. This sense of presenting an “offering” is
conveyed by Rebecca Horn’s pieces especially when her
large mechanical contraptions open up and show us the
world in the process of hatching, accompanied by
poetry which encases it like a second skin. Character-
istic of this is the text Rebecca Horn dedicated to Buster
Keaton, titled, THE INNER STRAITJACKET WITHIN
THE OUTER.?

Buster Keaton is the real miracle worker who is able
to free himself from his strait-jacket thanks to a trick
he learned from his godfather Houdini. Once again the
release of power and its movement from inside to out-
side is evident. The act of hatching enables us to
understand the artist’s spirit, to live that other reality.
It is a two-way street: from inside out and back again.
It is an attempt at uniting the two which happens, for
example, in the throbbing machines of Rebecca Horn’s
work.

In another piece entitled COCKFEATHER MASK
from 1974, Rebecca Horn “dreams up” a mask of her
own inverted profile onto which a pile of plumes is
nailed, whose edges caress the face of a second person.
Here the feather functions like sensual desire. In an-
other work, the emotional potential of the plume
becomes apparent in a fan-like apparatus that opens
and closes in an ordinary space.

The mask, fixed between inside and outside, is like
a breaking point. Behind the mask’s interior the face is
isolated from the world. The inner eye becomes more
penetrating and its relationship with the outer world is
2 in: Catalogue Kunsthaus Zurich, 1983, p. 93

67

Rebecca Horn

continually reconstituted and regenerated. The mask
interprets feeling like a vector would, both from the side
of the mask which is involved with the original subject
and from the other side which is caught up in the world.
The plume, which provides the hyphen between the two,
plays an unconscious role. There is an erring of sensa-
tion — the plume touches without feeling.

In WOODPECKER’S BALLET of 1986 small ham-
mers are interrupted in their motion by the surface of
the mirror which reflects them back again, as if driven
by an ancient memory. Thus, the external world con-
trols the feelings that seek some kind of continuity.

In MACHINE-PAWN, the blades of a fan open and
close. This fan-like motion of expansion tries to unify
the inside with the outside, the object with the space
around it, in an endless effort. The incisive folding and
unfolding of the blades in space is an attempt at fusion
and at a new beginning. There is an epiphany within
the motion as it is born. The shift from expansion to
retraction is internally compelling. The return to the
original closed position is that which allows for con-
stant renewal of movement. At one point the machine
begins to vibrate with an uninhibited eroticism in
which satisfaction and pain seem to be in harmony
with each other. The more momentum the movement
gains the more it seems to be the barer of metamorpho-
sis. The obsessional tension of an imprisoned hammer
(as in TWIN HAMMER of 1982) is unshakable evi-
dence: the movement is greater than its parts, it
changes them, it alters them, it puts them into a time
which is altogether different from the temporality in
which we exist. It is a metamorphosis which not only
understands “protection,” but also how to break new
ground and most importantly how to offer us another
use of Time — in short it dreams that it is a bird: it
dreams itself into a state of ecstasy.

One could say that the work of Rebecca Horn is born
in a perpetual and harsh battle between poetry and her
mechanical devices. Between these two intrinsically
contradictory substances, between these two rivals there
is no winner. They are both imprisoned in the persistent
circle of creativity: their ongoing battle is proof again
that a work of artis not the result of a decorative choice,
but is born of necessity. It is the product of possession
and loss; it is the child of contradictions.

(Translated from the Greek: Karen Van Dyck)



Rebecca Horn




’
i
)
|
!

Rebecca Horn

VORHERGEHENDE SEITE/ PRECEDING PAGE:

REBECCA HORN, DAS BAD DER VERSPIEGELTEN TAUTROPFEN /
THE BATH OF THE REFLECTED DEW DROPS, 1985,
INSTALLATION, «<PROMENADE» AUSSTELLUNG /

EXHIBITION, PARC LULIN GENEVE.

REBECCA HORN, THE YELLOW-BLACK RACE OF PIGMENTS /
DER GELB-SCHWARZE WETTLAUF DER PIGMENTE, 1986,
INSTALLATION, MOCA, MUSEUM OF CONTEMPORARY ART
LOS ANGELES, 1986/87.




	Rebecca Horn : der Vogel in der künstlerischen Sprache von Rebecca Horn = the bird in Rebecca Horn's work

