
Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskünstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1986)

Heft: 7: Collaboration Brice Marden

Artikel: Interview with Joseph Beuys = Interview mit Joseph Beuys

Autor: Morgan, Stuart / Beuys, Joseph / Brockmann, Elisabeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-679953

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-679953
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INTERVIEW WITH
JOSEPH BEUYS

STUART MORGAN

SM: Is it true thatyour Ulysses books contained drawings related to the

presentfelt-lined room?

JB: Yes, I began usingfelt towards the end ofthe 1950s, beginning ofthe 1960s.

That wasfor small objects. Bigger ones did not appear until 1962-4. The concept

offelt sculpture on a wall, on its own in a gallery, datedfrom 1968-9 and there are

drawings ofa room exactly like this one in the U lyss es notes — a room related

tofelt andfeltiness, but with a proportion offour.

PARKETT 7 1985 64



S M: Why didyou choose U ly s s es as a point ofdeparture?

JB: There was no choice. Once I received the commission fromJamesJoyce to

prolong his novel to six volumes I simply did it.
S M: The title of the new work is Plight. Is it y o u r plight?

JB: No. «Plight» is an idea with two poles — one positive, the other negative. On

the one hand a difficult situation, a dilemma. On the other trust, a bond.

S M: Between...

JB: Between human beings; between human beings and nature, human beings
and animals, plants, earth.

SM: Sofar I see onlyfelt-lined walls, piano, and on it a blackboard and a
thermometer. What else will be in the gallery?

J B : Nothing else. So from this point of viewyou could say it is a concert-hall,

although there is no possibility ofsound penetrating it.

SM: A hallfor silent music?

JB: No, a music hall which is silent. But it is not silent because nobody isplaying
there; it is like that because ofthis cultural aspect which is an expression ofbeing
silent. It is isolated, insulated. There is no sound less than sound. And when there

is no outer sound, nothingphysically to be heard, then the inner sound ofthe soul —
let 's say the imagination ofthe music — appears as an even stronger suggestion.

So Plight works by a very strong contradiction.
S M: The less there is around us, the more wefall back on our imagination.

JB: Yes, you could say that. But also the less the din ofexterior noise, the greater
thepossibility ofa healthy imagination. I am reflecting on human innerness, the

development ofhuman potential. Outside the situation there is no more sound. It is at

zero, which marks the threshold ofthe conventional understanding ofsound or music

or sculpture and tends towards an anthropological understanding ofart.

SM: «Anthropological»?

JB : The development ofart, as everybody instinctively knows, is one of the most

important things in the world because it reflects thefact that secret things are

condensed, especially in human beings. So the movement ofart inwards is a kind of
approach to this threshold. No longer are all the rules given by outside authorities as

was the case in Egyptian culture, Roman culture or the Renaissance. Nowadays it
has to comefrom the people, principally. Hence the most interesting common factor
ofModernism: the elimination ofany tradition infavour ofindividual concepts. So,

for this reason, there is no connected style as there was in Baroque or Gothic, which

were collectively indoctrinated. Now every human being develops his or her own
culture. That 's visible in Modernism, and most of the radical carriers of the idea of the

Modern are trying hard to eliminate tradition. So there is a lot ofdestructiveness in
Modern art, but it is destructiveness as a positive activity — to destroy the tradition
in order to approach concepts which lead tofreedom. This is the reasonfor Expressionist

distortion and equallyfor the concepts ofMondrian, which offer a very radical

elimination of tradition in painting. This implies that a time will come when

people will have to create the world anew, a transformation of the social order. Art
STUART MORGAN is an English art cntic based on such transformation is an interesting historical development. When there

who works as a consulting editor for Artscnbe and was spiritual leadership as in the eras ofEgypt, Greece, even partly in Rome, every-
wntes regularlyfor Artforum thing served the idea of religion and the spirit. In Roman culture everything was

65



directed by law. Nowadays our culture, seen radically, can only be described as
economic. Changing the law or economic conditions according to old socialist concepts
is not possible any more. The only tool is revolutionary power based on mankind's

creativity, self-determination, self-government and self-administration. This

means that through the idea ofart, democracy andfreedom and brotherhood couldone

day become a reality. But — and this is the result ofmy experiments — this is only

possible by the methodology ofart. Soyou have to widen and reviseyour traditional
understanding ofart to an understanding ofa relationship to mankind's labour.

S M: What is the role of the artist in the social modelyou've outlined?

JB: Because he is already using this kind of method to work with the idea of
creativity, the artist has only to come to a consciousness about these things. I try to

bring a kindofclarity to this consciousness. Not every artist is convinced ofmy ideas.

Most of them stay in their conditioned understanding ofpainting and sculpture.

They lookfor effects and see if they succeed or not. This is interesting naturally, but

it is not the meaning ofart. For me art means a radical change in the social order.

SM: Marcel Proust had a cork room. He shut himselfofffrom society. How does

yourfelt-room relate to that?

JB: One association ofmy room in Plight is of isolation. The other is the

warmth of the material. Surely this shutting offfrom society is an anti-communication

element; it has a negative, even hopeless feeling as in some Samuel Beckett

pieces. The other quality of thefelt is to protect peoplefrom bad outside influences.
So it is also a positive insulator. You can make a suit or a tent out of it, like the Mongol

tribes. Itprotects them against cold, storms and the outside world because it
contains a lot of warmth. It is organic. This positive side — protecting people from
danger — is the other extreme of the meaning of this piece. So the idea ofa concert-

hall without sound looks completely negative at first, but it is meant to stress a

threshold where everything moves to a criticalpoint. Everything beyond that point is

transformed, transubstantiated, and surely the general meaning of art is the

complete, radical change of human beings, beginning with their knowledge of
themselves. During the last three hundredyears they havefollowed radical, rationalistic,
intellectual, materialist ideas of life and nature. This one-sided view of intelligence
is a great danger — at least, I see it that way. Intelligence is afine thing and also,

perhaps, the ability to employ mathematical concepts. So lam not against thefruits
of the materialistic period. I even admire the results of materialism. You could say
that the atom bomb is a masterpiece of technology; potentialfor analysing physical
laws, invention in physics andchemistry andso on. Soyou could say that the materialistic

period has been very necessaryfor the transformation of mankind. But that

kind ofknowledge overrates rationalisticjudgement. Every part ofnature, and therefore

human beings — will die if this one-sidedness staysfor too long. So art brings
in some other understanding of what creativity really means: not intelligence, simply,

andfinding an answer to what something means. Art is approached by all the

senses — and human beings have a lot of senses. Visual art touches the senses.

Balance, hearing temperature (Ifind temperature the most important element of
sculpture)... Those things are interesting because they are translatable into the

human psyche. Instead of somethingyou are confronted with, outside, all the senses

combine to make the human being and the sculptural work one thing. Otherwise

66



<understanding> means only a logical explanation which would be better written
down. If the meaning ofart is that there is anything to understand by some intellectual

method, it would be better to write it down immediately; there would be no reason

to work withfelt or bones or clay or whatever to makeforms. So this identification

ofthe perceiver and the maker has to become a kind ofunification. Immediately
an identification with the senses is possible. Gradually people will learn that

creativity is notjust a leisure-time problem but a stratum of their own being. They

will also learn that there are different strata; thinking is a structured thing with
intelligence on the lowest level, and on the highest level intuition, inspiration and

imagination. So a lot ofpossibilities existfor the development of man's thought and

thinking power. It is very useful to learn this because thefuture of the world is the

work ofhuman beings. There is no longer a God to do these things, a creator who

caresfor theforests orfor the ecologicalproblems. Thefuture ofthe world has to be the

work ofhuman beings. So they have to approach the quality ofa god. They have to

move in this direction. The spiritualisation of the human being is a working
problem which extends the whole network ofsociety. The Miners' Problem is

principally related to this; it is not a socialproblem which can be solved with the ideologies

of the last century. It can be solved with the idea of self-determination, self-

government, the idea of creativity and the discovery of new working places because

there are no more available working places. Soon the so-called traditional
working-places will have almost completely disappeared and to strugglefor more of
them in an old-fashioned way is strugglingfor an impossibility.

S M: So what is the immediate answerfor the miners?

JB: The immediate answer isfor them to stay together. The problem with the

Labour Party and the Unions can only be solved by avoiding a clash ofopinions. It
is important that differences exist. These can be discussed all the time — there can be

a permanent conference. But in order to talk about social problems first requires

solidarity.
SM: You have talked about animals andpolitics, inthe Hirschdenkmal,
for instance. How does this relate to unions and solidarity?

JB: The Hirschdenkmal was an idea of the working-place where the

idea of the worker was widened to include the stag an animal which is also a soul,

not so very differentfrom a human being because of its strongfeeling ofpower, suffering.

The stag is connected to the socialproblem ofwork-places. Icalled thisAMeet-

ingfor the Animals, to go into factories and take part in the labour that has to be

done. This kind of development of understanding of work and labour means that

animals have to have their own democratic laws. But atpresent they are being killed.

They die earlier than humans. It seems true that animals have more tender biological
defences againstpollution than human beings. So this has a lot to do with evolution.

They have a lot to do with humans. Animals must get democratic rights, must be

implanted with «human rights».

SM: Could we talk about the artist's work-place?

JB: Team work was always the characteristic of the Renaissance — Raphael is

a good example. A lot ofhis work was done by others. I think he had about 300people

involved, always working. He was a very clever business-man.

S M: Doyou approve?

6 7



JB: It depends. Working with other people is very positive. It depends on the

meaning and the result. Making art alone very seldom occurs in antiquity. Modern
artists develop a studio. But not everything can be done by a single person. Supervision

is necessary. Sofor Plight thefelt «half-column» units were made specially
by afactory in Bavaria — they left their otherjobs andfinished thesefor me in two
weeks — but the decisions about them were all taken by me. The thickness, the

shape, the height, the tension of the rotundities, the proportion ofseven, the softness

or hardness of the material, the colour, the stitching... say, about forty different

parameters. This leads to a kind ofco-operation. I havefound that Andy Warhol's

ideas are close to mine — the relationship ofart to the working-place.
S M: Inyour work an ideal ofco-operation depends on individual decisions, it
seems. Similarly, Plight is a place where people go to be alone. After the

experience of innerness they return to society.

JB: Yes, they leave as changed people.

JOSEPH BEUYS, PLIGHT, 1985,

INSTALLATIONANTHONY D'OFFAY GALLERYLONDON.

68



INTERVIEW MIT
JOSEPH BEUYS

STUART MORGAN

S M : Stimmt es, dass Ihre «Ulysses»-Bücher bereits Zeichnungen zu
Ihrem neuen Filz-Raum enthielten?

J B : Ja, ich begann schon Ende der 50er, Anfang der 60er Jahre mit
Filz zu arbeiten. Damals verwendete ich Filz für kleine Objekte. Grössere

machte ich erst ab 1962 und 1964. Das Konzept für eine eigenständige

Filz-Skulptur auf einer Galerie-Wand stammt von 1968/69.
Entwürfe für einen solchen Raum befinden sich in den «Ulysses»-Skizzen
— für einen Raum, der vom Filz und dessen Stofflichkeit bestimmt
wird. Damals hatte ich allerdings Vierergruppen vorgesehen.

S M : Wie kamen Sie dazu, «Ulysses» als Ausgangspunkt zu wählen?

J B : Das war keine Wahl. Nachdem ich von James Joyce die Anweisung

erhalten hatte, seinen Roman auf sechs Bände zu erweitern, tat
ich das einfach.

S M : Ihre neue Arbeit trägt den Titel «Plight». (A.d.U.: Das englische
Wort hat verschiedene Bedeutungen und Anspielungen: «Gefahr»,
«Risiko», «Misere» sowie «in Gefahr bringen» und: «versprechen»,
«anbinden», «sich widmen» sowie «miteinander verknüpfen» oder «in Falten

legen».) Bezieht sich das auf Sie?

J B : Nein. «Plight» ist eine Idee mit gegensätzlichen Polen — der eine
positiv, der andere negativ. Einerseits eine schwierige Situation, ein
Dilemma. Auf der anderen Seite Zuversicht, ein Bündnis.

S M : Zwischen...?

J B : Zwischen den Menschen; zwischen Mensch und Natur, Mensch
und Tier, Pflanze, Erde.

S M : Bis jetzt sehe ich nur mit Filz bedeckte Wände, ein Klavier, darauf

eine Tafel und ein Thermometer. Was kommt sonst noch in die
Galerie?

J B : Gar nichts. Insofern könnte man also sagen, es handelt sich um
eine Konzerthalle, obwohl sich darin natürlich kein Klang entfalten
kann.

S M : Eine Konzerthalle für stumme Musik?
J B : Nein, eine stumme Konzerthalle. Sie ist aber nicht deshalb

stumm, weil keiner darin spielt, vielmehr dreht es sich um den kulturellen

Aspekt, der Ausdruck für den Zustand der Stummheit ist. Es geht
um Isolation, Einsamkeit. Nichts klingt weniger als Töne. Und wenn es

keinen äusserlich feststellbaren Klang gibt, nichts physisch Hörbares,
dann entfaltet sich der Klang der Seele — lassen Sie es mich «Imagination»

der Musik nennen — nur um so intensiver. «Plight» arbeitet also
mit starker Widersprüchlichkeit.

6 9 PARKETT 7 1985



SM: Je weniger wir um uns haben, umso mehr sind wir auf unsere
Vorstellungskraft zurückgeworfen.

J B : Ja, so könnte man es ausdrücken. Aber auch: Je schwächer das

Gewirr der Geräusche von aussen, umso grösser die Chance, dass die

Vorstellung lebendig wird. Ich beschäftige mich mit menschlicher
Innerlichkeit, mit der Entwicklung menschlicher Fähigkeiten. Ausserhalb

davon gibt es keine Töne, sie sind auf den Nullpunkt geschraubt,
und hier befinden wir uns an der Schwelle des konventionellen
Verständnisses von Klang oder Musik oder Skulptur, die uns auf ein
anthropologisches Kunstverständnis verweist.

S M : «Anthropologisch»?
J B : Instinktiv weiss jeder, dass die Entwicklung der Kunst zu den

wichtigsten Dingen der Welt gehört, weil sie Spiegel der Verdichtung
geheimnisvoller Dinge — vor allem im Menschen — ist. So nähert sich
die Kunst — indem sie sich nach innen richtet — jener Schwelle.
Regeln werden nicht mehr von äusseren Autoritäten vorgegeben, wie es

bei den Ägyptern und Römern oder in der Renaissance der Fall war.
Heute muss sich das Volk prinzipiell selbst die Regeln setzen. Daraus
ergibt sich als interessantester gemeinsamer Nenner der Moderne die
Ausschaltung jedweder Tradition zugunsten individueller Konzepte.
Aus diesem Grund gibt es keinen verbindenden Stil wie in der Gotik
oder im Barock, die kollektiver Indoktrination unterworfen waren.
Heute entwickelt jedes menschliche Wesen seine ihm eigene Kultur.
Die Moderne macht das deutlich, und die meisten Vertreter der Idee
der Moderne sind intensiv um die Uberwindung der Tradition
bemüht. Es gibt also eine Menge Destruktives in der modernen Kunst,
aber im positiven Sinn: Zerstörung der Tradition zugunsten von
Konzepten, die zur Freiheit führen. Darin liegt auch der Grund für die
Entstellungen des Expressionismus und für die Konzepte Mondrians, die
eine äusserst radikale Beseitigung der Tradition in der Malerei darstellen.

Dies bedeutet aber auch, dass einmal eine Zeit kommen wird, in
der die Menschen die Welt aufs Neue erschaffen müssen, eine Umformung

der gesellschaftlichen Ordnung also. Die Kunst, die aus dieser

Veränderung hervorgeht, stellt eine interessante historische Entwicklung

dar. In den Perioden, in denen sich Ägypten, Griechenland und
teilweise auch Rom unter geistiger Führung befanden, orientierte sich
alles an der Idee von Religion und Geist. In der römischen Kultur wurde

alles vom Gesetz bestimmt. Unsere heutige Kultur kann man, radikal

gesagt, nur als eine ökonomische bezeichnen. Gesetze oder
ökonomische Bedingungen nach alten sozialistischen Konzepten zu verändern,

ist heute nicht mehr möglich. Der einzige Weg ist eine revolutionäre

Kraft, die sich auf Kreativität, Selbst-Bestimmung, Selbst-Regie-

rung und Selbst-Verwaltung der Menschen gründet. Das bedeutet,
STUART MORGAN ist Kunstkritiker dass durch die Idee der Kunst eines Tages Demokratie, Freiheit und
und lebt in England Er ist Redaktor bei Art- Brüderlichkeit wahr werden könnten. Aber — und das ist das Ergebnis
scnbe und schreibt regelmassig fur Artforum meiner Experimente — das geht nur mit den Mitteln der Kunst. Wir

70



müssen daher unser traditionelles Kunstverständnis um den Bezug zur
gesamten Arbeit der Menschheit erweitern und revidieren.

S M : Welche Rolle spielt der Künstler in dem Gesellschaftsmodell,
das Sie da entworfen haben?

JB: Der Künstler bedient sich ja schon dieser Methode der Arbeit auf
kreativer Grundlage, und deshalb muss er nur noch das entsprechende
Bewusstsein entwickeln. Ich versuche, in dieses Bewusstsein eine Art
Klarheit zu bringen. Nicht alle Künstler sind von meinen Ideen
überzeugt. Die meisten verharren in ihrem beschränkten Verständnis von
Malerei und Skulptur. Sie streben irgendeine Wirkung an und gucken
dann, ob sie sie erreicht haben oder nicht. Das ist natürlich auch
interessant, aber darin liegt nicht die Bedeutung von Kunst. Für mich
bedeutet Kunst eine radikale Veränderung der Gesellschaftsordnung.

S M : Marcel Proust hatte einen Korkraum. Er isolierte sich selbst von
der Gesellschaft. In welcher Beziehung steht dazu Ihr Filzraum?

J B : Eine Assoziation zu meinem Raum in «Plight» ist die Isolation.
Die andere ist die Wärme des Materials. Sicher ist dieses Sich-von-der-
Gesellschaft-Abschliessen ein anti-kommunikatives Element; ein negatives,

ja hoffnungsloses Gefühl wie in einigen Stücken von Samuel
Beckett verbreitet sich. Filz hat aber auch eine andere Qualität:
Menschen gegen schlechte Einflüsse von aussen zu schützen. So ist er also

auch ein Isolator im positiven Sinn. Man kann einen Anzug oder ein
Zelt daraus machen, wie es die Mongolen-Stämme tun. Er schützt sie

gegen Kälte und Stürme, gegen die Aussenwelt, weil er eine Menge
Wärme speichert. Er ist organisch. Diese positive Seite — Schutz für
die Menschen vor Gefahren — ist der andere Pol in der Bedeutung des

Stückes. So erscheint also die Idee einer Konzerthalle ohne Klang
zunächst vollkommen negativ, aber gemeint ist sie als Verweis auf jene
Grenze, an der sich alles aufeinen kritischen Punkt hinbewegt. Jenseits
dieses Punktes verändert, wandelt sich alles, und die allgemeine Bedeutung

von Kunst liegt ja wohl in einer vollständigen, radikalen Veränderung

des Menschen, angefangen bei dessen Bewusstsein von sich selbst.

Während der letzten dreihundert Jahre lebte der Mensch nach radikalen,

rationalistischen, intellektuellen, materialistischen Vorstellungen
von Leben und Natur. Diese einseitige Auffassung von Intelligenz birgt
eine grosse Gefahr — so sehe ich das jedenfalls. Intelligenz ist eine gute
Sache, und vielleicht auch die Fähigkeit, mit mathematischen Konzepten

zu arbeiten. Deshalb bin ich keinesfalls gegen die Früchte des

materialistischen Zeitalters. Ich bewundere sogar die Errungenschaften des

Materialismus — man könnte die Atombombe als Meisterwerk der
Technologie loben — und ebenso die Fähigkeit, physikalische Gesetze

zu beschreiben, die Erfindungen der Physik und Chemie und so weiter.
In dieser Hinsicht war also die Zeit des Materialismus sehr notwendig
für die Veränderung des Menschen. Aber diese Art von Wissen
unterschätzt die rationalistische Urteilskraft. Alles in der Natur — und
deshalb eben auch der Mensch — wird sterben, wenn sich diese Einseitig-

71



keit zu lange halten kann. Und deshalb bringt Kunst ein anderes
Verständnis von Kreativität mit hinein: sie bedeutet eben nicht einfach
Intelligenz und die Fähigkeit, Antworten aufdie Frage nach dem Sinn der

Dinge zu geben. Kunst bedient sich aller Sinne — und der Mensch hat
viele davon. Bildende Kunst rührt die Sinne an. Balance, Gehör,
Temperatur (ich halte Temperatur für den wichtigsten Aspekt von Skulptur)...

Diese Dinge sind interessant, weil sie sich als Teil der menschlichen

Psyche begreifen lassen und nicht als ein Äusseres, mit dem man
konfrontiert wird. Alle Sinne verbinden sich, um Mensch und Skulptur

zu vereinigen. Andernfalls wäre «Verstehen» nichts als eine logische
Erklärung, die man besser aufschreiben könnte. Wenn die Bedeutung
der Kunst darin läge, etwas mittels irgendeiner intellektuellen Methode

zu begreifen, dann sollte man das lieber sofort aufschreiben. Es gäbe
dann keinen Grund, mit Filz, Knochen, Ton oder sonstigen Materialien

zu arbeiten. Gerade diese Arbeit mit Material muss die Identifikation

zwischen Wahrnehmendem und Produzenten zu einer Art
Vereinigung führen. Und unmittelbar wird die Identifizierung mit den Sinnen

möglich. Allmählich werden die Menschen begreifen, dass Kreativität

nicht nur etwas für die Mussestunden, sondern eine Schicht ihres

persönlichen Lebens ist. Und dann werden sie auch sehen, dass es viele
solche Schichten gibt. Das Denken ist strukturiert, und zwar mit der

Intelligenz aufder untersten Ebene und aufder höchsten Intuition,
Inspiration und Imagination. Der Macht des menschlichen Denkens
stehen daher viele verschiedene Entwicklungsmöglichkeiten offen. Das zu
wissen ist äusserst nützlich, da die Zukunft der Welt ein Werk des Menschen

sein wird. Es gibt keinen Gott mehr, der dafür zuständig wäre,
keinen Schöpfer, der sich um die Wälder und die Probleme der Ökologie

kümmert. Die Zukunft der Welt muss ein Werk des Menschen sein.

Aus diesem Grund wird er sich auch die Qualitäten eines Gottes zulegen

müssen. Dies ist die Richtung seiner Entwicklung. Die Spirituali-
sierung des Menschen ist ein Problem der Arbeit, das sich über das
gesamte gesellschaftliche Netz erstreckt. Auch die Bergarbeiter-Frage hat
grundsätzlich damit zu tun. Sie ist nämlich nicht ein soziales Problem,
das mit den Ideologien aus dem letzten Jahrhundert gelöst werden
könnte. Die Lösung liegt allein in der Idee der Selbstbestimmung, der
Selbst-Regierung, der Kreativität und der Erschliessung neuer
Arbeitsmöglichkeiten, denn es gibt keine neuen Arbeitsplätze mehr. Die
sogenannten Arbeitsplätze werden bald fast ganz von der Bildfläche
verschwunden sein, und jetzt noch auf alt-bekannte Weise um neue zu
kämpfen, ist ein Ding der Unmöglichkeit.

S M : Welche unmittelbare Antwort würden Sie also den Bergarbeitern

geben?

J B : Meine unmittelbare Antwort ist, dass sie zusammenhalten
sollen. Eine Lösung für das Problem mit der Labour Party und den
Gewerkschaften gibt es nur, wenn man ein Aufeinanderprallen der
Meinungen verhindert. Wichtig ist, dass Unterschiede existieren. Sie sol-

72

/



len ständig diskutiert werden — eine Art permanenter Konferenz also.

Aber um über soziale Probleme zu reden, braucht es zuallererst Solidarität.

S M : Sie haben über Tiere und Politik gesprochen, beispielsweise in
«Hirschdenkmal». Welchen Bezug gibt es da zu Solidarität und
Gewerkschaften?

J B : Im «Hirschdenkmal» ging es um einen Arbeitsplatz, wo der
Gedanke des Arbeiters auf den Hirsch ausgedehnt wurde, ein Tier, das

auch eine Seele hat, gar nicht so verschieden vom Menschen, denn sein

Machtgefühl ist ebenso ausgeprägt wie seine Leidensfahigkeit. Der
Hirsch steht in Verbindung mit dem sozialen Problem der Arbeitsplätze.

Ich nannte das Stück «Ein Treffen für Tiere» — in die Fabriken
gehen und sich an der anstehenden Arbeit beteiligen. Wenn man Arbeit
und Arbeiterklasse so versteht, bedeutet das auch, dass Tiere ihre eigenen

demokratischen Gesetze haben müssen. Zur Zeit aber werden sie

getötet. Sie sterben schneller als der Mensch. Sie verfügen wohl über
weniger biologische Widerstandskräfte gegen die Umweltverschmutzung

als dieser. Das Ganze hat also eine Menge mit Evolution zu tun.
Tiere sind ein Katalysator für die menschliche Evolution. Sie haben
viel gemeinsam mit den Menschen. Tiere sollten demokratische Rechte

bekommen, mit «Menschenrechten» ausgestattet werden.
S M : Lassen Sie uns über den Arbeitsplatz des Künstlers sprechen.

J B : Teamwork war ein Charakteristikum der Renaissance —
Raphael ist ein gutes Beispiel. Einen grossen Teil seiner Arbeit führten
andere aus. Ich glaube, dass circa 300 Leute ständig für ihn arbeiteten. Er
war ein ganz cleverer Geschäftsmann.

S M : Gefällt Ihnen das?

J B : Das kommt darauf an. Mit anderen Leuten zusammenzuarbeiten,

halte ich für sehr positiv. Aber es hängt letztlich von Sinn und
Zweck der Sache ab. In der Antike gab es kaum Künstler, die allein
arbeiteten. Moderne Künstler unterhalten ein Atelier. Aber einer allein
kann nicht alle Arbeiten erledigen. Einer muss den Uberblick behalten.

So wurden für «Plight» zum Beispiel die «Halb-Säulen»-Gruppen
aus Filz von einer bayerischen Fabrik speziell angefertigt — sie Hessen

die anderen Aufträge liegen und führten meine Säulen in zwei Wochen

aus —, aber alle Entscheidungen habe ich selber getroffen. Stärke des

Materials, Form, Höhe, das Mass der Rundungen, die Siebener-Grup-
pen, Weichheit oder Festigkeit des Materials, die Farbe, die Nähte...

ungefähr 40 verschiedene Parameter. Da kommt es zu einer Art Kooperation.

Ich habe festgestellt, dass Andy Warhols Ideen mir ziemlich
nahe sind — die Beziehung von Kunst und Arbeitsplatz.

SM: In Ihrer Arbeit scheint die ideale Kooperation durch individuelle

Entscheidung geregelt zu sein. Ahnlich ist ja auch «Plight» ein Ort,
den man betritt, um allein zu sein. Wenn der Besucher die Erfahrung
der Innerlichkeit gemacht hat, kehrt er in die Gesellschaft zurück.

J B : Ja, er geht als ein Veränderter hinaus. (Übersetzung Elisabeth Brockmann)

73


	Interview with Joseph Beuys = Interview mit Joseph Beuys

