Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1986)

Heft: 7: Collaboration Brice Marden

Artikel: Interview with Joseph Beuys = Interview mit Joseph Beuys
Autor: Morgan, Stuart / Beuys, Joseph / Brockmann, Elisabeth
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-679953

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-679953
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

INTERVIEW WITH
JOSEPH BEUYS

STUART MORGAN

SM: Isittruethat your Ulysses books contained drawings related to the
present felt-lined room?
JB:  Yes, I began using felt towards the end of the 1950s, beginning of the 1960s.
That was for small objects. Bigger ones did not appear until 1962-4. The concept
of felt sculpture on a wall, on its own in a gallery, dated from 1968-9 and there are
drawings of a room exactly like this oneinthe Ulysses notes — aroom related
to felt and feltiness, but with a proportion of four.

PARKETT 7 1985 64



SM: Whydidyouchoose Ulysses asa point of departure?

J B :  There was no choice. Once I received the commassion from_James Joyce to
prolong his novel to six volumes I simply did it.

S M : The title of the new workis Plight. Isit your plight?

JB: No. «Plight» is an idea with two poles — one positive, the other negative. On
the one hand a difficult situation, a dilemma. On the other trust, a bond.

SM: Between...?

J B :  Between human beings, between human beings and nature, human beings
and animals, plants, earth.

S M : Sofar I seeonly felt-lined walls, piano, and on it a blackboard and a ther-
mometer. What else will be in the gallery?

J B :  Nothing else. So from this point of view you could say it is a concert-hall,
although there is no possibility of sound penetrating it.

S M : A hall for silent music?

JB: No, amusic hall which is silent. But it is not stlent because nobody is playing
there; 1t is like that because of this cultural aspect which is an expression of being si-
lent. It is isolated, insulated. There is no sound less than sound. And when there
is no outer sound, nothing physically to be heard, then the inner sound of the soul —
let’ssaythe imagination of themusic — appears as an even stronger sugges-
tion. So Plight works by a very strong contradiction.

S M : The less there is around us, the more we fall back on our imagination.

J B Yes, you could say that. But also the less the din of exterior noise, the greater
the possibility of a healthy imagination. I am reflecting on human innerness, the de-
velopment of human potential. Outside the situation there is no more sound. It is at
zero, which marks the threshold of the conventional understanding of sound or music
or sculpture and tends towards an anthropological understanding of art.

SM: «Anthropological»?

J B :  Thedevelopment of art, as everybody instinctively knows, is one of the most
important things in the world because it reflects the fact that secret things are con-
densed, especially in human beings. So the movement of art inwards s a kind of ap-
proach to this threshold. No longer are all the rules given by outside authorities as
was the case in Egyptian culture, Roman culture or the Renaissance. Nowadays it
has to come from the people, principally. Hence the most interesting common factor
of Modernism: the elimination of any tradition in favour of individual concepts. So,

Jfor this reason, there is no connected style as there was in Baroque or Gothic, which
were collectively indoctrinated. Now every human being develops his or her own cul-
ture. That’s visible in Modernism, and most of the radical carriers of the idea of the
Modern are trying hard to eliminate tradition. So there is a lot of destructiveness in
Modern art, but it is destructiveness as a positive activity — to destroy the tradition
in order to approach concepts which lead to freedom. This s the reason for Expres-
stonust distortion and equally for the concepts of Mondrian, which offer a very radi-
cal elimination of tradition in painting. This implies that a time will come when
people will have to create the world anew, a transformation of the social order. Art

STUART MORGAN isanEnglisharteritic  based on such transformation is an interesting historical development. When there

who works as a consulting editor for Artscribe and  was spiritual leadership as in the eras of Egypt, Greece, even partly in Rome, every-

writes regularly for Artforum. thing served the idea of religion and the spirit. In Roman culture everything was

65



directed by law. Nowadays our culture, seen radically, can only be described as eco-
nomic. Changing the law or economic conditions according to old socialist concepts
is not possible any more. The only tool is revolutionary power based on mankind’s
creativity, self-determination, self-government and self-administration. This
means that through the idea of art, democracy and freedom and brotherhood could one
day become a reality. But — and this is the result of my experiments — this is only
possible by the methodology of art. So you have to widen and revise your traditional
understanding of art to an understanding of a relationship to mankind’s labour.
S M : Whatis the role of the artist in the social model you’ve outlined?

J B :  Because he s already using this kind of method to work with the idea of
creativity, the artist has only to come to a consciousness about these things. I try to
bring a kind of clarity to this consciousness. Not every artist is convinced of my ideas.
Most of them stay in their conditioned understanding of painting and sculpture.
They look for effects and see if they succeed or not. This is interesting, naturally, but
it s not the meaning of art. For me art means a radical change in the social order.

SM: Marcel Proust had a cork room. He shut himself off from society. How does
your felt-room relate to that?

J B : Oneassociation of my roomin Plight s of isolation. The other is the
warmth of the material. Surely this shutting off from society is an anti-communica-
tion element; 1t has a negative, even hopeless feeling as in some Samuel Beckett
preces. The other quality of the felt is to protect people from bad outside influences.
So it 15 also a positive insulator. You can make a suit or a tent out of it, like the Mon-
gol tribes. It protects them against cold, storms and the outside world because it con-
tains a lot of warmth. It is organic. This positive side — protecting people from
danger — is the other extreme of the meaning of this piece. So the idea of a concert-
hall without sound looks completely negative at first, but it is meant to stress a
threshold where everything moves to a critical point. Everything beyond that point is
transformed, transubstantiated, and surely the general meaning of art is the com-
plete, radical change of human beings, beginning with their knowledge of them-
selves. During the last three hundred years they have followed radical, rationalistic,
intellectual, materialist ideas of life and nature. This one-sided view of intelligence
is a great danger — at least, I see it that way. Intelligence is a fine thing and also,
perhaps, the ability to employ mathematical concepts. So I am not against the fruits
of the materialistic period. I even admare the results of materialism. You could say
that the atom bomb is a masterpiece of technology, potential for analysing physical
laws, invention in physics and chemistry and so on. So you could say that the mater:-
alistic period has been very necessary for the transformation of mankind. But that
kind of knowledge overrates rationalistic judgement. Every part of nature, and there-
fore human beings — will die if this one-sidedness stays for too long. So art brings
in some other understanding of what creativity really means: not intelligence, sim-
ply, and finding an answer to what something means. Art is approached by all the
senses — and human beings have a lot of senses. Visual art touches the senses.
Balance, hearing, temperature (I find temperature the most important element of
sculpture)... Those things are interesting because they are translatable into the hu-
man psyche. Instead of something you are confronted with, outside, all the senses
combine to make the human being and the sculptural work one thing. Otherwise

66



anderstanding: means only a logical explanation which would be better written
down. If the meaning of art is that there is anything to understand by some intellec-
tual method, it would be better to write it down immediately, there would be no rea-
son to work with felt or bones or clay or whatever to make forms. So this identifica-
tion of the perceiver and the maker has to become a kind of unification. Immediately
an identification with the senses is possible. Gradually people will learn that
creativity 1s not just a leisure-time problem but a stratum of their own being. They
will also learn that there are different strata; thinking is a structured thing, with in-
telligence on the lowest level, and on the highest level intuition, inspiration and im-
agination. So a lot of possibilities exist for the development of man’s thought and
thinking power. It is very useful to learn this because the future of the world is the
work of human beings. There is no longer a God to do these things, a creator who
cares for the forests or for the ecological problems. The future of the world has to be the
work of human beings. So they have to approach the quality of a god. They have to
move in this direction. The spiritualisation of the human being is a working
problem which extends the whole network of society. The Miners’ Problem is prin-
cipally related to this, it is not a social problem which can be solved with the ideolo-
gies of the last century. It can be solved with the idea of self-determination, self-
government, the idea of creativity and the discovery of new working places because
there a r e no more available working places. Soon the so-called traditional
working-places will have almost completely disappeared and to struggle for more of
them in an old-fashioned way is struggling for an impossibility.
S M : Sowhat is the immediate answer for the miners?

J B :  The immediate answer s for them to stay together. The problem with the
Labour Farty and the Unions can only be solved by avoiding a clash of opinions. It
is important that differences exist. These can be discussed all the time — there can be
a permanent conference. But in order to talk about social problems first requires
solidarity.

SM: Youhavetalked about animals and politics, inthe Hirschdenkmal,
for instance. How does this relate to unions and solidarity?

JB: The Hirschdenkmal wasan idea of the working-place where the
idea of the worker was widened to include the stag, an animal which is also a soul,
not so very different from a human being because of its strong feeling of power, suffer-
ing. The stag is connected to the social problem of work-places. I called this A Meet-
ing for the Animals, to go into factories and take part in the labour that has to be
done. This kind of development of understanding of work and labour means that
animals have to have their own democratic laws. But at present they are being killed.
They die earlier than humans. It seems true that animals have more tender biological
defences against pollution than human beings. So this has a lot to do with evolution.
They have a lot to do with humans. Animals must get democratic rights, must be
implanted with «human rights».

SM: Could we talk aboutthe artist’s work-place?

J B : Team work was always the characteristic of the Renaissance — Raphael is
a good example. A lot of his work was done by others. I think he had about 300 peo-
ple involved, always working. He was a very clever business-man.

S M : Do you approve?

67



J B : It depends. Working with other people is very positive. It depends on the
meaning and the result. Making art alone very seldom occurs in antiquity. Modern
artists develop a studio. But not everything can be done by a single person. Supervi-
sion is necessary. Sofor Plight thefelt «half-column» units were made specially
by a factory in Bavaria — they left their other jobs and finished these for me in two
weeks — but the decisions about them were all taken by me. The thickness, the
shape, the height, the tension of the rotundities, the proportion of seven, the softness
or hardness of the material, the colour, the stitching... say, about forty different
parameters. This leads to a kind of co-operation. I have found that Andy Warhol’s
ideas are close to mine — the relationship of art to the working-place.

S M : Inyour work an ideal of co-operation depends on individual decisions, it

seems. Similarly, Plight isa place where people go to be alone. After the ex-

perience of innerness they return to society.
J B : Yes, they leave as changed people.

JOSEPH BEUYS, PLIGHT, 1985,
INSTALLATION ANTHONY D’OFFAY GALLERY LONDON.

68



INTERVIEW MIT
JOSEPH BEUYS

STUART MORGAN

SM: Stimmt es, dass Ihre «Ulysses»-Biicher bereits Zeichnungen zu

Ihrem neuen Filz-Raum enthielten?
JB: ]Ja, ich begann schon Ende der 50er, Anfang der 60er Jahre mit
Filz zu arbeiten. Damals verwendete ich Filz fir kleine Objekte. Gros-
sere machte ich erst ab 1962 und 1964. Das Konzept fiir eine eigenstan-
dige Filz-Skulptur auf einer Galerie-Wand stammt von 1968/69. Ent-
wirfe fiir einen solchen Raum befinden sich in den «Ulysses»-Skizzen
— fir einen Raum, der vom Filz und dessen Stofflichkeit bestimmt
wird. Damals hatte ich allerdings Vierergruppen vorgesehen.

SM: Wiekamen Sie dazu, «Ulysses» als Ausgangspunkt zu wahlen?
J B : Das war keine Wahl. Nachdem ich von James Joyce die Anwei-
sung erhalten hatte, seinen Roman auf sechs Bande zu erweitern, tat
ich das einfach.

SM: TIhreneue Arbeit trigt den Titel «Plight». (A.d.U.: Das englische

Wort hat verschiedene Bedeutungen und Anspielungen: «Gefahr»,

«Risiko», «Misere» sowie «in Gefahr bringen» und: «versprechen», «an-

binden», «sich widmen» sowie «miteinander verkntupfen» oder «in Fal-

ten legen».) Bezieht sich das auf Sie?
JB: Nein. «Plight» ist eine Idee mit gegensatzlichen Polen — der eine
positiv, der andere negativ. Einerseits eine schwierige Situation, ein Di-
lemma. Auf der anderen Seite Zuversicht, ein Bundnis.

SM: Zwischen...?
JB: Zwischen den Menschen; zwischen Mensch und Natur, Mensch
und Tier, Pflanze, Erde.

SM: Bisjetzt sehe ich nur mit Filz bedeckte Wande, ein Klavier, dar-

aufeine Tafel und ein Thermometer. Was kommt sonst noch in die Ga-

lerie?
J B : Gar nichts. Insofern kénnte man also sagen, es handelt sich um
eine Konzerthalle, obwohl sich darin natiirlich kein Klang entfalten
kann.

SM: Eine Konzerthalle fir stumme Musik?
J B : Nein, eine stumme Konzerthalle. Sie ist aber nicht deshalb
stumm, weil keiner darin spielt, vielmehr dreht es sich um den kulturel-
len Aspekt, der Ausdruck fiir den Zustand der Stummbeit ist. Es geht
um Isolation, Einsamkeit. Nichts klingt weniger als Téne. Und wenn es
keinen dusserlich feststellbaren Klang gibt, nichts physisch Horbares,
dann entfaltet sich der Klang der Seele — lassen Sie es mich «Imagina-
tion» der Musik nennen — nur um so intensiver. «Plight» arbeitet also
mit starker Widersprichlichkeit.

69 PARKETT 7 1985



SM: Je weniger wir um uns haben, umso mehr sind wir auf unsere

Vorstellungskraft zurtickgeworfen.

SM: «Anthropologisch»?

STUART MORGAN ist Kunstkritiker
und lebt in England. Er ist Redaktor bei Art-

scribe und schreibt regelmassig fiir Artforum.

JB: Ja, so kdnnte man es ausdricken. Aber auch: Je schwacher das
Gewirr der Gerausche von aussen, umso grosser die Chance, dass die
Vorstellung lebendig wird. Ich beschaftige mich mit menschlicher In-
nerlichkeit, mit der Entwicklung menschlicher Fahigkeiten. Ausser-
halb davon gibt es keine To6ne, sie sind auf den Nullpunkt geschraubt,
und hier befinden wir uns an der Schwelle des konventionellen Ver-
standnisses von Klang oder Musik oder Skulptur, die uns auf ein an-
thropologisches Kunstverstandnis verweist.

J B : Instinktiv weiss jeder, dass die Entwicklung der Kunst zu den
wichtigsten Dingen der Welt gehort, weil sie Spiegel der Verdichtung
geheimnisvoller Dinge — vor allem im Menschen — ist. So nahert sich
die Kunst — indem sie sich nach innen richtet — jener Schwelle. Re-
geln werden nicht mehr von dusseren Autorititen vorgegeben, wie es
bei den Agyptern und Rémern oder in der Renaissance der Fall war.
Heute muss sich das Volk prinzipiell selbst die Regeln setzen. Daraus
ergibt sich als interessantester gemeinsamer Nenner der Moderne die
Ausschaltung jedweder Tradition zugunsten individueller Konzepte.
Aus diesem Grund gibt es keinen verbindenden Stil wie in der Gotik
oder im Barock, die kollektiver Indoktrination unterworfen waren.
Heute entwickelt jedes menschliche Wesen seine ihm eigene Kultur.
Die Moderne macht das deutlich, und die meisten Vertreter der Idee
der Moderne sind intensiv um die Uberwindung der Tradition be-
miiht. Es gibt also eine Menge Destruktives in der modernen Kunst,
aber im positiven Sinn: Zerstérung der Tradition zugunsten von Kon-
zepten, die zur Freiheit fithren. Darin liegt auch der Grund fir die Ent-
stellungen des Expressionismus und fir die Konzepte Mondrians, die
eine ausserst radikale Beseitigung der Tradition in der Malerei darstel-
len. Dies bedeutet aber auch, dass einmal eine Zeit kommen wird, in
der die Menschen die Welt aufs Neue erschaffen miissen, eine Umfor-
mung der gesellschaftlichen Ordnung also. Die Kunst, die aus dieser
Veranderung hervorgeht, stellt eine interessante historische Entwick-
lung dar. In den Perioden, in denen sich Agypten, Griechenland und
teilweise auch Rom unter geistiger Fihrung befanden, orientierte sich
alles an der Idee von Religion und Geist. In der rémischen Kultur wur-
de alles vom Gesetz bestimmt. Unsere heutige Kultur kann man, radi-
kal gesagt, nur als eine 6konomische bezeichnen. Gesetze oder 6kono-
mische Bedingungen nach alten sozialistischen Konzepten zu veran-
dern, ist heute nicht mehr méglich. Der einzige Weg ist eine revolutio-
nare Kraft, die sich auf Kreativitat, Selbst-Bestimmung, Selbst-Regie-
rung und Selbst-Verwaltung der Menschen grundet. Das bedeutet,
dass durch die Idee der Kunst eines Tages Demokratie, Freiheit und
Briderlichkeit wahr werden konnten. Aber — und das ist das Ergebnis
meiner Experimente — das geht nur mit den Mitteln der Kunst. Wir

710



mussen daher unser traditionelles Kunstverstandnis um den Bezug zur
gesamten Arbeit der Menschheit erweitern und revidieren.

S M : Welche Rolle spielt der Kinstler in dem Gesellschaftsmodell,

das Sie da entworfen haben?

JB: Der Kiinstler bedient sich ja schon dieser Methode der Arbeit auf
kreativer Grundlage, und deshalb muss er nur noch das entsprechende
Bewusstsein entwickeln. Ich versuche, in dieses Bewusstsein eine Art
Klarheit zu bringen. Nicht alle Kiinstler sind von meinen Ideen tber-
zeugt. Die meisten verharren in ihrem beschrankten Verstandnis von
Malerei und Skulptur. Sie streben irgendeine Wirkung an und gucken
dann, ob sie sie erreicht haben oder nicht. Das ist nattrlich auch inter-
essant, aber darin liegt nicht die Bedeutung von Kunst. Ftir mich be-
deutet Kunst eine radikale Veranderung der Gesellschaftsordnung.

SM: Marcel Proust hatte einen Korkraum. Erisolierte sich selbst von
der Gesellschaft. In welcher Beziehung steht dazu Ihr Filzraum?

J B : Eine Assoziation zu meinem Raum in «Plight» ist die Isolation.
Die andere ist die Warme des Materials. Sicher ist dieses Sich-von-der-
Gesellschaft-Abschliessen ein anti-kommunikatives Element; ein nega-
tives, ja hoffnungsloses Gefithl wie in einigen Stiicken von Samuel
Beckett verbreitet sich. Filz hat aber auch eine andere Qualitat: Men-
schen gegen schlechte Einfliisse von aussen zu schiitzen. So ist er also
auch ein Isolator im positiven Sinn. Man kann einen Anzug oder ein
Zelt daraus machen, wie es die Mongolen-Stamme tun. Er schiitzt sie
gegen Kalte und Stiirme, gegen die Aussenwelt, weil er eine Menge
Wirme speichert. Er ist organisch. Diese positive Seite — Schutz fiir
die Menschen vor Gefahren — ist der andere Pol in der Bedeutung des
Stiickes. So erscheint also die Idee einer Konzerthalle ohne Klang zu-
nachst vollkommen negativ, aber gemeint ist sie als Verweis auf jene
Grenze, an der sich alles auf einen kritischen Punkt hinbewegt. Jenseits
dieses Punktes verandert, wandelt sich alles, und die allgemeine Bedeu-
tung von Kunst liegt ja wohl in einer vollstandigen, radikalen Verande-
rung des Menschen, angefangen bei dessen Bewusstsein von sich selbst.
Wihrend der letzten dreihundert Jahre lebte der Mensch nach radika-
len, rationalistischen, intellektuellen, materialistischen Vorstellungen
von Leben und Natur. Diese einseitige Auffassung von Intelligenz birgt
eine grosse Gefahr — so sehe ich das jedenfalls. Intelligenz ist eine gute
Sache, und vielleicht auch die Fahigkeit, mit mathematischen Konzep-
ten zu arbeiten. Deshalb bin ich keinesfalls gegen die Friichte des mate-
rialistischen Zeitalters. Ich bewundere sogar die Errungenschaften des
Materialismus — man kénnte die Atombombe als Meisterwerk der
Technologie loben — und ebenso die Fahigkeit, physikalische Gesetze
zu beschreiben, die Erfindungen der Physik und Chemie und so weiter.
In dieser Hinsicht war also die Zeit des Materialismus sehr notwendig
fir die Veranderung des Menschen. Aber diese Art von Wissen unter-
schatzt die rationalistische Urteilskraft. Alles in der Natur — und des-
halb eben auch der Mensch — wird sterben, wenn sich diese Einseitig-

a0



keit zu lange halten kann. Und deshalb bringt Kunst ein anderes Ver-
standnis von Kreativitat mit hinein: sie bedeutet eben nicht einfach In-
telligenz und die Fahigkeit, Antworten aufdie Frage nach dem Sinn der
Dinge zu geben. Kunst bedient sich aller Sinne — und der Mensch hat
viele davon. Bildende Kunst rithrt die Sinne an. Balance, Gehor, Tem-
peratur (ich halte Temperatur fiir den wichtigsten Aspekt von Skulp-
tur)... Diese Dinge sind interessant, weil sie sich als Teil der menschli-
chen Psyche begreifen lassen und nicht als ein Ausseres, mit dem man
konfrontiert wird. Alle Sinne verbinden sich, um Mensch und Skulp-
tur zu vereinigen. Andernfalls ware «Verstehen» nichts als eine logische
Erklarung, die man besser aufschreiben kénnte. Wenn die Bedeutung
der Kunst darin lage, etwas mittels irgendeiner intellektuellen Metho-
de zu begreifen, dann sollte man daslieber sofort aufschreiben. Es gabe
dann keinen Grund, mit Filz, Knochen, Ton oder sonstigen Materia-
lien zu arbeiten. Gerade diese Arbeit mit Material muss die Identifika-
tion zwischen Wahrnehmendem und Produzenten zu einer Art Verei-
nigung fithren. Und unmittelbar wird die Identifizierung mit den Sin-
nen moglich. Allmahlich werden die Menschen begreifen, dass Kreati-
vitat nicht nur etwas fir die Mussestunden, sondern eine Schicht ihres
personlichen Lebens ist. Und dann werden sie auch sehen, dass es viele
solche Schichten gibt. Das Denken ist strukturiert, und zwar mit der
Intelligenz auf der untersten Ebene und auf der héchsten Intuition, In-
spiration und Imagination. Der Macht des menschlichen Denkens ste-
hen daher viele verschiedene Entwicklungsmoglichkeiten offen. Das zu
wissen ist ausserst nlitzlich, da die Zukunft der Welt ein Werk des Men-
schen sein wird. Es gibt keinen Gott mehr, der dafiir zustandig ware,
keinen Schopfer, der sich um die Walder und die Probleme der Okolo-
gie kimmert. Die Zukunft der Welt muss ein Werk des Menschen sein.
Aus diesem Grund wird er sich auch die Qualitaten eines Gottes zule-
gen mussen. Dies ist die Richtung seiner Entwicklung. Die Spirituali-
sierung des Menschen ist ein Problem der Arbeit, das sich tiber das ge-
samte gesellschaftliche Netz erstreckt. Auch die Bergarbeiter-Frage hat
grundsatzlich damit zu tun. Sie ist namlich nicht ein soziales Problem,
das mit den Ideologien aus dem letzten Jahrhundert gel6st werden
konnte. Die Losung liegt allein in der Idee der Selbstbestimmung, der
Selbst-Regierung, der Kreativitat und der Erschliessung neuer Ar-
beitsmoglichkeiten, denn es gibt keine neuen Arbeitsplatze mehr. Die
sogenannten Arbeitsplatze werden bald fast ganz von der Bildflache
verschwunden sein, und jetzt noch auf alt-bekannte Weise um neue zu
kampfen, ist ein Ding der Unméglichkeit.

SM: Welche unmittelbare Antwort wiirden Sie also den Bergarbei-

tern geben?

J B: Meine unmittelbare Antwort ist, dass sie zusammenhalten sol-
len. Eine Losung fur das Problem mit der Labour Party und den Ge-
werkschaften gibt es nur, wenn man ein Aufeinanderprallen der Mei-
nungen verhindert. Wichtig ist, dass Unterschiede existieren. Sie sol-

72



len standig diskutiert werden — eine Art permanenter Konferenz also.
Aber um uber soziale Probleme zu reden, braucht es zuallererst Solida-
ritat.

S M : Sie haben tiber Tiere und Politik gesprochen, beispielsweise in
«Hirschdenkmal». Welchen Bezug gibt es da zu Solidaritat und Ge-

werkschaften?

JB: Im «Hirschdenkmal» ging es um einen Arbeitsplatz, wo der Ge-
danke des Arbeiters auf den Hirsch ausgedehnt wurde, ein Tier, das
auch eine Seele hat, gar nicht so verschieden vom Menschen, denn sein
Machtgefiihl ist ebenso ausgepragt wie seine Leidensfahigkeit. Der
Hirsch steht in Verbindung mit dem sozialen Problem der Arbeitsplat-
ze. Ich nannte das Stiick «Ein Treffen fiir Tiere» — in die Fabriken ge-
hen und sich an der anstehenden Arbeit beteiligen. Wenn man Arbeit
und Arbeiterklasse so versteht, bedeutet das auch, dass Tiere ihre eige-
nen demokratischen Gesetze haben miissen. Zur Zeit aber werden sie
getotet. Sie sterben schneller als der Mensch. Sie verfiigen wohl tiber
weniger biologische Widerstandskrafte gegen die Umweltverschmut-
zung als dieser. Das Ganze hat also eine Menge mit Evolution zu tun.
Tiere sind ein Katalysator fiir die menschliche Evolution. Sie haben
viel gemeinsam mit den Menschen. Tiere sollten demokratische Rech-
te bekommen, mit «Menschenrechten» ausgestattet werden.

S M : Lassen Sie uns iiber den Arbeitsplatz des Kiinstlers sprechen.

S M : Gefallt Ihnen das?

J B : Teamwork war ein Charakteristikum der Renaissance — Ra-
phael ist ein gutes Beispiel. Einen grossen Teil seiner Arbeit fiihrten an-
dere aus. Ich glaube, dass circa 300 Leute standig fiir ihn arbeiteten. Er
war ein ganz cleverer Geschaftsmann.

J B : Daskommt darauf an. Mit anderen Leuten zusammenzuarbei-
ten, halte ich fir sehr positiv. Aber es hangt letztlich von Sinn und
Zweck der Sache ab. In der Antike gab es kaum Kiinstler, die allein ar-
beiteten. Moderne Kiinstler unterhalten ein Atelier. Aber einer allein
kann nicht alle Arbeiten erledigen. Einer muss den Uberblick behal-
ten. So wurden fur «Plight» zum Beispiel die «Halb-Saulen»-Gruppen
aus Filz von einer bayerischen Fabrik speziell angefertigt — sie liessen
die anderen Auftrage liegen und fithrten meine Saulen in zwei Wochen
aus —, aber alle Entscheidungen habe ich selber getroffen. Starke des
Materials, Form, Hohe, das Mass der Rundungen, die Siebener-Grup-
pen, Weichheit oder Festigkeit des Materials, die Farbe, die Nahte...
ungefahr 40 verschiedene Parameter. Da kommt es zu einer Art Koope-
ration. Ich habe festgestellt, dass Andy Warhols Ideen mir ziemlich
nahe sind — die Beziehung von Kunst und Arbeitsplatz.

SM: InlIhrer Arbeitscheintdieideale Kooperation durch individuel-
le Entscheidung geregelt zu sein. Ahnlich ist ja auch «Plight» ein Ort,
den man betritt, um allein zu sein. Wenn der Besucher die Erfahrung
der Innerlichkeit gemacht hat, kehrt er in die Gesellschaft zurtick.

J B : Ja, er geht als ein Veranderter hinaus. (Ubersetzung: Elisabeth Brockmann)

73



	Interview with Joseph Beuys = Interview mit Joseph Beuys

