Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1985)

Heft: 6: Collaboration Jannis Kounellis

Artikel: Malen auf dem Seil = Painting on a tightrope
Autor: Wildermuth, Armin / Schelbert, Catherine
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-679995

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-679995
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Misxl: BN
AL IYE-NL O VL

ARMIN WILDERMUTH

Uin tleir wieioas iz i /At kit Gedicine= NI it o lnaim s ¢

Maler, die man zu den Neuen Wilden, Heftigen
oder Neoexpressiven zahlt, betonen oft, dass es ih-
nen um ein verandertes Verhalten zum Bild und
zur Malerei gehe. Damit umschreiben sie ihre re-
flektierte Haltung, die sie befdhigt, durch ihre Bil-
der auch die Voraussetzungen der Malerei zu the-
matisieren. Was und wie auch immer gemalt wird
— Malerei muss immer schon von der Malerei aus-
gehen. Jedes gemalte Bild setzt voraus, dass es eine
Wirklichkeit gibt, die sich im Gemaltsein erfullt,
und es ist diese Wirklichkeit eigenen Geprages, die
in jedem Bild zur Erscheinung kommen soll. Dazu
ist jede Methode erlaubt. Anything goes.

Diese reflektierte, selbstreferentielle Malerei
verzichtet darum bewusst auf alle Normen, auf
vorgegebene Massstabe und auf jede Ideologie; sie
konzipiert sich selbst als eine grundsatzlich offene
Kunst, sei sie in Berlin, Kéln, Hamburg, Italien
oder New York lokalisiert. Sie will den Fehler auch
vieler Wissenschaften vermeiden, namlich die Ver-
wechslung von Methode und Wirklichkeit. Dies ge-
lingt aber Wissenschaftlern und Kinstlern nur,
wenn sie sich der pragenden, ja wirklichkeits-stif-
tenden Kraft von Paradigmen, Haltungen, Ein-
stellungen, Seinsgeltungen, Interaktionsmustern
oder ontologischen Grundentscheidungen bewusst

ARMIN WILDERMUTH istProfessor fur Philosophie an der
Hochschule St. Gallen. Er hat verschiedentlich tiber zeitgendssische

Kunst publiziert.

A

geworden sind. Denn diese sind die lange unge-
dacht gebliebenen Voraussetzungen dafiir, dass wir
neutrale Dinge, Objekte, Gegenstande oder beleb-
te Organismen, Systeme, Supersysteme, Elemen-
tarteilchen oder auch Bilder als Abbilder, Doku-
mente, Illustrationen, Visualisierungen, Ikonen,
Darstellungen usw. unterscheiden und unreflek-
tiert als selbstverstandlich annehmen. Aber nichts
ist selbstverstandlich. Aufgrund unserer Haltun-
gen, Paradigmen oder kurz: Attitiden werden die-
se ontologischen Monster konstant von uns er-
schaffen. Durch diese Einsichten zeichnet sich heu-
te eine utopische, umfassende Attitiiden- oder Pa-
radigmen-Stiftungs-Kunst ab. Harald Szeemanns
Ausstellungstitel «When Attitudes Become Form»
(1969) deutete bereits in diese Richtung. Es ware
dies die Meta-Kunst, die den Kiinsten der vergan-
genen drei Jahrzehnte schon implizite war und die
sich nun frei entfalten kénnte. Alle neuen Kunst-
formen gingen davon aus, dass Paradigmen und
Attitiden der Welterfahrung sichtbar oder darge-
stellt werden konnen. Es legt sich aber heute der
Gedanke nahe, den Attitiden- oder Paradigmen-
Stiftungs-Prozess selbst zur Kunstform oder sogar
zu einer allgemeinen Meta-Kunst zu verdichten.
Der heutige Maler hat dieses Ziel sicher noch nicht
erreicht, aber er ist auf dem Wege zu einer Kunst
solchen Zuschnitts. Er ist Attitiden- oder Paradig-
men-Stiftungs-Kunstler durch eine paradoxe Re-
duktion aufein einziges Kunst-Medium. Da er sich



aber weder den Paradigmen und Attitiden voll
hingibt, noch die Tradition der Malerei als objekti-
ve Gegebenheit annimmt, malt er iber dem Bo-

denlosen, bewegt sich wie der Seiltanzer tiber dem
Abgrund, der nur durch die konstante Gewinnung
des Gleichgewichts gehen oder stehen kann.

Durch Reduktion zur Freiheit der Malerei

Maler scheinen es in vielem einfacher zu haben
als die meisten Haltungskiinstler. Diese miissen
nicht nur ein sogenanntes Kunstwerk erschaffen,
sondern sind gezwungen, einen ganzen Wirklich-
keitsbereich kunstfahig zu machen. Isolierende
Reflexion und Darstellung mussen dabei oftmals
etwas ganz Alltagliches und Selbstverstandliches
freiarbeiten. Erst die reflektierende Haltung — zur
Umwelt, zum eigenen Korper, zu Materialien, zu
den eigenen FErinnerungen, zu Gerduschen, zu
Réaumen etc. — begriindet die Kunstfahigkeit des
Bereiches, in dem eine Attitude sich verwirklicht
oder zur Erscheinung kommt. Grundsatzlich sind
alle Wirklichkeitsbereiche kunstfahig.

Die Malerei geht von einer wesentlich verein-
fachten Situation aus. Die Universalisierungsten-
denzen der Konzept- und der Attitiiden-Kiinstler
entfallen. Das gemalte Tafelbild in seiner traditio-
nellen Form und die Instrumente und Materialien
seiner Herstellung werden problemlos von den Be-
trachtern als kunstfahig erachtet. Der Maler ent-
schlagt sich also eines grossen 'Teils moderner
Kunstproblematik, vor allem ihrer Universalisie-
rungstendenz, indem er sich auf die Malerei allein
beschrankt. Zugleich entzieht er sich aber jeder
Vorschrift, die aus der Malereitradition stammen
konnte, um die ihm doch zentrale Universalitat der
Haltungen zu bewahren. Er reduziert vorerst alle
Paradigmen der Geschichte der Malerei auf die
blosse Form des Bildermalens und nimmt sich zu-
gleich die Freiheit, sich aller moglichen Paradig-
men der Malerei zu bedienen und neue auszupro-
bieren.

Verstehen wir den gegenwartigen Maler als Teil-
nehmer der postmodernen, utopischen Attitiiden-
Metakunst, so konnen wir ihn weiter beschreiben.
Er ist sich der welterzeugenden Machtigkeit von
Haltungen bewusst und weiss, dass durch sie eine
Vielzahl von moglichen Welten und Wirklichkei-
ten erweckt werden konnen. Das ganze Haltungs-

78

potential reduziert er formal auf die Grundhaltung
der Verbildlichung, des Bildschaffens, des Konsti-
tuierens von Bildern. In allen Bildern malt er im-
merwieder das Bild. Diesist paradox und irritie-
rend, denn es ist keineswegs einsehbar, dass die
Haltungen, die zu so vielen Kunstformen der 60er
und 70er Jahre fihrten, wieder in einem einzigen
und zudem hdchst traditionellen Medium ihre
Darstellung erfahren sollen. Wie kénnen Haltun-
gen zur Wirklichkeit, die sie begriinden, in dieser
selbst sichtbar gemacht werden? Wie kann tiber-
haupt der Hinter- und Untergrund, der das Den-
ken, Handeln und Erfahren pragt und ermoéglicht,
in die Sichtbarkeit transponiert werden? Dennoch
versucht es der Maler, indem er sich tiber alle Pro-
bleme, die in dem Verbum «transponieren»
stecken, hinwegsetzt. Er missachtet sogar zuweilen
die ubliche Referenz, die zwischen urspriinglicher
sinnlicher Erfahrung und der Bilderscheinung
herrschen soll. Warum soll z.B. eine reflektierte
Landschaftserfahrung zu einem Landschaftsbild
fithren? Sie kann auch in ein ganz anderes Bild ein-
gehen. Der Malprozess zeigt oft eine Eigenmacht,
der zu folgen wichtiger wird, als eine unanschauli-
che Erfahrung zu dokumentieren oder «auszu-
dricken».

Auch der heutige Maler, der sein Malen reflek-
tiert, tritt in die grosse Tradition der Malerei ein,
deren Geschichte er in unterschiedlichen Graden
kennt und sich angeeignet hat. Zugleich dringen
taglich durch die Kommunikationsmedien Bilder
in ihn ein, auf die er, ob er will oder nicht, bezogen
bleibt. Die Reduktion auf das Bild der Malerei be-
schert ihm also immer neue Unendlichkeiten,
namlich alle moéglichen Bildwerdungen und alle
Bildfindungen und alle méglichen Verbindungen
von Bildern mit den ihnen entsprechenden Hal-
tungen. Aber was heisst hier «entsprechen»? Dieses
Entsprechen bleibt spekulativ und kdnnte nur im
Malprozess selbst erfahren werden, der aber dem



)

o N Frap iy it
CLNC A B B E R T

ARMIN WILDERMUTH

Towards Attitude-Meta-Art

Fainters among the Neuen Wilden, Heftigen or Neo-
expressionists often emphasize their concern with an altered
approach towards the picture and painting. In this way they
paraphrase their reflected attitude which allows them to
thematize not only their pictures, but the premises of paint-
ing as well. No matter how or what one paints — painting
always has to start with painting. Every painted picture
presupposes a reality that is fulfilled by the act of having been
painted, and it is this reality of individual imprint that is in-
tended in every picture. Any method that serves this end will
do. Anything goes.

This reflected, self-referential painting consciously dis-
masses all norms, all given standards, all ideology. It con-
ceves of utself as basically open-ended — be it in Berlin,
Cologne, Hamburg, Italy or New York. It wanis to avoid
the mistake, also common to many sciences, of confounding
method and reality. Success depends on the ability of scholars
and artists to recognize the intrinsic potential of paradigms,
attitudes, approaches, existence-values, patterns of interac-
tion or fundamental ontological decisions to mold and even
define reality. These assumptions have long lain fallow al-
though they determine our distinction and unreflected, self-
evident acceptance of neutral things, objects, data or animat-

Lhroweoh Reduwulctron ibo
Painters seem to have an easier time in many respects than
most attitude artists. The latter not only have to create a so-

ARMIN WILDERMUTH :saProfessor of Philosophy at the Univer-
sity of St. Gallen / Switzerland. He has written several works on contemporary

art.

ed organisms, systems, super systems, elementary particles
or even pictures as copies, documents, tllustrations, visual-
1zations, icons, representations, etc. But nothing is self-
evident. On the basis of our paradigms-cum-attitudes, we
are constantly creating these ontological monsters.

Through these insights, we are heading towards a utopr-
an, comprehensive art of attitudes and paradigms as implied
years ago in the title of Harald Szeemann’s exhibition,
When Attitudes Become Form (1969). And
this meta-art, implict in the art of the past three decades, has
now come out into the open. In the past, all new art forms
were based on the assumption that the paradigms and atti-
tudes of world experience are visible and representable. Bui
there 1s a tendency today to condense the process itself of en-
dowing attitudes or paradigms into an art form or even over-
all meta-art. The contemporary painter has not yet reached
this goal but he is well on the way to art thus fashioned. He
is an attitude or paradigm-endowing artist through a para-
doxical reduction to only one art medium. However, since he
will not wallow in paradigms and attitudes nor accept the
tradition of painting as an objective datum, he must paint
above bottomless depths, constantly juggling for balance as
he tightropes over the abyss.

the Freedom: of Fatnting

called work of art, they are also compelled to make an entire
sector of reality artistically viable. In the process, reflection
and representation often have to isolate things that are per-
Sectly commonplace and obvious. It is the reflecting approach
— to the environment, to one’s own body, to materials, to
one’s own memories, to sounds, to spaces, etc. — that sub-

PARKETT 6 1985



Betrachter entzogen ist. Der Maler weiss nur, dass
er durch neue Bildfindungen veranderte Haltun-
gen erweckt und umgekehrt, dass er durch eine
konstante Reflexion seiner Haltung zu immer neu-

Zorrn s B 1ld v

Es erscheint vorerst als reine Willkiir, wenn der
gegenwartige Maler alle seine Haltungen und alle
moglichen Welterfahrungen ins Bild drangen
mochte. Das Medium wird iiberfordert und muss
an seinen Spannungen zugrundegehen. Die Hal-
tung des Malers zum Bild, von dem er beinahe alles
fordert und dem er doch in einem tiefen Sinne Au-
tonomie zugesteht, ist getragen von einer umfas-
senderen Grundhaltung zur Welt, mit der er kei-
nesfalls alleine steht und die er mit Philosophen
und Gehirnforschern teilt: Die Welt, die dem Men-
schen durch seine visuelle Wahrnehmung zuging-
lich ist und in der er nach «der Wirklichkeit» fragt,
zeigt sich ithm stets als organisierbar zum Bild. Je-
des einzelne Bild, das der Maler malt, bestéatigt den
Bildcharakter der humanen Welt. Wir leben, ob
wir es wollen oder nicht, immer in Welt-Bildern
und in Prozessen der Weltbild-Erschaffung. Diese
Einsicht kann aber auch in Wut umschlagen: Wir
sind zum Bild verdammt.

Die Kiunstler der conceptual art und auch der
minimal art betriigen sich, weil sie gerade Bilder
vermeiden wollen, die sich ihnen aufdrangen. Ihr
Traum, den Kontakt mit der ungebrochenen Wirk-
lichkeit jenseits der Konzepte oder auch sinnlich
direkt mit Dingen, Materialien, Rdumen zu errei-
chen, scheint ihnen nur durch Bildaskese moglich
zu sein. Sie verkennen damit, dass alles, was sich
dem Menschen zeigt, immer unter den Bedingun-
gen seines subjektiven Daseins steht. Wenn er «das
Wirkliche» zu fassen vermeint, zeigt es sich ihm im-
mer schon als Bild, reduziert vielleicht auf Konzep-
te, Symbole oder Strukturen. Aus diesem Grund-
charakter humaner Wahrnehmung zieht der Maler
die kithne, die metaphysische Konsequenz, nam-
lich, dass das Bild selbst die einzige Wirklichkeit
sei, mit der der Mensch es zu tun habe. Darum ist
das stets irritierende Statement grosser Maler
plausibel, dass es nur eine Wirklichkeit, namlich

80

en oder vielleicht auch zu langst vertrauten Bildern
fortgetrieben wird. Wann aber soll ein Bild «been-
det» sein? Auch der Kunstler kann diesen Endakt
nicht erklaren.

erdaimmt

jene des Bildes gebe. Und wenn das Bild seine volle
Bildlichkeit erscheinen lassen kénne, dann offen-
bare es auch den Charakter der humanen Welt.

Das eine Bild, das der Maler malt, impliziert im-
mer auch die eine Welt, in der er alle Alltagswelten
erfahrt. Linguistische Konzeptkinstler und Kon-
zeptphilosophen setzen immer voraus, dass es eine
allein durch die Sprache konstituierte Welt gebe,
die sich vor oder innerhalb einer nicht-sprachli-
chen und darum letztlich «irrationalen» Wirklich-
keit abspiele. Der Maler anerkennt diesen Dualis-
mus eigentlich nicht, denn er denkt und erféhrt
sinnlicher, direkter und dynamischer. Im Bild kann
er den statischen Charakter der einen Welt, die im-
mer vorgegeben ist, und ihren dynamischen, sich
konstant konstituierenden und wieder auflésenden
Charakter vereinen. Das Bild ist so Dynamik im
Stillstand, konstante Neukonstitution in der Wie-
derholung, in seinem Erscheinen als einzelnes zu-
gleich offen zu vielen Welt- oder Bilderperspekti-
ven, schlagt immer in sich selbst um und bleibt
dennoch eine iibergreifende Einheit. Es ist immer
subjektiv und zeigt sich zugleich im Medium inter-
aktioneller Objektivitat.

Der moderne und postmoderne Bilder-Maler
muss die Synthese des subjektiven Malprozesses
und des Eigenanspruchs des Bildes auf seine Auto-
nomie leisten konnen, will er sich auf der Hohe sei-
ner ontologischen und metaphysischen Einsicht
halten. Das Bild muss autonom bleiben, muss sich
als Bild in seiner eigenen Wirklichkeit zeigen, um
den autonomen Selbstkonstitutionsprozess der
bildhaften Welt in sich zum Erscheinen zu bringen.
Darum ist der Maler, der sich nicht mit der Illustra-
tion von Konzepten, Methoden, Ideologien etc.
zufrieden gibt, sondern zur Wirklichkeit der Male-
rei vorgedrungen ist, hochst reflektiert und wie der
Konzeptkiinstler sich selbst als Welterschaffer be-
wusst, aber zugleich ist er bereit, diese ganze Refle-



stantiates the artistic viability of the sector in which an atti-
tude appears and fulfills itself. Basically all sectors of reality
are artistically viable.

Painting sets out from a substantially simplified situa-
ton. It does not have to deal with the tendency of concept and
attitude artists towards universalization. The painted pic-
ture in its traditional form along with the tools and materials

Jfor making it are readily accepted by viewers as artistically

viable. By restricting himself exclusively to painting, the
painter thus dispenses with the major issues of modern art,
especially the tendency towards universalization. But he also
shies away from all possible dictates of painterly tradition in
order to preserve his beloved universality of attitudes. 1o be-
gin with, he reduces all the paradigms in the history of paint-
ing to the mere form of painting pictures; and in addition, he
takes the liberty of using all sorts of paradigms in painting
and of trying out new ones.

If we see the contemporary painter as a partictpant in
postmodern, utopian attitude-meta-art, then we can describe
him further. He is aware of the power of attitudes to generate
worlds; he knows that numerous possible worlds and realr-
ties can be evoked by them. Formally, he reduces all the att:-
tude potential to the basic attitude of pictorialization, of
creating and constituting tmages. In all pictures he keeps
painting the picture. This is paradoxical and irritating
because 1t is difficult to understand why the attitudes that led
to such a variety of art forms in the 60’s and 70°s should be

Jfocusing again on representation in only one medium, and a
highly traditional one at that. How can attitudes towards the
reality of which they form the basis be made visible in this

Doomed to

It may seem arbitrary for the contemporary painter to pack
all his attitudes and all his experience of the world into the
picture. Unable to bear the burden, the medium collapses
under the strain. The painter’s attitude towards the picture,
of which he demands virtually everything although in a
deeper sense conceding its autonomy, rests on a more compre-
hensive, fundamental attitude towards the world that is not
his alone but is, in fact, shared by philosophers and brain
specialists. The world that is accessible to man through vis-
ual perception and in which he inquires about «reality,» al-
ways presents itself as capable of being organized into a pic-
ture. Every single picture that the painter paints confirms the
pictorial character of the human world. We live in

same reality? In fact, how can the background, the founda-
tion that underlies and determines our thinking, our doing
and our experiencing be transposed into visuality? Yet this is
Just what the painter is trying to do by disregarding all the
problems involved in the verb «to transpose.» Sometimes he
even 1gnores the ordinary reference that supposedly exists be-
tween the original sense experience and its pictorial appear-
ance. For example, why should a reflected experience of a
landscape lead to a picture of a landscape. It could also end
up as an entirely different picture. The painting process often
Sollows arbitrary paths whose pursuit is more important
than documenting or «expressing» inconcrete experience.

The contemporary painter who reflects his painting has
also joined the great tradition of painting whose history he
knows and has acquired to varying degrees. In addition, he is
flooded with images through the communications media to
which he must unavoidably relate whether he wants to or
not. The reduction of the image of the painting, therefore,
showers him with new infinities, namely all the possible be-
comings of an tmage and the findings of an image and all the
possible associations of images with the attitudes that corres-
pond to them. But just what does «correspond» mean? This
must remain a matter of speculation since it can only be ex-
perienced in the actual process of painting to which the view-
er has no access. The painter only knows that by finding new
tmages he fosters changes in attitude and conversely, that the
constant reflection of his attitudes propels him towards con-
stantly new or perhaps long familiar images. But when is a
picture «finished»? Not even the artist can explain the final
act.

Viiswals=atzon

world-pictures and in processes of world-picture-creation,
whether we like it or not. And this insight can turn to sudden
rage: we are doomed to visualization.

The proponents of conceptual and minimal art deceive
themselves by trying to avoid the very pictures that obtrude
upon them. They believe that their dream of establishing
contact with unbroken reality beyond concepts or direct sen-
sual contact with things, materials, spaces can only come
true by means of pictorial asceticism. They fail to under-
stand that everything presented to man is necessarily filtered
by the conditions of his subjective being. He may think he has
grasped something «real» but it is already a picture, reduced



Walter Dahn, SELBSTPORTRAIT ALS CHINESISCHER AFRIKANER/
SELFPORTRAIT AS CHINESE AFRICAN, 1984,
Acryl auf Nessel / acrylic on cloth, 250 x 200 cm / 98%5 x 78%

xivitdt zuriickzunehmen und der Eigendynamik
des Bildwerdeprozesses den Vorrang einzuraumen.
Erist fahig, seine Spontaneitat und die Bildphanta-
sie reflektiert zu kontrollieren. Woher wird also ge-
malt? Aus dem Rumpf? Aus der sensibilita — so

wie es Martin Disler, Siegfried Anzinger und Enzo
Cucchi formulieren? Die Frage ist falsch gestellt.
Das Bild, das e in e Bild malt sich selbst in allen
Bildern, denn esist als eine Bedingung der mensch-
lichen Wirklichkeit starker als der Maler.

Postmocderne Unhintergsehbarkeit

Das Bildverstandnis der hier skizzierten, sich
selbst reflektierenden Malerei hat etwas Unhinter-
gehbares an sich. Es entspringt der postmodernen
Situation, in der das Erkenntnisinteresse sich mehr
von den sogenannten Tatsachen, Resultaten und me-
chanistischen Ablaufen weg und hin zu den Konstitu-
tionsprozessen wendet. Die Malerei, die sich in ihrem
eigenen Prozess reflektiert und erhellt, ist zugleich
geschichtlich und ungeschichtlich. Sie ist zugleich
nach allen Seiten fur Neues offen und trotzdem ein
integraler Teil der Malereigeschichte. Sie kann dar-
um alle Epochen und Stilformen unterlaufen und
sich dienstbar machen. Sie weiss sich aber auch
frei, ganzlich neue und noch nie erschienene Bilder

82

zu suchen. Man kann darum sagen, dass sie einen
schwebenden Charakter hat. Sie greift darum auch
zurlick auf die Einsichten der Attitiden-Kiinste
und stellt sich auf deren Boden, ohne aber diesen
als verlasslich zu erachten. Sie integriert sich in die
Malgeschichte, nur um sie wieder in einen einzi-
gen, grossen Augenblock der Selbstkonstitution zu
verwandeln. Diese Malerei bewegt sich also immer
zwischen zwei Polen. Manchmal kann es scheinen,
dass sie eines Tages sogar auf die Bilder verzichten
oder zur Gestaltung, d.h. zur «Bildung» einer eige-
nen neuen Wirklichkeit fortschreiten méchte. Sie
steht heute dort, wo auch der Seiltdnzer geht und
steht. Kurz: Malen auf dem Seil.



e——————————

perhaps to concepts, symbols or structures. This basic feature
of human perception leads the painter to the bold, metaphyst-
cal conclusion that the picture itself us in effect the only reality
with which man is confronted. This is what lends plausibi-
[ty to the nagging statement of great painters that there is on-
ly one reality, namely that of the picture. And if the pic-
ture could appear in its total pictoriality, then it would also
reveal the character of the human world.

The one picture the painter paints implies the one world
in which he experiences all ordinary worlds. Linguistically-
ortented concept artists and concept philosophers assume the
existence of a world constituted exclusively by language that
is opposed to a non-linguistic and therefore ultimately «irra-
tional» world. Actually the painter disclaims this duality
since he thinks and feels more sensually, more directly and
more dynamically. The picture allows him to unite the static
character of a pre-given world with its dynamic character of
unceasing constitution and disintegration. Thus, the picture
is dynamics at a standstill, constant reconstitution in repeti-
tion, in its unique appearance still open to many worlds or
pictorial perspectives, it is always transposing itself and yet

remains a transcendent unit. It is always subjective and al-
ways presented in a medium of interactional objectivity.

The modern and postmodern picture-painter must effect a
synthesis of the subjective process of painting and the pic-
ture’s own clarm to autonomy tf he wishes to keep abreast of
his ontological and metaphysical insights. The picture has to
remain autonomous, it has to present itself as a pricture in its
own reality so that the autonomous, self-constituting process
of the pictorial world can surface. Therefore, the painter
who has not stopped at mere illustration of concepts, meth-
ods, ideologies, etc. but has gone on to penetrate the reality of
painting, s highly reflected and, like the concept artist,
aware of himself as a creator of worlds. However, he is also
prepared to take back all this reflectivity and to bow to the
dynamacs inherent in the process of pictorial emergence. He
us capable of reflected containment of his spontaneity and
pictorial imagination. So where is the painter painting
from? From the torso? From sensibilita — as Martin Dis-
ler, Stegfried Anzinger and Enzo Cucchi put it? This is the
wrong question. The picture, the one picture paints itself in
all pictures because, as a condition of human reality, it is
stronger than the painter.

Rostmodern Clwecircumoentabelity

There is something uncircumventable about the pictorial
approach of self-reflecting painting as described above. It is
the product of the postmodern situation in which cognitive
interests are directed less at the so-called facts, results and me-
chanical operations and more at the constitutive process.
Fuainting that is reflected and elucidated in its own process is
both historical and ahistorical. It is both open-ended and an
integral part of the history of painting. It can pass over all
periods and styles, it can make use of them; and it is free to
seek utterly new and unprecedented images. The result is an

83

atmosphere of suspension. Thus, painting can easily return
to the insights of attitude arts and linger on their terrain
without taking root. And it can integrate itself into the his-
tory of painting only to transform it into one grand moment
of self-constitution. It is always oscillating between two
poles. Sometimes it seems as if it may someday even give up
prctures altogether or try to push on to the «formation» of a
new reality of its own. At the moment painting s keeping
company with the tightrope walker. In short: painting on a
tightrope. (Translation: Catherine Schelbert)



	Malen auf dem Seil = Painting on a tightrope

