Zeitschrift: Parkett : the Parkett series with contemporary artists = Die Parkett-
Reihe mit Gegenwartskinstlern

Herausgeber: Parkett

Band: - (1984)

Heft: 1: Collaboration Enzo Cucchi

Artikel: Cumulus ... von Europa

Autor: Verna, Gianfranco / Mangold-Vine, Gail
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-679706

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-679706
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

sten keinen Raphael. Das Einbringen ei-
ner Figur, die ganz dem Helden-Image
konventioneller Revolutionsvorstellun-
gen entspricht, macht einen solchen Film
fiir das Publikum einfach leichter verdau-
lich. Hollywood operiert eben mit Kli-
schees auch dort, wo die Situation eigent-
lich nach dessen Abschaffung verlangt.
Ganz klar wird etwa mit der auf einem
Tisch in einem sinistren Guerilla-Ver-
steck aufgebahrten Leiche Raphaels auf
das bertthmte Foto des toten Che Gueva-
ra verwiesen. Hier nun kommt die Féhig-
keit der Fotografie zur Konsolidierung
oder Verschiebung von Machtverhaltnis-
sen ins Spiel. Die Guerrilleros verlangen
vom fotografischen Koénner Nolte, dass er
den toten Raphael fiir die Kamera leben-
dig macht, da sie nicht an einen Sieg der
Revolution ohne des Anfiihrers gewin-
nende Prasenz glauben. Nolte erklart sich
mit diesem Plan einverstanden, und man
erinnert sich an Roland Barthes Satz,
dass das Stereotyp dort existiert, wo der
Korper abwesend ist. Nolte erfiillt seinen
prekaren Auftrag und richtet seine Ka-

mera gleichzeitigauch aufdie andern Re-
bellen im Lager. Seine Bilder sind deut-
lich Ausdruck seinerwachsenden Bewun-
derung und Sympathie fur die Revolu-
tion. Viel spétererstrealisiert er, dass ihm
die Fotos auf Betreiben der Regierung ge-
stohlen und samtliche darauf Abgebilde-
ten ermordet wurden. Seine Bilder wur-
den zur Identifizierung missbraucht, er
hat unwissentlich die Rebellen an den
Staat ausgeliefert, mit ihrer Ab-bildung
gleichzeitig ihr Todesurteil unterschrie-
ben. So wird Noltes Reporterfrenesie
(sein wildes Klicken um Leichen und blu-
tige Aufstinde herum ist David Hem-
mings fotografischer Einkreis-Technik
beim Fotomodell Veruschka in «Blow-Up»
nicht unihnlich) als die Fahigkeit zum
Toten und zum Lebendigmachen des To-
ten erkannt.

Man kannsichnun nattirlich fragen,
wie ein solcher Film Gberhaupt zustande
gekommen ist. Zweifellos hitte ein sol-
ches Projekt ohne die Star-Prasenz Nick
Noltes nicht durchgefithrt werden kén-
nen. Denn es bt Kritik am Schwindel

mit der Objektivitat und zeigt, wie diese
die
schwemmt. Der Film deckt auch auf, wie

Kommunikationsindustrie tber-
sehr unser Denken von dem bestimmt
wird, was wir sehen. Ferner werden die
Unterdrickungsmechanismen eines re-
aktiondren, von den USA unterstitzten
Regimes aufgezeigt. So konnte wohl « Un-
der Fire» nur produziert werden, indem
man sich den vorherrschenden Regeln
des Trivialfilms unterwarf und den Film
als «gewdhnliches» Leinwandwerk aus-
gab. Roger Spottiswood kennt die Kino-
regeln von Représentation genau, weiss,
wie diese zustandekommt, dabeidas «Ge-
sehene» akkumuliert und in das «Reale»
einbrechen lasst. Seine Vorstellung da-
von, wie Standfotografien, «stehende»
Bilder, vitale Aktionen auslésen kénnen,
sollten von all denen ernst genommen
werden, welche sich vom riickwartsge-
wandten Reduktivismus des Ewigglei-
chen und des Mythos entfernen und sich
einer sinnfalligen, fassbaren Alltagswelt
voller Differenziertheit und Toleranz zu-
wenden mochten.

(Ubersetzung: Corinne Schelbert )

M ULYS

'

In der Kunst ist nichts mehr selbst-
verstandlich. Zwar manifestiert sich bil-
dende Kunst wieder betont in ihren tradi-
tionellen Kategorien, also vorab als Ma-
lerei, aber auch als Plastik und Zeich-
nung. Deutlich werden Figur und Aus-
druck reklamiert, wird eine inhaltliche
Dimension jeder formalen Diskussion
iibergeordnet. Trotzdem ist die Kunst als

PARIEE T 1 1984

0

N

GIANFRANCO VERNA

konnotativer Begriff grundsatzlich und
tiefgreifend fragwiirdig geworden.
Ubereinstimmung, die die ideali-
stisch gestimmte Avantgarde der 60er
und frithen 70er Jahre durch Abstiitzung
auf Theorie und Praxis erzielte, droht,
zwar euphorisch, in die Beliebigkeit des
bloss subjektiv Gesetzten zu munden,
und Ubereinkiinfte scheinen zu teleologi-

8 4

E- U R 0 P A

schen Absprachen zu werden. Die kleine
Kunstgemeinde mausert sich zum Fan-
Club.

Namen, Nationalitaten, Argumente
sind vor uns ausgebreitet. Verfugbar sind
die Produkte in allen Schattierungen, be-
liebig auswechselbar. Im Kulturkarussel
der pluralistischen Gesellschaft verteilen
Représentanten von — zwar verhaltnis-



massig — kleinen Gruppen im Namen ei-
ner imaginaren Mehrheit ihre Gunst, re-
servieren sich ihre Wahl. Ist ktinstlerische
Bedeutung zum statistischen Problem ge-
worden?

Elitire Asthetik scheint endgiiltig
ausgeraumt; neue Zugange bieten sich
an. Eine Bresche im etablierten Kultur-
geflige fur die Generation von Pop und
Punk, von Konsum und Television. Eine
Annaherung an Realitdten also, an neue
Wirklichkeiten? Der Supermarkt als de-
mokratisches Kulturmodell? Oder bloss
ein neuer Reiz fiir abgeschlaffte Snobs?

Angesichts einer Situation, in der al-
le Argumente und Gegenargumente
schon formuliert wurden, ist das Schrei-
ben tiber Kunst zu einer Art Montage ge-
worden; die Collage ist unser Kormnmuni-
kationsmodell und Stimulans.

Argumente und Gegenargumente,
Lob und Tadel liegen wie Konserven be-
reitund scheinen trotz iberméssigem Ge-
brauch ihre Frische nicht zu verlieren.
Wir haben uns der Faszination des Im-
mergleichen ergeben, ja, Repetition und
Reproduktion werden zum Qualitatsaus-
welis.

Dies als Vorbemerkung, ein verzo-
gerter Anfang, iiber das Verhiltnis, die
problematische Beziehung zwischen
Kunst und Sprache. Zudem fihrt Spra-
che auch immer zu Selbstdarstellung,
oder dazu, mit einem Code zu winken,
der Einverstandnis verspricht.

Wird das Geschriebene dem Kunst-
produkt zugestellt, verfangt sich die Spra-
che oft in ihren eigenen Bedingtheiten,
verféallt in falsche Analogien, versucht
dem Kunstwerk Inhalte aufzunétigen,
die bei nidherem Betrachten nur in der
Sprache zu finden sind, im Werk aber so
gar nicht vorhanden sein kénnen. Ver-
fiihrerisch ist es dann, an einem jener ba-
nalen bis vielsagenden Bildtitel anzu-
kniipfen, die in der neuen Malerei gut
und gerne angewendet werden und zum
Héhenflug der Interpretation voll Selbst-
und Welterkenntnis abzuheben. Die For-
mulierungen verselbstandigen sich und
dienen als vorgepragtes Muster, das auf

beliebige Kunstwerke angewendet wer-
den kann und vom Betrachten dispen-
siert.

Warum dieser ausfiihrliche Exkurs
uber das tber Kunst Geschriebene, wo
doch von wichtigen Kunstereignissen der
letzten Monate die Rede sein sollte? Be-
zeichnend, dass dies wiederum einer Er-
klarung bedarf und der Anfang noch
nicht gefunden ist, der Schritt vom Allge-
meinen zum Spezifischen noch nicht ge-
tan werden kann.

«ZUR SELBSTVERSTANDLICH-
KEIT WURDE, DASS NICHTS,
WAS DIE KUNST BETRIFFT,
MEHR SELBSTVERSTANDLICH
IST, WEDER IN IHR NOCH IN
IHREM VERHALTNIS ZUM
GANZEN, NICHT EINMAL IHR

EXISTENZRECHT .»

THEODOR W.ADORNO

Mir ist eben das, was tiber Kunst ge-
schrieben und gesagt wurde, als eine der
eigentiimlichsten Merkwiirdigkeiten auf-
gefallen. Viel wird geschrieben, oft wird
gescheit geschrieben, und die Sprache ist
meist bildhafter und ausfiihrlicher in den
Katalogen und Magazinen als die Bilder,
obschon das Bild, dem der Text huldigend
zugeordnet ist, Uberwiegend farbig re-
produziert ist. Die Bilder stammeln, ver-
stummen und entschwinden, angesichts
der Kunst-Sprache, die heute vorab Stra-
tegien und Rituale befolgt, Falschaussa-
gen etabliert und reproduziert.

Das Schreiben tiber Kunst wird als
Promotion missverstanden, eingebun-
den in ein Wertdenken, das dem Frei-
heitspotential von Kunst nichtentspricht.
Vieles liest sich wie eine Menue-Karte,
die den aufgefiithrten Speisen auch noch
eine verbale Anleitung zum richtigen Ge-
nuss mitliefert. Man spurt die Absicht
und ist verstimmt, ja, der Genuss will sich
dann nicht mehr richtig einstellen.

85

Auffallend viele Aussagen zur Kunst
unserer Tage kommen in Form von Inter-
views sozusagen hautnah und aus erstem
Mund auf uns zu. Das Interview ist zu
neuen, im Kunstbereich unerwarteten
Ehren gekommen. Ganze Magazine bau-
en ausschliesslich auf diese Form 6ffentli-
cher Unterhaltung. Der Kiinstler fun-
giert ohne Zweifel als Reprasentant des
Realeninder Kunst. Ersolldie Anwesen-
heit von Wirklichkeit im Werk verbiir-
gen, in welcher Form auch immer, sei es
als Drama, als Biographie, als Ausdruck
und selbstverstandlich im charismati-
schen Sinne, als Auserwahltsein. So ver-
mag er der Alltagswirklichkeit, die frei-
lich auch keine Wirklichkeit mehrist, eine
Dimension zuzufiigen.

Folgerichtig erscheint das fotografi-
sche Portrat des Kinstlers als junger
Mann auf den Titelblattern von Zeitun-
gen und Zeitschriften und prominent in
den Kunstberichten und Personality-Sto-
ries des redaktionellen Teils. Auch die Te-
levision hat den Kinstler entdeckt. Im-
mer haufiger ersetzt das Kinstler-Kon-
terfei die auf Ausstellungseinladungen
tbliche Werkabbildung. Stammt dieses
gar von einem bertthmten Photographen,
wie Robert Mapplethorpe, so geschieht
eine Potenzierung von Bedeutung.

Der Zug des Antielitaren entschwin-
det, wenn der Kinstler selbst mehr und
mehr zum Produkt hochstilisiert und mit
der Aura und dem Glanz des Ausserge-
wohnlichen versehen wird. Aufgetaucht
aus Polit-, Punk- oder Graffiti-Under-
ground, wird kaum Individualitat und
kiinstlerische Identitdt und Kompetenz
manifest. Getrennt von seiner Umge-
bung ist ihm die Rolle des Besonderen im
besonderen Kunst-Milieu zugedacht,
und sein Verhalten und Erscheinungsbild
passensichdieser Rolle an. Am Rande sei
vermerkt, dass sowohl Andy Warhol wie
Gilbert & George dieses Rollenspiel
schon lange thematisiert und mit grésster
Radikalitat und Bewusstheit vorgefiihrt
und gelebt haben.

Unser Phanomen signalisiert einen
massiven Einzug von unreflektierter,



narzisstischer Selbstbespiegelung und
Personenkult in die Welt der Kiinste. Of-
fenbar wird den Kunstprodukten und der
Kunstautonomie grosses Misstrauen ent-
gegengebracht und werden Wertschat-
zung und Bewunderung vielmehr aufden
den Kiinstler selbstiibertragen. Die Iden-
tifikation mit dem Kiinstler ersetzt die
Auseinandersetzung mit dem Werk und
misst diesem lediglich eine Funktion als
Fetisch zu.

Nachdem die Avantgarde den Werk-
begriff neu als Prozess zu formulieren
versuchte und damit auch der Prasenz des
Kinstlers als Schopfer und Veranderer,
ja, bis zu seiner physischen Anwesenheit
als Akteur, einen nie dagewesenen Stel-
lenwert sozusagen im Kunstwerk verlieh,
erleben wir in der Post-Avantgarde eine
Wiedergeburt des Kiinstlers als Star.

Wird der Kunstler als Star etabliert,
so bedeutet das, dass das Werk der Funk-
tion verlustig geht, als jener Ort der Frei-
heitund Verantwortung zu fungieren, wo
sich Autor und Rezipient, das Ich und das
Andere begegnen. Sartre hat die darin
implizierte Begrenzung der eigenen Frei-
heit im wechselseitigen Engagement von
Kinstler und Kunstkosument als einzige
moralische Rechtfertigung begriffen.

Hier ist auch das Moment zu orten,
wo Starkult alle Argumentation entkraf-
tet und eine reibungslose Integration in
ein etabliertes Wertdenken bewirkt. Das
Spannungsfeld ist nun «Kunst gleich
Wert — Wert gleich Kunst», womit sich
weder die Kunst noch der Wert langer zu
legitimieren brauchen. Die Inkubations-
zeit des Wertes in der Kunst erlebt damit
eine radikale Verkiirzung, das Kunstob-
jekt bekommt unvermittelt eine 6kono-
mische Funktion, es wird zum Werttrans-
porteur. In unserer Gesellschaft macht
dies den Kiinstler in vielerlei Hinsicht ak-
zeptabler, er wird so auch mediengerech-
ter und medienfreundlicher, was seinem
Siegeszug den Weg ebnete.

Der Kunstler als zeitgemasser Stifter
o6konomischer Werte: Dies driickt wohl in
schoner und ironischer Art das folgende

Zitat aus einem Interview W.W. Dick-
hoff’s mit J.G. Dokoupil («Wolkenkrat-
zer», Nr. 7, Dez. 1983) aus:

«WWD: Und was wiirdest du jemandem emp-
Jfehlen, der sich jetzt, im Herbst 1983, ent-
schliesst, Kiinstler zu werden?
JGD: Er sollte unbedingt aufhoren zu malen und
statt dessen Geld sparen oder aufnehmen, um da-
mit Dokoupil-Bilder zu kaufen.

WWD: Um dann so reich zu werden, dass er es
nicht mehr nétig hat, Kinstler zu werden?
JGD: Genau das ware meine Empfehlung. »

«ES IST SO SCHWER,
DEN ANFANG ZU FINDEN.
ODER BESSER: ES IST SCHWER,
AM ANFANG ANZUFANGEN.
UND NICHT VERSUCHEN,
WEITER ZURUCKZUGEHEN.»

LUDWIG WITTGENSTEIN

Hier schliesst sich ein Kreislauf, der
charakteristisch fuir viele Vorgange im ak-
tuellen Kunstbetrieb ist. Die Frage lautet
dann folgendermassen: Warum ist denn
dieser Kiinstler so berithmt? Weil seine
Bilder so teuer sind. Warum sind denn
seine Bilder so teuer? Weil er so bertthmt
ist.

Wir diirfen den Kiinstler also als mo-
dernen Alchemisten sehen, der Gold und
Unsterblichkeit herzustellen vermag.
Oder aber als Eulenspiegel, der nur mit
den Munzen klingelt?

Die viel bemtihte Wiederkehr des
Mythos zeigt tiberraschend ihre zutref-
fende Facette: Nicht verlorene Glaubens-
inhalte, archaische, urspringliche Sym-
bole und Obsessionen werden aus der
Tiefe der menschlichen Seele wieder ans
Licht gehoben, sondern auf Umwegen
halten zeitgenéssische, verinnerlichte
Alltagsmythen Einkehr in der Welt der
Kunst, die da sind Jugend, Erfolg,
Ruhm, Reichtum — Unsterblichkeit.

Wie schon erwéhnt sind Ausserun-
gen der Kinstler zur eigenen Person,
zum Werk und zur Kunst dusserst ge-

86

fragt, ja, eine These die immer mehr An-
héanger zu rekrutieren vermag, postuliert
gar, dass die Werke der Kinstler nur ver-
standen, eingeordnet und beurteilt wer-
den kénnen, wenn die Autoren, oder zu-
mindest deren Denken und Alliiren dem
Rezipienten méoglichst ausfithrlich be-
kannt sind.

So lohnt sich, gemeinsame Motive
solcher Ausserungen einer kritischen Be-
trachtung zu unterziehen. Tut man dies,
so erweist sich sehr bald, dass diese Aus-
kiinfte mehr der Imagepflege dienlich
sein sollen als einer Vertiefung des Ver-
standnisses der kiinstlerischen Botschaft.
Public Relation ist ja auf allen Ebenen
menschlichen Kommunizierens zu ei-
nem wesentlichen Faktor geworden.

So ist wahrscheinlich ein Zitat zu
verstehen, das einem Interview mit dem
Maler Hubert Schmalix (’ Juliet’, Nr. 13,
Nov. 1983) entnommen ist: «Frage: Wel-
che Meister inspirieren dich vornehm-
lich? Antwort: Alle; die ganze Kunstge-
schichte wird in meiner Malerei wieder
ans Licht gebracht, Tintoretto wie Giot-
to, El Greco wie Veronese.»

Dass hier der Bogen doch etwas zu
weit gespannt ist, um wahr zu sein, zeigt
schon ein kurzer Blick auf die Produkte
des Meisters. In leichtfertiger Weise wird
hier ein makabres Spiel mit der kunstge-
schichtlichen Legitimation getrieben.
Solche Generalisierungen gehéren aber
zur Zeit zum Slang, zum Repertoire sol-
cher Kinstlerbefragungen. Ein merk-
wiirdiger, unbewiltigter Widerspruch
drangt hier an die Oberflache. Einerseits
legitimieren sich diese Kunstprodukte
vorab durch ihre unbedingte Zeitgenos-
senschaft, andererseits beliebt es vielen
Kinstlern, mit Kunstgeschichte und Tra-
dition zu buhlen. Dies erklart sich viel-
leicht daraus, dass das Fehlen von fakti-
scher Dauer in der kiinstlerischen Entfal-
tung, im Reifungsprozess einer Genera-
tion von Wunderkindern, die mit Zwan-
zig zu malen beginnen, mit Dreiund-
zwanzig ihre erste Retrospektive bestrei-
ten und ihre Konsekration zum Genie er-



leben, durch deklamierte Zeit ersetzt
wird. Die Beschworung der Vergangen-
heit nicht als Erfahrung, sondern als
selbstbewusste Aneignung.

Einen letzten Hohepunkt durfte sol-
cherart restauratives Denken wohl in der
Entdeckung der Bibel, als dem Buch der
Biicher auch fir die Kunst, erreicht ha-
ben. Es ertibrigt sich eigentlich zu sagen,
dass es sich hier um eine Wiederent-
deckung handelt. Jean-Michel Basquiat
meint auf die Frage, welche Biicher er le-
se: «Die Bibel. Ich lese sie manchmal. —
Das alte Testament oder beide? —
Beide.» Und Ronnie Cutrone erklart:
«Meine Arbeit kommt ganz von der Bi-
bel, alles oder fast alles, und nichts in der
Pop Art kam meines Wissens von der Bi-
bel.» ("Domus’, Nr. 646, Januar 1984)

Nattrlich dirfen solche Aussagen
nicht als Aussagen zur Kunst missver-
standen werden, sondern sie sollen ein be-
stimmtes Kdunstlerbild konstituieren.
Das Modell dieses Images ist uns be-
kannt, es bestimmt den Kinstler als
’Schopfer und Geschopf der Kultur’” (M.
Landmann), oder im Sinne von Karl
Marx: «Sie wissen das nicht, aber sie tun
es.» In einer Zeit, in der alle Tétigkeiten
vorbestimmtund zielgerichtetsind, ja, al-
le Resultate spekulativin jeder Unterneh-
mung impliziert sind, ldsst man sich solch
naives Sich-Selbst-Sein gerne gefallen.
Nur das Wunderkind garantiert Echtheit,
Authentizitat.

Gerne wird auch, sozusagen als Pa-
radigma fiir Freiheit, eine Ungebunden-
heit des Kiinstlers an sein Tun, an die
Kunst postuliert. Jeder ist eigentlich nur
Kiunstler auf Zeit, denn jeder tut nur, was
ihm Spass macht, weil es ihm Spass macht
und sicher nur, solange es ihm Spass
macht.

Der Kinstler wird also aus dieser
Gesellschaft ausgegrenzt und in einen
vergoldeten Elfenbeinturm abgescho-
ben. Er kompensiert ihre verlorene Un-
schuld.

Die wilde, neue Malerei, um das
Kind endlich beim Namen zu nennen, ist
in aller Leute Munde und, fast mochte

man’s vermuten, auch in aller Leute
Wohnzimmer. Untibersehbar jedenfalls
ist ihr Einzug in die Museen.

«Seit die Malerei vor einigen Jahren
als Mittel der bildenden Kunst wieder in
ihre Rechte eingesetzt wurde, hat sich ei-
ne Ubereinstimmung in der Bewertung
dieser Tatsache nicht herstellen lassen.»
So beginnt das Vorwort von Siegfried
Gohr im Katalog der Ausstellung «Ex-
pressive Malerei nach Picasso», Galerie
Beyeler, Basel, Oktober bis Januar
1983/84. Auf derselben Katalogseite liest
man die Worte:
Sinnlichkeit», «Sprengstoff».

Was meint nun diese Aussage und

«Subversive

welche Vorstellung von Malerei impli-
ziert sie? Eine Entrechtung der Malerei,
die zu irgendeinem Zeitpunkt der neue-
ren Kunstgeschichte geschehen sein soll,
wird unterstellt. Dies fithrt zu einer weite-
ren Rickfrage, namlich zu der nach den
Rechten der Malerei.

Was ist «die Malerei», etwa eine
menschliche Lebensdusserung, die sozu-
sagen einer primaren Ordnung von Le-
ben und Natur angehoért? Ganz gewiss
nicht.

«IM GESCHRIEBENEN EIN
SYMPTOM DESSEN SEHEN,
WAS VERSCHWIEGEN WURDE.»

FRIEDRICH NIETZSCHE

Malerei kann keineswegs absolut ge-
setzt werden, wie das die Bemerkung von
S. Gohr suggeriert. Sie ist lediglich eine
Form des Artefakts, hervorgebracht und
bestimmt von einem kulturellen System.
Malerei ist also einer Tradition verhaftet
und einer standigen Bewegung in der Be-
deutungsstruktur unterworfen.

Nun werden aber in diesem Augen-
blick der Kunstgeschichte die Begriffe
«Malerei» und «Bilder» als magische
Reizworte gehandelt. Malerei wird als
Medium gesehen, das eben erst aus den
Klauen einer zerstorerischen Avantgarde
gerettet wurde und, endlich wieder aufer-

87

standen, besetzt wird mit allen méglichen
Erwartungen, wie Lust, Sinnlichkeit,
Sprengkraft, Subversivitit usw.. Die
Malerei und der Maler beanspruchen ei-
nen autonomen Status.

Stellvertretend lebt der Maler, was
die schlechte Wirklichkeit sonst nicht zu-
gesteht: Freiheit von repressiven Zwéan-
gen, lustvolles Erleben von Produktion
und Erotik, Spontaneitit und Identitat,
Erfolg, Ruhm und Wohlstand. Seine Ge-
gengabe sind die Bilder, als siisse Objekte
der Begierde.

Nur Malerei kann aus dem vollen
Reservoir der Sinnlichkeit schépfen und
entstehtaus dem Bauch. Deshalb fiihrt sie
zu lustbetonten Erlebnissen beim Maler
und beim Betrachter. Nun ist aber Lust
im Bereich des Menschlichen ein sehr
komplexes Phdnomen, das sich kaum auf
ein gut funktionierendes Nervensystem
reduzieren lasst. Das Lustzentrum muss
im Kopf, nicht im Bauch geortet werden.

Gleichzeitig wird der Malerei auch
unterstellt, dass sie machtvoll und beina-
he damonisch die dunkeln Seiten, die Ge-
fahrdungen und Schrecken unserer Ge-
genwart zu beschworen im Stande ist.
(Siehe Kunsthaus Zirich, Ausstellung
«Bilder der Angst und der Bedrohung»).
Durch die Asthetisierung werden solche
Inhalte sozusagen geldutert im Kunstge-
nuss erlebt. Wie im Kriminalfilm kann al-
so am Schlechten lustvoll teilgehabt wer-
den. Kunst als Kokettieren mit dem Un-
tergang.

All diese Anspriiche aber tuberfor-
dern eigentlich Kunst und Kinstler. Ma-
lerei als Werkbegriff ist lediglich ein
manchmal hoch entwickeltes und artisti-
sches, manchmal recht rudimentéar ge-
handhabtes Verfahren, das immer neu
aufseine Tauglichkeit zur Aneignung von
Realitét hin gepriift und in Frage gestellt
werden muss, um ein lebendiges, verfiig-
bares Mittel zur kiinstlerischen Ausse-
rung zu bleiben.

Die Ausstellung in der Galerie Beye-
ler versohnt in vielerlei Hinsicht Genera-



tionen und schlagt einen Bogen von Pi-
casso (1881 — 1973) zu Basquiat (gebo-
ren 1960). Im Katalog sind alle Gemalde
farbig abgebildet, und S. Gohr erklart im
Katalogvorwort, dass die Farbe auch den
verbindenden Nenner zwischen den
sonst doch grundverschiedenen kiinstle-
rischen Ausserungen und Potenzen bil-
det. Ein breites Auf- und Angebot an Bil-
dern ist dann auch auf drei Stockwerken
ausgebreitet.

Nun, ist es wirklich just die Farbe,
die zu dieser illustren Versammlung ge-
fithrt hat, oder soll vielleicht gar das ober-
ste Stockwerk die beiden anderen legiti-
mieren und Anndherungen versuchen,
die so nicht zulassig sind? Da das Konzept
der Ausstellung allzu oberflachlich ist,
denn sowohl die Bezeichnung «expres-
siv», wie der Begriff «Malerei» erfahren
keine erleuchtende Konkretisierung im
Zusammenhang der ausgestellten Wer-
ke, eriibrigen sich weitere tiefschiirfende
Betrachtungen und bésartige Anspielun-
gen.

Trotzdem darf als erstaunliches und
neues Phianomen die Tatsache gewertet
werden, dass Werke der jiingsten Kunst-
tendenz in dieser renommiertesten Gale-
rie der Schweiz zu sehen sind. In einer
uberaus traditionsbewussten Galerie al-
50, in der nur Kunst zu finden ist, die das
omindse Giitesiegel «<hdchste Qualitit» zu
tragen pflegt.

Dies legt nattirlich die Frage nahe,
ob die neueste Kunst eigentlich wieder
zur Tradition inungebrochener Weise zu-
riickgefunden hat und sich deshalb diesel-
ben Bewertungskriterien auf Bilder von
Picasso, Pollock, Tapies, De Kooning
und Cobra anwenden lassen, wie auf sol-
che von Chia, Clemente, Penck, Basqui-
at. Dies soll nicht bedeuten, dass die jin-
geren Kinstler schlechter als die alteren
sein mussen, nein, es soll nur gefragt wer-
den, ob hier wirklich tiefgreifende Ge-
meinsamkeiten vorliegen und ob nicht die
Unterschiede interessanter sind, als ober-
flachliche Ahnlichkeiten.

Jedenfalls hat die Kunst, dank einer
Wiederbelebung der Malerei als wohlde-

finiertes Artefakt, Figur, Farbe, Lein-
wand, Chassis, in die Salons zurtickge-
funden, so wie der Brandstifter zum Bie-
dermann. Die subversive Sprengkraftder
Bilder sollte also doch nicht allzu hoch
veranschlagt werden.

«DER GENUSS IST EIN

ADERLASS DES WERTES,

EINE ZERSETZUNG DES CODES
UND DES REPRESSIVEN LOGOS.»

JEAN BAUDRILLARD

Spatestens an diesem Punkt mochte
ich nun aber betonen, dass meine Aus-
fithrungen nicht generalisierend als dra-
stische Schwarzmalerei zur Lage des zeit-
genossischen Bildes missverstanden wer-
den sollen. Auch soll mir nicht die Banali-
tat unterlaufen, angesichts der finanziel-
len Hochlage der Jungmaler allgemein
unlautere kiinstlerische Absichten zu un-
terstellen. Ich befiirchte nur, dass bald
vor lauter Bilder die Kunst nicht mehr zu
sehen ist. Die vielen Situationsberichte
und Ausstellungen der verschiedenen na-
tionalen Sektionen der Jungkiinstler las-
sen mich jedenfalls keine frische Morgen-
luft atmen. Ebenso hinterlassen die bun-
ten Seiten der Kunstzeitschriften und die
farbtriefenden Kojen der Kunstmessen
eher den Eindruck einer triben, gleich-
formigen Massenbewegung, wo zwar viel
geldrmt, aber wenig ausgesagt wird.

Uberall dominiert als integrierender
Faktor das Artefakt «Bild/Malerei». Es
verweist auf eine Ubereinstimmung, die
offenbar weitgehend begriisst wurde.
Nun darf nicht tibersehen werden, dass
schon allein die traditionellen Attribute
der Bilder unserer Tage, namlich Lein-
wand, Chassis, Farbe, Pinselbravour, fi-
glrliche Andeutungen einen ausgespro-
chen semantischen Charakter besitzen.

Verfiihrerisch scheinen sie einen
kurzgeschlossenen Konsens anzubieten
im Sinne von «ich sehe aus wie ein zeitge-
nossisches Bild, also bin ich Malerei =
Kunst».

88

«Malerei/Bild», dieses erweist sich
als ideale Integrationsformel der Zeit-
kunst. Nachdem die 60er und 70er Jahre
die Grenzen des Bildes verschoben und
neue Erscheinungsformen des Kunstob-
jektes in den Vordergrund riickten, ja,
teilweise von der Entmaterialisierung des
Kunstobjektes die Rede war, haben die
80er Jahre uns nun wieder das Tafelbild
beschert, und eine Wiederkunft von Fres-
ko, Mosaik, Bronze- und Marmorskulp-
tur steht ins Haus.

Unter anderem bedeutet dies, dass
die Kiunstler sich einem traditionellen
Werkkanon unterwerfen wollen. In der
Malerei wird die Begrenzung durch das
Bildgeviert wieder durchaus anerkannt.
Das asthetische Objekt konstituiert sich
nicht mehr durch ein Zusammensehen
heterogener, materialisierter Zeichen
und Gegenstande. Interpretation besteht
oftmals lediglich darin, dass jedem figiir-
lichen Kirzel eine Geschichte oder Be-
deutung an die Fersen geheftet wird.
Auch der Farbe in Form von Farbmaterie
werden Eigenschaften zugestanden, die
wiahrend deren Schlummern in der indu-
striell gefertigten Farbtube kaum zu ver-
muten gewesen waren. Wir erleben Vor-
gange handfesten Transzendierens, die
die verschiedenen Bewusstseins- und Be-
deutungsschichten des Begriffpaares
«Malerei/Bild» nach Wunsch und Laune
manipulieren. Geflissentlich wird dabei
eine Analyse des Artefakts vermieden.

Das Bild als Objekt ist nicht ortsge-
bunden und somit auch verfugbar, ver-
schiebbar. Die raumbezogene oder situa-
tionsabhangige Installation, die von der
Avantgarde der 60er und 70er Jahre oft
ins Werk einbezogen und thematisiert
wurde, ist dem Auftritt des Bildes im
Rampenlicht gewichen. Die Institutio-
nen des Kunstbetriebes (Galerie, Mu-
seum, Sammlung, Ausstellung) sind nun
gleichsam zur Bihne geworden. Eine
neue Hierarchie von Bedeutung hat sich
so etabliert und funktioniert als lesbares
Referenzsystem. Das Bild fungiert als be-
gehrte Jagdtrophée in Stellvertretung des
Kiinstlers. Es macht gleichsam deutlich,



dass seine Anwesenheit von verschiede-
nen Faktoren abhangig ist.

Die psychologischen Implikationen
des Rituals diirfen nicht unterschétzt
werden. Dieses bedingt verschiedene Ak-
teure, die alle eine mehr oder weniger
grosse Bedeutung zugewiesen erhalten
und diese dementsprechend beniitzen
und geniessen.

Dass die Statte und die Umstande
des Geschehens fur die Kunst von grosser
Bedeutung sind, ist nicht neu. Vielmehr
lassen sich Verdnderungen beobachten,
die Ausdruck der spannungsgeladenen
und problematischen Beziehung zwi-
schen Kunstler und Gesellschaft sind.

Besonders die grosse Ausstellung
von Jorg Immendorff (geb. 1945) im
Kunsthaus Ziirich (19. November 1983
bis 22. Januar 1984) wire es wert, einer
eingehenden Analyse unterzogen zu wer-
den. Das Kunsthaus Ziirich, als wenig ex-
perimentierfreudiges, museales Ausstel-
lungsinstitut, dem daran liegt, breite Pu-
blikumsschichten zu erfassen und das
durchaus den kulturellen Bediirfnissen
einer etablierten, eher konservativen Ge-
sellschaftsschicht zu dienen hat, wird vom
revolutionaren Kiinstler vollkommen af-
firmativ fiir seinen Auftritt benutzt.

Hier tritt der politisch motivierte
und engagierte Kiinstler sozusagen den
Marsch in die Institutionen an. Die politi-
schen Votivbilder der Friihzeit erschei-
nen in der Ausstellung schon als Antiqui-
tat und Reliquien eines verlorenen Glau-
bens, versammelt in verwinkelten Kabi-
netten. Dariiber vermégen auch die gros-
sen Bilder zur Lage der Nation und zur
Freundschaft Penck-Immendorff nicht
hinweg zu tauschen. Ja, die Unglaub-
wiirdigkeit des politisch-personlichen
Spektakels, als Utopie in eine ungewisse
Zukunft projiziert, l4sst zuletzt die Bilder
sinngemadss im Freiraum der Kunst er-
starren. Dementsprechend reklamiert
nun Immendorff ktnstlerische Motive
fiir die Machart der Bilder, fir den dezen-
ten und genussvollen Auftrag der Farbe.
Der politische Vorwurf ist zum Sujet ver-
kommen.

Die Inszenierung der Ausstellung ist
in jeder Hinsicht perfekt. Ja, man konnte
sagen, dass «Software» und «Hardware»
gleichermassen gut funktionieren. Die
grossen Bilder, in symmetrischen Kojen
und unter leicht abgedunkelten Schein-
werfern aufgereiht, fithren hin zur monu-
mentalen bemalten Bronzeplastik «Naht
(Brandenburger Tor — Weltfrage)
1982/83». Glucklicherweise ist diese nur
im Wortsinne schwerwiegend, was das
komplizierte Procedere anschaulich wer-
den liess, mit dem das bemalte Ungetiim
in den Ausstellungsraum gehievt werden
musste. Doch die Bemalung lasst kaum
mehr etwas davon erahnen.

Die Ausstellung hinterlasst in mir ei-
nen zwiespéltigen Eindruck, gleichsam
ein Verwirrspiel zwischen bilder-spies-
siger Bierhallendekoration und Staffage
eines Tempels zur politischen Erbauung.

Erst der schon aufgemachte Katalog
mit viel Geschriebenem lasst die Ausstel-
lung vollstandig erscheinen. Dass die
Skizzen des Meisters in Faksimiledruck
wiedergegeben sind, spricht eine deutli-
che Sprache. Nun, Immendorffs kiinstle-
rische und politische Ideen sind gleicher-
massen kostbar.

Die Grésse der Bilder hat ihre Funk-
tion nur in Bezug auf ihre Inszenierung.
Sie scheinen sozusagen fiir einen imagi-
naren Standort im Museum gemalt wor-
den zu sein. Der skizzenhafte Pinselduk-
tus, die geschickte perspektivische Bild-
anlage, all dies deutet auf Bithnenmalerei
hin, angelerntes Handwerk 6konomisch

eingesetzt.

«WAS DIE VERDAUUNG UBRIG
LASST
VERARBEITEN SIE ZU WATTE.»

ERICH KASTNER

Das rhetorische Pathos dieser Bilder
wirkt, ganz im Gegensatz zu den Bildern
und Zeichnungen des Kunstlers aus den
60er Jahren, starr und aufgesetzt. Dies
verhilft wiederum den Symbolen und der

89

Bilderzahlung zu einer eigentiimlichen
Prasenz. Die Malerei macht deutlich,
dass sie eigentlich nur eine Geschichte er-
zahlen mochte, sie ist die Dienerin des
Bildgeschehens, vergleichbar der Kame-
ra im Film.

Aufschlussreich ist ein Vergleich der
grossen Bilder Immendorffs mit jenen
von Emilio Vedova (Studio Marconi,
Mailand, Oktober/November 1983).
Auch hier wurde die Ausstellung sorgfal-
tig inszeniert und wurden die grossen
Formate zu gleichen Gruppen zusam-
mengefasst, so dass im Ablauf der Aus-
stellung eine gewisse Gleichférmigkeit
vorherrscht.

Vedova, geb. 1919, der italienische
Altmeister aus Venedig, malt fast aus-
schliesslich grosse Fromate. Die Formate
aber haben einen Bezug zur Korpergros-
se und zu den wilden Malbewegungen
des Kiinstlers. Die Gestik des Kunstlers
hat im Alterswerk eine grosse Freiheit er-
reicht. Dochimmer noch sind seine Bilder
architektonische Geftige. Die Geste prallt
als Malbewegung.auf die Bildflache und
orientiert sichauch an der Bildflache. Das
ganze Bildgeschehen, die Bilderzédhlung
besteht aus Kratzern,
Spritzern, Farbschwiingen und Farb-
schwemmen. Doch handelt es sich keines-

Pinselspuren,

wegs um Psychogramme, die verweisen
wiirden auf Stimmungen, momentane
Emotionen des Kiunstlers, sondern das
Ziel ist immer das Bild, aus dem der
Kinstler sich zurtickzieht und das dann
in sich versunken ruht und mitden Augen
gelesen werden kann.

Vedova legt grossen Wert auf die
Materie der Bildoberflache. Oft mischter
der Farbe Sand bei, manchmal tragt er sie
lasierend auf, dann wieder als dunklen,
deckenden Fleck oder Pinselzug. Die
schwarzen Balkengefiige werden immer
wieder durchdrungen durch starkfarbige
Farbfelder, griin, rot, gelb.

Der Gegensatz zwischen expressiver
Bewegung und statischer, architektoni-
scher Ruhe wird dadurch aufgehoben,
dass die Geste durch den Bildbau und die



Farbmaterie gleichsam dialektisch objek-
tiviert wird. Wahrend bei Immendorff ei-
ne Art Objektivierung durch das Bildmo-
tiv geschieht, findet dies hier durch eine
Handhabung und Gestaltung von Farbe
und Bild, also von kunstimmanenten
Faktoren statt.

Wichtig ist, dass es sich hier um ab-
strakte Malerei handelt, die die Sinnfrage
nicht stellt, sondern davon ausgeht, dass
sich Tradition, Handlung, Kreativitat,
Erfahrung zu einem sinnvollen Vorgang
vereinigen und zum Bild als autonomem
Gegenstand zu fiihren vermogen.

Auchin Vedovas Leben und indirekt
in seiner Entwicklung als Maler war das
linke politische Engagement, ja, der poli-
tische Kampf von entscheidender Bedeu-
tung. 1943 kdmpfte er mit den Partisanen
gegen Nazis und Faschisten. 1968 war er
aktiv an der Kontestation der Kinstler
wahrend der damaligen Biennale betei-
ligt, was damals noch einer kiinstleri-
schen Karriere schweren Schaden zufiig-
te:

Auch im Laufe seines Malens sind in
den Bildern und Objekten, 6fters noch in
den Grafiken, Parolen aufgetaucht. In
seinen starken Arbeiten sind solche An-
spielungen vollig weggefallen. Die Bilder
erreichen eine ihnen eigene Wucht und
Monumentalitat aus einem ungebroche-
nen Optimismus, einem Glauben, der
den Moglichkeiten der Malerei als tradi-
tionellem Medium vertraut.

Selbstverstandlich handelt es sich
aber nicht um einen Optimismus, der ei-
ne asthetische Weltverklarung meint.
Vielmehr wird der kiinstlerischen Tat ei-
ne Wertung als asthetische Lebensstrate-
gie zuteil. Das Artefakt wandelt sich
durch den Rezipienten zum &sthetischen
Objekt, das als Energiefeld gelesen wer-
den kann und fremde wie eigene Erfah-
rung von Wirklichkeit erleben lasst.

Ich méchte nun nochmals aufdie Be-
deutung des Ortes im zeitgenossischen
Kunstbetrieb zurtickkommen und auch
auf merkwiirdige Varianten und Abwei-

chungen eines festgelegten Bedeutungs-
schemas zu sprechen kommen.

Wie im Falle von Immendorff ange-
zeigt, hat der Ausstellungsort heute sehr
oft als eine Art Kultstatte zu dienen.
Deutlich wird wieder auf den Kunstcha-
rakter der Manifestation hingewiesen,
und Museum, Galerie, Monsterausstel-
lungen wie Documenta, Westkunst usw.
versuchen, Kunst moglichst innerhalb
des Kunstbetriebes geltend zu machen.
Waihrend die Avantgarde versuchte,
Kunst und Lebenspraxis ineinander zu
verweben und die Grenzen manchmal zu
verwischen, ja, ihre Raumlichkeit, ihre
Ortsgebundenheit des Ofteren faktische
Belege lieferte, setzt die heutige Kunst-
praxis auf die «Kunst/Objekt/Wert» —
Konstellation. Um dies moglichst zu sta-
bilisieren kommt den etablierten Kunst-
instituten, Sammlungen, Manifestatio-
nen vermehrte Bedeutung zu.

«DIE PHILOSOPHIE IST DIE
RICHTERIN EINES ZEITALTERS;
ES STEHT SCHLIMM,

WENN SIE STATT DESSEN

SEIN AUSDRUCK IST.»

RUDOLF PANNWITZ

Trotzdem liess sich in den letzten
Monaten einlebendiges Wirken von Aus-
senstellen des Kunstbetriebes beobach-
ten. Ja, vielfach handelte es sich bei die-
sen Ausstellungsinstituten gar nicht um
solche auf Dauer, sondern lediglich um
solche auf Zeit.

Diese Ausstellungen gehorten auch
mithin zu den faszinierendsten Kunster-
eignissen des letzten Jahres, da sie Kunst-
und Lebenspraxis einander annaherten.
So die Manifestation von Mario Merz im
Palazzo Congressi ed Esposizioni im win-
terlichen San Marino. Die Eréffnung
fand am gleichen Tag statt wie jene von
Jorg Immendorff in Zirich. Ich schmei-
chelte mir, als geheimer Verschwoérer San

90

Marino Zirich vorzuziehen und mit ei-
ner kleinen Gemeinde von Eingeweihten
dieser grossziigigen Veranstaltung meine
Referenz zu erweisen.

Vorzuglich bentitzte Merz die gros-
sen Hallen und Giange des ehemaligen
Spielkasinos zur Verlebendigung seiner
Leinwande und Objekte. Retrospektivi-
sches war nur mit wenigen Bildern aus
den Jahren 1952/53 angedeutet. Sonst
hielten Monster und Ungetiime Einzug
und schienen ein sich drangendes Kunst-
publikum nicht zu vermissen.

In eigenartiger Weise wurde das
ausgestorbene San Marino zum Kompli-
zen der Kunst von Merz. Als Beiprodukt
solcher Veranstaltungen bleiben zumeist
schone, aufwendige Kataloge. Sie sind
derberedte Zeuge von Ereignissen, die je-
der verpasst hat, denen aber entscheiden-
de Bedeutung zugemessen werden muss.

Sollte es mir gelungen sein, die schil-
lernde Bewegung von Codes und Zei-
chen, ihre widerspriichliche Gestalt, ihre
hinterhéltige Vielfalt und vordergriindi-
ge Einfalt anzudeuten, so erfillt dieser
Text seinen Zweck.

Nattirlich war es mir um Polemik zu
tun, doch ebensosehr darum, aufzuzei-
gen, dass wir die Bedeutung der Kunst-
werke nicht nur in diesen selbst, sondern
ebenso sehr aus den sie umgebenden Um-
standen lesen und bilden. In diesem Sin-
ne bildet auch dieser Text einen solchen
Umstand.



Nothing in art can be taken for granted any
longer. This, despite the fact that the visual arts
are manifesting themselves anew in their tradi-
tional categories — primarily, in painting, but
also in sculpture and drawing. The figurative
and the expressive are in demand.: content takes
precedence over form. Nevertheless, art as a con-
notative term has become profoundly question-
able.

The kind of consensus which the idealistic
avant-garde of the 60s and early 70s achieved
through theory and practice risks — however eu-
phoristically — being drowned in the arbitrar:-
ness of purely subjective rules; points in common
seem to lead to a sort of teleological agreement.
The small art communaty is turning itself into a

Jfan club.

Names, nationalities, arguments are laid
out before us. The products, in every variety, are
available and interchangeable. In the cultural
carousel of a pluralistic society, representatives of
what is, proportionately, a small group distrib-
ute their favor, reservetheir chouces, in the name of
an imagined majority. Has artistic meaning be-
come a statistical problem?

Elitist aesthetics would seem to have been
put aside: new avenues have opened up, creating
a breach in the established culture, open to the
generation of Pop and Punk, of consumption and
television. Are things geiting closer to true life, is
this a new reality? The supermarket as a sort of
democratic cultural role-model? Or is this a new
perk for bored snobs?

In view of a situation in which all argu-
ments for and against have already been formulat-
ed, writing about art has become a kind of mon-
tage. The collage is our way of communicating,
our stimulant.

Arguments pro and con, praise and cen-
sure, aligned like so many cans of food, seem to
lose none of their freshness, despite over-use. We
have succumbed to the fascination of the never-
changing: repetition and reproduction have be-
come marks of quality.

These remarks are preliminary ones — a
sort of deferred beginning — on the problematic
relationship between art and language. Lan-
guage always leads to self-representation or to the
creation of a code which elicits consent.

When the written word is paired with the
art product, language gets caught up in its own

«IT HAS BECOME AXIOMATIC
THAT NOTHING HAVING TO DO
WITH ART CAN BE TAKEN

FOR GRANTED ANY LONGER —
NOT ITS RELATION TO ITSELF,
NOTITS RELATION TO THE
WHOLE.

NOTEVEN ITS RIGHT TO EXIST.»

THEODOR W.ADORNO

terms, leading to false analogies; it gives art a
content which, upon examination, can only be
found in the words, not in the art work. The pro-
cess can be seductively misleading when it is used
to interpret titles, whether banal or promising
(and much favored in present-day painting),
making them vehicles for the highest-flown per-
ceptions about self and the world. The formula-
tions become independent and serve as a sort of
model, to be applied to whatever one wants, thus
making visual observation unnecessary.

Why this excursion into what is written a-
bout art, when this article is supposed to be about
art events of the past few months? It is indicative
that even this needs an explanation, that one can-
not yet begin, that the step from the general to the
specific still cannot be taken.

1t seems to me that what has been written
and said about art recently is in itself one of the
more remarkable things. Thereis alot being writ-
ten, a lot of it good, and the language in cata-
logues and magazines is often more expressiveand
exhaustive than the pictures it describes, and tak-
es precedence over them despite the fact that they
are lavishly reproduced in color. The paintings
are reduced to silence and insignificance when
confronted with this Art-Language, which, by
adhering as it mostly does today to strategies and
rituals, establishes and multiplies false truths.

Whiting about art is mistaken for promo-
tion, and it is part of a value system which has
nothing to do with art’s potential for freedom. A
lot of it reads likea menu card which, besides list-
ing the dishes it offers, also provides instructions
on how to savour them properly. Sensing the pur-
pose of such comments, one’s mood dampens —

9L

indeed, the edge is taken of one’s enjoyment of the
fare.

An extraordinary number of the accounts
about art come to us these days in the form of inter-
views — from the source, first-hand, if you will.
The interview has reached a new and unexpected
place of honor in art. Entire magazines are given
over to this type of public entertainment. The art-
istacts as therepresentative of therealin art. Hes
the guarantor of the presence of reality in his
work, in whatever way, be it as drama, biogra-
phy, expression and — it goes without saying —
in the charismatic sense, as proof that he is one of
the chosen. He thus manages to imbue daily reali-
ties — which are, of course, no longer reality —
with another dimension.

Thus, photographic portraits of the artist
as a young man appear regularly on the front
pages of papers and magazines, as well as in re-
views and gossip columns. Television, too, has
discovered the artist. More and more, pictures of
artists are supplanting those of their work on gal-
lery invitations. If the photograph of the artist is,
additionally, by a famous photographer like Ro-
bert Mapplethorpe, its importance is enhanced.

The trend towards the anti-elitist dimin-
ishes when the artist himself becomes more and
more of a stylized product, imbued with the aura
and glamour of the extraordinary. Coming as the-
se artists do from a political, punk or graffiti un-
derground, hardly any individuality, artistic
identity or competence can be found in them. Tak-
en out of his environment, therole of someone spe-
cial in the special Art World is assigned to the ar-
tist, and his behaviour and appearance adapt ac-
cordingly. (Andy Warhol as well as Gilbert &
George long ago made this sort of role-playing a
theme which they have presented and lived, con-
sciously and to the extreme).

This phenomenon signals a massive tend-
ency lowards unreflecting, narcissistic self-ad-
ulation and the cult of the personality in the art
world. It would seem that art products and the
autonomy of art engendered such a crisis of confi-
dence that value and admiration have been trans-
Serred to the artist himself. Identification with the
artist has replaced looking at and thinking about
his work, thus relegating it to an almost fetishis-
tic function.

After the Avant-garde created the idea of the
work of art as a process, thus playing up the art-



ist’s role as creator and changer — indeed, his
physical presence as actor added a new dimension
—, we have, in the Post-Avant-garde, a rebirth
of the artist as Star.

When the artist becomes a star, his work
loses its meaning as a place where freedom and re-
sponsibility, where author and recipient, the I
and the Other, meet. Sartre saw in the alternating
involvement of the artist and the «consumer» the
only moral justification for the implicit limita-
tion of one’s own freedom.

The star cult has thus taken all the meaning
out of argument, and has led to easy integration
into an established system of values. The premise
now is: «Art equals Value — Value equals Art.»
When this happens, neither art nor value need to
legitimize themselves. The incubation period for
valuein art is radically shortened, and the art pro-
duct achieves an economic function at once: it be-
comes a bearer of value. In our society, this in
many respects makes the artist more acceptable; he
becomes better suited to the media, which in turn
open the path to his victory.

The artist as contemporary establisher of
economic value: this emerges in an ironical way
in the following quotation from W.W. Dick-
hoff’s interview with, J. G. Dokoupil (« Wolken-
kratzer», Nr. 7, Dec. 1983).

— W.W.D.: And what would you
recommend to someone who decided —
now, in the fall of 1983 — to become an
artist?

— J.G.D.: He should absolutely
stop painting and save or somehow ac-
quire money, so that he can buy Dokoupil
paintings.

— W.W.D.: And get rich so that he
wouldn’t need to become an artist?

— J.G.D.: That’s right.

What is described is a circle typical of what
goes on in today’s market. The question then be-
comes: why is this artist so famous? Because his
paintings are so expensive. Why are his paintings
so expensive? Because he is so famous.

The present-day artist thus becomes a kind
of alchemist, creating gold and eternal life. Or is
he a modern Eulenspiegel, merely yiggling coins?

The much talked-about return to myth is
actually surprisingly pertinent here. It is not lost
beliefs, archaic, primeval symbols and obsessions

which are being brought up from the depths of the
human soul but contemporary, interior, every-
day myths — youth, success, fame, riches and
immortality — which are making their indirect
way into the world of art.

As we have said, the artist’s revelations a-
bout himself, his work and art are very sought-
after, indeed, a thesis which is gaining in popu-
larity has it that the works of an artist can only be
understood, put into perspective and judged if
their author — or at least his thoughts and mien-
is thoroughly known to the beholder.

1t is consequently worth our while to criti-
cally examine the common factors these statements
have. If one does this, one soon sees that their pur-
pose has more to do with maintaining the artist’s
image than it does with a deeper understanding of
his art. Public relations has, at every level of hu-
man communication, become a significant fac-

tor.

«IT IS SO DIFFICULT TO FIND
THE BEGINNING.

BETTER SAID, IT IS DIFFICULT
T0 BEGINN AT THE BEGINNING.
AND NOT TO TRY TO GO BACK
FURTHER.»

LUDWIG WITTGENSTEIN

1t is within this context that we whould see

the following quotation, taken from an interview

with the painter Hubert Schmalix («Juliet», Nr.

13, Nov. 1983). Question: «Which great

painter has most influenced you?» Answer: «All
of them. All of art history is present in my paint-

ing, Tintoretto and Giotto, El Greco and Verone-

se.»

That this s a bit too good to be true is clear

from even a brief look at the work of the Master.
Here, a deft, macabre game with art historical le-

gitimation ts being played. But such generaliza-
tions belong to the present climate of slang; they

are part of the classic repertoire of these interviews

with artists. And there is a curious contradiction

inherent in this. On the one hand, these art pro-

ducts are made legitimate by their contemporari-

ness while, on the other hand, many artists are

Slirting with art history and tradition. This may
possibly be explained by the replacement of the

9.2

maturing process of this generation of painters —
these Wunderkinder who start to paint at 20,

have their first retrospective and see their conse-
cration as geniuses at 23 — by an abstract notion
of time. They pay lip-service to the past, not out of
experience, but through a self-conscious annexa-
ton of it.

The high point in such synthetic thinking is
reached when the artists discover the Bible as the
Book of Books, the source of all sources. It is un-
necessary to add that this is really something more
along the lines of a rediscovery. When asked what
books he reads, Jean-Michel Basquiat replied.:
«The Bible. I read it sometimes.» — «The Old
Testament or the New?» — «Both. » And Ronnie
Cutrone explains: «My work comes entirely from
the Bible, all of it or nearly all of it, and nothing
in Pop Art did as far as I know («Domus», Nr.
646, January, 1984).

These remarks should not be mistaken for
remarks about art; rather, they are meant to create
an image of the artist. The model for this image s
known.: it is the «creator and creature of culture»
(M. Landmann), or, in Karl Marx’s sense:
«They don’t know what they do, but they do it. »
In a time when all activity is pre-defined and
goal-oriented, when all results are speculatively
present in every undertaking, this type of naive
«being one’s-self» appeals. Only the Wunder-
kind guarantees genuineness and authenticity.

In a sort of paradigm of freedom, it is con-
sidered that the artist is unconnected to his art.
The artist is only an artist as long as he has fun
doing what he is doing, because he has fun doing
it and only as long as he has fun doing it. The art-
ust is thus put off-bounds in our society, placed in
an tory tower which compensates for his lost in-

nocence.

Thewild, new painting — to give the child
aname — s being talked about by everyone and,
one assumes, is also in everyone’s living room.
One certainly cannot escape its presence in the
museums.

«Since theimportance of painting in the vis-
ual arts was reestablished a few years ago, there
has been no agreement about how to evaluate this

Jfact.» Thus begins Siegfried Gohr’s introduction
to the catalogue of the exhibit « Expressive Paint-
ing After Picasso», held October through Januar-
9, 1983-84 at Galerie Beyeler in Basel. On the




same page, the words «subversive sensuality» and
«exlosiver also appear.

What does this mean, and what concept of
painting does it imply? It is insinuated that at
some point in recent art history painting has been
disfranchised. This leads to a further question —
that of the rights of painting.

What is «painting»? A human expression
of life, with a primary role in life and nature?
Most certainly not.

«SEE THE WRITTEN WORD AS
A SYMPTOM OF WHAT HAS BEEN
LEFT UNSAID. »

FRIEDRICH NIETZSCHE

Painting cannot be defined absolutely, as
S. Gohr’s remark suggests. It is only a kind of ar-
tifact, brought about and defined by a cultural
system. Painting is embedded in tradition and
subject to constant changes in its terms of refer-
ence. At this point in art history, however, the
words «painting» and «paintings» have acquired
a certain magic. Painting is seen as a medium
that has been rescued from the claws of a destruc-
tive Avant-garde and is back on its own feet
again. It is weighed down by all sorts of expecta-
tions, such as desire, sensuality, explosive force,
subversiveness, etc. Painting and the painter
clarm an autonomous status.

The painter becomes the representative for
what bad reality does not otherwise tolerate: free-
dom from repression, the passionate experiencing
of reproduction and eroticism, spontaneity and
identity, success, fame, and affluence. For this,
he produces paintings, the sweet objects of desire.

Only painting can draw from the full reser-
voir of sensuality; it starts in the belly. For that
reason, it subjects the painter and the beholder to
sensual experience. Human passion is, however,
a very complex phenomenon, which can hardly be
explained by a functioning nervous system only.
The kernel of passion must be in the head, notin
the belly.

At the same time, it is implied that painting
us capable of exorcizing — powerfully, even de-
monically — the dark side, the dangers and hor-
rors of our era. (Consider, for example, the

Kunsthaus Zurich exhibit entitled «Images of
Fear and Threat»). By a process of aesthetiza-
tion, this sort of thing is being cleansed through
its enjoyment as art. As it is in a thriller, evil is
made pleasurable: art becomes a kind of flirtation
with extinction.

All these demands, however, place anintol-
erable weight on art and artists. Painting as a
concept is one in which a sometimes highly devel-
oped and artistic, sometimes very rudimentarily
handled medium must constantly be examined
and questioned in its relation to reality in order to
keep it a lively, accessible way of artistic expres-
sion.

The exhibit at Galerie Beyeler unites what
must be understood as different generations in a
multi-layered sense, and draws a line from Picas-
50 (1881-1973) to Basquiat (born in 1960). In
the catalogue, all the paintings are reproduced in
color. S. Gohr, in his preface, writes that color is
the common denominator between the otherwise

fundamentally different levels of artistic expres-
sion and strength. The show features a wide se-
lection of paintings, exhibited on three floors.

Is it really just color which is the uniting
Sfactor in this illustrious grouping, or is what is
exhibuted on the top floor of Beyeler’s gallery sup-
posed to legitimuze the rest by creating parallels
whieh are not really admissible? Because the ex-
hibit’s concept is all too superficial (neither the
word «expressive» nor the term «painting» are
concretely illuminated by the works on view) any
further negative insinuations are unnecessary.

Nevertheless, it may be seen as an astonish-
ing, new phenomenon that works representing the
latest tendencies in art are on view at Switzer-
land’s best-known gallery — an extremely tradi-
tional gallery, in which only art stamped with
that ominous seal of «highest quality» is avail-
able.

This obviously raises the question of
whether the new art comes out of unbroken trad:-
tion and if paintings by Picasso, Pollock, Ta-
pies, De Kooning and the Cobra group are thus
subject to the same critical judgements as work by
Chia, Clemente, Penck and Basquiat. This
doesn’t mean that the young artists are less good
than the old ones, rather, we should only ask our-
selves if there really are profound parallels and if
the differences aren’t more interesting than super-
ficial resemblances.

9%

Inany case, art — due to the resurrection of
painting as a well-defined artifact consisting of
Sigure, color, canvas and streicher — has made
its way back into the drawing room, rather likean
arsonist who has rejoined the ranks of upstanding
aitizens. The «subversive explosiveness» of the
paintings should not, in other words, be over-
done.

At this point, I should like to stress that my
arguments must not be misunderstood as a gener-
alized, drastically negative view of the state of
contemporary painting. I also do not wish to suc-
cumb to the banality of questioning the integrity of
all young artists’ goals just because their works
have a high market value. I only fear that we shall
soon be unable to see the art for all the pictures.
The many reports on and exhibits of work by var-
tous national sub-groups of these young artists
hardly seem like a breath of fresh air. The same
goes for the colorful pages of the art magazines
and the booths at art fairs, which give an impres-
sion of a drab, monotonous mass movement about
which much fuss is made but which is ultimately
rather empty.

Everywhere, the artifact «Picture/Paint-
ing» is the integrating factor. This points to an
agreement which apparently is widely applaud-
ed. One cannot overlook the fact that the traditio-
nal attributes of present-day paintings — can-
vas, stretcher, color, brush technique and figura-
tive references — have a distinctly semantic char-
acter. They seductively offer the following intel-
lectual short-cicut: «I look like a contemporary
picture; thus I am painting = art.»

«ENJOYMENT IS A BLOOD-
LETTING OF VALUES,

A DISSOLUTION OF CODES

AND OF THE REPRESSIVE LOGOS. »

JEAN BAUDRILLARD

«Painting/Picture»: these two concepts
would appear to be the ideal integration formula
fortoday’s art. Theboundaries of the picture were
shifted in the 60s and 70s, and the art object took
onanew appearance. Therewas even talk of de--
materializing the art object. The 80s bring us



back to the traditional forms, such as panel paint-
ing, fresco, mosaic, bronzeand marble sculpture.

Among other things, this means that the
artists are resubscribing to a traditional procedur-
al canon. In painting, the boundaries of the frame
are widely accepted once again. The aesthetic 0b-

Ject no longer constitutes a grouping of heterogen-
eous, materialized signs and objects. Interpreta-
tion often consists of attaching a narrative or
meaning to each symbol.

Even color (in the sense of the pigment used)
us being given an importance it never expected to
have as it sat around inits industrially-made tub-
es. Some sort of transcendence seems to be going on
here, which manipulates the words «Painting/-
Picture» at will, attaching to them different levels
of consciousness and meaning. In this way, ac-
tual analysis of the artifact is conveniently avoid-
ed.

A painting as object is not bound to place,
and is thus readily available and moveable. In-
stallations which depend on a specific space or
situation — this dependence was often a thematic
part of avant-garde work of the 60s and 70s —
have been supplanted by the paintings them-
selves. The institutions involved in the promul-
gation of art (galleries, museums, collections, ex-
hibitions) have now become stages. A new hier-
archy of meaning has thus established itself and

Sfunctions as a readable system of reference. The
painting becomes a sought-after trophy which re-
presents the artist. It also makes clear that its
presence is dependent on various factors.

The psychological implications of the ritu-
al should not be underestimated. The ritual re-
quires various actors, all of whom are granted
more or less importance and use and enjoy it ac-
cordingly.

That place and circumstance are of great
importance to art is nothing new. But what is are
the changes in the tension-filled, problematic re-
lationship between artist and society.

The large exhibit of work by Jorg Immen-
dorff (* 1945), heldfrom November 19, 1983 to
January 22, 1984 at the Zurich Kunsthaus,
would be worth a detailed analysis. The Zurich
Kunsthaus — a museum-like institution of ex-
hibition, with little inclination to experimenta-
tion, whose goal it is to reach a broad spectrum of
the public and which must serve the cultural needs

of an established, rather conservative stratum of
soctety — was used by this revolutionary artist in
a totally affirmative way to make his entrance on
the scene.

With this show, the politically active, en-
gaged artist began a sort of institutional march.
The early, political votive pictures already seem-
ed like antiquities, relics of bygone beliefs, gather-
ed as they were in corner cabinets. This impres-
ston was not altered by the large paintings, whose
themes were devoted to the state of the nation and
Immendorff’s friendship with Penck. Indeed,
the lack of credibility of this politico-personal
spectacle, which was projected as an utopia in an
uncertain future, ultimately freezes the pictures’
meaning in the continuum of art. Appropriately,
Immendorff claims to have artistic motives in the
production of his pictures, as shown in the taste-

ful and pleasing application of color. The politi-
cal reproach has been demoted to mere subject.

«WHATEVER IS LEFT
UNDIGESTED
THEY TURN INTO COTTON.»

ERICH KASTNER

The staging of the show was perfect in every
respect: «Software» and «Hardware» functioned
equally well. The big paintings, in symmetrical
booths under slightly darkened spot lights, lead to
the monumental, painted bronze called «Naht
(Brandenburger Tor — Weltfrage) 1982/83.»
Luckily, this piece is heavy only in the literal
sense of the word, as illustrated by the complicat-
ed procedure by which (even though its coat of col-
or would not obviate that) it had to be lifted into
the exhibition room.

The exhibt left me with a split impression,
of being the decor for something halfway between
a tacky beer hall and a temple devoted to political
edification.

Only by reading the attractive, wordy cata-
logue does the exhibit seem complete. That the
sketches of the Master are reproduced in facsimile
says what it says very clearly: Immendorff’s art-
ustic and political ideas are equally precious.

The size of the paintings functions only in
relation to the staging. They seem almost to have
been painted for some imaginary place in a mu-
seum. The sketchy brush line, the subtle perspec-

9

twe, all would seem to point to a stage decor, a
craft put to good work.

The rhetorical pathos of these paintings —
unlike that of Immendorff’s paintings and draw-
ings of the 60s — seems stiff and artificial, thus
lending the symbols and components of the picture
a singular presence. The painting makes clear
that it only wants to tell a story, s a servant to the
events in the picture, ils function comparable to
that of a camera in a film.

A comparison of Immendorff’s large paint-
ings with those of Emilio Vedova, which were
shown at Studio Marconi in Milan in October
and November, 1983, is illuminating. Here,
too, the exhibit was carefully staged and the big
formats were grouped in similar units, so that a
certain monotony resulted.

Vedova, who was born in 1919, is an es-
tablished Italian painter from Venice. He paints
almost exclusively large canvases. Their size is,
however, related to the painter’s physical stature
and his bold gestural style, which has attained
great freedom of expression in the mature works.
Vedova’s paintings nevertheless remain architec-
tonic. His gestures — the movements of his brush
— collide with the surface of the canvas from
which they also take their orientation. The entire
content of a picture is made up of brush marks,
scratches, spatters, swings and floods of color.
But these are not psychograms, which might
point to the artist’s emotions or momentary
moods; rather, the goal is always the painting,
fromwhich the artist then withdraws, and which
now stands on its own, to be visually absorbed.

Vedova attaches a great deal of importance
to the materials which make up a painting’s sur-
Sace. Often, he mixes sand into his pigments: he
sometimes applies color like a glaze, sometimes as
a dark, opaque spot or brush stroke. The black
scaffolding is constantly penetrated by strong
felds of green, red or yellow.

The contradiction between expressive
movement and static architectonic quiet is sus-
pended because the gestural is rendered objective
by the dialectic between the construction of the
painting and its color. While Immendorff’s
paintings become objective through their themes,
Vedova’s do so through the mastery of color and
form — that is, through art-related factors.
What is important here, is that we are dealing




T s

PR ) G

A

with abstract painting, which does not pose the
question of meaning, but which presumes that
tradition, mastery, creativity and experience can
be significantly joined to make an autonomous
prcture.

Vedova’s life — and, indirectly, his devel-
opment as a painter — were influenced by the
political left, indeed, by political activity of ma-

Jjor importance. In 1943, he fought with the par-
tisans against the Nazis and the Fascists. In
1968, hewas active with the artists who opposed
the Biennale, an action which at that time could
still have gravely harmed his career.

Throughout Vedova’s development, there
have been some slogans scattered in his paintings
and objects, and even more in his graphic works.
But in thereally strong pieces these slogans arenot
present. The pictures achieve their own worth
and monumentality through unbroken optimism
and the belief in the potential of painting as a tra-
ditional medium.

Clearly, we are not dealing here with opti-
mism aesthetically removed from reality. Rather,
the artist’s act achieves meaning as an aesthetic
lifestrategy. Theartifact becomes an aesthetic 0b-
Ject through the viewer: it can be read as a field of
energy which permats one to recognize one’s own
as well as other experiences of reality.

1 should like to bring up again the impor-
tance of place in the contemporary art scene, and
mention a few curious variants and deviations

Jfrom a fixed scheme of reference.

«PHILOSOPHY IS THE JUDGE
OF AN AGE;

THE STATE OF THINGS IS

VERY SORRY INDEED WHEN,
INSTEAD, IT BECOMES

THE EXPRESSION OF THE AGE.»

RUDOLF PANNWITZ

As Immendorff’s case illustrates, the sett-
ing of an exhibit today must often serve as a sort of
place of cult. The artistic character of the mani-
Jestations is again made obvious, and museums,
galleries, monster shows like Documenta, West-
kunst etc., try to place art within the art world, if
possible. While the Avant-garde tried to inter-
weave art and ways of life, and sometimes to re-
move the boundaries between them, and, more
than that, often proved its subjugation to a place,
today’s art scene applies a «art/object/value» con-
stellation. In order to stabilize this constellation,
therole of the established art institutes, collections
and manifestations gains in importance.

Nevertheless, the last few months have
yielded several lively exhibitions. Often, these
were held in exhibition spaces which were not per-
manent, but only temporary.

These shows were among the most fascinat-

ing art events of the past year, because art and life
came into close contact. One of them was Mario

99

Merz’s exhibit in the Palazzo Congressi ed
Esposizioni in wintry San Marino. The opening
was on the same day as _Jorg Immendorff’s ver-
nissage in Zurich. I was pleased with myself for
having chosen, along with a small group of insid-
ers, San Marino over the grandiose manifestation
in Zurich.

Merz used the large rooms and walkways of
the former gambling casino to enhance his can-
vases and objects. Only the presence of a few pic-
tures from 1952/53 hinted at a retrospective.
Mostly, the space was given over to the artist’s
monsters and beasts, who didn’t at all seem to
miss the crush of large crowds.

Sleepy San: Marino was an unwitting ac-
complice to Merz’s art. A by-product of such
shows is usually a beautiful, expensive cata-
logue. Such catalogues are the living testimony of
crucial events everyone missed but to which an
important role must be assigned.

If I have succeeded here in shedding some
light on the movement of codes and signs, their
contradictory nature, their treacherous multiplic-
ity and apparent simplicity, then this text has
achieved its goal.

Clearly, this is polemics — but it is also in
aid of showing that the meaning of art can be
found not only in the art itself but as much in its
surrounding reality. In that sense, this text too is
part of that reality.

(Translation: Gail Mangold-Vine)



	Cumulus ... von Europa

