
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 58 (2017)

Artikel: "Non senza scandalo delli convicini" : pratiche musicali nelle istituzioni
religiose femminili a Napoli 1650-1750

Autor: Fiore, Angela

Kapitel: I: La vita dei chiostri fra consuetudini e proibizioni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858611

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858611
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Parte I

La vita dei chiostri fra consuetudini e proibizioni





I. Il buon governo degli istituti

1. La riforma dei monasteri femminili

I monasteri femminili napoletani furono luoghi privilegiati per assicurare un onora-
to collocamento aile figlie délia nobiltà destinate, per vocazione o per scelta familiäre,

alla vita del chiostro piuttosto che all'istituto matrimoniale. La vita religiosa
era una condizione spesso imposta, e pertanto la monacazione era in molti casi

una parte essenziale delle Strategie familiari di conservazione e arricchimento del

patrimonio.1 Le fanciulle erano fatte entrare nel monastero ancora bambine, molto

prima che potessero prendere i voti solenni e, in cambio del versamento délia dote

monastica, ricevevano un certo grado di istruzione. I monasteri erano assimilabili
a degli educandati, in cui l'applicazione delle regole era abbastanza elastica.

La vita che si conduceva in monastero agli inizi del XVI secolo era infatti
abbastanza libera e l'osservanza délia clausura moderata: si ricevevano visite, era

possibile uscire dai chiostri, si amministravano beni personali. Alcuni monasteri,

pur avendo adottato la clausura ai tempi délia fondazione, l'avevano poi col tempo
abbandonata, allontanandosi dagli ideali che ne avevano ispirato la costituzione.2
Col tempo inoltre, le attività di lavoro femminile, le spese superflue, il lusso nelle
cerimonie o gli svaghi, avevano indotto le religiose a violare i principi fondanti
délia clausura e aggirare la limitazione dei rapporti con il mondo esterno, facendo
si che il posto riservato alla preghiera fosse tutt'altro che prioritario.

Come in altre parti d'Italia, anche nel viceregno napoletano, si era poco per
volta diflusala contrapposizione tramonasteri 'chiusi', che seguivano strettamente
le norme claustrali, e i monasteri 'aperti', dove invece le religiose risiedevano nei

propri lussuosi appartamenti, protette da reti di relazioni con l'esterno.3 Pochi i
monasteri napoletani che godevano di una buona reputazione. Le carte degli arci-
vescovi napoletani ne indicano alPincirca tre: la Sapienza, San Giovanni Battista,
Santa Maria di Gerusalemme. Uno dei monasteri più prestigiosi e indisciplinati,
maggiormente messo sotto tiro dalle autorité ecclesiastiche fu quello delle Clarisse

di Santa Chiara. Le ciarisse si distinsero nel corso dei secoli per la magnificenza e

il benessere délia vita che conducevano dietro le grate e il loro comportamento fu
spesso oggetto di interventi riformatori. Già nel 1536, padre Giacomo d'Ancona,

1 Sulle monacazioni forzate cfr. Canosa 1991, pp. 133-136; Zarri 1997; Novi-Chavarria 2001,

pp. 67-70; Paolin 1996; Monson 1992, pp. 15-47.
2 Prima del concilio la clausura non era prevista né applicata da tutti gli ordini monastici, si veda

Miele 2001, pp. 91-138.
3 Sulla contrapposizione fra monasteri aperti e chiusi si veda Creytens 1965, pp. 45-84.



34 Non senza scandalo delli convicini

generale dei convenutali incaricati délia guida spirituale dell'istituzione, lamentava
il carattere mondano delle cerimonie organizzate dalle Clarisse, specificando, ad

esempio, che durante la festa del Corpus Domini troppi secolari entrassero nel
monastero di Santa Chiara dove si faceva "troppa musica".4

La reintroduzione délia clausura rappresentô quindi l'elemento essenziale del

programma di riforma dei monasteri proposto dal Concilio di Trento. I padri con-
ciliari si occuparono infatti specificamente délia questione monastica attraverso il
Decretum de regularibus et monialibus,5un documento che ribadiva l'osservanza
dei tre voti di povertà, castità e obbedienza e mirava all'applicazione dell'istituto
claustrale a tutte le comunità femminili. La clausura venne cosi imposta obbli-
gatoriamente aile monache di qualunque ordine, anche li dove non era mai stato
previsto nella regola originaria e nelle costituzioni dei singoli istituti. L'obiettivo
era quello di agire sulla disciplina interna dei chiostri infrangendo cosi circuiti e

legami tra professe e gruppi parentali. Le nuove norme tridentine furono diffuse
con la costituzione Circa pastoralis emanata da Papa Pio V nel 1566.6 Il primo
risultato pratico che si ottenne a Napoli, fu la chiusura di alcuni monasteri ritenuti
inadatti alla vita claustrale.7 Il cardinale Alfonso Carafa8 infatti, procedette a sop-
primere e unire diverse strutture, trasferendo le monache da un istituto all'altro.9
Fu inoltre resa obbligatoria la professione solenne e Pio V stabili espressamente
che anche le converse e le novizie fossero tenute ad osservare la clausura. Nessuna

religiosa avrebbe più potuto lasciare il monastero, neanche per breve tempo, se non

4 Miele 2001, p. 97.

5 Conciliorum Décréta 1973, pp. 777-778.
6 Sulla riforma dei monasteri femminili si rimanda a: Galasso/Valerio 2001; Creytens 1965;

Novi-Chavarria 2001, pp. 67-70; Paschini 1960; Zarri 1999; Donadi 2003, pp. 37-38; Miele

1990, pp. 123-204; Boccadamo 1990.

7 SanfAniello, Sant'Agata, Santa Maria délia Misericordia, San Benedetto e San Festo furono i
primi monasteri a subire questo prowedimento. Le monache dei primi due istituti vennero
unite a quelle di Donnalbina, mentre le religiose di Santa Maria délia Misericordia e San Benedetto

furono trasferite al monastero Sant'Arcangelo a Baiano. Le monache di San Festo furono
unite a San Marcellino. Cfr. Galasso/Valerio 2001, p. 102. Sull'accorpamento dei monasteri
di San Festo e San Marcellino si veda il cap. V, pp. 121-123.

8 Alfonso Carafa fu arcivescovo di Napoli fra 1540 e 1565, Cfr. De Maio 1997 pp. 28-34.
9 Sul clima riformistico napoletano e sul malcontento delle monache vi è la preziosa testimo-

nianza di Fulvia Caracciolo. Nata nel 1539 fu portata, a soli 2 anni, al monastero di San Gre-

gorio Armeno per diventare monaca nel 1547. Fu autrice del célébré Brieve compendio délia

fundatione del Monistero di San Gregorio Armeno detto San Ligoro di Napoli (1580) e inoltre
del Borro, o sia esemplare delle nobile memorie délia R.a D. Fulvia Caracciola 1577, sulle cose

succedute nel nostro monastero nella restrittione delle regole e clausura (oggi conservato presso
I'Asn, MS, f. 3435). Nelle sue memorie la Caracciolo espresse tutto il suo disappunto in merito
all'applicazione delle normative tridentine. Si tratta di un documento eccezionale per le infor-
mazioni che la Caracciolo dà circa la vita quotidiana di un monastero femminile italiano délia
metà del Cinquecento e, soprattutto, per le reazioni che registra rispetto aile imposizioni dettate
dal Concilio. Si veda anche Spinosa/Pinto/Valerio 2013; Carrino 2013. Si rimanda inoltre
aile pagine dedicate al monastero di San Gregorio Armeno, cap. V, pp. 131-136.



Il buon governo degli istituti 35

per legittimo motivo, approvato dal vescovo ordinario. Inoltre, senza il permesso
dell'ordinario, nessuno sarebbe più potuto entrare a fare visita aile monache sotto

pena di scomunica.10

L'adeguamento aile nuove normative impose inoltre una ridistribuzione degli
spazi claustrali. Prima délia riforma tridentina, l'organizzazione dei chiostri era
basata sul cosiddetto "sistema delle celle". La cella rappresentava una sorta di
microcosmo in cui venivano svolte buona parte delle attività giornaliere e dove

era possibile condurre una vita quasi privata. Inffangere taie sistema, significava
anzitutto donare nuovamente importanza alla struttura organizzativa délia comu-
nità. Pertanto i monasteri divennero cantieri permanenti e interi edifici vennero
trasformati, ampliati o costruiti ex novo. Per rimarcare la condizione di separazione
del monastero dal mondo circostante, vennero posti portoni, mura, grate, ruote,
chiavistelli, finestre murate od oscurate. Furono perô predisposti anche giardini,
logge e portici ampi, per consentire aile recluse di uscire all'esterno senza essere
viste da sguardi indiscreti. La clausura impose anche la creazione del parlatorio.
Si trattava di una stanza intermedia tra l'interno del chiostro e l'esterno. Uno
spazio simbolico di confine che permetteva aile religiose di parlare con i visitatori
attraverso delle grate senza essere viste. Il parlatorio era costantemente sorvegliato
da una monaca 'ascoltatrice' che presenziava ai colloqui fra religiose e parenti
o fornitori. Vi erano tuttavia norme che regolavano l'accesso ai monasteri e i
colloqui al parlatorio: erano ammesse soltanto quelle persone a cui era concessa

esplicita licenza per motivi di parentela o d'uflficio. Tanto rigore e tanta severità

erano giustificati dall'intenzione di proteggere in tutti i modi le professe, garantire
la loro diligenza agli uffici divini e assicurare la loro totale concentrazione durante
la preghiera, che doveva costituire lo scopo principale délia loro vita.

La clausura contribui anche alla rivalutazione del ruolo assunto dagli eccle-
siastici all'interno delle comunità monastiche femminili. Confessori, cappellani
e predicatori, divennero una presenza costante nella vita delle religiose. Il loro
sostegno era giudicato fondamentale ai fini di una pratica sacramentale e devo-
zionale più cosciente.

Badesse e superiori avevano poi il compito di preoccuparsi affinché tutto fosse

attentamente rispettato. In caso di disordini rischiavano di incorrere loro Stesse

in gravi pene.
Inutile dire che la resistenza da parte dei monasteri fu enorme. A mettere mag-

giormente in allarme le monache erano le norme che riducevano al minino i loro
contatti col mondo esterno, le restrizioni riguardo visite e doni, le limitazioni ri-
guardo l'organizzazione di feste e liturgie. Il malcontento delle religiose, costrette a

misurarsi con cambiamenti che sembravano per loro sconcertanti, fu sostenuto dai

parenti e dalle comunità locali. La clausura veniva interpretata corne un tentativo
délia gerarchia ecclesiastica di sciogliere quei legami che fino ad allora avevano

10 Miele 2001, pp. 91-138.



36 Non senza scandalo delli convicini

collegato in vario modo le professe ai loro nuclei parentali di origine. I genitori
temevano che l'eccessivo rigore délia normativa tridentina avrebbe spinto moite
fanciulle ad abbandonare il chiostro, con tutte le conseguenze patrimoniali che

ne sarebbero derivate per le famiglie. Nella società napoletana infatti il controllo
esercitato dalle famiglie nobili sulle istituzioni ecclesiastiche cittadine era forse più
radicato che in altri contesti geografici e l'atteggiamento verso la disciplina imposta

dalla riforma era fortemente condizionato dal senso dell'onore délia casata.11

La riforma, corne vedremo nelle pagine seguenti, non attecchi mai seriamente
nel viceregno napoletano. I brevi interventi degli arcivescovi Acquaviva, Carafa e

Boncompagni non sortiranno grandi esiti.12 Solo anni più tardi, a metà Seicento,
l'arcivescovo Ascanio Filomarino si dedicô con decisione alla questione mona-
stica.13

2. Gli strumenti di controllo

Le disposizioni conciliai! post-tridentine posero il controllo dei monasteri fem-
minili sotto l'autorité dei vescovi ordinari che stavano a capo delle varie diocesi
locali.14 A loro volta i vescovi nominavano dei vicari, ovvero ecclesiastici che su
delega, trattavano ordinariamente relazioni e problematiche con i diversi monasteri
délia città. I poteri del vicario sui chiostri femminili consistevano nella supervision

amministrativa dello stato economico e délia gestione dei beni temporali
degli istituti. Il vicario era responsabile anche délia disciplina, dell'osservanza dei

tre voti monastici, del rispetto délia clausura e dell'applicazione délia normativa
tridentina.15 Si occupava inoltre dell'esplorazione délia volonté di monacande

e novizie; ne approvava i confessori e i maestri ed assisteva all'elezione délia
superiora. Una funzione più o meno simile era svolta dal cardinale protettore, in

genere esponente di grandi famiglie, deputato alla supervisione delle istituzioni
di regio patronato. Non è sempre facile stabilire quali comunité ricadessero sotto
la giurisdizione del vicario o dei protettori, né ricostruire come tali autorité si

alternarono nel corso dei secoli.

11 Sul ruolo esercitato dalle famiglie napoletane a seguito délia riforma si veda Galasso/Vale-
rio 2001; Novi-Chavarria 1993, pp. 84-111; Novi-Chavarria 2001; Boccadamo 2001,

pp. 77-106.
12 Ottavio Acquaviva d'Aragona fu arcivescovo di Napoli dal 1605 al 1612; Decio Carafa dal 1613

al 1626; Francesco Boncompagni dal 1626 al 1641.

13 Sui diversi interventi riformatori da parte degli arcivescovi délia Diocesi si veda De Maio 1997,

pp. 28-34; Strazzullo 1968; Strazzullo 1978.

14 Si vedano i cap. V e IX del Decretum de Regularibus et Monialibus, cfr. Conciliorum Décréta
1973, p. 179.

15 Cfr. Zarri 1999, pp. 347-368.



Il buon governo degli istituti 37

La rete di controllo che tutelava le comunità monastiche partenopee non si

limitava all'attività del vescovo locale e dei vicari da lui delegati, ma si awaleva
anche dell'intervento delle congregazioni curiali presso la Santa Sede come la

Congregazione del Concilio e in modo particolare la Congregazione dei Vescovi
e Regolari.16 Deputata a vigilare sulla condotta di prelati, religiosi e religiose
e a dirimerne le controversie, la Congregazione dei Vescovi e Regolari era ben
informata su ogni aspetto délia vita delle comunità religiose in modo da poter
esercitare un controllo abbastanza capillare sulla loro condotta. Essa si attivava

soprattutto in risposta ai memoriali che laici, ecclesiastici e nunzi apostolici in-
viavano a Roma per denunciare le situazioni più disparate o semplicemente per
domandare un intervento risolutore nelle questioni più spinose. La Congregazione
dei Vescovi e Regolari esercitava anche sui monasteri napoletani una giurisdizione
piuttosto ampia, che abbracciava svariati aspetti délia vita claustrale: disciplinare,
patrimoniale, amministrativo e giudiziario. Si trovano, ad esempio, testimonianze
dell'intervento di questa Congregazione anche riguardo l'utilizzo délia musica
nelle comunità monastiche. Alcuni dei provvedimenti da essa disposti circa
l'utilizzo délia musica nella liturgia, sono presenti nella lacunosa corrispondenza
intercorsa ffa le congregazioni curiali e il vicario delle monache custodita presso
l'Archivio Diocesano di Napoli.'7

La Congregazione dei Vescovi e Regolari era coadiuvata nella sua opera di
controllo dalla Congregazione del Concilio, sorta nel 1563 corne commissione

temporanea incaricata di sovrintendere all'applicazione delle decisioni tridentine.
Le istituzioni ecclesiastiche e la stessa Congregazione dei Vescovi e Regolari, pur
controllando la condotta delle religiose, tendevano a trovare dei compromessi e
ad evitare imposizioni che avrebbero potuto sortire esiti negativi nelle alleanze

politiche.
La coesistenza di organismi differenti, tutti deputati al controllo delle istituzioni

napoletane, produsse spesso conflitti di competenza. Tuttavia le monache napo-
letane non furono mai destinatarie passive delle decisioni altrui ma, beneficiando
anche del sostegno dei parenti, tentarono di far sentire la propria voce nelle
questioni che le riguardavano, non da ultimo quelle musicali.

16 La Congregazione dei Vescovi e Regolari sorse alla fine del XVI secolo dalla fusione di due
distinte congregazioni: la Sacra Congregatio super consultationibus episcoporum et aliorum pre-
latorum e la Sacra Congregatio super consultationibus regularium.

17 Purtroppo si hanno solo pochi riferimenti nelle carte d'archivio napoletane riguardo gli in¬

tervenu delle congregazioni curiali. La documentazione compléta si conserva presso l'Archivio

Segreto Vaticano. Ad oggi, per Napoli, sono stati compiuti solo pochi sondaggi circa l'im-
pegno sinodale dei vescovi riformatori e delle congregazioni délia Santa Sede in applicazione
delle risoluzioni tridentine. Si tratta di studi che si occupano pero specificamente di aspetti
legati all'antropologia e alla storia delle istituzioni, cfr. Russo 1970; Valerio 2006; Bocca-
damo 1990, alla storia dell'arte e all'architettura, Strazzullo 1968, e non si occupano délia
pratica musicale.



38 Non senza scandalo delli convicini

3. Le visite pastorali

Il Concilie» di Trento aveva inoltre ribadito il dovere délia visita pastorale dei
vescovi.18 Le visite consentivano una maggiore conoscenza délia realtà sociale
e spirituale délia diocesi, erano un'occasione di controllo dei fedeli e del clero,
e un mezzo tramite il quale trasmettere modelli morali, devozionali, etici.19L'ar-
civescovo aveva la libertà di eseguire la visita ogni volta che lo avesse ritenuto

opportuno. Effettuarla non era perô cosa semplice e scontata da parte dei vescovi,
anche perché non tutti i monasteri ricadevano sotto il controllo arcivescovile. I
problemi si ponevano soprattutto nelle istituzioni 'regie' che non erano controllate
direttamente dalla curia.20 La visita era vista come una vera e propria inchiesta,
in cui ogni aspetto dell'organizzazione religiosa delle singole istituzioni veniva
investigato dal vescovo in persona o dai suoi delegati: lo stato di conservazione
di chiese, cappelle e altari, il numéro e la condotta delle religiose, il numéro delle

messe e delle processioni, la presenza di associazioni devozionali laiche, le even-
tuali condotte sospette.

Le visite fornivano aile gerarchie ecclesiastiche informazioni preziose sulla
situazione religiosa, sulla composizione sociale degli istituti, ofîrendo un interessante

quadro d'insieme délia clausura napoletana. I documenti che ne scaturiva-

no rappresentano dunque una fonte ricca delle notizie più varie. Essi fanno luce
suH'efifettivo grado di conformità dei monasteri ai dettami tridentini e forniscono

18 La questione era stata specificata nel canone VIII délia XXII sessione conciliare «I vescovi,
anche come delegati délia Sede Apostolica, nei casi concessi dal diritto, saranno gli esecutori
di tutte le disposizioni pie, sia di quelle che sono espressione delle ultime volontà, che di quelle
tra vivi. Abbiano la facoltà di visitare gli ospedali, i collegi di qualsiasi specie, le confraternité
laicali, anche quelle che chiamano 'scuole' o con qualsiasi altro nome; non perô quelle che sono
sotto la immediata protezione dei re, senza loro espressa licenza»; e nel III canone délia XXIV
sessione «I patriarchi, i primati, i metropoliti e i vescovi non manchino di visitare personal-
mente la propria diocesi; se ne fossero legittimamente impediti, lo facciano per mezzo del loro
vicario generale o di un visitatore. Se ogni anno non potessero visitarla completamente per la

sua estensione, ne visitino almeno la maggior parte, in modo taie, perô, che nel giro di due anni,
o personalmente o per mezzo dei loro visitatori, terminino di visitarla», cfr. Conciliorum
Décréta 1973.

19 Le ricerche sulle visite pastorali effettuate dagli arcivescovi napoletani hanno prodotto diversi
contributi. Si veda: Russo 1970; Boccadamo 1999, pp. 277-315. Numerosi riferimenti aile

Santé Visite si trovano anche in De Maio 1997, pp. 35-40; Strazzullo 1978.

20 Si ricorda, ad esempio, la tenace resistenza delle monache di Santa Chiara, istituzione per l'ap-

punto di regio patronato, ai tentativi di visita pastorale del cardinale Alfonso Gesualdo nel

1596, e in seguito del cardinale Ascanio Filomarino. Nel marzo 1652 le Clarisse fecero barriera

con i loro corpi per non permettere l'accesso nel monastero al cardinale presentatosi a sorpresa
aile porte del monastero pretendendo di visitarlo. All'episodio fece seguito un interdetto con la

privazione délia celebrazione di liturgie. Qualche anno più tardi nel 1654 le Clarisse acconsen-
tirono alla visita pastorale. Cfr. Valerio 2006, pp. 127-139.



Il buon governo degli istituti 39

anche informazioni sulle condizioni materiali e patrimoniali dei monasteri, sull 'ur-
banistica e la storia délia città.

I diversi arcivescovi furono più o meno severi verso le inadempienze delle mo-
nache riscontrate attraverso le visite. Di certo, nessuno ebbe lo stesso persistente
interesse per la questione come Ascanio Filomarino. Ossessionato dal rispetto
délia disciplina claustrale, egli lamentava, nelle sue relazioni inviate a Roma, che

il più grave danno arrecato ai monasteri era stato l'alleggerimento délia clausura.

Filomarino si pose pertanto l'obiettivo di restituire dignità religiosa aile monache,
non giudicando abbastanza efficaci gli interventi dei suoi predecessori.21 Fu
pertanto particolarmente assiduo alla visita pastorale, effettuando tre cicli di visite,
nel 1642, dal 1648 al 1654 e infine, dal 1657 al 1662, affermando in tal modo
la propria giurisdizione. Egli emanô una serie di particolareggiati decreti per la

salvaguardia délia clausura, tendenti ad evitare occasioni di contatto con il mondo
esterno. Inoltre, a seguito délia visita del 1642, istitul una congregazione apposita

per vigilare sulle spese sostenute dai monasteri e verificare che fossero realmente
conformi aile esigenze degli istituti.22

Le relazioni delle visite contenevano in genere una breve introduzione storica
sulla fondazione délia comunità monastica e sulla regola osservata, a cui faceva

seguito l'esame délia chiesa adiacente al singolochiostro con il controllo di altari,
cappelle, stato delle suppellettili sacre, etc.; a volte si allegava anche un accurato
elenco delle reliquie conservate e delle celebrazioni che si effettuavano. Terminata
l'analisi délia chiesa, veniva fatta una descrizione delle condizioni del monastero
e dello stato délia vita religiosa che vi si conduceva. I verbali erano spesso corre-
dati da alcune disposizioni generali relative a varie questioni: licenze di entrata e

uscita dal chiostro, modalité di utilizzo di parlatori, norme concernenti la gestione
temporale del chiostro, amministrazione del denaro, e ovviamente impiego e

utilizzo délia musica. Ne troviamo testimonianza nelle visite del cardinale Giacomo
Cantelmo del 1691, in cui l'arcivescovo si espresse sul divieto di prendere lezioni
di musica da parte delle abitanti dei chiostri:

L'Abbadesse, ö superiore di qualsisia Monastero non permettano in conto veruno, che tanto dalla

parte delle Grati [sic], quanto délia Chiesa qualsivoglia monaca professa, novitia, educanda, ö

conversa pigli lettione di cantare, 6 sonare qualsivoglia instrumento, ne permettano che in coro,
ô nelle Grate si canti figurata, ma solo in semplice canto gregoriano, sotto pena délia privazione
di officio ipso facto ail'Abbadessa, ô superiore, che lo permetteranno, e di scomunica ipso facto
à noi riserbata rispetto aile Monache et à chi l'insegnerà essendo secolare, et essendo persona à

noi soggetta di carcere formale per sei mesi [...]. 19dicembre 1691 Giacomo Cardinal Cantelmo
Arcivescovo.23

21 I predecessori di Filomarino, Carafa e Buoncompagni non svolsero unazione efficace sui mo¬
nasteri. Basti pensare che il cardinale Boncompagni in quindici anni di governo visitô solo sei

monasteri napoletani. Cfr. De Maio 1997, pp. 28-34.
22 Ne fa menzione un editto del 1643, si veda Asdn, Vicario, 259 D, app. p. 171.

23 Asdn, Santé Visite, IV, app. p. 342.



40 Non senza scandalo delli convicini

Quando il giudizio délia visita era negativo, venivano aggiunte istruzioni disciplinai!

Un esempio riguardo la pratica délia musica è contenuto nella visita al
monastère di Santa Maria délia Prowidenza effettuata nel 1744 dal cardinal Spinelli.
Nei decreti emessi al termine délia visita si legge:

3° Nel Coro poi proibiamo affatto altro Canto, che il Canto fermo, à quai fine ordiniamo, che

non si debbano le monache servire di altre carte, né di altri libri, se non quelli, che sono stati
contrassegnati ed approvati dal nostro mastro di Cappella, ed ordiniamo, che le Religiose che

presiedono al coro, diano anco à Noi raguaglio di qualunque trasgressione, che si commetta in
maniera di coro.24

Ad ogni modo, nelle relazioni delle visite non si hanno grandi informazioni circa
l'utilizzo di musica nei monasteri. Si ha piuttosto l'impressione che hinteresse
délia visita si concentrasse sull'applicazione architettonica delle norme imposte
dalla clausura e sul ristabilimento délia vita comunitaria.25

4. I sinodi e gli arcivescovi délia Diocesi

I sinodi diocesani furono lo strumento maggiormente utilizzato dagli arcivescovi

per riformare la Curia e gli istituti religiosi. Gli atti dei sinodi costituiscono in-
fatti una rilevante fonte per la storia ecclesiastica napoletana: essi permettono di
conoscere gli ideali di società cristiana che i diversi arcivescovi perseguirono e i
prowedimenti necessari per attuarli.26I sinodi rispecchiavano di solito le esperien-
ze delle Santé Visite e si ponevano l'obiettivo di promuovere nuovi programmi e

prospettive pastorali. Nei diversi sinodi napoletani, particolare attenzione venne

appunto riservata aile comunità monastiche, e si tentô di stabilire, attraverso decreti
e norme, una comune disciplina délia vita claustrale. Dal 1644 al 1726, furono
celebrati a Napoli dodici sinodi diocesani.

Ascanio Filomarino fu arcivescovo di Napoli dal 1641 al 1667,27 periodo turbo-
lento caratterizzato principalmente dalla rivolta di Masaniello,28 dalla conseguente

24 Asdn, Vicario, 471, app. p. 216.
25 Dai verbali delle visite si apprende, ad esempio, dell'esistenza di muri di cinta non sufficiente-

mente alti, dove spesso esistevano fori comunicanti con l'esterno, oppure di finestre che davano
sulla strada o su altri edifici etc.

26 Sui sinodi diocesani napoletani si veda Da Nadro 1960; Miele 1979; Caserta 1983; De Maio
1997 pp. 35-40 e pp. 203-211; Strazzullo 1968.

27 Ascanio Filomarino (1583-1666) fu cameriere segreto di papa Urbano VIII. Nel 1641 divenne
cardinale e venne nominato arcivescovo di Napoli. Filomarino è anche noto per essere stato

uno dei principali protagonisti délia rivolta napoletana del 1647-1648 contro il malgoverno dei

funzionari spagnoli. Cfr. De Maio 1997, pp. 28-29.
28 Le difficili condizioni economiche e sociali del Viceregno, il carico fiscale imposto dalla Spagna,

la caotica situazione abitativa avevano provocato nel Seicento numerose sommosse popolari,
fra cui la più importante fu quella capeggiata da Masaniello. La rivolta fu sotfocata nelFaprile



Il buon governo degli istituti 41

proclamazione délia Real Repubblica Napoletana nel 1647 e dalla dévastante peste
del 1656. Nei vent'anni del suo servizio napoletano furono celebrati cinque sinodi
diocesani.29 Negli atti si trovano numerosi emendamenti relativi al buon governo
delle istituzioni femminili. Una serie di prescrizioni riguardavano l'utilizzo délia
musica ed erano volte a condannare l'esecuzione di canti e musiche sconvenienti
durante le sacre funzioni; proibire la partecipazione delle religiose a rappresenta-
zioni sceniche anche di soggetto sacro e il mascherarsi per divertimento; indossan-
do abiti secolari maschili o femminili. Per evitare confusioni fra sacro e profano, le

processioni dovevano essere effettuate con sobrietà, vi era infatti la proibizione di
danze e giochi di fanciulli vestiti da angeli e santi. Fu perô con il sinodo del 1646
che Filomarino emanô una specifica istruzione dedicata ai monasteri femminili.
La normativa riguardante le monache, presentata come una sorta di compendio
denominato Institutio de vita et honestate monialium, ricordava i motivi ascetici
délia consacrazione verginale e ribadiva nuovamente l'impossibilità per le vergini
consacrate di utilizzare in maniera impropria la musica, di mascherarsi nel Carne-
vale e di partecipare a rappresentazioni con danze, musica e canti.30

Ad Ascanio Filomarino successe Innico Caracciolo,31 che si impegnô subito
nella riforma dell'organizzazione délia sua diocesi e nell'indirizzare verso forme
nuove l'educazione religiosa e la vita di fede délia città partenopea. Nei quattro
sinodi svolti,32 egli prospetto un'individuazione précisa delle problematiche,33 pro-
ponendo una nuova serie di canoni punitivi. I nuovi decreti sulla musica e sul canto
tendevano a tutelare la sacralità delle esecuzioni con l'assoluto divieto che cantanti
defmiti "profani" potessero esibirsi durante le liturgie. Veniva inoltre ribadito il
divieto di allestire drammi anche di soggetto sacro, in quanto si riteneva che le

rappresentazioni délia Passione o délia vita délia Madonna e dei Santi, anziché
suscitare devozione, provocassero riso e ilarità non adeguate. Le rappresentazioni
infatti potevano essere permesse solo in casi particolari, con licenza scritta dell'ar-
civescovo e garanzie di un'esecuzione edificante. Vi era inoltre il divieto ai laici e

chierici di insegnare canto e musica senza licenza apposita.

del 1648. Tuttavia l'effimera rivolta di Masaniello e i successivi awenimenti délia Repubblica

segnarono un periodo assai critico délia storia del Regno di Napoli. Cfr. D'Alessio 2007;
Galasso 1982.

29 I sinodi indetti da Filomarino si tennero nel 1644, 1646,1649,1658,1662.
30 Cfr. Cicalese, 1972, pp. 208-240; Miele 1979, p. 112.

31 Innico Caracciolo (1607-1685) fu alla guida délia diocesi partenopea dal 1668 al 1685. Gli
anni del suo ministero a Napoli coincisero con l'awio del processo di rinnovamento filosofico
e scientifico, favorito dai più frequenti contatti con uomini e istituzioni culturali straniere. Cfr.
De Maio 1997, pp. 29-30.

32 I sinodi si svolsero nel 1669, 1672, 1676, 1680.

33 Oltre aile irregolarità riscontrate nei monasteri femminili, i numerosi decreti emanati si riferi-
vano all'amministrazione dei sacramenti, aile cerimonie liturgiche, all'immunità ecclesiastica,
alla condotta dei chierici, al concubinaggio, all'ordinazione e aU'istruzione dei novelli sacerdoti.



42 Non senza scandalo delli convicini

I molti decreti emanati da Caracciolo erano del tutto simili a quelli dei suoi
predecessori, a testimonianza del fatto che abusi e inosservanze riscontrati in
precedenza, non erano mai stati defmitivamente debellati. La riforma dunque non
aveva avuto piena attuazione, non tanto nelle forme esteriori délia vita monastica,
ma soprattutto nello spirito.

Fece seguito il governo del cardinale Giacomo Cantelmo Stuart.34 Ancora una
volta i due sinodi seguenti, il diocesano del 1694 e quello provinciale del 1699,
non fecero altro che ribadire con vigore, la disciplina e i decreti auspicati dai
predecessori. Anche Cantelmo non manco di emanare un nuovo ordine per il buon

governo dei monasteri femminili, chiedendo a tutte le istituzioni religiose il rispetto
dei voti e délia disciplina.

Con il governo pastorale dell'arcivescovo Cantelmo si chiudeva un secolo
denso di attività sinodali da cui era scaturito un imponente complesso di norme.
Il sinodo diocesano successivo si terrà infatti solo trentadue anni dopo, per inizia-
tiva dell'arcivescovo Francesco Pignatelli.35

Francesco Pignatelli fu nominato arcivescovo di Napoli in un momento sto-
rico critico e pieno di cambiamenti. La lunga dominazione spagnola si avviava
al tramonto, ad essa era subentrata la dominazione austriaca conclusasi poi con
la ricostruzione del regno autonomo per opera di Carlo di Borbone nel 1734. Il
sinodo, unico del secolo, si svolse dal 9 al 12 giugno 1726 con una serie rinnovata
di decreti punitivi. Oltre a ribadire l'importanza di un rigido tenore di vita per le

vergini consacrate, il sinodo affermava, in merito alla disciplina musicale, che né

monache né educande o novizie dovessero prendere lezioni di musica e che non
facessero utilizzo del canto figurata:

V. [... ] Nulli vero neque Moniali, neque Educandae, neque Novitiae, aut cuicunque, quocunque
nomine in Monasteriis degenti bus, liceat Musicam, quem Canto Figuratum vocant, addiscere
sub poena excommunicationis; neque permittendam sancimus ulli unquam facultatem hune
Cantum in Monasteriis degentes edocendi sub eadem poena.36

Era inoltre ribadita l'impossibilità di introdurre insegnanti di musica o musicisti
entro la clausura, anche in celebrazioni particolari come la notte di Natale, sotto

pena di scomunica:

XX. Monasteriorum Superioribus quomodocunque vocatis, Sacristis, aut Monialibus quibu-
scunque non liceat in nocte Nativitatis Domini nostri Jesu Christi Musicos in Ecclesias suorum

34 A Caracciolo in realtà subentrô Antonio Pignatelli eletto nel 1686. Egli rimase in carica perô
solo fino al 1691 in quanto eletto Papa sotto il nome di Innocenzo XII. La documentazione sul

suo governo napoletano è dunque scarsa. Giacomo Cantelmo Stuart fu arcivescovo di Napoli
dal 1691 al 1702. Cfr. De Maio 1997, pp. 32-35.

35 Francesco Pignatelli (1652-1734), fu elevato al rango di cardinale da Papa demente XI nel
dicembre 1703 e immediatamente fu nominato arcivescovo di Napoli. Morl il 5 dicembre 1734

a Napoli all'età di 82 anni.
36 Asdn, Sinodo 1726, app. p. 338.



Il buon governo degli istituti 43

Monasteriorum introducete, sub poenis arbitrio nostro; Musici vero,qui fortasse accesserint,
excommunicatione plectentur, aliisque etiam poenis nostro arbitrio, prout sevandum mandavimus

speciali Edicto die 15. Decembris 1716.37

Parimenti era disposto che non venissero fatte rappresentazioni teatrali:

XXVII. In observantiam Decretorum Synodalium Praedecessorum nostro rum, et S. Congregations

interdictrum sit Monialibus omnibus, et quibuscunque quovis tempore, praesertim vero
recreationum et Bacchanalium, habitus seculares viriles, vel etiam muliebres, aut cujuslibet
generis personas, vulgo Maschere, ad animi relaxationem iduere, nec commedia, fabulas repra-
esentationes agere; quae dissolutionem Ecclesiasticae disciplinae inducunt, et Sacras Virgines a

studio Orationis, et colestis Sponsi deliciis avertunt.38

Pignatelli si espresse anche sul numéro e tipologia di musicisti da poter interpellare
durante le celebrazioni ufficiali:

Si ricorda alii Signori délia Congregazione del Sinodo, chè la S. M. del Cardinal Caracciolo

per evitare l'estorsioni, è spese superflue alli Monasteri, è Conservatori soggetti alla sua Giu-
risdizione, ordinô, chè nelle feste delle loro chiese, anche in occasione di monacazione, ô di
altra qualunque funtione, si dovessero servire délia musica délia Chiesa Arcivescovale, ö pure
di quella del Conservatorio di Santa Maria délia Colonna detto de' Poveri di Gesù Cristo,
come Conservatorio immediatamente soggetto all'Arcivescovo, tassando lo stipendio dell'uno,
è dell'Altro Luogo: è chè in caso fusse chiamata la Musica délia Cattedrale, è non quella del

detto Conservatorio, fusse tenuto il Maestro di Cappella chamar egli dal detto Conservatorio
due violini, et una viola, à sia violoncello in ogni occasione, è congiontura, corne di sopra, è

pagarli à raggione di Carlini trè per ciasched'uno di detti Istrumenti, chè tutti fanno Carlini nove

per ogni servizio; quali Carlini nove dovesse il Maestro di Cappella cavarli dall'intiera Summa,
chè esso riceve dalle sudette funzioni; è si ordinô ancora, chè li Monasteri in occasione di dette

feste havendo di bisogno di clerici estraordinari per servire le Messe, guardar'Altari, et altro,
havessero è chiamare li figlioli di detto Conservatorio, è non di Altri Conservatori, perè con lo
stesso Stipendio, chè suole pratticarsi con tutti gl'Altri [...].39

I decreti prescrivevano per le istituzioni religiose il ricorso ai musicisti délia
Cappella dell'Arcivescovo detta anche délia Cattedrale e agli allievi del conservatorio
dei Poveri di Gesù Cristo, istituto direttamente legato alla curia, bandivano pertanto
il ricorso ai musicisti délia Cappella Reale di Palazzo, istituzione aile dipendenze
dei viceré.

Il sinodo del 1726 chiuse un'epoca délia storia ecclesiastica di Napoli. Tuttavia
le monache si presero numerose libertà in materia di musica corne testimonia anche

la cronaca fatta dall'abate senese Giovan Nicola Bandiera di passaggio a Napoli
nel 1726 circa il canto delle monache durante gli uffici:

37 Asdn, Sinodo 1726, app. p. 338.
38 Asdn, Sinodo 1726, app. p. 338.
39 Asdn, Sinodo 1726, app. pp. 338-339. Il documenta è citato anche in Bacciagaluppi 2010,

p. 72.



44 Non senza scandalo delli convicini

A sentir gli offici per lo più si va a' monasteri di monache, che per la verità generalmente cantano

egregiamente; è perd incredibile la pratica e 1'invito che fanno i cicisbei delle monache canterine,
e la cosa si riduce a taie che vi si sentono i viva come alle cantatrici de' teatri.40

Il problema di fondo è che vi era una percezione diversa di cosa fosse moralmente

improprio: le autorità ecclesiastiche vedevano come devianza cio che invece le
monache consideravano un'antica consuetudine. Le religiose pertanto non riu-
scivano a comprendere né ad accettare il motivo per il quale dovessero essere
mutate pratiche consuete fino ad allora svolte in maniera del tutto indisturbata e

si ostinavano pertanto a non volerle abbandonare.41

5. Editti e lettere pastorali

Molti riferimenti alia pratica musicale si trovano nei decreti, editti, disposizioni,
proibizioni e lettere pastorali che i diversi arcivescovi inviarono nel corso dei
secoli a tutte le istituzioni femminili. In quanto documenti di natura pubblica
essi contenevano precetti di tipo dogmatico, disposizioni su culto e devozione,
ordinanze relative alla denuncia délia mancanza di disciplina, prescrizioni per
cerimonie, e potevano rivolgersi alle singole istituzioni oppure alla collettività
dei monasteri.

A partire dalla fine del Cinquecento è possibile trovare ordini e proibizioni che

richiamavano a costumi di vita più morigerati, oltre a numerose proibizioni legate
all'uso e consumo di musica. Nel 1586, l'arcidiocesi di Napoli inviava, a tutti gli
istituti religiosi femminili délia città, un ordine tramite il quale veniva vietato alle
monache l'utilizzo del canto figurata e si prescriveva l'abolizione dell'impiego di
qualsiasi strumento ad eccezione degli organi, permessi comunque solo nei luoghi
non vincolati dalla clausura:

Non si permetta à monache nelle lor Chiese canto figurata, mà solamente il canto fermo, et di

più si toglino e cavino da ciascun monastero tutti i musici instromenti, salvo gl'organi i quali si

permettono solamente nelle Chiese fuori della clausura.42

Alle monache infatti non era consentito avere nelle proprie celle strumenti mu-
sicali:

Tutti gli Instrumenti musicali eccettuato il Rigalo et TAlpicordo [.s/c] o Monocordio siano cavati

dal Monasterio in termine di un Mese, sotto la pena contenuta nelle Constitutioni generali di

40 Strazzullo 1978, p. 18.

41 Alla morte di Pignatelli subentrô Giuseppe Spinelli (1694-1763), arcivescovo dal 1734 al 1754.

Durante il suo ventennio napoletano tenta di reintrodurre l'istituzione del Santo Uffizio. I na-

poletani chiesero l'intercessione del nuovo sovrano Carlo di Borbone, il quale impose la desti-

tuzione deH'istituto. Cfr. De Maio 1997, pp. 183-186.
42 Asn, MS, f. 4509, app. p. 204.



Il buon governo degli istituti 45

Napoli di privatione di voce attiva et passiva alle Monache: di officio alla Madré Abbadessa; e

di espulsione alle Novitie et aile secolari [...].43

La pena per chi avesse trasgredito si traduceva in un interdetto délia chiesa con il
ritiro del Sacramento e la sospensione di tutte le celebrazioni pubbliche di culto.44

In alcuni casi era addirittura prevista la scomunica, come si legge in un documento
inviato dall'arcivescovo Filomarino al monastero di San Giovanni Battista, le cui
abitanti avevano avuto l'ardire di porre un organo in chiesa e di farlo suonare:

Havendomi presentito da più giorni, che nella Chiesa del Monastero di S. Giovanni Battista
di questa città da diverse persone vi si canti a suono d'organo portatile posto nel pavimento di
detta Chiesa non senza scandalo delli Convicini, et affatto contrario alla Regolar Disciplina, per
lo che subito havutomi tal notitia ordinassimo aU'Infrascritto nostro Mastro delle monache, che

facesse precetto alla Madré Priora di detto Monastero che subito havesse fatto levar l'organo
sudetto dalla medesima Chiesa per toglier via ogni Inconvenienti, del quai precetto fattogli tut-
tavia continua nella disobedienza. Per tanto col présente ordiniamo alla sudetta Madré Priora,
e sacristana di detto Monasterio sotto pena di scomunica late sententiae ipso facto incurrenda

a noi riserbata, che per tutta la présente giornata faccino levar via da detta lor Chiesa l'organo
sudetto [...]. Napoli 14 gennaro 1664.45

Gli editti prescrivevano inoltre l'utilizzo del solo canto gregoriano, proibivano
qualsiasi lezione di canto o di strumento e si esprimevano anche sulla moderazione
nelle spese per l'organizzazione di festività e cerimonie:

[...] essendosi introdotto per occasione delle Feste, e sollennità, che si fanno ne i Monasteri
di Monache l'uso délia Musica vocale, & di instrumenti con Trombe, Piffari, Naccare, Cia-

ramelle, & altri, & délia Musica di figlioli vestiti da Angeli, & anco di fare luminarij, fuochi
artificiali & sparatorij de maschi, & parendoci, che queste siano spese superflue, & che le feste

in honore de Santi si debbiano solennizare con la divotione intrinseca, & non con le pompe, &
apparati esterni: perciô prohibiamo per hora, & espressamente comandiamo in virtù di questo
nostro ordine, che in qualunque occasione di festa, o solennité de Monasteri, ö in altro tempo,
non possano le Monache pigliar Musica ne di voce, ne d'istrumenti, ne di figlioli vestiti da

Angeli, ne far luminarij, fuochi artificiali, sparatorij, & altro come sopra, senza nostra espressa
licenza. Incarichiamo perô aile Superiore, & Sagrestane de Monasteri l'osservanza del présente
Ordine sotto pena à quelle, che trasgrediranno di privatione di voce attiva, & passiva, & di altre
à nostro arbitrio. Datato in Napoli nel nostro Palazzo Arcivescovale a di 16 Novembre 1643.

Ascanio Cardinal Filomarino Arcivescovo di Napoli [...].46

Nonostante a seguito delle prescrizioni fioccassero interdetti e sanzioni di vario

genere, le religiose sembra non riuscissero a contenere la loro estrosità. Le
monache di Regina Coeli, ad esempio, in occasione di una novena, avevano violato

43 Asn, MS, f. 2702, app. p. 262.
44 Si veda ad esempio l'interdetto posto proprio dall'arcivescovo Cantelmo al monastero di Donna

Romita avendo le monache fatto ricorso ai musici délia Cappella Reale per la visita délia Vice-

regina in occasione delle celebrazioni per la festa di San Giovanni Battista. Cfr. cap. V, p. 130.

45 Pur riferendosi al monastero di San Giovanni Battista l'ordine è contenuto nella documentazio-
ne del monastero délia SS. Trinité, cfr. Asdn, Vicario, 348 D, app. p. 190.

46 Asdn, Vicario, 259 D, app. p. 171.



46 Non senza scandalo delli convicini

anche l'interdetto che era stato loro posto, facendo ugualmente celebrazioni son-
tuose:

[... ] per parte delle Monache fatto lacerare l'interdetto, et aperta la loro Chiesa con sono festivo
di Campane, organo e con canti, e si è similmente continuato, celebrando in essa Messe, e Divini
Officij [...] non senza disprezzo dell'autoritàordinaria [...].47

Anche per i riti délia Settimana Santa veniva richiesta una maggiore moderazione
nei costumi, come possiamo vedere in un editto del cardinale Pignatelli del 1705:48

S'ordina alle Reverende Signore Madri Abbadesse, Priore, Sagrestane, et altre Monache delli
infrascritti Monasteri a Noi soggetti sotto pena d'Interdetto di loro Chiese, ed in virtù di Santa

Ubidienza, che debbano osservare, e farle osservare respettivamente le cose seguenti [...]• Per
cantare il Passio, nella prossima Settimana Santa, non si possano servire d'altri Preti, ô Clerici,
che di quelli delle loro Chiese, e non essendovi il numéro sufficiente, possano pigliare altri con
nostra licenza in scriptis, con darci prima nota de' loro Preti, e Clerici. Avvertendo, che non si

ammettano à cantare il Passio altri, se non che Sacerdoti, ed ogn'uno di essi canti di canto fermo,
e la sua parte solamente. Proibendo espressamente a' detti Sacerdoti di cantare la parte délia
Turba in terzetto, ma che non recedono, né pure una nota dal canto fermo. L'Offici, Lamenta-
zioni, Lezzioni, e Responsorii, si cantino di canto fermo, senza trilli, e passaggi di sorte alcuna,
e senza Organo, dalle Monache solamente, e non dalle figliuole secolari [...]. L'Evangelio non
si possa cantare con canto figurata, ma solamente in canto fermo sotto pena di scomunica aile
Abbadesse, Superiore, Sacrestane, 6 altre, che ciô faranno, e rispetto alli Preti sotto pena di

carcere, ed altre a nostro arbitrio [...]. Non si chiamino a cantare il Passio, o all'assistenza di

Messe, Processioni, o altra funzione nella prossima Settimana Santa, Eddomadarij, o altri Preti,
o Chierici délia Chiesa Arcivescovale, né meno si chiamino Musici, o Periti di canto figurata
[...]. Dato dal Palazzo Arcivescovale questo di 7 Marzo 1705.49

L'intento delle gerarchie ecclesiastiche era appunto di evitare che riti e liturgie
finissero per somigliare a feste profane. In questo senso, grande attenzione era
riservata alle liturgie di professione religiosa, veri e propri matrimoni di stampo
laico che si svolgevano usualmente in un contesto di grande sfarzo.50

Numerosi decreti e ordini disciplinai! erano dedicati alla consuetudine di or-
ganizzare commedie o rappresentazioni sceniche nei monasteri o in luoghi esterni
ad essi adiacenti:

Non si facciano comedie, né presentation! sotto quai si voglia colore [sz'c] i pretesto, né la Madré
Abbadassa lo permetta in modo alcuno sottopena délia privatione dell'officio suo.31

Nel 1697, un commissario dello stesso Papa Innocenzo XII, comandava alle
religiose del monastero dei Ss. Pietro e Sebastiano la sospensione di commedie, in-

47 Asdn, Vicario, 334 D, app. p. 230. Il documenta manca di data.

48 Sulle celebrazioni in uso nei monasteri durante la Settimana Santa si rimanda al cap. Ill, pp. 67-71.
49 Asdn, Vicario, 259 D, app. p. 172.

50 Si veda cap. Ill, pp. 75-91.
51 Asn, MS, f. 2702, app. p. 262. Si tratta degli Ordini del Reverendissimo Padre Frà Bonaventura

Caltagirone Ministro Generale dell'ordine di San Francesco fatti per le monache del Monastero di
Santa Chiara in Napoli l'anno del Signore 1594.



Il buon governo degli istituti 47

termezzi o rappresentazioni teatrali ad opera delle religiose, educande o converse.
Si specificava inoltre che non era concesso aile monache il cambiarsi d'abito o
mascherarsi:

Similmente sotto precetto formale, e scomunica late sententie ipso facto incurrenda, comman-
diamo aile Madri Priora, e sottopriora pro tempore, che non permettano nel sudetto Monastero
si rappresentino dalle Religiose, anche converse e non meno dalle Signore educande, comedie,

Intermezzi, opere ô rappresentazioni di qualsisia maniera, ne mutino habito, ô mascherarsi sotto

qualsisia titolo, ô pretesto.52

Nel tardo Settecento, anche il cardinale Giuseppe Capece Zurlo53 richiamö le

religiose riguardo l'organizzazione di spettacoli profani e l'utilizzo di musicisti che

provenissero da altre realtà musicali diverse dalla cappella dell'Arcivescovado:

Avendo preso S. M. in séria considerazione l'abuso delle Musiche, che si sono introdotte ne'
Santuarj delle Monache, Debitore a Dio ed alla Religione, essendo Egli ancora il primo Vindice,
e Custode de' Canoni, e delta Disciplina Ecclesiastical E volendo che le Chiese consecrate al

Culto Divino, alla Orazione, ed alla santificazione de' Fedeli, non si convertano in ispettacoli
profani, e Teatrali, ed a Scuole d'indecenza; Comanda, che Vostra Eminenza col suo noto, e

commendabile Zelo, e con quella prudenza, e carità, di cui è adorna, v'introduca il buon ordine,
e lo spirito délia Chiesa: E che quando si voglia una Musica ne' Casi di Solennità, permetta solo

quella dell'Arcivescovado, che suppone adattabile alla gravità, ed al decoro dell'Ecclesiastiche
Funzioni Arcivescovado 13 Giugno 1792.54

Il contrasto evidente tra il lusso combattuto e persistente e la sobrietà richiesta
dalla Chiesa che si palesa dallo spoglio e dal confronto con la documentazione
interna degli istituti, ci porta a comprendere quanto il 'modus vivendi' dei chiostri
risultasse essere tutt'altro che improntato su una ferrea osservanza dei voti e dei

regolamenti. Dunque, se da un lato le autorità cercavano di eliminare ogni fasto

superfluo, dall'altro le monache continuarono ad agire secondo abitudini radicate,
beneficiando soprattutto del sostegno dei parenti. Lo spirito dei voti e di preghiera
a cui erano chiamate le religiose attraverso sinodi e prescrizioni, non aveva di certo
fatto molta strada fra i chiostri napoletani.

52 Asn, MS, f. 1407, app. pp. 158-159.
53 Giuseppe Maria Capece Zurlo (1711-1801) divenne arcivescovo di Napoli nel 1782, successore

del cardinal Serafino Filangieri, carica che ricopri fino alla morte awenuta nel 1801.

54 Asdn, Pastorali e Notificazioni, 13 giugno 1792, app. pp. 340-341.



wwmm.

f >. >
4
v\ ^ -

HhHHHHHHMHHI
pfSÄSiiSiys^ÄlilAäsi^iiiölSftÄPfP

"



II. I monasteri e i legami con la città

1. Norme, tempi e luoghi

La vita claustrale era scandita da una serie di norme stabilité dalle regole mona-
stiche. Le regole, soprattutto le più antiche come quella benedettina, agostiniana
0 francescana, rimasero praticamente invariate nel corso dei secoli dal punto di
vista dei contenuti. La regola infatti serviva a creare l'unità e l'identità di una
famiglia monastica, aveva una validité permanente, era immodificabile e le Stesse

comunità femminili utilizzavano sostanzialmente quelle scritte per gli ordini mo-
nastici maschili. Costituzioni e statuti invece risultavano essere un adeguamento
delle regole ai bisogni di ogni singola comunità. Le costituzioni scandivano la
vita interna dell'istituto e la pratica religiosa. Si trattava in sostanza di 'leggi'
organizzative délia comunità e contenevano le prescrizioni da osservarsi per
la convivenza quotidiana, orientate anche dagli ordini e decreti vescovili che

interagivano con la vita claustrale.1 Regole e costituzioni erano dipendenti le

une dalle altre e pertanto spesso venivano edite nello stesso volume.2 Le
costituzioni contenevano capitoli relativi ai requisiti delle fanciulle da ammettere
nel chiostro, ai tre voti monastici, alia clausura, all'organizzazione dell'ufficio
divino, aile varie cariche monastiche, all'elezione delle badesse, etc. A volte,
erano aggiunte anche le formule di vestizione e professione e il cerimoniale di
votazione délia superiora. Infine, regole e costituzioni, redatte o ristampate a

seguito del Concilio di Trento, potevano includere anche una sintesi dei decreti

post-tridentini riguardanti la disciplina monastica.
Nelle costituzioni veniva fissato anche il numéro delle religiose ammesse in

un determinate istituto. II Concilio aveva infatti stabilito che ciascun monastero

potesse accogliere, in base al proprio stato patrimoniale, un numéro massimo di
professe.

Oltre al numéro di professe, le norme delle varie comunità, potevano anche

richiedere una serie di caratteristiche specifiche per restringere l'accesso al loro
monastero e di conseguenza selezionare gli ingressi. Questo comporté una dif-
ferenziazione sociale tra chiostro e chiostro in base alla tipologia di donne che

venivano ammesse all'abito.

1 Le regole a volte comprendevano anche un compendio con gli usi osservati dalla comunità
negli anni e secoli precedenti alla stampa.

2 Purtroppo per la città di Napoli non si conservano le costituzioni di ciascun istituto, anzi ad

oggi ben pochi esemplari sono consultabili.



50 Non senza scandalo delli convicini

R E G O L E.
Chchannocfiio/Tcruarc le Monachedcl

Monaflcrio del D I V I N O
AMORE

DELL' ORDINE

DI S- DOMENICO-

IN NAPOLI,
Per Francafco Sauio e <ii Nuouo Riflampatc per

Noucllodc Bonis. 1679,

Ce» liccnz.1 cic'Snpcriori,

1. Costituzioni dei monasteri del Divino Amore e di San Giuseppe dei Ruffi. Frontespizi.
Napoli, Biblioteca Nazionale.

Regole e costituzioni forniscono indicazioni anche riguardo ai tempi délia vita
claustrale. Ad una perfetta religiosa era richiesta la frequenza al coro, partecipa-
zione agli uffici divini, orazione mentale, letture spirituali, modestia, silenzio. La
giornata delle monache, secondo uno schema alquanto generico desunto dall'in-
crocio fra i documenti delle visite pastorali e dalle costituzioni a noi pervenute,
doveva presentarsi come segue: dopo essersi recate nel coro, le monache recitavano

l'Ufficio, partecipavano alla messa e facevano l'orazione mentale, poi si pranzava
nel refettorio in silenzio, ascoltando la lettura di libri spirituali fatta da una monaca
corista. Alla fine del pranzo vi era la visita al SS. Sacramento seguita da un
momenta di ricreazione. Al termine ognuna rientrava nella sua cella e si osservava
il silenzio, tramite anche la lettura di libri spirituali. Al vespro si andava in coro
nuovamente per le preghiere serali. Seguiva la cena in refettorio. Quindi ancora
un periodo di ricreazione e il ritiro notturno.

La messa quotidiana, la lettura délia Scrittura in refettorio, eventuali esercizi

spirituali, cosi corne la severità nei gesti e nelle coercizioni potevano differenziarsi
a seconda dell'istituto e dell'ordine di appartenenza o delle specifiche devozioni
seguite. Ad esempio, a riguardo del Divino Ufficio al monastero di San Giuseppe
dei Ruffi era vietato sia il canto fermo che il canto figurata,3 mentre a San Gregorio

COSTITUZIONI \
E REGOLE '

Pel Monaftero

DI S- GIUSEPPEDl NAPOLI
Dell' Ordinc di Sant' Agoftino j

Apprêt«•'' prima dalPEm e Sig. Cardinale Ottavlo d'
Acansz::\: ; E di »u.vorevijle, effeminate, e c »fermate

dß//'£»:>• e Rmo Sig.Cardinai Vecio Carafa, Arrive-
feevi d^b^ffcj^ra^uff^elegarijdp^lici,

IN NAPOU Apprcflô Lazaro Scorlggio. M.DC.XX^.
E di nuovo per Novello de Bonis Stampatorc Arcivefcov/174*'

Cou liccnza dri Superiori - - »

3 Si veda cap. V, pp. 141-143.



I monasteri e i legami con la città 51

Armeno per i «Divini Ufizi nel coro» era concesso «il canto Monastico grave e

semplice [...] con licenza de superiori».4
Le regole prevedevano sezioni riguardanti aspetti del comportamento e della

morale. Nelle regole del conservatorio dei Ss. Gennaro e demente si trovano ad

esempio indicazioni su come preservare castità e modestia delle fanciulle:

Capo III. Delia Castità.

Questa è quella virtù, che presa nel suo grado più nobile rende gli uomini simili agli Angeli: E se

da tutti deve essere on ogni diligenza, e gelosia custodita, ciô deve intendersi più particolarmente
delle Donne, le quali per la loro leggerezza, inconsiderazione, e facilita sono molto fragili; per
riparo della quale fragilità Dio ha posto in loro maggiore la verecondia [...]. Proibiamo ancora

espressamente ogni sorta di Ballo, ed anche ogni canto e suono profano, massime fuori del

Conservatorio; e similmente l'intervenire a' balli, spettacoli, e comedie, ancorche spirituali o

dentro, o fuori del Conservatorio [...].

Capo VII. Della Modestia.
La modestia è la virtù, che tra gli altri suoi ufizi custodisce la castità [...]. Colla modestia

regolino la loro lingua, acciocchè non si allarghi in discorsi anche leciti, ma non necessaij,
e geniali con uomini di qualsivoglia condizione, anche Ecclesiastici [...]. Regolino ancora
le loro orecchie per non ascoltare ciö che non sarà lecito, e convenevole a proferire: ed a tal
fine proibiamo l'accesso in que' luoghi del Conservatorio, donde si possa sentire cosa non
conforme alio stato, come di canzone profane, e di .suoni lascivi, volendo che sieno punite
coloro, che si troveranno colle scale esser salite nelle finestre per vedere, o ascoltare simili
inezie [...].5

Alcuni ordini prescrivevano almeno una volta alla settimana il "capitolo delle
colpe" che consisteva nella pubblica denuncia delle proprie mancanze.6 General-

mente, le colpe erano divise in gravi e leggere, ma in alcuni casi erano previste
anche quelle denominate 'mezzane', e infine le colpe 'più gravi' e 'gravissime'.
Colpa leggera era considerata, ad esempio presso le agostiniane del Divino Amore,
il mancato adempimento di un ufificio:

Colpa leggiera è s'alcuna [... ] non adempisse attentamente l'offitio ad essa imposto per leggere,

cantare, overo s'havendo lei à cominciare Antifona, ô Responsorio, conturbasse il coro, s'alcuna

ancora leggendo ö cantando maie non subito in presenza di tutte se humiliasse [...].'7

4 Maniéré, e costumi cô quali vivono le Sig.re Moniche, Sig.re Educande, e converse, cfr. Spinosa/
Pinto/Valerio 2013, appendice B, Pinto, Ricerca 2011.

5 Le regole di Ss. Gennaro e Clemente si trovano in Asdn, Vicario 427, si veda app. pp. 306-307.
Una sintesi del documento viene citata anche in Illibato 1985 e in Conti 2003 pp. 25-28.

6 Le monache si riunivano nella sala capitolare e ciascuna confessava davanti aile altre le mancan¬
ze che riteneva di avere commesso e riceveva dalla badessa eventuali penitenze. Alla fine della

riunione, alcune comunità facevano in gruppo la "disciplina" - ossia si flagellavano. La moti-
vazione di taie pratica consisteva nell'awicinarsi alla sofferenza vissuta dal Cristo e garantiva
l'umiliazione del corpo.

7 Bnn, Regole Divino Amore, app. p. 146.



52 Non senza scandalo delli convicini

Nonostante la disciplina imposta da Trento e lo stile di vita comunitario, le mo-
nache continuarono nei secoli a condurre una sorta di vita privata. Secondo le
costituzioni, le celle avrebbero dovuto essere semplici e nude, in realtà erano
considerate come dei veri e propri appartamenti, sistemate con cura e arredate
a piacimento con rieche suppellettili e, talvolta, con strumenti musicali.8 Nelle
camere venivano svolte inoltre attività lavorative che le monache eseguivano sulla
base di commissioni esterne al monastero.9

Presenza costante nei monasteri era il coro, da cui le religiose partecipavano
non viste a tutte le liturgie. Arredato generalmente con stalli lignei e con la caratte-
ristica presenza delle grate, esso rappresentava il filtro tra la dimensione claustrale
e lo spazio collettivo.10

Un altro luogo simbolico e fulcro di un monastero era il chiostro: attorno ad

esso si concentrava la maggior parte degli ambienti e dei settori délia comunità. Era
in genere provvisto di porticati su uno o due livelli, ed era affiancato da un cortile
in cui vi era lo spazio per Porto, il pollaio oltre a giardini e fontane.11

2. Le abitanti dei chiostri

L'autorevolezza dei monasteri si palesava soprattutto attraverso la figura délia
badessa, per lo più discendente del fondatore o appartenente alla famiglia più
potente. Alla badessa era affidato il governo dell'istituzione e da lei dipendeva la
distribuzione degli uffici, la sorveglianza sulla vita morale e religiosa delle monache,

l'osservanza dei voti e délia clausura.
La badessa era coadiuvata nei suo ministero da una vicaria che, come si legge

nella corrispondenza fra il vicario delle monache e il monastero di Regina Coeli,
poteva essere eletta ed espletare questa funzione qualora non avesse superato

8 A conferma di questo i numerosi decreti riguardanti l'impossibilità di custodire strumenti nelle
celle. Cfr. cap. I, pp. 45-47.

9 Si veda quanto detto nei cap. I, pp. 35-36 riguardo al sistema delle celle e ai tentativi per debellarlo.
10 Célébré è il coro delle monache del monastero di San Gregorio Armeno, con stalli intagliati del

sec. XVI. Da esso si aveva acceso agli ambienti del monastero, tra cui il cosiddetto "corridoio
delle monache", con altarini arricchiti nei tempo da opere d'arte d'ogni epoca portate in dote
dalle novizie.

11 Uno degli esempi più significativi è l'imponente chiostro maiolicato delle monache di Santa
Chiara. La struttura trecentesca del chiostro fu completamente trasformata nei 1739 da Domenico

Antonio Vaccaro. Il chiostro comprende due viali che, incrociandosi, dividono il giardino
in quattro settori. Fiancheggiano i viali 64 pilastri rivestiti da maioliche con scene vegetali. I
pilastri maiolicati sono collegati tra loro da sedili sui quali, con la stessa tecnica, sono rappre-
sentate scene tratte dalla vita quotidiana dell'epoca. Le pareti dei quattro lati del chiostro sono
interamente coperte da affreschi secenteschi, raffiguranti santi, allégorie e scene dell'Antico
Testamente. Cfr. Gallino 1951; Pane 1954.



I monasteri e i legami con la città 53

gli «anni trenta d'età, et anni diece di professione». Inoltre per essere «eliggi-
bile» all'aspirante vicaria era chiesto di saper «ben leggere» e «cantare il canto

fermo», in modo da poter «lodevolmente esercitare il suo officio di reggere il
Choro [...]».12 La vicaria, assieme ad una procuratrice, si occupava dei beni
materiali del monastero, mentre le économe erano addette all'amministrazione
degli istituti.13

La scansione delle attività comunitarie della vita monastica auspicata dopo
Trento, comportava una suddivisione della giornata in cui si riducevano i tempi
individuali. Il lavoro si svolgeva nella comunità o al servizio di essa, in quegli
uffici necessari per la riorganizzazione interna del monastero.

A seconda dell'istituto, ogni monaca poteva ricoprire uno o più uffici e cia-

scuna, nel disbrigo del proprio compito, godeva di una larga autonomia ammini-
strativa. Vi era dunque la 'sagrestana' addetta alla sacrestia e quindi all'organiz-
zazione degli uffici liturgici e della chiesa; la 'portinara' o 'ruotara', responsabili
delle porte e della ruota e garanti della clausura,14 con il compito di controllare

gli accessi al monastero; la 'cellarara' addetta alla cantina, la 'pratera' o 'giar-
diniera' al giardino, la 'panettiera' al forno, la 'cuciniera' alia cucina, L'ascolta-
trice', a guardia del parlatorio, e 1''accompagnatrice' che trattava con le diverse
maestranze del monastero, e ancora P'infermiera' e le maestre delle educande,
novizie o converse.15 Le 'coriste' erano le monache preposte al coro, il cui compito

principale era attendere all'Ufficio divino, ossia alla preghiera, secondo la

liturgia delle ore canoniche.16

All'interno dei chiostri si riproduceva la rigida gerarchia di valori sociali che

esisteva nella realtà secolare. Accanto alle coriste, vi erano infatti le converse, in

genere ragazze di bassa estrazione sociale. Giudicate inferiori e trattate come tali,
esse erano chiamate a svolgere i compiti più urnili, come ad esempio occuparsi
delle faccende domestiche del monastero; in questo modo sollevavano le monache
altolocate dalle occupazioni più gravose e le lasciavano libere di dedicarsi com-
pletamente alia preghiera e alle cariche più rilevanti per la comunità. In alcune
realtà vi era anche la presenza delle cosiddette serve, donne che non prendevano
i voti, ma che comunque erano tenute all'osservanza della vita claustrale finché
rimanevano a lavorare nel monastero.

12 Asdn, Vicario, 335 D, app. p. 230.
13 In queste pagine si fornisce un quadro di riferimento generico circa ruoli, nomi e competenze

espletati dalle monache. Ogni monastero aveva poi le sue differenze, ad esempio, a Santa Chiara
l'ufficio dell'economa era gestito dalla camerlenga'.

14 Una ruota, posizionata in genere sul portone d'ingresso di un istituto, permetteva di controllare
minuziosamente ciö che entrava e usciva dal monastero.

15 Illibato 1985.

16 Hills 2004, pp. 115-119; Zarri 2000, pp. 87-89; Paolin 1996, p. 35 e sg.



54 Non senza scandalo delli convicini

In alcuni monasteri erano presenti delle educande.17 Queste appartenevano in

genere a famiglie benestanti o patrizie, pagavano una retta mensile ed erano in
numéro inferiore rispetto alle monache che le ospitavano. Le educande erano tenute
a seguire le leggi délia clausura e una volta entrate non potevano uscire dal chiostro
fino al moment» del matrimonio oppure di prendere i voti. Dovevano avere più di 7

anni e meno di 25, ed era obbligo che il numéro di educande ammesse non superasse
il numéro prefisso indicato dalle costituzioni di ciascun monastero.18 Anche le
educande avevano una loro maestra che doveva istruirle nella dottrina cristiana, nel modo
di confessarsi e comunicarsi, di recitare le preghiere e le altre pratiche religiose. La
maestra doveva inoltre sorvegliare che le fanciulle non cantassero e non leggessero
libri profani. Cosi infatti ci informano le costituzioni di San Gregorio Armeno:

Per quant» tocca poi alle Sig.re che si ricevono in detto Mon.ro con licenza questo si prattica
compiti li sette anni, e si chiamano Educande, sono sottoposte alla direzzione d'una Monica,
la quale si chiama Maestra dell'Educande, nella tenera loro età apprendono il santo timor di
Dio, ed j regolari precetti, legendo libri spirituali, ed altre recite di preci vocali, e nel tempo che

rimane, acciö non regni l'ozio, si applicano à qualche esercizio manuale nel luogo particolare
che detto Mon.ro tiene, chiamato l'educazione, contribuendo j Parenti di ciascheduna educanda

annuj docati 72 col pagamento del semestre anticipate, accio il Mon.ro non venghi gravato, e

per l'anno del noviziato contribuiscono doc.ti 60.19

3. Città, aristocrazia e istituzioni regie

L'immagine che regalava Napoli fra Sei e Settecento, era quella di una metropoli
in cui sovrabbondavano edifici religiosi a scapito delle abitazioni civili. L'eccessivo

numéro di chiese e monasteri costituiva infatti un motivo di sorpresa per i numerosi
forestieri che visitavano la città. Fra XVII e XVIII sec., si registre) un moltiplicarsi
delle istituzioni religiose femminili e délia popolazione monastica in rapporta
sproporzionato rispetto al numéro délia popolazione civile.20 Il Celano annotava
infatti che «per il numéro e la vastità dei suoi edifici sacri e dei suoi chiostri, Napoli
poteva dirsi una città conventuale».21Nel Seicento Napoli era divisa in 29 ottine22

raggruppate in nove quartieri e intorno al 1620, si contavano circa 400 istituzioni
religiose, di cui 31 monasteri femminili.

17 La presenza delle educande era una prerogativa degli istituti assistenziali che avevano il compi-
to di ospitare "in educazione" giovani fanciulle. Si veda il cap. VII.

18 Illibato 1985, p. 15 e seg.
19 Spinosa/Pinto/Valerio 2013, appendice A.
20 Sui rapporti fra edilizia sacra e civile si veda Strazzullo 1968.

21 Celano 2001, Giornata I, p. 120.

22 L'ottina indicava l'area territoriale appartenente ad una parrocchia délia città. Il termine proba-
bilmente derivava dal nome delforiginario organismo di rappresentanza territoriale costituito
da otto notabili eletti per ogni zona.



I monasteri e i legami con la città 55

I monasteri rappresentarono per la capitale del viceregno un valore aggiunto: al

pari delle corti aristocratiche, furono importanti centri di produzione, di consumo
e di ridistribuzione delle risorse fmanziarie e materiali. Nel corso dei secoli, molti
istituti femminili si trovarono ad accumulare e a gestire enormi risorse economi-
che, grazie ad una fitta rete di scambi e di relazioni con il territorio. Scorrendo i

registri contabili si legge che le comunità monastiche amministravano case e terre,

e, coadiuvate da procuratori e governatori, gestivano investimenti finanziari. Alcuni
monasteri erano delle vere e proprie aziende addette alla fabbricazione di Stoffe,

dolci, pane, pasta, conserve, il cui ricavato costituiva una rendita per la comunità.
Tutto cio era in paradossale controtendenza con quanto la riforma post-tridentina
aveva tentato di fare, separando vita claustrale e mondo esterno. L'attività
commerciale invece contribuiva a intrecciare sempre più i chiostri con le dinamiche
délia vita economica e sociale del territorio.

I patrimoni, testimoniati dai libri dei conti, mettono a nudo interessi e

relazioni economiche. Anche il numéro e l'estrazione sociale delle monache che vi
risiedevano concorreva alla costituzione del patrimonio grazie al deposito délia
dote e al ruolo e all'influenza delle famiglie. Le monache tendevano a ritagliarsi
spazi propri all'interno délia gestione economica dei chiostri e al momenta di
fare la professione, pur rinunziando ai loro beni, si riservavano somme di denaro
che gestivano autonomamente. Queste risorse, di cui perô non si trova traccia nei
registri contabili, costituivano un aspetto non secondario dell'economia mona-
stica. Accumulandosi negli anni esse furono delle forme di risparmio per attività
finanziarie o di committenza artistica, per l'acquisto di opere d'arte, arredi per le

celle, biancheria pregiata etc.23 Spendere somme di denaro ragguardevoli attingen-
do dai vitalizi personali o dal reddito comune era un abuso incompatibile con il
vota di povertà. Tuttavia la consultazione dei registri d'esito conferma le ingenti
spese per festività e regali. I destinatari erano di solito i benefattori, i confessori e

i predicatori, ma anche i maestri, i viceré e l'arcivescovo con i suoi collaboratori.
La rilevanza dei monasteri era soprattutto determinata dai rapporti che essi

intrattenevano con gli esponenti délia gerarchia ecclesiastica, l'aristocrazia locale
e le famiglie del patriziato. L'ingresso in uno dei chiostri cittadini di qualche espo-
nente femminile di un gruppo parentale altolocato, garantiva alla famiglia ascesa

e rilancio sociale nel panorama politico e aristocratico délia città.24

Nei registri di istituzioni corne Santa Chiara, la Croce di Lucca, Regina Coeli,
San Gregorio Armeno, Donnaregina, San Potito, si incontrano e si ripetono cogno-

23 Le monache esercitarono un'importante azione di patrocinio nel campo dell'arte e dell'archi-
tettura e permisero ad artisti di grande fama di cimentarsi nelfabbellimento di chiese e istituti.
Operarono nei chiostri napoletani artisti quali Cosimo Fanzago, Luca Giordano, Domenico
Antonio Vaccaro, Francesco Solimena, Francesco De Mura, Luigi Vanvitelli etc. Cfr. Valerio
2007, p. 14.

24 Sui rapporti fra monasteri, città e poteri locali si veda: Novi-Chavarria 1993, pp. 84-111;
Novi-Chavarria 2001.



56 Non senza scandalo delli convicini

mi prestigiosi (Pignatelli, Caracciolo, Capece Minutolo), anche perché le famiglie
aristocratiche erano spesso imparentate tra di loro. Esisteva inoltre un rapporto
preciso tra la dislocazione del monastero, la presenza al suo interno di gruppi
familiari e l'appartenenza ad uno dei seggi délia capitale. Le famiglie nobiliari
napoletane erano infatti raggruppate in cinque 'seggi'. Roccaforti del patriziato e

organi amministrativi del governo cittadino,25 i seggi contribuivano ad esercitare

numerose forme di controllo sulle comunità monastiche femminili, orientandone
i criteri di gestione patrimoniale e le modalità di reclutamento delle religiose. Ad
esempio monasteri corne San Gregorio e Santa Patrizia erano riservati ai nobili di
Nido e Capuana, cui facevano capo le famiglie di maggior peso politico, rappre-
sentando essi la nobiltà antica, quella originaria délia città.

I legami fra patriziato e istituzioni religiose si esplicitavano in maniera ancora
più decisiva nei monasteri di regio patronato, una tipologia di istituzione che si

sottraeva all'autorità episcopale per obbedire direttamente al Pontefice tramite i
nunzi apostolici. L'essere denominati istituzioni regie permetteva ai monasteri di
essere maggiormente legati al potere sovrano, di godere di benefici e privilegi, di
essere liberi di agire e di disporre dei propri beni in quanto sottratti all'autorità
episcopale. Questo perô comportava il verificarsi di numerosi conflitti tra poteri
laici, gerarchie ecclesiastiche e nobiltà, soprattutto perché gli equilibri fra le

diverse parti, erano resi ancora più precari dall'intervento di autorità corne quelle
dei nunzi apostolici e dei viceré.26

Le famiglie aristocratiche crearono reti di alleanze per accaparrarsi il controllo
dei monasteri più in vista e dei loro patrimoni. Le istituzioni regie rappresenta-
vano una vera e propria forma di investimento economico e davano la possibilità
di ofifire una onorevole protezione aile nobildonne non destinate al matrimonio.
Pertanto era interesse dell'aristocrazia garantire un sostegno a queste istituzioni.

Essendo slegate dalle autorità ecclesiastiche locali, le istituzioni di regio
patronato avevano maggiori concessioni anche riguardo l'impiego di musica nelle
cerimonie ordinarie e straordinarie. Differentemente dagli altri monasteri, le fon-
dazioni regie usufruivano dei musicisti provenienti dalla prestigiosa Real Cappella
di Palazzo per il corredo musicale di feste e liturgie e per la formazione musicale
delle educande e delle figlie ospiti.27 Questo fece si che tali istituzioni divenissero

25 I seggi, detti anche sedili' o 'piazze', erano organismi con funzioni amministrative e politiche
che ed avevano il compito di conciliare le esigenze dei cittadini ed il potere del sovrano. I sedili
nobili erano cinque: Capuana, Montagna, Nido, Porto e Portanova - tutti suddivisi in ottine,
ad essi si aggiungeva il sedile del Popolo che comprendeva la popolazione non nobile di tutta
la città. I seggi più rinomati erano quelli di Capuana e Nido. Sui rapporti fra nobiltà di seggio e

monasteri femminili si veda: Novi-Chavarria 1993.

26 Sulle istituzioni sotto patronato regio si veda: Russo 1970; Novi-Chavarria 1993, pp. 84-111;
Novi-Chavarria 2001; Fiore 2015% pp. 33-60.

27 Si rimanda in proposito a quanto detto nel cap. I, p. 43 a riguardo delle disposizioni sull'utilizzo
di musicisti provenienti dalla Cappella Reale.



I monasteri e i legami con la città 5 7

veri e propri cenacoli di musicisti tra i più rappresentativi délia città. Le vicende
storiche e musicali di istituzioni regie quali il monastero di Santa Chiara e il con-
servatorio di Nostra Signora della Solitaria, come vedremo nelle pagine a loro
dedicate, testimoniano perfettamente questa sintesi fra aristocrazia e poteri locali.28

28 Si vedano i cap. VI e VIII.



«

rSiiSilHjMWBHHMI



III. Liturgie ordinarie e straordinarie

1. Riti e culti

L' organizzazione delle celebrazioni liturgiche ordinarie o straordinarie ad opera di
monasteri e conservatori è un chiaro esempio di quanto la musica fosse un punto
di contatto fra comunità claustrale e città, e di quanto fosse viva la volontà delle
monache di prendere parte pienamente alla vita sociale, senza per questo negare la
dimensione délia fede, délia ritualità e délia devozione. Le cerimonie costituiscono
inoltre un ottimo punto di osservazione per comprendere le relazioni di potere che

intercorrevano fra comunità monastiche e autorità civili o religiose. Attraverso
feste e liturgie le istituzioni acquisivano una visibilità nello spazio pubblico che

permetteva loro di affermare il proprio peso neU'ambito cittadino e manifestare
la propria identità.

Ogni monastero aveva una propria attività liturgica ed ingaggiava compositori
e musicisti per le differenti celebrazioni. In questo senso le diverse istituzioni gio-
carono un ruolo non secondario nei meccanismi di committenza e produzione di
molta musica sacra.1 Il compito délia musica era infatti quello di rendere solenne
e fastoso ogni rituale. Al contempo architetti e artisti, attraverso sofisticati appa-
rati, trasformavano uno spazio consueto come quello di una chiesa in una sorta
di 'teatro' allestito per la liturgia. Ogni dettaglio contribuiva alla magnificenza di
tali eventi e al coinvolgimento dei fedeli.

Il corredo musicale festivo era affidato, nella maggior parte dei monasteri, alla
Cappella délia Cattedrale detta anche dell'Arcivescovado. Si trattava infatti di un
organico formato da cantanti e strumentisti aile dipendenze dell'arcivescovo di
Napoli.2 Come indicato dagli editti diocesani, la Cappella délia Cattedrale era la
sola a poter soddisfare l'offerta liturgica delle istituzioni sacre partenopee.3 Tutta-
via i musicisti dell'arcivescovo si contendevano la scena sacra con la prestigiosa
Cappella Reale di Palazzo da sempre considerata la principale istituzione musicale

napoletana, il cui compito era quello di accompagnare le cerimonie religiose
e mondäne délia corte. Dal momento délia sua costituzione in poi, la Cappella
Reale raccolse attorno a sé compositori e soprattutto celebri organisti come Jean

1 Sui meccanismi di produzione e committenza delle istituzioni sacre a Napoli e in altri contesti
italiani si rimanda a Bryant/Quaranta 2005.

2 È interessante notare che i documenti d'archivio fanno utilizzo délia dicitura "coro" per indicare
l'insieme dei cantanti di questa compagine.

3 Si veda quanto detto al cap. I, p. 43. Purtroppo ad oggi non vi sono studi specifici legati a questa
istituzione che doveva avere un peso non secondario nel panorama spettacolare napoletano.



60 Non senza scandalo delli convicini

de Macque, Giovanni Maria Trabaci, Ascanio Majone, Andrea Falconieri, Filip-
po Coppola, Pietro Andrea Ziani, Alessandro Scarlatti.4 La compagine vicereale
ebbe stretti legami anche con diverse istituzioni femminili:5 furono soprattutto i

monasteri di regio patronato a beneficiare dei musicisti e cantanti délia Cappella
Palatina, supportati dalla protezione dei viceré. Questa situazione non mancô di
suscitare spesso severi rimproveri da parte délia Curia.

A franco delle cappelle musicali stabili, si riscontra anche la partecipazione
di compagini ad organico variabile che potremmo definire occasionali: composte
da musicisti provenienti dai gruppi strumentali cittadini, erano organizzate dal
maestro di cappella o dall'organista in servizio presso l'istituzione e remunerate
in base ad una determinata occorrenza festiva. La composizione e la grandezza
degli organici rispecchiava in genere l'importanza dell'istituzione promotrice di
un evento e larilevanza dell'evento stesso, assieme a ragioni di ordine economico
e alio spazio a disposizione.6 Il numéro dei musicisti stabili era inoltre destina-
to ad aumentare in occasione delle festività più solenni con l'arruolamento di
artisti aggiunti, detti anche "soprannumerari".7 Nella celebrazione delle liturgie

4 La Cappella Reale venne fondata nel 1555 dal viceré Pedro de Toledo, Diego Ortiz fu il pri¬
mo maestro di cappella. Sulla Cappella Reale si vedano: Prota-Giurleo 1952, pp. 19-77;
Dietz 19722, pp. 379-406; Maione 2005, pp. 309-341; Fabris 1983, pp. 63-110; Fabris 2001,

pp. 235-250; Krause 1993, pp. 235-257 e Krause 1998, pp. 271-295; Fiore 2012, pp. 25-44.
5 L'esempio che maggiormente testimonia e chiarisce i rapporti fra Cappella Reale e istituzioni

religiose è il conservatorio di Nostra Signora délia Solitaria, cfr. cap. VIII, pp. 203-216. Il mo-
dello di organizzazione delle attività musicali delle istituzioni religiose napoletane trova un
rispecchiamento quasi perfetto nel variegato ambito palermitano, caratterizzato da profili isti-
tuzionali pressoché identici, nonché dalla circolazione di medesimi generi e repertori. Fra XVI
e XVIII sec. la situazione politica e culturale di Napoli e Palermo présenta caratteristiche fra
loro assimilabili e al contempo assai diverse da quelle delle altre corti europee, essendo entram-
be province spagnole. La fitta rete di interscambi fra monasteri, conventi e chiese si strutturava
attraverso la presenza delle cappelle musicali, e in particolar modo delle rispettive Cappelle Re-
ali. Proprio i legami délia Cappella palermitana con quella partenopea, forniscono importanti
informazioni sui repertori, sugli organici, e soprattutto sulle interazioni con il tessuto sociale,
tali da far comprendere che si trattasse di realtà pressoché gemelle. I primi risultati di questo
lavoro di comparazione sono confluiti in un paper intitolato Musica nelle istituzioni religiose del

Meridione d'Italia: ipotesi di confronto fra le Cappelle Reali di Napoli e Palermo, presentato
assieme ad Ilaria Grippaudo dell'Università di Palermo al «III Encontre Nacional de Investigaçâo
em Musica (ENIM 2013)» délia Sociedade Portuguesa de Investigaçâo em Musica (Cascais,
Palâcio da Cidadela, 1-3 novembre 2013).

6 Oltre alla Cappella Reale e alla Cappella délia Cattedrale a Napoli esistevano anche altri organici
stabili legati a spécificité istituzioni religiose. La più prestigiosa di esse era la cappella musicale del

Tesoro di San Gennaro, ensemble destinato ad avere un ruolo di grande importanza nel tessuto ar-
tistico cittadino nel corso dei secoli. La minuta ricostruzione delle vicende artistiche e musicali délia

Cappella di San Gennaro è oggetto del volume: Columbro/Maione 2008. Anche la Casa Santa

dell'Annunziata si awaleva di un complesso musicale stabile di cantori e strumentisti. Sull'attività
musicale delfAnnunziata si veda Columbro 2001, pp. 42-78; cfr. cap. VII, pp. 192-193.

7 Sul meccanismo dell'impiego e délia soprannumerarietà si rimanda a Cotticelli/Maione
1996, pp. 28-35; Tufano 2009, pp. 773-804.



Liturgie ordinarie e straordinarie 61

in genere la cappella musicale era posizionata in appositi spazi allestiti per l'oc-
casione e denominati "orchestri", mentre i cantanti erano ospitati nei "coretti".

Fondamentale per Napoli furono poi i sodalizi che le istituzioni religiose fem-
minili stipularono con i quattro conservatori maschili: Santa Maria délia Pietà de'

Turchini, Santa Maria di Loreto, Sant'Onofrio a Capuana e i Poveri di Gesù Cristo.
In questi istituti caritativi si formarono figure musicali di alto profilo, poi assurti
alla notorietà nella capitale del viceregno, come Francesco Provenzale, Alessandro
Scarlatti, Giovanni Paisiello o Niccolô Piccinni.8 Gli allievi, citati spesso corne

"figlioli", venivano impiegati per soddisfare servizi liturgici e musicali di chiese,

cappelle, monasteri, congregazioni, confraternité e ordini ecclesiastici. Molto
spesso gli allievi dei conservatori intervenivano aile liturgie con le famose «flot-
tole», ovvero con stuoli di ragazzini a volte travestiti da angeli, con im ruolo non

sempre legato alla musica, ma spesso semplicemente corne ornamento.
Ecco dunque che il conservatorio dei Poveri di Gesù Cristo assicurava la presenza

dei propri «figlioli» a San Gregorio Armeno «avanti la statua e sangue del loro Glo-
rioso San Giovanni Battista»,9 oppure per le festività di Sant'Agata presso il monastère

benedettino di Donnalbina, dove si riscontra la presenza sia di allievi ingaggiati

per il corteo processionale, sia dei «musici» che intervenivano invece nella liturgia:

Alli Musici de Poveri di Gesù Cristo che hanno cantato Vespero e Messa in detta Festa, come
anche alli Figlioli di detto Conservatorio, che hanno accompagnato la processione colla statua di

Sant'Agata due volte cioè il giorno délia vigilia délia Santa quando esci dal Monastero, e quando

ritornö, se li sono pagati d. nove di limosina fatta dentro del Monisterio.10

Le date del calendario liturgico solennizzate con musica erano numerose e différend

per ciascun ente, per lo più legate ai tridui per i santi patroni e aile ricorrenze
mariane.11 L'anno liturgico dei monasteri risulta essere infatti ricco di devozioni
legate al culto di Maria: cinque istituti solennizzano la ricorrenza dell'Immaco-
lata Concezione, sette quella dell'Assunta, cinque la Natività délia Vergine, tre il
titolo di Santa Maria delle Grazie, ma si trovano ancora la festa délia Madonna
del Rosario, délia Visitazione e délia Purificazione délia Vergine, délia Madonna
del Carmelo e délia Madonna dei Dolori.

Tra i momenti del normale calendario liturgico che maggiormente richiedevano
l'intervento di musicisti ingaggiati, spiccano naturalmente le celebrazioni relative

all'Avvento, al Natale e all'Epifania, quattordici istituti annoverano spese per can-
tori e strumentisti per messe solenni e per la novena di Natale. Ben sedici istituzioni

8 Sull'attività dei quattro conservatori maschili si vedano: Florimo 1882; Di Giacomo 1928;

Dietz 1972, pp. 419-429; Fabris 1983; Cafiero/Marino 1987; Fabris 1994; Cotticelli/
Maione 1996; Del Prete 1999, vol. II, pp. 671-715; Del Prete 19992, pp. 413-464; Olivieri
1999; Maione 2000; Cotticelli/Maione 2006.

9 Asbn, BPO 983 9/X/1728, app. p. 105.

10 Asn, MS f. 3249, app. p. 61.
11 Sull'awicendarsi delle differenti festività nella Napoli vicereale si veda: Fabris 2007; Campa-

nelli 2009.



62 Non senza scandalo delli convicini

registrant) spese per la musica del periodo quaresimale e per la Pasqua.12 Anche
le celebrazioni per il Carnevale, che avevano inizio il 17 gennaio con la festa di
Sant'Antonio Abate, coinvolgevano alcune istituzioni femminili. In questa oc-
casione, fra i vicoli cittadini, si assisteva a maschere, giochi, scene improwisate
délia commedia dell'arte cui prendevano parte tutti, dalla nobiltà alla borghesia,
ai ceti popolari, agli stessi monasteri:13 sette istituti infatti organizzano commedie
e rappresentazioni sceniche per questa occorrenza festiva, con l'allestimento di

un vero e proprio teatro all'interno delle mura claustrali.
Le strade délia città erano spesso invase da colorate processioni caratterizzate

da macchine effimere costruite da qualificati artisti e accompagnate da cori di voci
e strumenti, arricchite da effetti coreografici e da stendardi delle confraternité,
attorno ai quali si stringevano parrocchie, monasteri e aggregazioni di fedeli.
Fra le più sfavillanti processioni vi erano quelle legate al culto dell'Eucarestia,
con l'ostensione del Santissimo Sacramento in occasione del Corpus Domini. Le
celebrazioni dedicate alla solennité del Corpus Domini duravano una settimana
ed il monastero delle Clarisse di Santa Chiara era indiscusso protagonista dell'or-
ganizzazione cittadina del culto.14 A seguito délia fastosa processione a Santa

Chiara era organizzato un solenne ottavario, di cui fa menzione ripetutamente la
«Gazzetta di Napoli».

Le processioni non erano organizzate soltanto in onore dell'Eucaristia o di

Maria, ma anche dei santi protettori délia città come Santa Chiara, San Lorenzo,
San Giovanni e San Benedetto.

Pervasa da elementi folcloristici e da grande partecipazione di popolo, aristo-
crazia e istituzioni era la festività di San Giovanni Battista. Le celebrazioni per
la festività del Battista erano una sorta di spettacolo itinérante per le vie cittadine
con una serie di apparati scenografici di grande rilievo: cortei, tableaux vivants,
rappresentazioni sacre, pantomime cui prendevano parte gli stessi monasteri
femminili.15 Ben tre istituti erano stati custodi del prezioso sangue che era annualmente

soggetto a liquefazione: Santa Maria di Donna Romita Sant'Arcangelo a Baiano
e San Gregorio Armeno.16

La musica era di certo il mezzo privilegiato per donare dignità e solennità aile
feste e per aiutare il fedele alla contemplazione del soprannaturale. Purtroppo per
le istituzioni napoletane, i documenti d'archivio non forniscono moite indicazioni
sulla tipologia di repertorio utilizzato nelle differenti festività: spesso si riscontra

una generica indicazione di messe e vespri cantati, solenni esposizioni, ottavari,
novene e tridui con musica. Inoltre, non sempre si hanno chiare informazioni sul

12 Si vedano le pp. 64-67 di questo capitolo.
13 Fabris 2007 pp. 2-5.
14 Si veda cap. VI, pp. 178-179.
15 Sulla festività cittadina di San Giovanni e sugli apparati 'giovannei' si veda: Megale 2013,

pp. 387-413.
16 Sulle celebrazioni per San Giovanni si veda anche il cap. V, pp. 129-130.



Liturgie ordinarie e straordinarie 63

numéro di musicisti impiegati o sulla compagine. In alcuni casi nei registri conta-
bili vengono riportati i pagamenti per il numéro o l'insieme dei musicisti coinvolti
e viene nominato soltanto il maestro di cappella o l'organista, corne ad esempio,
nel caso délia messa cantata per la solennità dell'Epifania celebrata nel monastero
benedettino di San Potito nel 1719:

In gennaro [...] per la messa cantata dell'Epifania del Signore [...]
Per sedici Istrumenti d. 25.3.10
A sette voci d. 23

Al mastro di Cappella Don Angelo Durante d. 4

A Don Andrea Amendola organista d. 2

Per affitto d'organo d. 1.2.10

Alli trombettieri numéro cinque d. 2.117

I dati indicati dal documento sopracitato sono pochi ma ugualmente utili per
dedurre che in questa celebrazione vi era stata la partecipazione délia cappella
dell'Arcivescovado, di cui facevano parte Andrea Amendola e Angelo Durante.
In casi più fortunati si trovano invece informazioni dettagliate che permettono la
ricostruzione pressoché integrale degli organici vocali e strumentali intervenuti
nelle cerimonie.18

Aveva infatti poca importanza citare i nominativi dei singoli musicisti, bastava

più che altro evidenziare i nomi illustri, perché appartenenti alla Cappella Reale

piuttosto che a quella délia Cattedrale. L'esplicito riferimento, nella documenta-
zione d'archivio o nelle cronache, a musicisti di chiara fama, contribuiva infatti a

sottolineare l'importanza délia manifestazione.
Risulta quindi complicato comprendere quale fosse il ruolo delle istituzioni

femminili nella committenza e discernere se e quando i pagamenti facciano
riferimento alla composizione o alla sola esecuzione di musiche già composte e

riutilizzate per l'occasione. Abbiamo infatti solo pochi riferimenti espliciti che
attestano somme stanziate per la composizione di musiche originali. Ne è un esempio

il documento seguente, tratto dalla documentazione del monastero di Regina
Coeli, che attesta la commissione di una composizione in occasione del Natale,
senza tuttavia specificare il nome del compositore ingaggiato:

Spese estraordinarie 1739-40
Donna Marianna Scalera Abbadessa tanti consegnati contanti à Donna Chiara Maria d'Andréa

per spenderli in una composizione di Musica per la notte di Natale d. 22.19

17 Asn, MS, f. 2940, app. p. 21.
18 Si veda ad esempio il documento relativo alla festività di Santa Maria Egiziaca del 26 e 27 aprile

1749 awenuta nell'omonimo monastero che riporta l'indicazione dei musicisti e dei cantanti
ingaggiati, con la specifica del canto dei mottetti a loro affidato. Cfr. cap. V, pp. 139-140.

19 MS, f. 1990, app. p. 228.



64 Non senza scandalo delli convicini

Nello schema seguente si propone un calendario delle festività solennizzate con
musica dalle istituzioni femminili napoletane fra XVII e XVIII secolo:20

Tabella l : Festività celebrate con musica.

Festività Data Istituzione

Circoncisione 1 gennaio Donnalbina;
S. Potito

Epifania 6 gennaio Donnalbina;
S. Potito; Regina Coeli

S. Potito 14 gennaio S. Potito

S. Antonio Abate 17 gennaio S. Antonio a Port.;
Donna Romita

Ss. Fabiano e Sebastiano 20 gennaio Ss. Pietro e Seb.; Donnaregina

Candelora/Purificazione di
Maria

2 febbraio Donnalbina; Croce di Lucca;
SS. Trinità; S. M. del Gesù

S. Biagio 3 febbraio Donna Romita; S. Gregorio;
SS. Pietro e Sebastiano; Donnaregina

Sant'Agata 5 febbraio Donnalbina

S. Scolastica 10 febbraio Donnalbina

Carnevale Donnalbina;
Egiziaca Pizz.; Donnaregina; Provvidenza;
S. M. del Gesù; S. Chiara;
S. M. Maddalena delle Sp.

S. Giuseppe 19 marzo S. Potito;
S. Giuseppe Ruffi;
S. M. Maddalena delle Sp.;
S. M. del Gesù;
Provvidenza

S. Benedetto 21 marzo Donnalbina;
S. Gregorio;
S. Patrizia;
S. Potito

Annunciazione 25 marzo S. M. del Gesù

Quaresima - Solitaria;
S. Caterina da Siena

Domenica di Passione Domenica di
Passione

Solitaria

20 Nel seguente schema sono state confrontate le festività citate nei documenti delle singole istitu¬
zioni con due differenti edizioni del Messale Romano post-tridentino: Missale 1998; Missale
1994.



Liturgie ordinarie e straordinarie 65

Festività Data Istituzione

Conversione M. Maddalena Giovedl dopo la
domenica di Passione

S. M. Maddalena delle Sp.

Madonna dei Dolori Venerdi dopo la
domenica di Passione

Solitaria; Donnalbina

Domenica delle Palme - Donnalbina; Egiziaca Mag.

Settimana Santa Donnalbina;
S. Potito;
Egiziaca Mag.; S. Giuseppe Ruffi;
Croce di Lucca;
S. M. Maddalena delle Sp.;
S. M. Maddalena Mag.; Donnaregina;
SS. Trinità;
S. Caterina da Siena;
S. Francesco Capp;
S. Antonio a Port.;
Regina Coeli;
Provvidenza;
Solitaria

Pasqua Divino Amore;
S. Caterina da Siena;
Solitaria; Donnalbina

Pentecoste Donnalbina; Croce di Lucca;
S. Caterina da Siena;

Spirito Santo

SS. Trinità Donnalbina; Divino Amore;
Provvidenza;
SS. Trinità

Corpus Domini Donnalbina;
S. Chiara;
Egiziaca Mag.;
Croce di Lucca;
S. Francesco Oss.;
Ss. Marcellino e Festo;
S. Antonio a Port.

S. M. Egiziaca 26 aprile Egiziaca Mag.; Egiziaca Pizz.

S. Caterina da Siena 30 aprile S. Caterina da Siena

S. Croce 3 maggio Croce Lucca

S. Michèle 8 maggio Solitaria

S. Antonio da Padova 13 giugno Provvidenza; S. Antonio a Port.

S. Giovanni Battista 26 giugno Donnalbina; Donna Romita; S. Gregorio

Ss. Pietro e Paolo 29 giugno Donnalbina; Ss. Pietro e Sebastiano;
Regina Coeli

Visitazione di Maria 2 luglio Donnalbina



66 Non senza scandalo delli convicini

Festività Data Istituzione

S. M. delle Grazie 5 luglio S. Chiara;
S. M. del Gesù;
S. M. delle Grazie

S. Silvano 13 luglio S. Francesco Oss.

S. M. del Carmelo 16 luglio Croce di Lucca

S. M. Maddalena 22 luglio S.M. Maddalena delle Sp.;
S. M. Maddalena Mag.; Donnalbina

S. Giacomo 25 luglio Donnalbina

S. Anna 26 luglio S. M. del Gesù; Donnalbina

S. Domenico 4 agosto Divino Amore; S. M. Maddalena delle
Sp.; Ss.Pietro e Seb.;
S. Caterina da Siena; Donnaregina

S. Donato 7 agosto Ss. Marcellino e Festo; Donnaregina

S. Lorenzo 10 agosto Donnalbina

S. Chiara 12 agosto S. Chiara;
S. Francesco Scarioni

Assunzione 15 agosto Donnalbina, Donna Romita; Regina
Coeli; Divino Amore, Donnaregina;
Provvidenza;
S. Francesco Scarioni.

S. Rocco 16 agosto Donnaregina

S. Bartolomeo 24 agosto Donnaregina

S. Patrizia 25 agosto S. Patrizia

S. Agostino 28 agosto Egiziaca Mag.; Egiziaca Pizz.;
S. Giuseppe Ruffi;
Regina Coeli; Divino Amore

Decollazione del Battista 29 agosto Donna Romita, S. Gregorio

Nativité di Maria 8 settembre Donna Romita; Donnalbina;
S. Potito; Regina Coeli;
S. M. del Rifùgio

Esaltazione délia Croce 14 settembre Egiziaca Mag; Egiziaca Pizz.; Croce
Lucca

Conversione di S. Maria
Egiziaca

14 settembre S. M. Egiziaca Mag.; S. M. Egiziaca Pizz.

S. Gennaro 19 settembre Donnalbina, Provvidenza, SS. Filippo e

Giacomo

S. Gregorio Armeno 20 settembre S. Gregorio

S. Matteo 21 settembre S. Gregorio

S. Michèle 29 settembre Solitaria



Liturgie ordinarie e straordinarie 67

Festività Data Istituzione

S. Francesco 4 ottobre Donnaregina;
S. M. del Gesà;
S. M. Maddalena Mag.;
S. Francesco Oss.;
S. Francesco Scarioni;
SS. Trinità; Provvidenza;
S. Chiara.

Madonna del Rosario 7 ottobre S. Caterina da Siena;
S. M. del Riftigio

S. Orsola 21 ottobre SS. Trinità

S. Martino 11 novembre Donnalbina

Presentazione di Maria al

Tempio

21 novembre Scorziata; Paparelle

S. Andrea 30 novembre Donnaregina;
S. Chiara

S. Nicola 6 dicembre S. Francesco Capp.

Immacolata Concezione 8 dicembre Donnalbina; Provvidenza; S. M. del Gesù;
Ss. Marcellino e F.;

Concezione a Montecalv.

S. Aniello 14 dicembre Donnalbina

Natale 24—25 dicembre Donnalbina, Donna Romita; Egiziaca
Mag.; Egiziaca Pizz.; Regina Coeli; Croce
Lucca;
S. Francesco Capp.;
S. Francesco Oss.; S. Francesco Scarioni;
SS. Trinità; Sapienza;
S. Caterina da Siena;
Solitaria;
S. M. Costantinopoli

S. Giovanni Evangelista 27 dicembre Provvidenza

2. La Settimana Santa

Le principali istituzioni ecclesiastiche partenopee intensificavano apparati scenici
e spettacolari in occasione delle celebrazioni délia Settimana Santa. Nonostante lo
spirito penitenziale che questo momento liturgico avrebbe dovuto comportare, si
assiste invece ad una lunga successione di sfarzose liturgie durante tutto il periodo
quaresimale fino alla domenica di Pasqua. La Settimana Santa doveva probabil-



68 Non senza scandalo delli convicini

mente rappresentare il momenta di maggiore impiego per i musicisti e le cappelle
délia capitale del viceregno.21

Testimonianza del contrasta fra la sobrietà imposta dalla Chiesa e gli usi delle
istituzioni si trovano nelle guide e nei diari di viaggiatori stranieri in visita a Napoli.
Jean-Jacques Bouchard durante il suo soggiorno napoletano nel 1632, descrisse
nel suo célébré Journal22 le tradizioni partenopee e le liturgie a cui aveva avuto
modo di assistere. Bouchard osserva le processioni délia domenica delle Palme e

le funzioni del Giovedi Santo, il triduo delle Tenebre, sottolineando quanto la pre-
parazione délia Pasqua a Napoli fosse caratterizzata da poco riguardo nei confronti
delle restrizioni imposte dalla Chiesa e quanto il lato spettacolare delle cerimonie
religiose prendesse il sopravvento sul clima quaresimale. Lo spettacolo era di
certo un elemento essenziale del culto, il fedele era visto corne uno spettatore, e

si contraweniva costantemente al silenzio prescritto per la settimana auspicato
dal Concilio di Trento.

Anche nei registri contabili dei monasteri femminili numerose risultano essere
le voci di spesa destinate all'organizzazione del culto e degli apparati délia
Settimana Santa. Diversi riferimenti si trovano per il canto liturgico del "Passio",
una pratica musicale inserita nella liturgia di rito romano fin dal Medioevo volta
all'intonazione del racconto evangelico délia Passione di Cristo. Le monache di
San Gregorio Armeno, ad esempio, chiedevano espressa licenza aile autorità eccle-

siastiche, affinché fosse loro concesso di far cantare il "Passio" da specifici cantori:

Si concede licenza aile signore Moniche del Venerabile Monistero di San Ligorio, che in questa
Settimana Santa possano far cantare il Passio dalli Reverendi Don Domenico Basso per la parte
di Cristo, Don Francesco d'Orsi da Testo, e Don Diego Fiore per la Turba, ed anco di far com-

ponere il sepolcro sopra la porta grande [...]. Oggi Marzo 1735.23

Il monastero di Donnalbina si serviva anche dell'intervento degli allievi dei con-
servatori maschili:

Alii clerici straordinari per detta causa et cantori del Passio et Exultatur [s/c] col canto delli
figlioli del Conservatorio d. 18 [...].24

Anche nelle comunità monastiche femminili gli usi e i costumi délia Settimana
Santa erano perô decisamente differenti dalle proibizioni. Il cardinale Pignatelli,
nel 1705, ordinava che «Offici, Lamentazioni, Lezzioni e Responsorii» durante
la Settimana Santa venissero cantati soltanto in «canto fermo, senza trilli, e pas-
saggi di sorte alcuna», senza alcun accompagnamento strumentale, anche «senza
Organo». Era inoltre proibito l'intervento di musicisti esterni o «periti di canto

21 Sulla Settimana Santa a Napoli si veda Fabris 2007, pp. 2-5; Bernardi 1991, pp. 316-319.
22 Bouchard 1977, pp. 182-185.
23 Asdn, Vicario, 170 D, app. p. 101.

24 Asn, MS, f. 3270, app. p. 66.



Liturgie ordinarie e straordinarie 69

figurata».25 L'uso del canto fermo non solo non veniva rispettato, ma le celebra-
zioni erano invece arricchite con musica e con l'intervento di molti cantanti e

strumentisti.
Il rito delle Tenebre rappresentava il momenta di maggiore suggestione del ciclo

pasquale. Si svolgeva durante il Sacrum Triduum délia Settimana Santa, dal Giove-
di al Sabato Santo e ciascun giorno del triduo prevedeva una struttura simmetrica di
tre notturni.26 Ciascun notturno era composto da una serie di tre antifone, tre salmi
e tre lezioni seguite a loro volta da 3 responsori a cui seguivano le lodi. La liturgia
impiegava nelle lezioni i testi delle lamentazioni di Geremia. Ogni lamentazione

aveva inizio con l'intonazione di una lettera dell'alfabeto ebraico (Aleph, Beth,
Gymel...). Ogni giornata terminava con l'invocazione Hierusalem, Hierusalem,
convertere ad Dominum Deum tuum.

La denominazione di "Tenebre" si riferiva al passaggio dalla luce all'ombra
all'interno délia stessa liturgia che terminava infatti a lumi spenti. All'inizio del
rito su di un candeliere di forma triangolare venivano accese quindici candele che

venivano spente progressivamente, una dopo ciascun salmo, fino alla compléta
oscurità seguita dallo Strepitus,27 momenta in cui fedeli e celebranti battevano

con vigore arnesi di legno per riprodurre il suono délia terra scossa dalla morte di
Crista. Lo stesso Bouchard aveva preso parte al rito delle Tenebre presso l'oratorio
di San Giovanni dei Fiorentini:

Le mercredi saint septième Avril. La plus belle musique que l'on fasse est au vieus palais, à la
chapelle du viceroi [...]. Le soir, à une heure de nuit, se dirent tenebres à l'oratoire de St Jan

des Florentins, où la plus part des musiciens du palais se treuverent. La musique fut assez bone,
mais courte, car ils ne chantèrent que le répons et antienes et une seule leçon.28

Questo genere costitui un terreno fertile di creazione musicale in cui si cimentaro-
no numerosi compositori napoletani e non.29Proprio alcuni compositori e maestri
di cappella attivi presso i monasteri femminili furono autori di lezioni e lamentazioni

per la Settimana Santa, pensiamo infatti a Cristoforo Caresana e Gaetano
Veneziano.30

Moite delle lezioni composte da Veneziano sono dedicate ad una voce solista
con accompagnamento di archi e alcune di esse sono esplicitamente dedicate a

25 Asdn, Vicario, 259 D, app. p. 172.

26 L'indebolimento délia consuetudine del clero secolare délia preghiera notturna, lentamente

impostosi, anticipé la celebrazione del mattutino alla sera del giorno prima, il che giustifica il
ritrovare nel Seicento partiture destinate ai notturni dal Mercoledl Santo al Venerdi.

27 Nella tradizione méridionale chiamato anche Terremoto.
28 Bouchard 1977, p. 186.

29 Cfr. Fabris 2007, pp. 4-5; Bernard: 1991, pp. 316-319.
30 Si veda anche il cap. IV, pp. 109-112.



70 Non senza scandalo delli convicini

religiose.31 È probabile che queste tipologie di composizioni venissero cantate
direttamente dalle suore per le celebrazioni liturgiche délia Settimana Santa, con-
trawenendo ancora una volta alla pratica del solo canto gregoriano prescritta dagli
ordini disciplinari.32

L'esempio più rappresentativo di quanto accadeva nei chiostri durante questo
periodo, ci viene fornito dal conservatorio délia Solitaria, particolarmente rinoma-
to per i riti délia Settimana Santa. Presso questa istituzione era prevista musica «a
4 voci, e 4 instrumenti dalla Domenica delle olive per tutto il giorno di Pasqua di
Resurrettione»,33 e ad essere protagonisti di questi eventi erano Gennaro Ursino,
Gaetano Veneziano, Pietro Bartilotti, owero tutti esponenti délia Cappella Reale.34

Presso l'istituzione spagnola l'evento di maggior impatto emotivo era la rinomata
e suggestiva processione detta appunto "délia Solitaria", che si snodava per le vie
di Napoli nella notte del Venerdi Santo, portando in strada il mistero délia morte
di Cristo. Il canonico Carlo Celano nelle sue cronache fa infatti riferimento a

«una divotissima processione con i misteri délia Sacra Passione» cui prendevano
parte «tutti i capi dei Tribunali e Ministri, in modo che vi si vedono torchi accesi
al numéro di duemila e forse più».35

Fede, pathos, folclore si mescolavano nella ricostruzione visiva del dramma délia
Passione. Ma il potente fascino di questo rituale era dato dalla teatralizzazione del

dolore, che prendeva vita non solo attraverso canto e parola, ma anche con la gestua-
lità dei corpi, i giochi di luce, i rumori. Purtroppo non si posseggono testimonianze

iconografiche relative alla processione, ma la descrizione del Bouchard puô essere
utile a comprendere in che modo la processione avanzasse per le vie cittadine:

Après ces battans, suivent / quantité de faquins tous vestus de longues aulbes de toile et la face

couverte, qui portent les uns au bout de longues perches de grans chaudrons pleins de poix,
graisse et huile alumez, les autres des cierges de cire blanche au bout de certaines cannes fendues

en quattre, et entourent tout le mystère, au devant duquel marche un choeur de musique, et au
derrière le cavalier il quale conduce il misterio, avec tous ceus qu'il a invitez, ayants tous un
cierge allumé en main. En ce mesme ordre suivent tous les autres mystères [...].36

31 Probabilmente non tutte le lezioni e responsori di ciascun notturno erano messi in musica.
Durante la controriforma, dagli ultimi decenni del '500, molti salmi, i responsori e una parte
delle lezioni, erano cantati in polifonia, mentre le altre parti restavano in canto gregoriano.

32 Esempi di lamentazioni messe in musica per religiose si trovano anche in altri contesti italiani.
Colleen Reardon nel saggio «Ha innalzato un muro attorno a me»: Lamentazioni per monache

senesi, si interroga sul significato di questa tipologia di composizioni in relazione anche alla va-
sta diffusione in diverse regioni d'Italia. La Reardon propone un esame del simbolismo présente
nelle Lamentazioni di Geremia rispetto al contesto monastico e ipotizza che queste composizioni

possano essere considerate alla stregua dei pianti rituali che le donne usavano compiere
durante i riti funebri in occasione délia morte dei parenti. Si veda Reardon 2000, pp. 27-44.

33 Solitaria, Giornale di introito ed esito 1697-1704, app. p. 329.

34 La "Domenica delle olive" indicava la Domenica delle Palme. Solitaria, Libro Maggiore
1704-1710, app. p. 330.

35 Celano 2001, Giornata V, p. 588.

36 Bouchard 1977, pp. 189-190.



Liturgie ordinarie e straordinarie 71

La processione era arricchita da passi processionali, i cosiddetti "misteri", raf-
figurazioni artistiche délia Passione e Morte di Cristo, che si ergevano su una
base sagomata di legno detta "vara", realizzati sia in legno che in cartapesta dagli
artigiani napoletani. I gruppi si ispiravano all'iconografia classica, oppure ad epi-
sodi citati nei Sacri Testi o nei Vangeli Apocrifi. Le statue, illuminate in modo da

far risaltare i tratti del volto, le movenze di dolore e sofferenza, venivano spesso
arricchite con preziosi ornamenti argentei ed elaborate composizioni floreali che

ne esaltavano la bellezza. Alla processione prendevano parte, oltre al popolo ai

clerici e sacerdoti, il viceré, tutte le alte autorité cittadine compreso i corpi militari,

assieme ad uno stuolo di battenti, ovvero fedeli che accompagnavano il corteo
con lunghe tuniche e cappucci e armati di flagelli, aggiungendo in tal modo alla
preghiera la mortificazione fisica, in segno di penitenza e di partecipazione alla
Passione di Cristo.37 Ad essi si aggiungevano i musici délia Cappella Reale e le

'flotte' dei Conservatori.
Fino ad oggi le svariate carte d'archivio esaminate non ci restituiscono chiari-

menti sul concreto impiego délia musica nella processione. Molto spesso nei
document contabili l'utilizzo di musica e musicisti viene semplicemente accennato

senza precisi dettagli relativi alla prassi e aile modalité di esecuzione. Si trovano
indicazioni in tal senso a partire dal 1602, in cui nelle spese relative alla processione

si annotano i compensi ad Ascanio Meo «mastro de capilla de Santiago», cui
venivano corrisposti «d. 7 por la musica del Viernes Santo y dia de Resurection»,38

cosi come nei 1606 don Agustin Agresta «mastre de Capilla», viene ricompensato
con «dies ducados por lo que ha trabajado con la musica la noche del Viernes Santo

con la procession, y el domingo siguiente de la Resurection de Nostro Senor».39

La lunga maratona dei riti délia Settimana Santa annoverava un'altra importante
processione che si svolgeva il Sabato Santo, in qualche modo connessa a quella
délia Solitaria per l'utilizzo dei "misteri". Era la cosiddetta processione dei Bat-
taglini, realizzata dalla Reale Arciconfraternita di Montecalvario che portava in
processione la statua délia Madonna con la raffigurazione dei Misteri che rappre-
sentavano alcuni episodi délia vita di Gesù e Maria. Questa processione coinvol-

geva i viceré, la nobilté, i funzionari più distinti dello stato. Era la più grandiosa e

sontuosa manifestazione cittadina, e anche in essa si riscontrava la partecipazione
délia Real Cappella di Palazzo, sei bande di dieci strumenti ciascuna, cinque
"flottole" di voci e strumenti del conservatorio de Poveri di Gesù Cristo e tre del
conservatorio délia Pieté de' Turchini.40

37 Si tratta di una tradizione dalle origini spagnole dove le rappresentazioni erano frutto del 'tea-

tro de los misterios' che, con la dominazione spagnola, cominciavano lentamente a diffondersi
identificandosi come processioni penitenziali sui misteri dolorosi.

38 Solitaria, Registro d'Introito 1602-1609, app. p. 311.

39 Solitaria, Registro d'Introito 1602-1609, app. p. 311.

40 Sulla Processione dei Battaglini si rimanda a: Nappi 2001; Mancini 1968; Cotticelli/
Maione 2006.



72 Non senza scandalo delli convicini

3. Liturgie 'straordinarie'

Vi sono poi cerimonie che potremmo definire 'straordinarie' perché organizzate
in relazione a degli avvenimenti pubblici o a delle specifiche nécessité délia città
0 di un' istituzione.41 Appartengono a questa categoria le celebrazioni per la dedi-
cazione del titolo di un monastero; il culto di un santo patrono o protettore cui era
riservata una particolare solennité e concorso di popolo; le cerimonie legate alla
storia délia citté o all'emissione di un voto, istituite per ringraziamento dell'inter-
vento salvifico délia Beata Vergine piuttosto che di un santo.

La straordinarietà di un culto era data dallo spettacolo offerto al fedele attraver-
so la ricchezza dei paramenti liturgici e l'impiego di sontuosi apparati. Le chiese
si riempivano di luci e di effetti sbalorditivi, per una mise en scène provvisoria che
mirava a suscitare la meraviglia del fedele. La musica costituiva ovviamente uno
dei mezzi privilegiati per l'esaltazione di un cerimoniale che in genere aveva, nel
canto del Te Deum, il suo fulcro.42

Le cronache délia «Gazzetta di Napoli» sono testimoni indiscussi dei molte-
plici eventi spettacolari che affollavano le vie e le istituzioni napoletane. Dalla
loro lettura è possibile ripercorrere gli eventi storici délia capitale del Viceregno.

Napoli fu, per un arco assai esteso di tempo, capitale di un vicereame senza una
corte o un governatore stabili, in quanto gli awicendamenti del rappresentante di

Spagna si susseguivano a pochi anni di distanza, o, in alcuni casi, a pochi mesi l'uno
dall'altro. Il forte legame con Madrid si esplicitava anche attraverso le celebrazioni di

ringraziamento per battaglie, incoronazioni, vittorie militari, date che riguardavano
1 regnanti e le famiglie aristocratiche. I genetliaci dei viceré beneficiavano di messe
solenni e musicisti délia Cappella Reale,43 mentre per la recuperata salute di nobili
e aristocratici, si rendeva grazie con solenni esposizioni del Santissimo Sacramento.
Stesso dicasi per i riti ftmebri in onore di sovrani, esponenti di famiglie aristocratiche
e clero. Ad esempio, in occasione délia morte di Carlo II re di Spagna, awenuta il 1

novembre 1700, il conservatorio dello Spirito Santo celebrô una messa commemo-

41 I testi liturgici ufficiali relativi a riti e cerimonie (rubriche dei messali e breviari, pontificale,
cerimoniale) non utilizzano una distinzione fra liturgie ordinarie e straordinarie. Si compren-
de perô che le liturgie ordinarie erano semplicemente quelle previste dal calendario liturgico
universale o proprio di una diocesi. Sulla distinzione fra cerimonie ordinarie e straordinarie si
rimanda a Hameline 2009, pp. 19-31, e in generale sulle cerimonie straordinarie in differenti
contesti europei si rimanda a Dompnier 2009.

42 I documenti riferiscono genericamente di liturgie, non sempre si specifica la tipologia di litur¬

gie organizzate. Non è scontato che esse prevedessero la celebrazione di una messa o Fufficio dei
vespri. Costante, invece, è la presenza del canto del Te Deum.

43 Gdn, 1 aprile 1681 «Giovedi 27 del passato [marzo] questo eccellentissimo sig. viceré marchese
de los Velez, solennizzô il giorno natalizio délia maestàdélia regina sposa [...] e dopo si porto a

tener cappella reale nella chiesa del monasterio délia Concezione delle monache spagnole, ove
si cantô solenne Te Deum e messa [...]». cfr. Magaudda/Costantini 2009, appendice, p. 15.



Liturgie ordinarie e straordinarie 73

rativa del defunto monarca con l'accompagnamento musicale «delle virtuosissime
monache di quel medesimo luogo».44 Le monache di Santa Chiara organizzarono
invece solenni funerali con «scelta musica»45 per la prematura morte del figlio del
Conte Daun, viceré di Napoli nel 1715; «messa cantata con musica» invece per i
funerali del «fu mons. Viglino, vescovo di Tricarico»46 e benefattore del conserva-
torio dell'Arte délia Lana.

Nel 1707 Napoli passô sotto governo austriaco ed ecco apparire nelle cronache

una numerosa serie di celebrazioni legate alla casa imperiale d'Austria. L'inco-
ronazione a re d'Ungheria di Carlo VI d'Asburgo, imperatore del Sacro Romano

Impero, avvenuta il 22 maggio 1712, venne festeggiata nella chiesa di Santa Chiara
«da quelle dame religiose fatta magnificamente adornare», cantando un «solenne
Te Deum e messa da' musici délia R. Cappella, animata dagli armonici concenti del

rinomato Matteucci Sassano, la cui ftmzione segui sotto la triplice scarica dell'ar-
chibugio del battaglione alemanno [ ]».47 Te Deum e messe di ringraziamento
furono celebrati per le diverse gravidanze délia consorte di Carlo VI e per «l'augu-
stissima proie al nostro imperadore». In occasione délia nascita del primogenito di
Carlo VI, Leopoldo Giovanni d'Asburgo, le Clarisse di Santa Chiara predisposero
una solenne esposizione del Santissimo Sacramento, con un «vaghissimo orna-
mento» disegnato da Francesco Solimena e Nicolô Amenta. I festeggiamenti, ci
indica la «Gazzetta», proseguirono poi la mattina successiva, giorno di Pentecoste,
al conservatorio dello Spirito Santo, dove «da dieci figliuole di esso cantossi un
bellissimo componimento del medesimo Amenta per l'accennata nascita».48

Il viceregno austriaco si concluse nel 1734, quando con Carlo III di Borbone,
il regno tornô indipendente e iniziô una sua vita autonoma pur rimanendo stret-
tamente legato alla Spagna. Il 10 maggio 1734 Carlo fece il suo solenne ingresso
nella città di Napoli, salutato da una folia festante sulla quale, come riportato
da cronache del tempo, il novello re faceva ricadere monete d'oro. Numerose
istituzioni cittadine si prepararono a festeggiare taie evento storico: le Clarisse di
Santa Chiara predisposero una serie di artificiosi apparati49, mentre le benedettine
di Santa Patrizia, «in attestato del godimento che han sentito per il felicissimo
ingresso di sua maestà in questo Regno», illuminarono per tre sere il loro mona-
stero, «e nell'ultimo giorno [...] fecero comparire la chiesa riccamente abbellita
e cantarono il Te Deum con sceltissima musica [.. ,]».50

Nel 1737 Maria Amalia di Sassonia divenne promessa sposa di Carlo di Borbone.

Ottenuta infatti la dispensa papale resa necessaria per sanare un impedimento

44 Gdn, 16 febbraio 1701 (1), app. p. 293.

45 Gdn, 20 agosto 1715 (1), app. pp. 273-274.
46 Gdn, 13 agosto 1720 (1), cfr. Magaudda/Costantini 2009, appendice, p. 340.

47 Gdn, 21 giugno 1712 (1), app. p. 273.

48 Gdn, 2 giugno 1716(1), app. p. 294. Nicolè Amenta era uno stimato letterato e commediografo.
49 Si veda cap. VI, pp. 182-184.
50 Gdn, 25 maggio 1734 (5), app. p. 112.



74 Non senza scandalo delli convicini

causato da un rapport» di parentela, la cerimonia nuziale venne pubblicamente
annunciata alla fine dell'ottobre 1737. Le cronache délia «Gazzetta» palesano l'eu-
foria con la quale fu accolta la notizia aNapoli. Dal gennaio 1738 si susseguirono
infatti numerose cerimonie di ringraziamento per l'annuncio del matrimonio: le
monache di Santa Chiara «fecero illuminare tutto il monastero e cantare un
solenne Te Deum nella loro chiesa con scelta musica, magnifico apparato e continue
orazioni»;51 «pomposo apparato» e «scelta musica»52 a San Potito, mentre «l'ine-
splicabile divozione» all'«invittissimo monarca» delle monache di Santa Maria
Maddalena, veniva suggellata da un «ricco altare d'argenti a lume di più torce

[...] Te Deum e solenne messa a più cori di scelta musica [...] in ringraziamento
all'Altissimo delle stabilité nozze délia maestà sua colla serenissima R. principessa
diPolonia [...]».53Anchepresso il conservatorio délia Solitaria si «reselegraziea
Iddio» facendo «ornare la chiesa con magnifico apparato» e con la celebrazione di
una messa «con tutta la sacra pompa e con musica sceltissima, dopo la quale furon
rese per la seconda volta le grazie a Dio col Te Deum, cantato maravigliosamente
da' migliori virtuosi délia città [.. ,]»;54 stesso dicasi delle monache del monastero
di Santa Maria Egiziaca Maggiore55 e delle Carmelitane Scalze.56

La celebrazione del matrimonio awenne poi a Dresda l'8 maggio 1738. La
quattordicenne Maria Amalia sposô per procura Carlo di Borbone. La cerimonia
precedette il lungo viaggio délia sposa verso Napoli.57 Per l'occasione al conservatorio

délia Solitaria si fecero «pubbliche preghiere con esposizione del Santissimo
e musica per impetrare da Dio felice viaggio e prospero arrivo délia M. délia nostra
regina in questa capitale [...]»,58 assieme ad un «solenne Te Deum con musica,
messa grande» per «la lieta notizia gionta del matrimonio già contratto».59 La
coppia si incontrô per la prima volta il 19 giugno in un villaggio sulla frontiera del

Regno e fece il suo ingresso a Napoli il 4 luglio, in un clima di festa generale. I
novelli sposi furono salutati dalle monache délia Solitaria con «tre sere di vaga e

ricca illuminazione [...], nel giorno de' 23 del caduto si canto solenne Te Deum

con sceltissima musica [.. .]».60 Le religiose di Ss. Pietro e Sebastiano infine «di-
mostrarono anche il loro singolare giubilo, con averne fatto dire il Te Deum, in
ringraziamento al Signore [...] nella loro regal chiesa, con musica solenne fatta
dal maestro délia R. Cappella Domenico Sarro [.,.]».61

51 Gdn, 7 gennaio 1738 (2), app. p. 274.
52 Gdn, 21 gennaio 1738 (5), app. p. 40.

53 Gdn, 4 febbraio 1738 (1), app. p. 211.

54 Gdn, 11 febbraio 1738 (1), app. p. 334.

55 Gdn, 25 febbraio 1738 (4), app. p. 119.

56 Gdn, 25 marzo 1738 (1), cfr. Magaudda/Costantini 2009, appendice, p. 563.

57 II fratello di Maria Amalia, Federico Cristiano di Sassonia rappresentava lo sposo.
58 Gdn, 20 maggio 1738 (1), app. pp. 334-335.
59 Gdn, 3 giugno 1738 (1), app. p. 335.

60 Gdn, 1 luglio 1738 (2), app. p. 335.

61 Gdn, 8 luglio 1738 (5), app. p. 160.



Liturgie ordinarie e straordinarie 75

Anche le diverse gravidanze délia regina Maria Amalia videro una grande
partecipazione da parte delle istituzioni cittadine. La Solitaria canto solenne Te

Deum per la prima nascita, nel 1740, di Maria Isabella Antonia,62 mentre le mo-
nache di Santa Chiara cantarono un solenne Te Deum per quella di Maria Josefa

Antoinette,63 deceduta poco dopo. Per la nascita del principe Filippo, il conservatory

dei Ss. Filippo e Giacomo celebrô una «granmessa [...] più cori di scelta
musica» e un immancabile Te Deum in ringraziamento «all'Altissimo di una grazia
si segnalata [...]»,64 e ancora le monache del conservatory dell'Arte délia Lana,
«con apparato, esposizione del Santissimo, messa cantata, musica e gran sparo
di mortaletti»,65 festeggiarono la nascita del piccolo Carlo, destinato a diventare
Carlo IV, continuatore del ramo spagnolo dei Borbone.

A seguito invece délia morte délia figlia di Carlo di Borbone, Maria Teresa

Anna, deceduta due mesi dopo la nascita, furono organizzati a Santa Chiara solenni
funerali e un imponente corteo funebre:

[...] seguita in esso giorno [1 maggio] e sullo spuntare del medesimo la morte dell'ultima sere-
nissima infantina [...], fu trasportata nella chiesa del R. monistero di S. Chiara [...] e chiudeva
la marcia una compagnia delle reali guardie d'infanteria italiana con bandiera spiegata e tamburo
battente [... ] e, situata sopra alto, maestoso e nobilmente ideato feretro tutto copiosamente adorno
di lumi [...], cosirestô espostafino allaseguentemattinadi domenica[3 maggio]. E, dopo esserli

recitate le solite preci, secondo il rituale délia santa romana Chiesa, da cento religiosi di ciascuna

delle quattro Religioni Mendicanti, siccome pure da tutti i musici délia R. Cappella, successiva-

mente [...] fu collocataprovvisionalmente in unanicchiad'unacappella d'essaR. chiesa [...].66

4. Le cerimonie di 'monacazione'

Il potere delle famiglie aristocratiche si esplicitava soprattutto nell'organizzazione
delle sontuosissime cerimonie di professione religiosa, che segnavano l'ingresso
di giovani donne nell'universo claustrale. L'ostentazione e la pompa di moite
cerimonie di monacazione, in linea con le forme di rappresentazione délia religiosità
dell'epoca, segnavano pubblicamente il cambiamento nello status di vita délia
donna e l'inizio di un'esistenza nuova.

La liturgia délia 'monacazione' appariva una trasposizione sul piano misti-
co del rito matrimoniale, del quale conservava l'uso dei simboli corne velo e

corona, quali segni di unione e fedeltà di una vergine al suo Sposo celeste.67 Vi

62 Gdn, 15 marzo 1740 (3). app. p. 335.

63 Gdn, 23 gennaio 1742 (4), app. p. 274.

64 Gdn, 18 luglio 1747 (3), app. p. 281.

65 Gdn, 26 novembre 1748 (2), cfr. Magaudda/Costantini 2009, appendice, p. 689.

66 Gdn, 5 maggio 1750 (1), app. p. 274.
67 Sul parallelismo tra nozze mistiche e nozze profane si vedano: Zarri 2000, pp. 385-388; Evan-

gelisti 2000, pp. 233-247; Lowe 2002, pp. 41-65.



76 Non senza scandalo delli convicini

era infatti l'uso di espressioni quale sponsae Christi, puellae Christi, Christo
maritatae, Deo nuptae etc. quasi a rendere palese il significato sponsale della
scelta e dello stato di vita di donne che per amore di Cristo rinunciavano al
matrimonio secolare.

La documentazione archivistica esplorata per la città di Napoli, riporta alia luce

una svariata serie di cerimonie di monacazione senza mai arrivare a configurare
una forma comune e condivisa di azioni liturgiche e rituali. L'uniformità dei culti
post-tridentina e l'idea del centralismo romano, non sembrano in realtà essere state
assorbite dai diversi ordini monastici napoletani. Molto spesso la professione mo-
nastica viene identificata dalla fonti con i termini di "monacazione" e "monacag-
gio", o ancorapiù genericamente col "prender l'abito". Questaterminologiapoteva
riferirsi perô ai rituali di vestizione, professione o consacrazione di una vergine.68

Per i rituali di vestizione e professione ci vengono in aiuto le descrizioni presen-
ti nelle costituzioni delle singole istituzioni monastiche o nei rituali e cerimoniali
previsti dalle regole dell'ordine a cui apparteneva il chiostro, fonti purtroppo scarse

per il contesto napoletano.69 Risulta quindi difficile una puntuale ricostruzione
delle diverse azioni liturgiche che potevano variare a seconda dell'ordine e delle
regole.70 Vi è inoltre da dire che fra le comunità religiose femminili, non solo di

68 Sui diversi significati di professione e consacrazione si rimanda a: Zarri 2000, p. 375; Metz
2001.

69 Per XVII e XVIII sec. si conservano pochissimi testimoni di rituali di professione religiosa per
la città di Napoli. Qualche informazione è possibile desumerla da alcune regole e costituzioni
di singole istituzioni: La regola quale devono osservare le donne et lefigliole che nel Monastero
della Santissima Trinità di Napoli vivono, Napoli, Giovan Giacomo Carlino, 1615; Constitutioni
delle monache del Monastero di S. Andrea di Napoli, Napoli, Orazio Salviani, 1589; Regole che

hanno da osservare le monache del monasterio del Divino amore dell'Ordine di S. Domenico,
Napoli, Francesco Savio stampatore della Corte Arcivescovile, 1644. Risalente al 1847 invece un
cerimoniale contenente i riti di vestizione e professione religiosa del monastero di San Francesco

delle Cappuccinelle, Asdn, San Francesco delle Cappuccinelle, Cerimoniale per novizie,
professe e abbadesse sec. XVIII-XIX.

70 La difficoltà di reperire un unico codice di informazioni riguardanti i riti di professione viene

segnalata in un manuale di vestizione e professione del monastero di Santa Chiara di Manfre-
donia del 1743. Nella prefazione si legge: «Questo breve Libretto, non si è scritto ad altro fine,
che per dar comodo al Sacerdote che fà la funzione di vestire, o di professare la Religiosa: perché

si osserva, non senza qualche ammirazione, e disordine: che il Sacerdote, (che al più delle
volte sono gli stessi Prelati) sogliono andar, corne suol dirsi, scartabellando, nell'atto stesso,
che si sta facendo la funzione, per cercar questa, e quell'altra cosa; per i Messali; per i Cerimoniali;

per le Regole; e per alcune carte disperse di quà, e di là, onde non riesce con decoro una
funzione cosi tenera, e cosl grave; a Dio cotanta grata, com'è la Vestizione, e la Professione,
d'una Vergine Religiosa [...]». Manuale ove si contengono le dueformole; di vestir l'abito, e di

far la professione nell'ordine della madré S. Chiara. Giusta il cerimoniale de' Frati Minori, e le

regole chiarine; e secondo si pratica dalle religiose di esso ordine nel monastero di S. Chiara della

città di Manfredonia. Cosagrato alla Madré Santa Chiara da una religiosa suafiglia, professa nel

monastero predetto di essa città di Manfredonia 1743, Biblioteca del Convento di San Matteo,
S. Marco in Lamis, Foggia.



Liturgie ordinarie e straordinarie 11

ambito napoletano, vi fu una grandissima varietà in relazione al cerimoniale di
vestizione e professione. Alcuni monasteri trascuravano il rito liturgico per dare

spazio ad elementi devozionali e spettacolari, altri invece seguivano uno schema
rituale comune, a tratti assimilabile a quello délia consacrazione.71

Dal confronto fra le fonti superstiti esaminate possiamo affermare che, nella
maggior parte dei casi, il rito si svolgeva alla presenza del vescovo o del cardinale

protettore del monastero, oppure di un suo delegato.72 La fanciulla da 'vestire'
veniva condotta in chiesa da due matrone, abbigliata pomposamente come una
sposa, tanto da indossare un ricco abito bianco, con gioielli e fiori nelle chiome,
simboleggiando che in tal modo la donna proveniente dalla mondana vita secolare
si spogliava, accettando la povertà délia nuova condizione sponsale.73La liturgia si

apriva con la celebrazione délia messa votiva dello Spirito Santo, con una colletta

pro Virgine. Terminata la messa aveva inizio l'esplorazione da parte del vescovo
délia volontà de lia monacanda, a seguito della quale alla postulante veniva imposto
un nuovo nome. Seguivano orazioni e litanie che terminavano con il canto del Veni

Creator Spiritus. Il rito prevedeva poi la benedizione della veste e del velo bianco.
La badessa, o in alcuni casi lo stesso vescovo, recideva i capelli alia fanciulla,
le faceva indossare la nuova veste, il velo, le corde e lo scapolare ove previsto
dall'ordine, imponeva sul suo capo una corona e infine le venivano consegnati il
salterio, una croce e una candela.75 Dopo nuove orazioni, il rito giungeva al fine

con il canto del Te Deum, e nel rientrare in clausura, le consorelle intonavano il
salmo Ecce quam bonum o più comunemente l'antifona Veni Sponsa Christi.

Terminato l'anno di noviziato, si procedeva alla cerimonia di professione. Il
rito era pressoché il medesimo: di nuovo la fanciulla si prostrava a terra, venivano
benedetti e poi consegnati una nuova tonaca, un nuovo velo, la corona, il salterio,
quindi la postulante dichiarava la sua professione solenne. La neoprofessa moriva
al mondo e aile sue inquietudini e rinasceva a una nuova vita, a uno stato superiore
e più alto, quello di Sponsa Dei.

71 Sulle differenze fra i vari rituali di professione in uso a Napoli si veda anche Novi-Chavarria
2009, pp. 31-43.

72 Prima del Concilio di Trento, la funzione veniva in genere presieduta da un chierico o da un
membro di un ordine regolare, in seguito per conferire maggiore solennità alla cerimonia i riti
si svolsero nella maggior parte dei casi alla presenza del vescovo.

73 La cerimonia poteva awenire anche in forma 'piwata', jn tal caso si svolgeva dietro le grate
della clausura. Nel monastero di Santa Patrizia ad esempio non era prevista alcuna formula-
zione solenne dei voti, ma solo una professione tacita, cfr. Facchiano 1992, p. 24 e seg.; Novi-
Chavarria 2009, pp. 33-34; Novi-Chavarria 20092, pp. 349-364.

74 Se la monacazione avesse avuto luogo di domenica o in un giorno festivo, la messa avrebbe

seguito il rito della festa corrente conservando la colletta Pro Virgine.
75 La corona indicava fortezza, gloria e onore, il velo era indice di obbedienza e purezza, mentre

l'abito doveva costituire il segno evidente della scelta di vita appena compiuta, la candela infine

simboleggiava la luce divina che avrebbe illuminato il cammino della professa da allora in poi.



78 Non senza scandalo delli convicini

Il significato sponsale délia professione monastica era rimarcato in maniera

ancora più forte dalla cerimonia di consacrazione,76 che accompagnava o seguiva
la professione religiosa, rappresentando un atto pubblico in cui formalmente si

prendeva possesso, davanti alla Chiesa, délia decisione di un'esclusiva dedicazione

e donazione a Dio. Non tutte le professe pero ricevevano la consacrazione, alcune
facevano voto privato conosciuto dall'autorité ecclesiastica ma non confermato
da una cerimonia ufficiale.

Dilferentemente dai riti di vestizione e professione, celebrati a seguito délia

messa, la consacrazione si collocava nella liturgia, fra l'epistola e il Vangelo, cosi

corne previsto nel Pontificale.77 Dopo il canto del graduale le vergini uscivano

processionalmente dalla clausura al canto dell'antifona Prudentes Virgines, ac-

compagnate da due matrone e precedute dalla croce portata da due accoliti, con la

partecipazione di chierici, sacerdoti, canonici. Le consacrande si presentavano e si

prostravano a terra davanti al vescovo e una volta alzatesi si disponevano a semi-
cerchio intorno al célébrante e ascoltavano esortazioni sul significato dei voti che

avrebbero di li a poco pronunciato. Seguiva l'antifona Venite, venite, venitefiliae,
una triplice esortazione tramite la quale il vescovo chiamava le vergini chiedendo

ripetutamente la volonté nel seguire Cristo in obbedienza, castité e poverté. Le
fanciulle accettavano la chiamata rispondendo Et nunc sequimur in toto corde. Al
termine di questo lungo e suggestivo dialogo fra il célébrante e le future consacrate,
si passava alla benedizione degli oggetti rituali. La liturgia a questo punto prevede-
va tre momenti processionali différend, relativi all'accettazione dei simboli nuziali:
velo, anello e corona. La velazione era forse il momento maggiormente evocativo
délia cerimonia nunziale, aveva inizio con il canto dell'antifona Posuit signum in

faciem meam e proseguiva con la consegna dell'anello, durante la quale le vergini
alzavano simultaneamente la mano inanellata cantando Anulo suo subarravit,78

L'imposizione di una corona donava loro il diritto di essere chiamate e riconosciute
dal mondo corne spose di Cristo. Infine il vescovo si congedava dai presenti con la

pronuncia di un anatema contre coloro che avrebbero potuto insidiare la verginité
delle monache o che avrebbero tentato di usurpare i loro beni. Terminata la parte
rituale proseguiva la messa con orazioni espressamente rivolte aile giovani.

76 Sull'evoluzione del rito di consacrazione si veda: Metz 2001; Zarri 2000, pp. 251-388;
Bolchi 2002.

77 Nei libri pontificali vengono specificati inoltre i giorni in cui poteva essere celebrato il rito: il
giorno dell'Epifania, durante la settimana in albis, nelle feste dei Santi Apostoli o nelle domeni-
che. Si veda anche: Buommattei 1773; Metz 2001, pp. 152-178.

78 II termine velatio si riferisce all'antica tradizione di velare le giovani spose nel rito matrimonia¬
le. Questo elemento simbolico venne ripreso nelle cerimonie di consacrazione religiosa, spesso
identificate con il solo termine di velazione. Nel corso dei secoli, con l'adozione di nuovi ele-

menti simbolici del rito liturgico quali anello e corona, volti a rimarcare il significato sponsale
délia cerimonia, si prefer! utilizzare i termini più ampi di consacrazione o benedizione.



Liturgie ordinarie e straordinarie 79

Si riassumono nello schema successivo le principali azioni rituali délia ceri-
monia, cosi come compaiono nel Pontificale Romano,79 evidenziando le principali
sezioni cantate affidate di volta in volta aile monache,80 al célébrante e al coro:

Tabella 2: Rito di consacrazione delle vergini.

Processione Presbitero Antifona Prudentes virgines

Interrogazione Célébrante

Monache

Antifona

Antifona

Venite venite venite

filiae
Et nunc sequimur in
toto corde

Benedizione
delle vesti

Monache

Célébrante e coro

Responsorio

Responsorio

Regnum Mundi

Veni electa mea

Imposizione dei
simboli:

Velo

Anello

Corona

Monache
Monache

Célébrante e coro

Monache
Monache
Célébrante
Monache

Antifona
Antifona

Antifona

Antifona
Antifona
Antifona
Antifona

Ancilla Christi sum
Posuit Signum in

faciem meam
Desponsari dilecta
mea
Ipsi sum desponsata
Anulo suo subarravit
Veni Sponsa Christi
Induit me Dominus

Professione dei voti Monache Antifona
Antifona

Ecce quod concupivi
Mel et lac ex eins ore
suscepi

Anatema Célébrante - -

Alleluia
Communio Monache Antifona Mel et lac ex eius ore

suscepi

La celebrazione del rito di consacrazione divenne qualcosa di abbastanza raro fra
Sei e Settecento, perché la sola professione ribadiva già da se stessa l'impegno
che la persona si assumeva entrando nella vita religiosa, pertanto questo rito si

era in qualche modo fuso alla professione stessa.81 D'altra parte professione e

79 Lo schema seguente dériva dalla consultazione dell'edizione del 1663 del Pontificale Romano

post-tridentino di demente VIII pubblicato per la prima volta nel 1596, cfr. Pontificale 1663.

80 Le antifone riservate al canto delle monache sono tratte dalla Passio Sancte Agnetis, racconto
ad opera di SanfAmbrogio dedicato alla vita délia martire Agnese, considerata l'archetipo delle

vergini consacrate a Dio.
81 L'edizione del Pontificale di demente VIII segnô un punto di arresto nella storia dell'evoluzio-

ne del rito, tanto che tutte le edizioni seguenti del Pontificale Romano (Urbano VIII nel 1645,



80 Non senza scandalo delli convicini

consacrazione rappresentavano forme celebrative di amore sponsale per Crista, e

pur prevedendo azioni e tempi differenti, avevano di certo una notevole capacità
di integrarsi vicendevolmente.

Corne componente essenziale délia liturgia, la musica costituiva un elemento
déterminante per il fasto délia cerimonia. Probabilmente le Stesse professe parte-
cipavano al rito con il canto delle antifone cosi corne prescritto dal Pontificale, con
le formule di intonazione o attraverso l'uso del canto figurata. Una testimonianza
interessante a proposito della pratica di cantare le promesse ci viene offerta da

cinque antifone per contralto composte nel 1781, per la monacazione della «Re-
verendissima Signora Mariantonia Pignatelli», da Alessandro Speranza, maestro
di cappella del monastero di Regina Coeli.82 Si tratta delle antifone corrispon-
denti ai momenti simbolici e alia proclamazione dei voti da parte delle postulanti
presenti nel rito di consacrazione. Le antifone si presentano disposte, all'interno
del fascicolo che le contiene, in ordine diverso rispetto alia liturgia prevista dal
Pontificale:83

1. Posuit Signum in faciem meam ut nullum praeter eum amatorem ad mittam
2. Induit me Dominus Cyclade auro textaet immensis monilibus ornavit me.
3. Anulo suo subhonoravit me Dominus et tarn quam sponsam decoravite me

corona
4. Ipsi sunt desponsata cujus pulchritudinem sol et luna mirantur
5. Mel et lac ex eius ore suscepi et sanguinis eius ornavit genas meas.

Benedetto XIV nel 1754 e Leone XIII nel 1888) si limitarono a riportare il testo del 1596 senza

apportare modifiche rilevanti. Un intervento di revisione fu realizzato dall'abate benedettino
dorn Guéranger che préparé nel 1868 un rituale in cui in ununica celebrazione erano fuse la

consecratio virginum e la professione monastica. Tale rito venne approvata dalla Santa Sede e

denominato Ritus sacrae professionis virginis. Cfr. Bolchi 2002, pp. 27-54.
82 Le antifone sono custodite presso la Biblioteca privata Giuseppe Pastore di Lecce. Ringrazio Sa¬

rah M. Iacono per avermi segnalato queste fonti e per averle fotografate in mia vece e ringrazio
ancora la famiglia Pastore per avermi concesso di pubblicare le riproduzioni dei manoscritti. Si

rimanda inoltre ad un piccolo contributo scritto da Giuseppe Pastore relativo a questo mano-
scritto da lui custodito: Pastore 2007, pp. 55-64. Si rimanda inoltre a Fiore/Iacono 2016.

83 Si veda la disposizione delle antifone présente nella tabella 2, p. 79.



Liturgie ordinarie e straordinarie 81

Ijr"""
V MtlOUCl wtiwf

x Jl y5«.

^ Ja hltnnt refissions ^^ kiWj
% jim Mciimicnih yj^ .........fcr_. ——1 -•

11 • • —

JiQnMitlu 2 ~

* Mtjs&ndtù J/itrMjû.

Hw Six :MÊmHHIHHIIHK
2. Alessandro Speranza, Cinque antifone. Frontespizio.84

Biblioteca G. Pastore.

Si tratta di antifone scritte in notazione moderna, con una melodia ornamentata con
reminiscenze di stile operistico.85 Purtroppo per Napoli non abbiamo sufficienti
informazioni per poter supporre o affermare che il canto delle promesse attraverso
l'uso del canto figurata, ad opera delle Stesse religiose, fosse una pratica gene-
ralizzata o relativa ad un ordine monastico, cosi come avveniva in altri contesti

84 A riprova della mistione dei riti di professione e consacrazione, è da notare in questo testimone
la dicitura di «solenne professione», tuttavia le antifone presenti nel manoscritto appartengono
alia liturgia di consacrazione descritta nel Pontificale.

85 Non è ben chiaro l'organico strumentale previsto per queste antifone. II manoscritto non reca
alcuna indicazione in merito. La scrittura del rigo superiore farebbe pensare ad un violino,
tuttavia vi sono accordi difficilmente eseguibili per uno strumento ad arco. L'ipotesi avanzata dallo

stesso Giuseppe Pastore nel suo articolo sarebbe del semplice accompagnamento tastieristico

ma con una diversa disposizione delle parti: il primo rigo sarebbe relativo alia mano destra

e l'ultimo alia sinistra, la voce di contralto al centro. Anche questa ipotesi sembra alquanto
dubbia, non soltanto per l'inusuale disposizione delle parti ma anche per la presenza di accordi

di undecima affidati alia sola mano destra. Si potrebbe forse avanzare l'ipotesi di una viola
d'amore.



82 Non senza scandalo delli convicini

europei.86 Le antifone di Speranza risultano essere ad oggi Punica testimonianza a

noi pervenuta per l'ambito napoletano. Di certo le monache, cosi come prescritto
dalle costituzioni e dalle regole interne ai monasteri, erano istruite per poter par-
tecipare attraverso il canto alle liturgie, e non stupisce quindi che esse potessero
poi cimentarsi anche in mélodie più complesse.

..ni v", 4 * * i *,iv,iL.tt L.11 .M .tt-

at, /?

WW?-

=- '

«11 « a

\f#*ï
Ä3 1 à

.11

1

Hi !1 1 1
I

\z/,11 /j
V-
n

• :

' j ' 1 1 i ^
i —f

WW ^ • -«it
«V ^ Î 1)1 1 1 1 |:

1 1
r i
rr. : i

•j uu
Ii 1 * - -

fo ~Uw l)W j
Suit

1 1 ''jffîiï
n

A 5%

lit 1J31,
— » am

i i
t

i v

1 r i | —r
1 ==3

k 141 itoi' fe 1 1

fai - cum,
EE «v i

rnt • -
*

> ut nullit

rr 1 [l'
m prtt -t*iil,. t - um

1 h
< ta la i i i i 1

' i l>*
* -Z9

3. Alessandro Speranza, Posuit Signum in faciem meam.
Biblioteca G. Pastore.

Le gerarchie ecclesiastiche tendevano a proibire qualsiasi eccesso in queste ceri-
monie, negando sia la possibilité di decorare la chiesa con paramenti vari, sia di
eseguire canto figurata e musica con qualsiasi strumento eccettuato l'organo, am-
mettendo soltanto che le monache si esibissero nel canto fermo durante la liturgia.
Si tentava inoltre di evitare che la pubblicità di tali eventi favorisse l'andirivieni
di persone che potevano mettere a rischio la clausura delle monache già professe.
Un documenta del 1690, proveniente dal monastero delle Clarisse di Santa Chiara,

86 Un esempio è rappresentato da alcune comunità monastiche portoghesi che prevedevano la

pratica di cantare i voti o le promesse sia con l'utilizzo del cantus planus che del canto figurata,
in alcuni casi ciô aweniva in portoghese, discostandosi quindi dal latino. Cfr. Fernandes 1998,

pp. 59-94; Fernandes 2015.



Liturgie ordinarie e straordinarie 83

indica quella che sarebbe dovuta essere la regola circa l'utilizzo délia musica
proprio durante le cerimonie di vestizione e professione:

Ordini dell'Eminentissimo Signor Cardinale Protettore per Ii Monasteri di Santa Chiara e délia
Madalena, circa la musica, ristretti in alcuni punti.
1. Si prohibisce [...] il cantare in Musica in ogn'altra occasione, fuorchè di Vestimento, di
Professione, d'elettione, ô conferma dell'Abbadessa [...]
2. Se bene da Sua Eminenza si concede la musica ne sopradetti casi; si prohibisce perô sempre
il cantar cose vane, e recitare, havendo ciô più del comico, che del religioso; e solo si permette
il canto di cose serie e spirituali, che muovino a devozione.
3. Si sfugga in occasione di Musica, ogn'invito di Cavalieri, essendo ciô vietato non solo espres-
samente da Sua Eminenza ma anche da Sua Santità medesima.
4. Ritrovandosi accidentalmente cavalieri in Chiesa, non invitati a simili funzioni [...] non si

permetta l'ingresso dentro le cancellate
5. Nel far dette musiche per messe, quelle che canteranno doveranno essere secolari, ö educande

modestamente vestite; e volendo cantar le Professe o à mente, ô con la carta, doveranno comparir
con gl'habiti religiosi, ne sopra quelli porteranno, ô si lascieranno mai vedere con addobbi non
convenienti al loro stato, si nella pretiosità portando perle [...] volendo che le religiose in
qualsivoglia funtione [...] comparendo avanti il secolo, siano conosciute, e nel canto, e nella
modestia degl'habiti degne spose di Giesù Christo [...].87

Di conseguenza, numerosissime furono le richieste delle famiglie affinché, in
occasione délia vestizione delle loro parenti, si potesse far musica e soprattutto si

potesse aumentare il numéro dei musicisti proprio per conferire maggiore impor-
tanza alla cerimonia, come si legge dalla seguente licenza risalente al 1732 del
monastero di San Gregorio Armeno:

Si concede licenza alla signora Donna Anna Revertera che Domenica ventidue del Corrente
Mese di Giugno possa prendere l'Abito di Monica nella Chiesa del Venerabile Monastero di San

Ligorio con la Musica del Arcivescovato con altre voci, è Istrumenti agionti [.. ,].88

Alcune fonti documentarie napoletane riportano la descrizione sommaria o

puntuale di queste liturgie e ci forniscono in tal modo una ricostruzione visiva
del rito restituendoci un quadro delle modalità e delle pratiche gestuali, delle
vesti e degli apparati liturgici e spettacolari. Già agli inizi del XVII secolo
il conservatorio délia Solitaria di Napoli annota alcune indicazioni circa le
monacazioni:

En 8 de septembre del afio 1602 [...] se dio el abito de monjas a las très hijas desta Santa Casa

[...]. Primeramente elReverendissimo Sefior don Jeronimo Bernardo dequirosobispo deCastel
Amar vestido con su capa de coro de brocado bendixo los abitos con mucha authoridad [...], se

siguio la misa [...] cantandose el credo, y muchos motetes a dos coros con la musica del senor

Virrey [...].89

87 Asn, MS, f. 2702, app. pp. 263-264.
88 Asdn, Vicario, 170 D, app. p. 100.

89 Solitaria, Elenchi e notamenti, app. p. 310.



84 Non senza scandalo delli convicini

Nelle sporadiche indicazioni da seguire durante l'organizzazione delle cerimo-
nie di monacazione, le monache délia Solitaria si assicuravano che la messa
dovesse essere cantata con «mucha solenidad»90 e che nel momento di prendere
l'abito venisse intonato un «moteto a proposito como Veni Esponsa Christi o
otro»,91 con il concorso délia musica «de palacio»,92 owero délia prestigiosa
Real Cappella di Palazzo.93 Qualche particolare in più relativo aile cerimonie
viene menzionato nella descrizione délia monacazione di due blasonate fan-
ciulle:

In primis essendo venute dette due figliole con la carrozza délia signora Principessa del Colle
assieme con la Signora principessa di Forino, furono introdotte in Chiesa, anco dalla signora Du-
chessa di Madaloni, e Principessa di Loporano; et si inginocchiarono sopra due coscini ricamati
preparati vicino l'antiporta, et ivi dalle dette due Padrine se li sono poste in testa le corone di fiori
portateli dal Maestro di Cerimonie dentro due bacini d'Argento; mentre che damusici si cantava
il Veni Sponsa Christi [...]. Doppo dal signor Governatore furono introdotte nella sacristia delle
Monache, dove stava il Padre Priore di Santo Spirito e diedero la volontà di prendere l'habito in
sue mani; separatamente cioè una doppo Paîtra [...]. Cominciata la messa Cantata che si celebrô
dal detto Padre Priore di Santo Spirito, e dal medesimo fù fatto il sermone doppo la Comunione.
Al tempo délia Comunione furono dalle signore Padrine portate all'altare dove dalla medesima
furono levate le corone, et li furono posti in testa due veli bianchi per riverenza del sacramento;
et doppo comunicate li furono levati detti veli, e riposte le corone in testa. Finita la messa, sono
entrate con le Padrine nel Comunichino, dove dalla Madré Rettora, se li sono posti l'habiti, e

tagliati li capelli dalle reverende monache fù cantato il Te Deum.94

Anche i diari dei Cerimonieri risultano essere importanti testimoni di questi
eventi e ci portano a comprendere quanto numerose e diverse fossero tra di loro
le cerimonie. La solennità era scandita secondo schemi differenti a seconda del

rango sociale délia professa e dell'investimento economico a lei riservato dalla
famiglia.

Le liturgie inoltre potevano vedere protagonista una sola fanciulla o riguardare
più ragazze contemporaneamente. Il monastero benedettino di Donna Romita fu
infatti la prestigiosa cornice délia consacrazione di ben venti vergini, una liturgia
particolarmente suggestiva che aveva commosso, come si intuisce dalla lettura del

documento, lo stesso cronista:

Domenica 14 febbraio 1649 si fa quella sollenne consecratione de' Venti Vergini monache di quel
Venerabile, et antico Monisterio di Donna Romita [... ] dal Reverendissimo Monsignor Vescovo
di Sira [...], furono osservate [...] tutte le cerimonie che comanda il Pontificale [...]. Vedendo
tante Vergini rinunciare il Mondi, e spose di Christo (cosa da intenerire i sassi): la divozione poi
con che si sposarono con Dio [...] lo lascio pensare perché questo fecero con tanta divotione,

90 Solitaria, Elenchi e notamenti, app. p. 310.
91 Solitaria, Elenchi e notamenti, app. p. 310.

92 Solitaria, Elenchi e notamenti, app. p. 310. Il documento si riferisce alla monacazione di «Sor

Maria Felice del Spiritus Santo» awenuta nel maggio del 1639.

93 Cfr. Fiore 2012.
94 Solitaria, Elenchi e notamenti, app. p. 309.



Liturgie ordinarie e straordinarie 85

quanta era la loro nobiltà. Le corone con le quali furono coronate, non posso io descriverne qui
le gioie, e Ii diamanti, i zaffiri, et i topazij e tutte sorte di gemme [...] e gli occhi delle dame, e

tante signore ch'erano ivi venuti spettatori di tante belle e santé vite che parevano (senza affe-
zione dico) tante imperatrici [...]. Il signor Eminentissimo Cardinale Filomarino Arcivescovo
di Napoli gli concesse ancora musica che cantarono sempre in tutta detta attione molti mottetti,
oltre dell'antifona che deve il Coro, col Veni Creator Spiritus, et il Te deum laudamus.95

Occorre inoltre aggiungere che il grado di fastosità e pubblicità délia cerimonia,
contribuivano a rimarcare e rendere visibile il prestigio sia délia comunità mo-
nastica in cui la novizia entrava che délia novizia stessa e délia sua famiglia di
origine. Ad esempio, la professione religiosa délia figlia dell'illustre principe di
Cellamare, fu un vero e proprio connubio tra poteri civili ed ecclesiastici. Avvenuta
nel febbraio del 1645 presso il monastero délia Croce di Lucca,96 la liturgia vide
la partecipazione del cardinale arcivescovo Filomarino:

S'apparô tutta la Chiesa, il trono di Sua Eminenza di broccato si préparé a man dritta dell'Altare
maggiore [...] in sotto all'organo con tre gradini [...]. Si pose uno scanno di damasco rosso per i
prelati con spalliere [...]. Si posero 12 candelieri, e si tutti accesero nella funzione [...]. Finita la
Messa il sig. Cardinale con mitra e bacolo andô al trono ove levatosi il manipolo e la pianeta prese
il piviale rosso [...] intonô il Veni Creatori Spiritus mentre i musici seguitarono detto, il Signor
Cardinale benedisse nel medesimo trono le vesti e altre cose per la monaca [...]. Fatta questa
benedizione il Signor Cardinale con mitra e bacolo andô alla sediavicino al Communicatorio ove
stando in silentio i musici vesti la monaca [...]. Vestita la monaca nel medesimo luogo intonô il
Te Deum Laudamus poi mentre questo hinno si seguitava [...] presa la mitra e il bacolo andô al

trono ove stette con piede senza la mitra fino al fine dell'hinno [...]. Mentre il signor Cardinale
vesti la monaca, i Vescovi stettero seduti nello scanno loro. Mentre Sua Eminenza disse la messa
et anco prima i musici cantarono mottetti nell'organo essendo mastro di Cappella Falconiero.97

Un evento per l'intera città dovette essere, nel 1649, anche la monacazione di
Isabella Carafa, figlia del Duca di Noja, uomo di punta délia politica partenopea. La
professione di una nobile, che oltretutto apparteneva in questo caso a una famiglia
celebre come i Carafa, rappresentava difatti un avvenimento urbano e somigliava
decisamente ad una festa di stampo laico:

[...] festa della Monacazione della Signora Isabella Carrafa figliola del signor Duca di Noia di
anni 15 giovinetta bianca e bella e di biondissimi capelli [...]. La Chiesa [...] del Giesù delle
Monache della porta di San Gennaro fit superbissimamente parata tutta di drappi d'oro, l'altare
di argenti abondevoli [...], due cori di musici [...].98

95 Asdn, Cerimonieri, Vol. III, app. p. 84. Si veda anche Novi-Chavarria 2009, pp. 37-43.
96 Sui rapporti fra il principe di Cellamare e il monastero della Croce di Lucca si veda cap. V,

pp. 163-165.
97 Asdn, Cerimonieri, Vol. II, app. p. 241. Da notare la presenza di Andrea Falconieri indicato

in questo documento del 1645, come maestro di cappella. Falconieri ritorna a Napoli nel 1639

risulta essere fino al 1647 liutista della Cappella Reale di Palazzo per poi prenderne la direzione
nel 1648 alla morte di Giovanni Maria Trabaci. Cfr. Fabris 1987.

98 Asdn, Cerimonieri, Vol. III, app. p. 246.



86 Non senza scandalo delli convicini

La chiesa risultava essere gremita di dame e cavalieri esponenti délia nobiltà na-
poletana, tanto che il cronista annota come nella strada adiacente al monastero,
fossero presenti duecento carrozze che impedivano il passaggio degli stessi invitati.
A rimarcare questa rappresentazione simbolica del potere politico e sociale délia
nobile famiglia di origine, la fanciulla venne accompagnata in chiesa dal viceré
in persona:

Cominciô la messa e seguitè alla spagnola, con musica [...]. Finita la messa [...] si spogliô
detto Monsignor Vicario délia pianeta e manipolo, e dispose il piviale in cornu epistole ove in

vase d'argento vennante [sic] li vestimenti monacali, quelli benedisse [...] asperse e incensô; e

subito si fa segno à musici che cantarono il Te Deum Laudamus; et in quel tempo la fanciulla
con le matrone, appoggiata al braccio destro del Viceré si condusse sino alla porta del Monaste-
rio, e le stava vestita di intensissimi drappi tempestati di gioie e di gemme; et in testa nei suoi

capelli apparivano tante stelle di diamanti e altre preziosissime gioie; cosl corne nelle mani: se

ne andè cosl con un seguito de signore e signori e fù ricevuta dalle Monache velate col canto
Veni Sponsa Christi

I viceré, in quanto invitati d'onore alla vestizione di monache di clausura, agivano
come padrini o madrine, accompagnando personalmente le novizie all'ingresso
délia clausura. Nel 1739 la figlia del Principe di Belvedere bénéficié dell'assistenza
délia regina Maria Amalia di Sassonia, consorte di Carlo di Borbone. La cerimonia
fil «solennizzata con moite pompe, e con musica scelta» presso il monastero di
Donnaregina ove «la Maestà sua vi andô appresso per vederla spogliare e vestire

[...] e si porto nel communicatorio à far la funzione [...]». Il vicario delle monache

«principiô à tagliarli i capelli, e poi andô dalla Signora Abbadessa per far il resto

[...] se li pose la corona, si dissero le solite orazioni, e poi d'intonô il Te Deum,
che dalli Musici si cantô, e mentre si cantava la detta signora monaca andô a baciar
la mano alla Maestà sua [...]».100

La ricchezza degli apparati, Tostentazione e la pompa, la grandeur propria del
barocco permettevano al rito di divenire metafora del potere. Per questo liturgie
corne le monacazioni cariche di una grande teatralità, mettevano l'osservatore del

tempo di fronte ad una percezione del 'sacro' prevalentemente offerta aU'artificio
ove la musica era mezzo privilegiato per la costruzione di una liturgia esibita più
che di mistero partecipato.

Un'altra consuetudine fu quella di chiamare illustri cantanti per far cantare mot-
tetti o 'mottettoni'101 con la partecipazione di più voci contemporaneamente. In
queste occasioni venivano scritturati i migliori cantanti partenopei o di passaggio
nella città, perché magari coinvolti nelle stagioni operistiche dei teatri cittadini. Il
célébré tenore Angelo Maria Amorevoli venne infatti ingaggiato su concessione
dell'arcivescovo Giuseppe Spinelli nel 1739 presso il monastero di Donna Romita

99 Asdn, Cerimonieri, Vol. II, app. p. 246.
100 Asdn, Cerimonieri, Vol. XVI, app. p. 173.

101 Sul mottettone si veda: Bacciagaluppi 2009, pp. 329-360.



Liturgie ordinarie e straordinarie 87

in occasione délia professione religiosa délia figlia del Conte di Potenza, purché,
teneva a sottolineare l'arcivescovo, questa concessione non avesse poi dato adito
all'introduzione di nuove spese "straordinarie" destinate alla musica:

Illustrissime» Signore.
Mi viene fatta istanza per parte del Signor Conte di Potenza, che in occasione di dover professare
in DonnaAromita [sic] la signora sua Figlia, si permetta ad Amorevoli di potervi cantare, [...]: io
le rispondo che quando la detta supposta musica sia solita, otterranno da lei la licenza, perché vi
canti il nominato musico, e che ne do a lei l'ordine, dichiarandonsi peré, ch'io non intendo con
questo di permettere la detta nuova musica, quando non sia cosa solita, non volendo introdurre
nel Monisterio questa nuova spesa non necessaria [...].102

Amorevoli era uno dei maggiori virtuosi dei palcoscenici settecenteschi, présente in
prestigiose produzioni operistiche a Torino, Milano e in altre città dell'Italia setten-
trionale e d'Europa. Protagonista fra l'altro dell'Achille in Sciro di Domenico Sarro,
dramma che inauguré il teatro San Carlo nel 1737.103 Anche il «rosignolo»104 délia
città di Napoli, Matteo Sassano, illustre cantore délia Cappella Reale e protagonista
indiscusso délia scena sacra partenopea, fu ambitissimo per le monacazioni delle

figlie appartenenti aile più nobili famiglie délia città. Il suo nome infatti compare nei

registri contabili di numerosi monasteri che riferiscono dei compensi dati al «musico
Matteuccio», ma è presenza costante anche in cronache e gazzettieri che riferiscono

spesso délia «sceltissima musica» che accompagnava questi riti. Ad esempio nel
1724 per la monacazione di Emilia Carafa, sorella del potente duca di Maddaloni, vi
furono ingaggiati Matteo Sassano e Farinelli, come si legge dal seguente documento:

102 Dovrebbe trattarsi délia corrispondenza fra l'arcivescovo Spinelli e il canonico Majella, vicario
delle monache. Pur riferendosi al monastero di Donna Romita, il documento si trova nelle carte
del monastero di San Gregorio Armeno. Si veda l'appendice documentaria. Asdn, Vicario, 172

D, app. p. 102.

103 Amorevoli (Venezia 1716 - Dresda 1798) aveva iniziato la sua carriera prestissimo debuttando in
Amore e Gratitudine e nell'Oftone in Villa di Vivaldi nel 1729, e nel Mitridate e Siface di Porpora.
Arrivé a Napoli nel 1736 e vi resté fino al 1740 dove la sua presenza è attestata in ben 11 opere.
Nel 1739 fu inoltre a Vienna, per il Feraspe di Vivaldi. Il 26 dicembre del 1740 partecipô anche

all'inaugurazione del Nuovo Teatro Regio di Torino nell'Arsace di Francesco Feo. Nel 1741 si esibi

prima a Firenze, città nella quale fu alquanto apprezzato, e quindi a Londra, dove dall'ottobre del

1741 al maggio del 1743 canté diversi produzioni al King's Theatre. Tomato in Italia, nel 1744-45
si esibi a Milano e nel 1745 decise di trasferire la propria dimora a Dresda al fine di poter cantare
nelle opere di Hasse. Nel 1748 fu ancora a Vienna, dove prese parte all'inaugurazione del Burgthe-
ater esibendosi nel ruolo di Ircano ne La Semiramide riconosciuta di Gluck. Ritiratosi dalle scene,
terminé la sua carriera a Dresda rientrô nella corte sassone, come cantante da camera e da chiesa,

posizioni che tenne sino al 1771 circa. Cfr. Selfridge-Field 1985; Mamy 1994.

104 Matteo Sassano (San Severo, 1667 - Napoli, 15 ottobre 1737), conosciuto come "Matteuccio",
fu uno dei più celebri castrati attivi a Napoli, soprannominato per l'appunto «il rosignuolo di
Napoli». Si formé al conservatorio dei Poveri di Gesù Cristo, e successivamente entré a far parte
délia Cappella Reale di Palazzo. Nel 1695 e 1700 fu attivo anche a Vienna e a servizio della corte
di Spagna a Madrid. Oltre alia sua attività nei teatri napoletani e italiani, il suo nome compare
di frequente nelle cronache di eventi legati alle famiglie aristocratiche e agli ambienti religiosi.
Cfr. Confuorto, 1930, II, p. 245; Prota-Giurleo 1966.



88 Non senza scandalo delli convicini

Mercordl délia scorsa settimana [15 novembre] nel monistero délia Sapienza di monache délia

primaria nobiltà di questa capitale, con vaghissimo apparato e sceltissima musica a più cori de'

principali virtuosi che qui si ritrovano, frà quali il marchese Matteo Sassani e Carlo Broschi
detto Farinello, sotto la direzione del rinomato maestro di cappella Tommaso Carapella, si fece

la funzione délia monacazione di D. Emilia Carafa, degnissima sorella di D. Domenico Marzio
Carafa duca di Madaloni e principe del S.R.I [...].105

Abbiamo perô anche testimonianze di cerimonie in cui erano le Stesse professe a

cantare i mottetti:

[...] Il vicario del cardinale célébra la messa, al termine délia quale si avvicina alla grata per
comunicare la monaca. I paggi di Sua Eccellenza devono stare inginocchiati fino alla fine délia
comunione, quando si rialzano. Alla fine délia messa, il vicario si reca vicino alla grata dove si

trovano anche Sua Eccellenza con la sua sedia e il vicario con il suo banchetto. La monaca canta

qualche mottetto e il vicario le benedice l'abito che poi le pasa attraverso la grata. Intona il Te

Deum e i musici rispondono. Sua Eccellenza, intanto, rimane in piedi. Dopo, il vicario recita
un'altra orazione e, al termine, saluta Sua Eccellenza e se ne va. [...].106

I registri contabili delle istituzioni religiose femminili napoletane, cosi corne i gior-
nali copiapolizze dei banchi napoletani, aggiungono dettagli relativamente aile spese
che venivano sostenute in occasione delle monacazioni, e ci informano al contempo
sulle maestranze coinvolte. Il monastero délia Sapienza pagava Leonardo Leo per
la musica «d'ogni sorte d'instrumenti di fiato, e di voci, affitto d'organi, e maestro
di Cappella, ed ogni altro che per detta causa habi sonato nella festa délia profes-
sione di Lucia Maria Arcangela Mirelli».107 Al Collegio di Santa Maria ante Secola

de' Vergini, Andrea Amendola, maestro délia Cappella délia Cattedrale di Napoli
prowedeva alla musica per la monacazione di «donna Candida Anastasio [...]», con
«sette voci, otto violini, un Arceliuto, un violoncello un controbasso, e un buè inclu-
sovi in detti duc. 33.2.10 anche l'affitto dell'organo [.. ,]».108 Nicola Fago interveniva
al «Venerabile Monastero di monache di San Gaudioso [...] nella monacatione di
Donna Violante del Tufo», con «voci [...] et instrumenti, et anco pagare il fitto delle
due organi»109 mentre Domenico Sarro solennizzava con la sua musica «l'ammo-
nacazione di donna Teresa Caravita»110 nel monastero dei Ss. Pietro e Sebastiano.

Duemilaottocento ducati vennero impiegati per le spese délia professione di Aurélia
Caracciolo «figlia di Don Aniello Ettore Caracciolo, marchese di Barisciano» e «per
la musica di 60 istrumenti e 30 voci», eseguita nel monastero di San Gaudioso.111

Un esempio particolarmente significativo è costituito da un documente del 9 ottobre

105 Gdn, 21 novembre 1724, app. p. 164.

106 La descrizione è riportata nei libri dei cerimoniali (1650-1717) in uso presso la corte del viceré,
cfr. Antonelli 2012, pp. 240-243.

107 Asbn, BSS 1194 28/1/1729, app. p. 163.

108 Asbn, BSE 974 22/V/1731. Cfr. Cotticelli/Maione 2015.

109 Asbn, BSS 1231 9/IV/1731 app. pp. 113-114.
110 Asbn, BPV 1126 12/VII/1731, app. p. 159.

111 Asbn, BSS 1152 16/111/1726, app. p. 113.



Liturgie ordinarie e straordinarie 89

del 1727, présente in un giornale copiapolizze del Banco dello Spirito Santo, in cui
si fa riferimento alla monacazione di donna Petronilla Chirico awenuta presso il
conservatorio di Santa Maria Visita Poveri nel 1727. Il documento cita i nomi dei
musicisti e cantanti intervenuti nella cerimonia, il ruolo ricoperto e i relativi com-
pensi, permettendo una ricostruzione attendibile délia compagine musicale che aveva

preso parte alla liturgia:

Tabella 3: Ricostruzione dell'organico per la monacazione di donna Petronilla Chirico presso il
conservatorio di Santa Maria Visita Poveri 1727.112

Maestro di Cappella Pisano [Gaetano] d. 1

I soprano Egittio [Domenico Gizzi] d. 9

II soprano d. 1.2.10

Contralto Tadeo [Taddeo Mallozzi] d. 1.20

Tenore Pertici d. 1.20

Basso Fiorillo d. 1

I violino d. 1

II violino Apice g. 60

violino Cantalon g. 50

violino Canonico g. 50

violino Mero g. 50

violino Carcai [Saverio Carcais] g. 50

violino Marra [Andrea Manna] g. 50

violino Gurriero g. 50

violino Cataneo g. 50

contrabbasso Bruno [Gioacchino Bruno] g. 50

II contrabbasso De Vita [Francesco De Vita] g. 50

violoncello Pallino [Ferdinando Pallino] g. 50

arciliuto Sarraca g. 50

I corno da caccia g. 50

II corno da caccia g. 50

Organista Pisano [Nicola] d. 2

Al pari di una festa nuziale aile liturgie di monacazione facevano seguito ricchis-
simi ricevimenti, con di lussuosi banchetti, 'ricreazioni', 'trattenimenti musicali' e

spettacoli teatrali. Le compagini che vi prendevano parte erano in genere le Stesse

112 Asbn, BSS 1177 9/X/1727, app. p. 291. In appendice si trova la trascrizione compléta del do¬

cumento. Altri documenti simili, che riferiscono dell'intero organico présente aile cerimonie di

monacazione si trovano nelle pagine dedicate al monastero délia SS. Trinità, cap. V, pp. 152-154.



90 Non senza scandalo delli convicini

cui era stato affidato il compito di solennizzare le liturgie mattutine. La «Gazzetta
di Napoli» riporta molto spesso le cronache di questi ricevimenti, informandoci ad

esempio délia monacazione délia figlia del Duca d'Atri, al secolo donna Foresta

Acquaviva, awenuta neU'aprile del 1720 presso il monastero di Donnaregina.
La fastosa liturgia con «musica a quattro cori», aveva previsto la partecipazione
degli «istessi cori di musici» per l'intrattenimento «nel dopo pranzo» alla presenza
dell'arcivescovo allora cardinale di Napoli Francesco Pignatelli e «gran concorso
di nobiltà»."3

Anche il 'mistico sposalizio' aveva una dimensione assolutamente sociale, e

grazie a quella che potrebbe essere definita a tutti gli effetti un'attenta strategia
matrimoniale, vi era la possibilité di consolidare alleanze politiche tra famiglie e

gerarchie ecclesiastiche, più che ottemperare a una scelta individuale delle future

spose di Cristo. A riprova di questo vanno segnalati anche i numerosi regali e

donazioni che in qualche modo veicolavano e favorivano l'ingresso delle nuove
professe nella comunità, permettendo di guadagnare più facilmente consenso e

una 'carriera' futura nei vari uffici del monastero. Difatti per la solenne professio-
ne di «Donna Marianna Lucina» nel monastero di Santa Maria la Nova di Nola,
duecentocinquanta ducati rappresentavano la somma «per abito [...] Musica di
Nola, Messa Cantata», per «una serie di musici di Napoli; et apparato per la
Chiesa» ma anche per i «regali soliti da farsi cosi à Monsignor Vescovo, corne, à

MonsignorVicario, et agl'invitati, et altri àquali è solito farsi [...]».114Aile spose
celesti venivano inoltre dedicati sonetti, rime, corone poetiche e composizioni
musicali. Il costume di festeggiare le fanciulle che prendevano il velo attraverso

componimenti celebrativi a tema religioso corne cantate, oratori, sacri drammi è

diffusa ed è documentata in diverse fonti non soltanto napoletane.115

La citazione costante delle cerimonie di monacazione da parte delle cronache

coeve testimonia quanto questi riti fossero intesi a pieno titolo corne eventi spet-
tacolari e mondani.

Si comprende bene dunque quanto i monasteri, con le loro liturgie, devozio-
ni, musiche e apparati, furono, per tutto il XVII e XVIII sec., un grande polo di

attrazione, pur essendo proprio feste e cerimonie potenziali motivi di condanna e

ammonimento da parte delle autorité ecclesiastiche.

Organizzare sontuose e spettacolari celebrazioni significava ostentare il potere
che sottendeva ognuna di queste ricorrenze, intese come eventi non solo religiosi
ma sociali che disegnavano anche un'evoluzione del costume e délia cultura. Le

spese per la gloria di Dio erano assolutamente necessarie nell'economia di ogni
istituzione per garantire, accrescere e confermare il proprio posto nella gerarchia
sociale délia citté. D'altra parte vi è da dire che le nobili famiglie di origine ten-

113 Gdn, 9 aprile 1720 (3), app. p. 175.

114 Asbn, BPI 1633 13/111/1731, cfr. Cotticelli/Maione 2015.
115 Si veda anche il cap. IV, pp. 99-108; pp. 113-114.



Liturgie ordinarie e straordinarie 91

tavano di rendere meno amara la segregazione nei monasteri, riproducendo nei
chiostri il modello di vita mondana che era stato precluso a fanciulle molto giovani
e spesso senza alcuna vocazione.

I frutti dell'azione moralizzatrice délia Chiesa furono dunque piuttosto effimeri:
più che moderare o sopprimere abusi, la riforma sarebbe dovuta intervenire nei
cambiare certe abitudini mentali. Le disposizioni tridentine infatti avevano cercato
di salvaguardare la libertà delle fanciulle nello scegliere o meno la vita mona-
stica, ma in effetti non avevano risolto quel principale problema che consisteva

nell'interpretare la monacazione corne la migliore e strategica soluzione sociale
di moite vite femminili. Questo era uno egli ostacoli di base ad una vera riforma
délia vita monastica.





IV. La pratica musicale

1. Maestri di musica e di strumento

Monasteri e conservatori impiegarono nel corso dei secoli i musicisti più rap-
presentativi délia città per le diverse occasioni liturgiche o paraliturgiche e per
provvedere all'istruzione musicale delle religiose.

In genere ogni istituto aveva un proprio maestro di cappella che, come una sorta
di impresario, aveva l'onere di scritturare cantanti e strumentisti per soddisfare le

differenti celebrazioni. Spesso il maestro di cappella riceveva una remunerazione

complessiva da parte dei governatori di un monastero o direttamente dalle sacre-
stane, preposte alla cura delle liturgie, e prowedeva poi a ripartire la somma tra
tutti gli artisti 'scritturati'.

I nominativi dei musicisti chiamati a ricoprire la carica di maestro di cappella
sono spesso altisonanti e di frequente ingaggiati da differenti istituzioni: ad esem-
pio troviamo Nicola Fago presso le domenicane del Divino Amore e al monastero
di San Gaudioso; a Regina Coeli erano presenti Giuseppe e Nicola Conti mentre
Francesco Durante era maestro di cappella alPospedale di Sant'Eligio. Giuseppe
De Bottis era invece maestro di cappella al conservatorio della Solitaria e al con-

tempo al collegio di Santa Maria delle Grazie. Andrea Amendola, alla guida della
cappella dell'Arcivescovado, era impiegato anche presso il monastero della SS.

Trinità e similmente prowedeva alla musica nella festività delle benedettine dei
Ss. Marcellino e Festo e di Santa Patrizia, San Gregorio Armeno e del monastero
di Santa Maria della Provvidenza.1

L'appartenenza alia Real Cappella piuttosto che all'ensemble della Cattedrale

non impediva ai musicisti di essere attivi anche nelle confraternité, oppure di in-
teragire con i conservatori e i monasteri in veste di semplici maestri di musica e

ancora di essere coinvolti nelle stagioni operistiche dei teatri cittadini. Raramente
infatti un musicista era legato ad un'unica istituzione, in genere negli stessi anni

ricoprivano ruoli molteplici per conto di istituzioni differenti.2 Vi sono poi casi

eccezionali di musicisti estremamente dinamici, i cui nomi si impongono sulle

scene napoletane. Ad esempio Francesco Feo, formatosi presso il conservatorio
della Pietà de' Turchini, attivo come operista al Teatro San Bartolomeo, maestro al

1 Maione 2000; Cotticelli /Maione 2006; Cotticelli /Maione 2015.

2 Le numerose istituzioni ecclesiastiche cosi come i teatri cittadini alimentarono un intensa cir-
colazione di musica e musicisti tale da far nascere e accrescere la fama di Napoli quale capitale
musicale. Sul mestiere del musicista a Napoli si veda: Tufano 2009, pp. 773-804; Larson 1983,

pp. 63-77; Fabris 1994, pp. 779-800; Columbro/Intini 2000; Cotticelli /Maione 1996.



94 Non senza scandalo delli convicini

conservatorio di Sant'Onofrio e successivamente ai Poveri di Gesù Cristo, collaboré

contemporaneamente con la Cappella musicale dell'Annunziata, il monastero
di Santa Maria Egiziaca a Pizzofalcone, la congregazione dei nobili eretta dentro
la Casa professa del Gesù, la chiesa di Santa Maria delle Grazie alla Pietra del

Pesce, il monastero délia SS. Trinità, la chiesa delle Anime del Purgatorio ad Arco
e ancora la chiesa del Monte délia Madonna dei Poveri. Stesso dicasi per Gaetano

Veneziano, Cristoforo Caresana, Domenico Sarro, Leonardo Leo, nomi di primo
piano délia scuola napoletana. Ma non stupisce di riscontrare la stessa poliedricità
anche in personalità poco conosciute.3

Numerose anche le maestranze chiamate a provvedere alla formazione musicale
di religiose ed educande. Le educande beneficiavano di un'offerta culturale piut-
tosto ampia. La disciplina musicale era un elemento indispensabile per animare le

funzioni liturgiche quotidiane e l'alfabetizzazione musicale faceva semplicemente

parte del programma formativo offerto da un istituto.4

I "permessi di ingresso" nei chiostri testimoniano che le monache ricevevano
musicisti esterni per lezioni di musica e i registri contabili ne attestano gli stipen-
di. Alcuni di essi avevano un impiego stabile, altri sembrano essere ingaggiati
occasionalmente.

Documentata è l'attività di maestri di canto e di musica.5 Le prime informazioni
relative all'insegnamento del canto, ci giungono dal conservatorio délia Solitaria.
Già nel 1601, ovvero pochi anni dopo la fondazione del conservatorio, si trovano

compensi per maestri di canto:

3 I numerosi riferimenti relativi ai musicisti attivi nelle istituzioni religiose femminili sono stati
lo spunto per l'awio di un nuovo progetto intitolato Musico Napolitano: indice delle maestranze
musicali attive a Napoli. Il progetto si propone, attraverso la creazione di un database di mettere
in relazione i molteplici dati riguardanti i professionisti dello spettacolo attivi a Napoli, emersi
dallo spoglio di fonti di diversa natura quali cronache, documenti contabili, atti notarili, docu-
mentazione interna aile istituzioni, corrispondenza etc., utili a ricostruire i percorsi biografici
e le carrière di artisti noti e meno noti. Le 'maestranze' oggetto d'indagine inserite nel database

sono non soltanto i musicisti in senso stretto (cantanti, suonatori, musicisti, maestri di
cappella), ma anche tutti quei nomi apparentemente meno rilevanti e in parte obliati (librettisti,
impresari etc.) che si rivelano importanti anelli per la ricostruzione del tessuto spettacolare e

musicale partenopeo. La creazione di un indice di semplice consultazione e in continua fase

di aggiornamento, rappresenta la possibilità di beneficiare di una banca dati con indicazioni
biografiche più circostanziate su ciascun nominativo, permettendo di osservare anche la pre-
senza e l'integrazione dei musicisti nel tessuto urbano e la mobilità di essi sulla scena musicale

partenopea. Il database è stato creato grazie al sostegno del pool de recherche dellUniversità di
Friburgo. Il comitato éditoriale è costituito da Angela Fiore e Claudio Bacciagaluppi, la realiz-
zazione informatica è di Rodolfo Zitellini. Cfr. musiconapolitano.unifr.ch. Si rimanda inoltre a

Bacciagaluppi/Fiore/Zitellini 2015.
4 Si veda il cap. VII.
5 Probabilmente la generica dicitura maestro di canto e di musica si riferiva anche all'insegna¬

mento del solfeggio. Negli ospedali veneziani si riscontrano esempi simili. Cfr. Gillio 2006

pp. 165-184. Si veda quanto detto nel cap. VII, p. 199.



La pratica musicale 95

Banco de Santyago y Vitoria Pagaran por nos Administradores del Colegio de nostra Senora de
la Soledad a Don Dominico Manso mastro de canto de las viergines deste dicho Santo Colegio,
cinco ducados que se le dan por su salario de cinco meses de primero Agosto 1601 por todo
dicembre siguiente [...].6

L'insegnamento del canto avrebbe dovuto corrispondere all'insegnamento del
canto fermo, essendo il canto figurata espressamente proibito:

Illustrissimo e Reverendissimo Signor mio Osservantissimo
Vostra Signoria Illustrissima si dignirà di prohibire affatto con l'autorità dilla sacra Congrega-
zione che al Monasterio delle monache di Regina Coeli di Napoli non vadano laici ad imparare
aile monache il canto figurata, ne meno, che le medesime monache possano cantarlo in chiesa
sotto le pene, che pareranno a lei, poiché ciô disturba molto il vivere regolare, et io le baccio

con questo humilissimamente le mani. Di Roma 20 febraro 1609 [...].7

Essendo la giornata scandita dalla preghiera liturgica, il canto aveva un ruolo
fondamentale nei gradi festivi semplici e quotidiani. Esso non era solo musica vocale
ma mezzo di preghiera. Il canto fermo inoltre sembra andare di pari passo con
l'insegnamento délia grammatica e délia letteratura. In alcuni contesti gli stessi
maestri di grammatica prowedevano alla formazione musicale:

Al Canonico Don Domenico de Fusco Rettore d. dieci e per esso à Don Gennaro Grasso et
esserno per Ponorario, che paga il Conservatorio di Santi Gennaro, e demente per l'incomodo
ci prende di dare lettione di Canto fermo, leggere, e scrivere tanto aile monache quanta aile
secolare [...].8

Era inoltre fondamentale che l'insegnamento délia musica, cosi corne di altre
discipline, non impedisse la preghiera e i compiti a cui ciascuna religiosa era chiamata:

Si concede licenza alli sottoscritti Maestri di lingua latina, di lingua francese e di Musica che

possano dare respettivamente lezioni aile sottoscritte educande del Venerabile Monastero di San

Gregorio Armeno per mesi sei dalle solite grate e nell'ore che non s'impedisce la recitazione
del Divino Officio, e coll'assistenza délia Reverenda Signora Badessa o d'altra Religiosa dalla
medesima destinanda e con osservanza delle solite condizioni; e rispetto alli Maestri di Musica
che le lezioni non siano di arie profane, ma di cose appartenentino a Divini Officij e nelle ore
che non si impediscono gli esercizij délia Religione. Napoli 1 luglio 1790 9

Quasi inesistenti le informazioni circa le modalità di insegnamento, la frequenza e

la durata delle lezioni, cosi come i contenuti. Difficile dunque ad oggi ricostruire
l'istruzione delle religiose che praticavano musica, le fonti d'ispirazione, le norme
tecniche e le teorie estetiche eseguite.

Ciascun maestro poteva essere chiamato a istruire una sola fanciulla, o più ra-

gazze contemporaneamente. A San Gregorio Armeno, dove è attestata una grande

6 Solitaria, Registre Copiapolizze 1601-1603, app. p. 310.

7 Asdn, Vicario, 472 D, app. p. 341. Si tratta délia corrispondenza fra la congregazione dei vescovi

e regolari e i vescovi délia diocesi. Questa lettera, scritta dal cardinale Gallo era indirizzata al

cardinale Acquaviva, all'epoca arcivescovo di Napoli.
8 Asbn, BPV 1201 20/IX/1736, app. p. 308.

9 Asdn, Vicario, 174 D, app. p. 103.



96 Non senza scandalo delli convicini

presenza di maestri di musica 'personali',10 troviamo anche testimonianza di un
anziano maestro che si prendeva cura di ben venti educande. Le benedettine di
San Gregorio Armeno si preoccupavano del suo carico di lavoro e del poco tempo
a disposizione dell'insegnante e ne chiedevano pertanto la sostituzione:

Havendo Sua Eminenza concesso il Maestro di eanto fermo nel Monastero di San Ligorio,
Monsignor Vicario conobbe espediente darci Don Vito Carrero che dava lettione à Donna Regina,

e molti altri Monasteri, con che stando apprezzato in tanti luoghi non à potuto dar nessuna
sodisfatione nel Monastero di San Ligorio, non avendogli dato più di trè quarti d'hora di tempo,
e per essere in detto luogo venti educande, non à potuto sodisfar d'ottener l'intento délia virtù si

desidera, e lui da se stesso per essere vecchio con età avanzato, non à voluto proseguire à venire in
detto nostro Monastero di San Ligorio, [...] si supplica Sua Eminenza à concederci il Reverendo
Don Gaetano Crocco 6 puro Don Antonio Liola et ogn'altro che fusse idoneo per tal virtù

Documentata è anche la presenza di maestri di strumenti ad arco e a tastiera.

Il violino fa la sua comparsa assai tardi a Napoli. Nel più antico dei quattro
conservatori maschili, Santa Maria di Loreto, la prima notizia relativa all'insegna-
mento del violino si ha nel 1634.12 Nei conservatori maschili e anche femminili
sopravviveva l'uso délia ribeca dotata di sole tre corde. Ancora una volta, esempi
significativi sono presenti presso il conservatorio délia Solitaria, dove alcuni do-
cumenti testimoniano l'uso délia ribeca e la successiva introduzione degli
strumenti a corda.13 Nel 1652 Onofrio Mirabello, «Maestro de tocar rebichèn», viene

stipendiato «por el travajo de ensenar las monjas de esta Santa casa a tocar
rebichon [...]»,14 a cui susseguono diversi insegnanti fino al 1695, quando è Pietro
Marchitelli ad essere investito délia carica di maestro di violino delle monache.
Marchitelli godeva délia stima e délia protezione delle più importanti famiglie
nobili délia città, e riusci gradualmente a consolidare il suo prestigio, al punto da

ottenere, nel 1707, la nomina a governatore e tesoriere délia congregazione dei

Musici di Palazzo. Occupé inoltre la carica di primo violino délia Real Cappella

per oltre 50 anni. Era denominato "Petrillo" e fu l'unico violinista che aveva osato
umiliare il divino Arcangelo Corelli giunto a Napoli nel 1702 in occasione delle
solenni celebrazioni per l'arrivo di Filippo V15

La Solitaria non fu l'unica istituzione ad avere un maestro di violino:
Bonaventura Veneziano e Francesco Sabatini risultano essere maestri di violino presso
Santa Maria di Costantinopoli; Nicola Consolo era attivo invece al conservatorio

10 Cfr. cap. V, pp. 133-135.
11 Asdn, Vicario, 170 D, app. p. 101.

12 Cfr. Fabris 1994, pp. 779-800; Di Giacomo 1928.

13 La ribeca è uno strumento a tre corde di provenienza araba. Il termine ribeca veniva utilizzato
a Napoli per identificare il violino prima délia compléta affermazione di questo strumento.
Il nome dériva dall'arabo rebab: nei documenti délia Solitaria si riscontrano diverse denomi-
nazioni corne rebichèn, rabel, ravel. A fine Cinquecento la ribeca si identificô con la pochette
impiegata dai maestri di ballo per accompagnare la danza. Cfr. Fabris 1994, pp. 779-800.

14 Solitaria, Manual 2 1644-1654, app. p. 319.

15 Lo storico resoconto si puö leggere in Burney 1957, vol. II, pp. 439-440.



La pratica musicale 97

dell'Arte della Seta; Nicola Di Napoli viene citato come maestro di viola delle
Figliole di San Gennaro; un anonimo maestro di violino dava «lettione alle mo-
nache» presso il collegio di Santa Maria della Carità.16

In tali contesti le lezioni non sembrano essere indirizzate alia formazione
professionale, ma tendono piuttosto ad offrire un complemento al percorso educativo

e, forse, a garantire l'autosufficienza musicale degli istituti nella celebrazione delle
funzioni liturgiche.

Nella tabella seguente si riportano tutti i maestri di canto e strumento desunti
dalla documentazione interna delle istituzioni, la carica, il loro periodo di attività
ove possibile e l'istituzione di riferimento.

Tabella 4: Maestri di canto e di strumento.

Nominativo Ruolo Periodo di
attività

Istituzione

Domenico Manso maestro di canto / canto 1601-1604 Solitaria

Aurelio Sassano maestro di canto 1603-1616 Solitaria

Andrea Ansalone maestro di cappella / canto 1652-1655 Solitaria

Jacinto de Ortega maestro di ribeca 1652 Solitaria

Onofrio Mirabella maestro di ribeca / violino 1652 Solitaria

Gian Angelo D'Urso maestro di violino 1653-1655 Solitaria

Cristofaro Caresana maestro di musica 1659-1670 Solitaria

Francesco Antonio maestro di violino 1659-1666 Solitaria
D'Angelo

Pietro Bartilotti maestro di musica 1671-1698 Solitaria

Pietro Marchitelli maestro di violino 1695-1698 Solitaria

Domenico De Majo maestro di cappella 1695-1703 Solitaria

Gaetano Veneziano maestro di cappella 1704-1707 Solitaria

Gennaro Ursino maestro di musica 1708-1724 Solitaria

Nicola Marinotti
«lezione di canto fermo e

suono»
1723 S. Francesco Scarioni

Paolo Giugno «lezione» 1725-1735 S. Francesco Scarioni

Bonaventura Veneziano
maestro di violino

1727-1735 S. M. Costantinopoli

Nicola Di Napoli maestro di viola 1728-1731 Figliole di S. Gennaro

Filippo Prota maestro di musica 1728-1731 Figliole di S. Gennaro

Francesco Tringhera «lettione di musica» 1728-1733 Sant'Eligio

Nicola Labruzzo maestro di violino 1729-1731 Arte della Seta

16 Si veda anche il cap. VII.



98 Non senza scandalo delli convicini

Nominativo Ruolo Periodo di
attività

Istituzione

Andrea Barile maestro di canto 1730-1734 S. M. del Rifugio

Francesco Sabatini maestro di violino 1731-1734 S. M. Costantinopoli

Giacomo Sarcuni maestro di cappella 1732 S. M. Costantinopoli

Giuseppe De Bottis maestro di musica 1732 Solitaria

Nicola Consolo Maestri di violino 1733-1734 Ss. Filippo e Giacomo

Michèle de Falco maestro di musica 1735 S.M. Costantinopoli

Gennaro Grasso
«lettione di canto fermo»

1736
SS. Gennaro e

Clemente

Carlo Terillo maestro di canto 1759 S. Caterina da Siena

Giuseppe de Magistris «lezioni canto e cembalo» 1778 S. Gregorio

Giuseppe Arena «ammaestrare di canto» XVIII sec. S. Gregorio

Michèle Perla «maestro di musica» XVIII sec. S. Gregorio

Giuseppe Elia «lezione di musica» XVIII sec. S. Gregorio

Giovanni Battista
Barbatiello

«lezioni di musica»
XVIII sec. S. Gregorio

Vito Carrero maestro di canto XVIII sec. S. Gregorio

Gaetano Crocco maestro di canto XVIII sec. S. Gregorio

Giacomo Monopoli «lezioni di musica» XVIII sec. S. Gregorio

Angelo Vinditti «lezioni di musica» XVIII sec. S. Gregorio

Giacomo Tritto «insegna una messa cantata» XVIII sec. S. Gregorio

Filippo Cinque «lezioni di musica» XVIII sec. S. Gregorio

Domenico Scitta «lezione di musica» 1815 S. Gregorio

Frequenti inoltre sono anche i pagamenti per i maestri organisti, organari e cem-
balari, stipendiati per garantire utilizzo e ordinaria accordatura degli strumenti in
uso nei diversi istituti. Spesso l'organista assolveva anche alla funzione di maestro
di cappella, destreggiandosi fra la direzione e l'accompagnamento all'organo.
La documentazione d'archivio non fa esplicitamente riferimento alla tipologia
di impiego musicale prescritto ad un organista, ma di certo la funzione espletata
doveva ricoprire numerose attività, che potevano andare dall'esecuzione di brani
strumentali per la liturgia, all'accompagnamento delle voci delle cappelle musicali
o delle religiose, alla composizione stessa.17

17 Sull'arte organaria e cembalaria napoletana: Sisto/Cardi 2005; Columbro 2005; Nocerino
1998, pp. 85-109; Nocerino 2005, pp. 105-115; Nocerino 2009; Romano 1980; Prota-
Giurleo 1961, pp. 109-126.



La pratica musicale 99

Organari e cembalari prowedevano invece alla manutenzione degli strumenti
in uso presso i monasteri. Le maestranze stabilivano in genere dei sodalizi con le

strutture e venivano stipendiati mensilmente o trimestralmente. Questa tipologia
di incarico veniva affidato solitamente sempre agli stessi organari o a esponenti
della stessa famiglia, essendo questo uno dei tipici lavori tramandato a livedo
generazionale.18 È il caso ad esempio di Francesco e Fabrizio Cimino, prove-
nienti da una delle più note famiglie di organari napoletani. Essi furono attivi in
numerosissimi istituti come il Divino Amore, Ss. Marcellino e Festo, la Solitaria,
Donna Romita, Santa Maria del Gesù, San Francesco degli Scarioni. Ma troviamo
anche Francesco e Carmine Scoppa, Nicola Muscato, Tommaso De Martino a

San Gregorio Armeno, Geronimo Ferraro a San Giuseppe dei Ruffi. E potremmo
citare ancora Andrea Basso, Cesare Catarinozzi, Geronimo Baffi e il «cimbalaro»
Nicola Cennamo stipendiato nel 1728 «per accomodare il cembalo per la musica
del conservatorio dell'Arte della Seta [.. ,]».19

Affiancavano organisti e organari, una serie di professionals legate all'attività
organaria: indoratori, intagliatori, falegnami, artisti che contribuivano a creare vere
e proprie opere d'arte. Ma anche personaggi senza alcuna qualifica come facchini,
tiratori di mantici che permettevano l'utilizzo stes'so degli organi.

2. Il teatro claustrale

La musica poteva costituire anche un piacevole passatempo. Nei monasteri vi era
infatti l'uso di allestire rappresentazioni sacre come 'ricreazione' in occasione di
feste solenni.20 II teatro claustrale fu una pratica comune a molteplici istituzioni
religiose di differenti regioni della penisola, cosi come si evince da una vasta
documentazione sull'argomento fra Cinque e Seicento. II teatro aveva il duplice
scopo di offrire occasioni di svago a tutte le ospiti di un monastero e ne ampliava
contemporaneamente la preparazione culturale. Di certo si tentava di rendere gli
svaghi delle fanciulle il più possibile "spirituali", ma i momenti ricreativi costi-
tuivano soprattutto una salutare occasione di convivialité e di evasione dalla vita
contemplativa.

18 Le botteghe dei maestri organari erano situate nello stesso luogo, addirittura nella stessa via che

veniva pertanto indicata come «strada degli organari». Cfr. Celano 2001, Giornata III, p. 825.

19 Asbn, BSA 914 20/7/1733, app. p. 280.

20 Purtroppo si dispone di una scarsa bibliografia riguardo ai drammi sacri allestiti nei monasteri,

soprattutto per il sud Italia. Le ricerche condotte da Antonio Dell'Olio sui drammi sacri pugliesi
hanno evidenziato anche nella provincia pugliese del viceregno napoletano, una grande parte-
cipazione delle istituzioni monastiche aile sacre rappresentazioni. Cfr. Dell'Olio 2013. Sulle

diverse forme di rappresentazioni sceniche in uso a Napoli si veda: Cafiero/Marino 1987,

pp. 465-510; Magaudda/Costantini 2015, pp. 243-278.



100 Non senza scandalo delli convicini

Le forme drammatiche utilizzate nei monasteri vengono indicate con differenti
denominazioni: Operette spirituali, commedie, drammi sacri o spirituali, dialoghi
drammatici. Si rappresentavano testi su soggetti sacri, scene délia Passione di
Cristo, biografie di santi, con lo scopo di infondere maggiore cultura religiosa e

umanizzare lo stesso concetto di 'Santità' e 'Divinité'. Gli autori dei testi potevano
essere predicatori e sacerdoti,21 ma anche poeti e letterati e, in moite parti d'Italia,
si trovano testimonianze di testi scritti dalle Stesse suore.22

Quella teatrale era una pratica assolutamente consueta nei chiostri napoleta-
ni. Ne sono conferma i diversi decreti e ordini disciplinari, citati in precedenza,
riguardo la sospensione delle diverse forme di 'teatro' ad opera delle religiose.23
Essendo viste anche come una forma d'istruzione religiosa, le rappresentazioni
sortivano, in molti casi, il beneplacito dei diversi arcivescovi délia città, che con-
cedevano licenze affinché le monache potessero qualche volta assistere alla recita
di operette spirituali:

Illustrissime» e Reverendissimo Signore
Avendomi fatta istanza coteste buone Religiose di Santa Chiara per la permissione di sentir
recitare al solito nei prossimo Carnevale avanti la Porta del loro Monastero qualche operetta
spirituale, io mi sono mosso più che di buon animo a condescendere a questo loro innocente, e

convenevole divertimento. Prego perô l'Illustrissima di volerci mandare ad'assistere qualche suo

Ministro, affinché passino le cose con tutta la migliore ordinanza e quiete. E con la solita stima
bacio intanto a Vostra Signoria Illustrissima le mani. Roma 25 gennaio 1727.24

Avevano luogo soprattutto nei Carnevale, in occasione di festività di santi patro-
ni e ancora durante i banchetti che facevano seguito alle professioni religiose.
Si trattava in genere di azioni brevi con 2 o 3 atti, che potevano prevedere un
allestimento scenico. In genere, le rappresentazioni avevano luogo negli spazi
esterni adiacenti agli edifici religiosi, tuttavia i registri contabili indicano la co-
struzione di scene e teatri allestiti appositamente all'interno del monastero. Ad
esempio presso il monastero délia SS. Concezione, nei 1733, si fa riferimento a

diverse spese per il «tavolato délia comedia, che ha da fare con Suoni e Scene»,25

mentre per il Carnevale, presso l'ospedale di San Giacomo, venivano corrisposti
quindici ducati a: «Suor Marianna Coviedo [...] per el gasto dell'Intavolato délia
Comedia che hanno fatto fare con sue tramoije y otro nelli giorni di Carnevale»,26

e quello délia Maddalena affittava «quattro abiti nuovi, Gioie, Barrettoni, penne

21 L'uso di allestire rappresentazioni sceniche si ricollega aile predicazioni gesuitiche e alla tradi-
zione oratoriale. Cfr. Croce 1966; De Maio 1997.

22 Al teatro monastico è dedicate il volume di Weaver 2002.

23 Cfr. cap. I, pp. 42-46.
24 Asn, MS, f. 2702, app. p. 265. Lettera inviata al nunzio apostolico di Napoli, purtroppo non vi è

l'indicazione del mittente, presumibilmente poteva trattarsi del cardinale protettore del monastero

o di un esponente délia congregazione dei Vescovi e Regolari.
25 Asbn, BSG 806 14/1/1733, cfr. Cotticelli/Maione 2006, appendice.
26 Asbn, BSG 854 7/II/1736, Cotticelli/Maione 2015.



La pratica musicale 101

Sciabole, Manti, et un altro abito semplice, con altri fornimenti [...] per uso della
Comedia fatta per Donna Celeste, Donna Luisa, e Donna Zeza d'Aponte [.. ,]».27

Raramente si trovano informazioni circa i testi teatrali o i titoli delle commedie

rappresentate, stesso dicasi riguardo gli autori della musica. Un esempio significa-
tivo è rappresentato da alcuni documenti del 1716 appartenenti al monastero bene-
dettino di Donnalbina, in cui si fa cenno ad un'opera rappresentata all'interno del
monastero. Un primo documenta attesta che nel novembre 1716 veniva corrisposto
un ducato alle educande per comprare dei «lumi» in vista della rappresentazione
effettuata dalle Stesse figliole:

Per tanti dati aile signore educande per Ii lumi dell'opera da esse rappresentanda dentro del
Monisterio d. 1,28

Un secondo documenta, che riporta la stessa data, aggiunge un dettaglio significative,

precisando il nome dell'opera: Santa Rosalia.

A 28 detto dar alle signore educande per ordine della Signora Badessa per servirsene per Ii lumi
per l'opéra rappresentata di Santa Rosalia dentro del Monastero d.2.29

L'opéra di Santa Rosalia è meglio conosciuta corne La colomba ferita, ed è uno
dei capolavori teatrali di Francesco Provenzale su libretto di Giuseppe Castaldo.
Si sa che quest'opera venne rappresentata probabilmente per la prima volta nel
1670 presso il conservatorio di Santa Maria di Loreto di Napoli, e più tardi nel
1672 presso il monastero di Donnaregina di Napoli. Il libretto della seconda

rappresentazione era infatti dedicato ad Isabella Caracciolo dei Duchi di Martina,
badessa nel monastero di Donnaregina.30 Definite come "dramma armonioso"nel
libretto del 1670, se ne conoscono i libretti relativi aile riprese del 1672 presso
il monastero di Donnaregina e del 1696, corrispondente ad una ripresa a Calviz-
zano da parte degli allievi del conservatorio della Pietà de' Turchini. Due riprese
finora sconosciute si ebbero ad Aversa e a Capri nel 1674, cosi come citato da

alcuni registri contabili presenti presso 1'Archivio Storico del conservatorio San

Pietro a Majella di Napoli. Oggi possiamo ipotizzare, con buona probabilità, che

la Santa Rosalia rappresentata a Donnalbina corrispondesse proprio ad un'ul-
teriore rappresentazione dell'opera di Provenzale in un monastero femminile,
probabilmente ad opera delle educande Stesse. Le rappresentazioni infatti erano

spesso afifidate agli allievi di uno dei quattro conservatori cittadini, in alcuni casi

invece, le attrici erano le stesse monache ed educande. Probabilmente La colomba

ferita, che rappresentava una sorta di poema didattico con finalité educative

27 Asbn, BPO 1020 30/1/1731, app. p. 211.

28 Asn, MS f. 3240, app. p. 51.

29 Asn, MS f. 3241, app. p. 52.

30 I-Nc, Loreto, " 14, Libro Maggiore 1668-1678, c. 365. La partitura manoscritta, custodita nella
biblioteca del conservatorio di Napoli senza indicazioni di data per la perdita del frontespizio,
fu rintracciata da Pietro Andrisani e Domenico Antonio D'Alessandro.



102 Non senza scandalo delli convicini

per gli allievi del conservatorio di Santa Maria di Loreto, ebbe lo stesso scopo
per le educande del monastero di Donnalbina.

Molto attivo sotto il profilo teatrale fu il monastero di Santa Chiara: si trovano
numerosi riferimenti a vere e proprie rappresentazioni teatrali, operette spirituali,
balletti mascherati e teatri di burattini. I registri contabili delle Clarisse riferisco-
no di spese «per l'operetta»31, e per «l'operette spirituali»,32 a cui assistevano
dalle grate donne secolari e spesso anche sacerdoti e frati. La corrispondenza
fra i monasteri e la Sacra Congregazione dei Vescovi e dei Regolari, contiene
numerosi riferimenti a questa pratica, soprattutto in rapporto aile frequenti in-
frazioni ai regolamenti. In un documento del 1650 si legge che nella chiesa «di
dentro» del monastero di Santa Chiara si era fatta «una rappresentazione délia
Nativité con nove personaggi» in cui le monache avevano recitato «in abito
secolare decente, conforme al solito, in presenza del padre guardiano Cirillo da
Varese e tutti frati nella grata ordinaria [...]». L'eco di questo episodio giunse
alla Sacra Congregazione di Vescovi e Regolari che puntualmente rimprovero il
padre guardiano in quanto aveva avuto l'ardire «non solo di permettere a dette
monache di recitar a 15 di maggio nella chiesa di dentro una rappresentazione
con nove personaggi travestiti d'abito secolare, ma anche non si sia vergognato
di assistere egli medesimo spettatore, insieme con molti suoi frati aile grate del
coro».33 Le autorité ecclesiastiche cercavano per quanto possibile, di sopprimere
questo genere di attivité, soprattutto perché le rappresentazioni comportavano
spesso l'utilizzo di abiti secolari ed erano a volte accompagnate da musica, cori
e intermezzi. I libretti superstiti riportano infatti nei titoli indicazioni corne
«componimento sacro da cantarsi», «dramma sacro per musica», «azione sacra
da cantarsi», «cantata a due voci da cantarsi» etc.

Sempre a Santa Chiara, nelle voci di spesa relative all'organizzazione di festi-
vité, si trovano riferimenti corne il seguente:

Nel divertimento dato col permesso del Signor Cardinal Protettore di ben sette oprette trà
spirituali, e morali alla Porta per divertimento innocente in tutto il triennio; anzi la prima di
esse ritrovata composta propriamente per noi in Musica con Prologo, e stampa de' libretti, e

l'altre tutte con intermezzi ed introduzzione in musica: con esservi dato ancora ogn'anno libre
due dolci con acqua annevata, [...] ed in ogni volta cioccolata calda con biscottini dentro, e

fuori, spesovi con musica, Teatri, lumi,affitto de' Vesti, e recognizioni à Recitanti con ogni
altra minuzia d. 867.34

31 Asn, MS, f. 2669, app. p. 259.

32 Asn, MS, f. 2669, app. p. 259.

33 L'intero episodio è in ASV, Congregazione vescovi e regolari, registra monialium, 15 luglio
1650, cc. 351v-352r, Napoli, monastero di Santa Chiara, ed è riportato anche in Weaver 2002,

pp. 25; 80.

34 S. Chiara, Conto Carmignano, app. p. 271.



La pratica musicale 103

Il catalogo di Claudio Sartori35 riporta i libretti a stampa napoletani composti in
occasione del Carnevale per il monastero di Santa Chiara e presso la biblioteca del
conservatorio San Pietro a Majella di Napoli si conservano alcuni libretti superstiti
relativi a queste occasioni, come II trionfo della fede nel Martirio di Santa Lucia,
opera sacra composta per il Carnevale del 1735. Nella dedica alla badessa del
monastero Antonia Capece si intuisce la consuetudine delle ciarisse nell'allestire
ogni anno una rappresentazione teatrale:

Reverendissima Signora
Siccome è gloria del suo ben degno governo, il mantenere in questi Reali Chiostri, non meno
il pregio di decorosa stima, che la strettezza di Regolare Osservanza, cosi riescono con degne

parti della vostra innata gentilezza, il confermare, e permettere aile sue suddite Dame Religiose,
quelli innocent! divertimenti, da' quali niente và disgiunta la ritiratezza Monastica, non che

Pesemplarità di vita innocente; Quindi è, che essendo toccata a noi la sorte in quest'anno, per
l'officio di Refettoriere, il preparare la récita della présente sacra Operetta, stimiamo qual parto
della vostra benignità. Che comparisca alia luce col pregio del vostro veneratissimo nome, che

puö renderla plausibile [...].

Nelle awertenze al lettore si legge inoltre l'intenzione dell'autore di rendere degna
del luogo tale rappresentazione e gli espedienti utilizzati affinché ciô fosse stato

possibile:

Dovendo andare in Iscena questa Sagra rappresentazione nel présente Carnevale, egli è stato
necessario per lo maggior commodo, diletto, e giovamento del luogo e delle persone, alle quali
rappresentar si dee, riformarla in molto, cosi nella ripartizione degli atti, da cinque che egli erano
ridotta in trè, come nella di lei tessitura, sentenza, dizzione, costume, ed episodj: ed in alcuna

parte gastigare, ed in alcun'altra adornare il suo lepido, ingrandire il serio colla più propria locu-
zione per l'espression degli affetti, ordinäre ne' loro siti la proposizione, l'azione, il contrasto, e

lo scioglimento [...]; e fmalmente si è fatigato a purgarla di quanto render lo potea forsi nojosa,
ed increscevole, e d'arricchirladi nuovi avvenimenti serj, e piacevoli [...].36

La vicenda ambientata a Siracusa racconta, in maniera del tutto originale, la storia
del martirio di Santa Lucia. Lucia promessa sposa del giovane Filargiro accom-

pagnata da sua madre Eutizia, gravemente malata, si reca in pellegrinaggio al

sepolcro di Sant'Agata. Qui la madre riceve per intercessione di Sant'Agata il
miracolo della guarigione e in cambio della grazia ricevuta, Lucia decide di con-
sacrarsi a Dio.

35 Sartori 1994.

36 I-Nc, Rari 10.9.13/5.



104 Non senza scandalo delli corrvicini

4L TRIONFO
DELL A F KDE
NKL martiRio ni

§[ A H I A L U CIA
OPERA SACRA

Da rappi'c/éntarn nci Real Moniflero à\

S, Chi.ua nel Carnovalc di qùeft'
t anno 173 p.

C011 Intermezzi nel fine

D E D I CAT A
'

Alk Rtz-ercsdiß. àg. Madré B&ep del

\ dato Real Monjtero

LA SIGN O K A

U). A N'TONI A
1 GaPECE di capuano

J'
De' Marchefi di Pontelatroiie

J NAPOT.T •: MRCCXXXVL
Co« liceiKt fié' H•>£''':oyl'.

4. Il trionfo délia fede nel martirio di Santa Lucia, frontespizio del libretto a stampa.

Napoli, Biblioteca del Conservatorio San Pietro a Majella.

Da questo punto in poi, il racconto del martirologio si mescola ad una serie di
elementi popolari e semicomici che stravolgono la storia. Se nella realtà la giovane

promessa, dichiaratasi cristiana, viene condannata ad una serie di tribolazioni e alla

morte da parte del governatore Pascasio, nel libretto napoletano Pascasio si invaghi-
sce délia ragazza e assolda la maga Teurgica per riuscire nella sua impresa amorosa.
Nonostante i numerosi tentativi délia maga e l'intervento del Demonio in persona,
Lucia non si piega al volere di Pascasio. La maga, per non perdere di credibilità
agli occhi di Pascasio, prenderà le sembianze délia stessa Lucia concedendosi aile

lusinghe di Pascasio. L'inganno sarà sciolto dalla stessa Lucia che, brandendo un
crocifisso, 'esoreizzerà' la maga costringendola a ritornare nelle proprie sembianze.

Lucia verra dunque imprigionata in una torre e martirizzata. Affiancano i personaggi
'storici' del dramma, figure come l'Angelo e il Demonio che ne supportano le gesta
benefiche e malefiche. Il commenta délia vicenda è invece affîdato ad un povero
mendicante napoletano denominato "Cocomero napoletano", che si trova in Sicilia
a tentare fortuna e che si esprime in dialetto donando al dramma un risvolto buffo. A
lui viene affidata la conclusione dell'atto finale, con il proposito di tornare a Napoli
e di dedicare a "Santa Lucia" il luogo più bello délia città.



La pratica musicale 105

Se da un lato il martirio della Santa viene presentato come ideale di vita cri-
stiana e dunque, come motivo di emulazione da parte delle giovani ospiti del

monastero, dall'altro la vicenda è intessuta di elementi buffi. Nonostante nella

premessa del dramma l'autore del libretto esprima l'intenzione di "epurare" la
vicenda in virtù del luogo e delle sue abitanti, la sensazione nella lettura è che si

cercassero motivazioni o dei 'travestimenti' morali per giustificare e promuovere
il teatro al di là del semplice divertimento.

Come anticipate nel capitolo precedente, le rappresentazioni sceniche potevano
anche far seguito alle cerimonie di professione religiosa. II costume di festeggiare le
fanciulle che prendevano il velo attraverso componimenti celebrativi a tema religioso
come cantate, oratori, sacri drammi è diffusa ed è documentata in diverse fonti non
soltanto napoletane. Sono in genere composizioni d'occasione, strutturate secondo uno
schema abbastanza fisso: due atti, una sinfonia strumentale introduttiva, cui seguiva

un prologo e l'alternanza di recitativi e arie. Gli organici erano abbastanza minuti
con la presenza di due, tre voci soliste. Tratti da soggetti biblici o allegorici, i testi

poetici di questi componimenti, facevano emergere Pelemento celebrativo-sponsale.
In alcuni casi era prevista anche la stampa del libretto, un ulteriore elemento per sot-
tolineare l'eccezionalità dell'occasione celebrativa: non era scontato che questi eventi
cosi effimeri ne prevedessero la pubblicazione. Presso il monastero di Regina Coeli,
ad esempio, vi era l'uso di stampare libretti delle rappresentazioni teatrali, svoltesi in
occasioni delle professioni religiose, cosi come a Santa Chiara in occasione del Carne-
vale. Probabilmente si trattava di una consuetudine propria di queste due istituzioni.37

Si propone di seguito un elenco in ordine cronologico di tutte le fonti dramma-
tiche indicate dal catalogo Sartori, citate dai documenti d'archivio e desunte dalle

partiture superstiti. Per ogni fonte viene fornita la trascrizione del titolo, il genere,
l'autore del testo e della musica (se indicati), elenco dei personaggi, istituto dove

era avvenuta la rappresentazione, eventuali dediche e note.

Tabella 5: Fonti drammatiche dei chiostri napoletani fra XVII e XVIII sec.

1716

tit. Opera di S. Rosalia
ist. monastero di S.M. di Donnalbina
note: Probabilmente si tratta de La Colomba Ferita-opera sacra di Santa Rosalia composta da

Francesco Provenzale su libretto di Giuseppe Castaldo, cfr. Sartori 5903; 5904

fonti: ASN, MS f. 3241.38

1735
tit. La Genevieffa owero L'Innocenza difesa dalFinganno. Dramma sacro per musica da

rappresentarsi nel real monastero di S. Chiara di Napoli dagli alunni del real conservatorio della
Pietà de' Torchini. In questo présente carnevale 1735. Dedicato all'incomparabile merito della ill. e

reverendissima signora D. Antonia Capace [...].

37 Come si vedrà nella tabella seguente, i pochi libretti superstiti connessi ai monasteri femminili

provengono essenzialmente da questi due monasteri.
38 Asn, MS f. 3241, app. p. 52.



106 Non senza scandalo delli convicini

gen. Dramma sacro
ded. Antonietta Monfort a Caterina Sersale.

pers./interp. Luigi Giuliano (Genevieffa), Giuliano Nicoletti (Sifrido), Battista Zingone (Benoni);
Domenico Geronimo Malizia (Romildo); Pompeo Melospirito (Golo); Nicola Pellegrino
(D. Ciarletta); Gennaro Sarnicchiaro (Marcone).
mus. Giuseppe Bonno
istit. monastero di Santa Chiara

fond: Sartori 11513

1735
tit. Il Trionfo délia Fede nel martirio di Santa Lucia, opera sacra da rappresentarsi nel real Monistero
di S. Chiara nel carnevale di quest'anno 1735. Con Intermezzi nel fine. Dedicata alia reverendiss. sig.
madre badessa del detto real monistero [...] D. Antonia Capece di Capuano de' marchesi di Pontelatrone.
ded.: Dedica di C. S. e A. M.
ind. Con Prologo e 2 Intermezzi.
istit. monastero di Santa Chiara
note: «Si avvisa il Lettore che l'Autore dell'Opere e dell'Intermezzi non ha avuta la sorte di

comporre anco il Prologo, essendo questo di altra dotta mano».
fonti: Sartori 23829

1737
tit. La Teodora, dramma sacro per musica di Gennarantonio Federico napoletano da rappresentarsi
nel Real Monistero di S. Chiara nella fine del carnovale di questo anno 1737.

gen. Dramma sacro
ded. Gennarantonio Federico all' [...] D. Carlo Francesco MolewTrivulzio
pers./interpr. Gennaro de Magistris (Valente); Francesco Bilanzoni (Placido); Giovanni Manzuoli
(Marcella); Francesco Pasquale (Teodora); Francesco Giacchi (Didimo); Ferdinando Trojano
(Paolina); Nicolo' de Simone (Cianne).
mus.: Papebrochio Fungoni.
scene: Giuseppe Baldi.
istit. monastero di Santa Chiara
note: Pag. 90: Gennaroantonio Federico a lettori: «[...] nostra présente Dramma è lo stesso, che

quello dellaTragediaFrancese del [...] M. Pietro Cornelio [...]».
fonti: Sartori 23018

1746
tit. La Betulia Liberata, sacro dramma per la monacazione dell'Ecc.ma Sig.ra D. M.a Teresa

Francone.

gen. Sacro dramma
libr. Pietro Metastasio

mus. Pasquale Cafaro

pers. Ozia, Principe di Betulia (tenore), Giuditta, vedova di Manasse (canto primo), Amital, nobile
israelita (canato secondo), Achior principe degli Ammoniti (alto) (Chabri, capo del popolo (canto
terzo), Charmi, capo del popolo (basso).

organico: vi I,II, via, ob 2, corni da caccia, tr 2, be.

fonti: partitura, Bibliothèque nationale de France, département Musique, MS-1661 (1)

1747

tit. Cantata a due voci, da cantarsi nel regal Monistero di Reginaceli in occasione della monacazione
deU'eccellentiss. signora D. Giovanna Pignatelli de' duchi di Monteleone, etc.

gen. Cantata a due voci
istit. monastero di Regina Coeli

fonti: Sartori 4794



La pratica musicale 107

1749

tit. Rut nel campo di Booz, Azione sacra da cantarsi nel regal Monistero di Reginaceli in occasione
délia monacazione delPeccellentissima signora D. Giulia Riario Ruspigliosi de' duchi Riario,
marchesi di Corleto ec.

gen. Azione sacra

pers. Rut, Booz, Siba
libr. Tegrillo Alfirense P. A. (=Nicolô Recco).
mus. Nicolô Conti
istit. monastero di Regina Coeli

fonti: Sartori 20237

1760
tit. Lo sposalizio di Rebecca, componimento sacro da cantarsi in occasione che veste l'abito
religioso nel real Monastero di Reginaceli di Napoli l'eccellentissima [...] D. Francesca Maria
Caracciolo de' principi d'Avellino. Dedicato a sua eccellenza [...] D. Maria Antonia Caraffa
principessa d'Avellino ec. ec. amantissima génitrice della medesima.

gen. Componimento sacro
ded. Madrigale di dedica di Fisanio Teutronio P.A.

pers. Rebecca, Eliezer
mus. un nobile dilettante.
istit. monastero di Regina Coeli

fonti: Sartori 22508

1765

tit. Li Furbi, intermezzo fatto per L'Ecc.me Sig.re Dame Monache In S. Chiara di me Giacomo
Tritto 1765.

gen. Intermezzo
mus. Giacomo Tritto.
istit. Monastero di Santa Chiara

organico: S, S, T, B, fl I,II, ob I,II, tri,II corl.II vlI.II, be.

fonti: partitura, I-Nc Rari: 2.4.3

1767
tit. LaGenevieffaovvero LTnnocenzadifesadall'inganno, dramma sacro permusicadarappresentarsi
nel real monastero di S. Chiara di Napoli dagli alunni del real conservatorio di S. Onofrio in questo
présente carnevale 1767. Dedicato all'eccell. [...] signora D. Cattarina Maria Sersale de' duchi di
Cerisano attuale abadessa in detto real monistero.

gen. Dramma sacro
ded. Agnese di Gennaro camerlenga: «Ecco la saggia Geneviefa [...] che dopo il giro di ben sei

lustri a comparir qui torno [...]».
pers./interpr. Allievi conservatorio S. Onofrio: Angiolo Bucci (Geneviefa); Nicola Delmonti
(Sigfrido); Antonio Pio (Benoni); Giuseppe Mancinelli (Romildo); Pantalone Nelvi (Golo);
Giuseppe Caricato (D.Ciraletta); D. Pasquale de Marco (Marcone).
mus. Simone Leclerc
istit. monastero di Santa Chiara
note: Con Ballo.
fonti: Sartori 11514

1767
tit. Lo sposalizio di Abigaille con Davide, componimento sacro per musica da cantarsi in occasione
che veste l'abito religioso nel real Monastero di Reginaceli di Napoli la eccellentissima signora
D. Argentina Mollo de' duchi di Lusciano.

gen. Componimento sacro



108 Non senza scandalo delli convicini

pers. Abigaille, Davide, coro di fanciulli
mus. Antonio Sacchini
istit. monastero di Regina Coeli
fonti: Sartori 22504

1769
tit. Il fortunato incontro degli innocenti sposi Isacco e Rebecca, sacro componimento a due voci per
musica da cantarsi nell'occasione che veste l'abito religioso fra le dame canonichesse lateranensi
nel regal monistero di Reginaceli di Napoli l'eccellentissima signora D. Maria Carmela d'Anna de'
duchi di Laviano.

gen. Sacro componimento a due voci per musica
libr. Poesia di Prineo Tissoate, P. A. Accad. Ercolanese ed Etrusco (Basso Bassi).
mus. Giuseppe de Magistris
istit. monastero di Regina Coeli

fonti: Sartori 10806

1769
tit. Il Trionfo délia Croce, componimento sacro per musica da cantarsi in occasione che veste l'abito
religioso nel real Monistero di Reginaceli di Napoli l'eccellentissima signora D. Marianna Pignatelli
de' principi di Marsico Nuovo presentato a sua eccellenza il signor D. Girolamo Pignatelli principe
di Marsico Nuovo, Moliterno ecc. ecc. gentiluomo di camera di esercizio di S. M. il re delle Sicilie
padre amantissimo délia medesima.

gen. Componimento sacro per musica
ded. Dedica in versi di Tisanio Teutronio P.A.

libr. Tisanio Teutronio P.A.

mus. Giuseppe de Magistris
istit. monastero di Regina Coeli

fonti: Sartori 23789

1776
tit. La Gara tra la Fede e la Fortezza, cantata a tre voci, in occasione «che veste l'abito religioso
l'Eccellentissima Signora D. Maria Luisa de' Principi Pignatelli nel Real Monistero di Regina Coeli
di Napoli
gen. cantata sacra a tre voci
organico: vi I/II, corni 2, tr 2, ob2, coro ST
musica: Alessandro Speranza
istit. monastero di Regina Coeli
fonti: partitura, Biblioteca Privata Giuseppe Pastore di Lecce

Senza data
tit. Il Trionfo dell'Amor Divino,39 componimento drammatico di Tersalgo Lidiaco da cantarsi
vestendo l'abito religioso nel real Monastero di Regina-Coeli S. E. la signora D. M.a Antonia
Pignatelli.
gen. Componimento drammatico
libr. Clemente Filomarino Delia Torre

pers. Amor divino, Amor profano, Sposa, Sposo
istit. monastero di Regina Coeli
fonti: Sartori 23713

39 Questo libretto, sprowisto di data, potrebbe forse ricondursi alla professione religiosa di donna
Maria Antonia Pignatelli awenuta presso il monastero di Regina Coeli nel 1781. Deila stessa

professione si conservano le 5 antifone utilizzate durante la liturgia e composte da Alessandro

Speranza, cfr. cap. Ill, pp. 80-82.



La pratica musicale 109

3. Le fonti musicali

Alla ricchezza dell'attività musicale dei monasteri napoletani, purtroppo non fa
riscontro un'adeguata presenza di fonti musicali. Se da un lato i documenti d'ar-
chivio ci vengono in aiuto dandoci informazioni sulla commissione e sull'utilizzo
di musica, essi non possono essere da soli reali e completi testimoni del fenomeno
musicale. Purtroppo i fondi archivistici delle singole istituzioni custodite presso
l'Archivio di Stato e l'Archivio Diocesano di Napoli, non conservano partiture,
probabilmente andate disperse nel corso dei secoli. Bisogna inoltre ricordare che la

quasi totalité délia produzione musicale sacra napoletana è ancora oggi custodita

presso l'Archivio dei Girolamini, chiuso agli studiosi da più di trenta anni. I mano-
scritti in essa presenti, appartengono ad autori legati alla scuola napoletana fra Sei e

Settecento fra cui Cristofaro Caresana, Gaetano Veneziano, Gennaro Manna, ovvero
tutti compositori attivi presso i monasteri femminili.40 Da questo scaturisce dunque
l'impossibilité di un confronta fra fonti musicali e documenti d'archivio. Tuttavia,
il catalogo elaborato nel 1918 da Salvatore Di Giacomo sul fondo dei Girolamini,41
10 spoglio archivistico condotto per il présente studio e le recenti ricerche di studiosi
della Napoli vicereale, permettono d'individuare una serie di composizioni destinate

all'ambiente claustrale femminile che riassumiamo di seguito.
Ad un primo gruppo appartengono una serie di composizioni esplicitamente

dedicate a religiose. In esse non sempre si deduce il monastero di riferimento,
spesso sono indicate solo le destinatarie dei brani. Nella maggior parte dei casi
11 nome della religiosa viene riportato senza cognome, questo rende pressoché
impossibile determinare la famiglia di appartenenza e quindi un collegamento ad

un'istituzione.
Si tratta di composizioni destinate aile celebrazioni liturgiche: salmi per l'uf-

ficio delle ore, cantate per l'esposizione del Santissimo Sacramento, lezioni

per la Settimana Santa inserite nel triduo delle Tenebre. Le lezioni presenti
nel fondo dei Girolamini sono composte da autori quali Johann Adolph Hasse,
Leonardo Leo, Nicola Porpora e soprattutto Gaetano Veneziano.42 Negli anni in
cui Veneziano era attivo alla Cappella Reale, la sua presenza si ricontra anche

presso il conservatorio di Nostra Signora della Solitaria, per il quale le fonti
attestano la composizione e l'esecuzione di musica per il triduo pasquale e per

40 II patrimonio musicale della Biblioteca copre l'arco dei secoli che vanno dal XVI al XX e registra
ben oltre 6.500 composizioni. Ad oggi il prezioso patrimonio delfarchivio musicale dei Girolamini,

chiuso dal 1980, è consultabile in parte online grazie alla digitalizzazione di diversi mano-
scritti. Sul problema delle fonti napoletane di musica sacra si veda Marino 2009, pp. 823-923.

41 Di Giacomo 1918.

42 Gaetano Veneziano (1665-1716) pugliese di nascita, era giunto a Napoli all'età di 10 anni. Entrô
nel conservatorio di Santa Maria di Loreto e divenne allievo di Provenzale. Veneziano fu maestro
nello stesso conservatorio di Loreto nel 1684 e poi stabilmente dal 1695 alla morte divenendo per
alcuni anni, fra 1704 e 1707, maestro della Real Cappella. Si veda Turano 1988, pp. 37-48.



110
Non senza scandalo delli convicini

la Domenica di Pasqua.43 Veneziano compose anche per il monastero di Santa
Chiara, Santa Maria Maddalena delle Spagnole e il conservatorio dello Spirito
Santo, cosi corne leggiamo nelle dediche delle sue composizioni.44 Moite delle
lezioni di Veneziano sono dedicate ad una voce solista con accompagnamentodi archi. E il caso délia Lettione terza da cantare durante la sera del Giovedi
Santo composta da Gaetano Veneziano nel 1700, in cui si legge chiaramente la
dedica ad una certa «suor Chiara», e délia Lettione del Giovedi Santo del Primo
Notturno dedicata a «Suor Maria Gioseppa»:45

5. Gaetano Veneziano, Zain. Repulit Dominus altare suum,
Napoli, Archivio musicale délia Congregazione del l'Oratorio.

L interpretazione che Veneziano fa del testo di Geremia lascia grande spazio al
virtuosismo canoro attraverso mélodie che richiedono una notevole destrezza nella
parte vocale: non si ha infatti l'impressione di essere di fronte a partiture per cosi
dire scolastiche.

43

44

45

Sulle Lamentazioni si veda anche cap. Ill, pp. 69-70.
Si veda la tabella 6 p. 115 relativa aile partiture dedicate a religiose.
Si veda quanto detto a proposito delle proibizioni sui riti délia Settimana Santa nel cap. I, p. 46.



La pratica musicale
111

6. Gaetano Veneziano, Daleth. Tetendit arcum suum,46
Napoli, Archivio musicale della Congregazione dell'Oratorio.

Vi è inoltre l'alteraanza di situazioni musicali diverse, motivi della tradizione popo-lare si mescolano m giusto equilibrio al repertorio colto. Inoltre le sezioni strumentali
solistiche, 1 uso del basso, rendono l'idea del livedo dei musicisti o delle musiciste
a cui erano destinate queste composizioni.47

Vi sono poi una serie di fonti musicali che si riferiscono a specifiche occorrenze
liturgiche proprie di un'istituzione. Sono per la maggior parte inni composti per le
celebrazioni dei santi venerati nei singoli monasteri. Ne è un esempio l'inno di
Gaetano Manna in occasione della festività Santa Maria Egiziaca, commissionato dalla
badessa dell'omonima istituzione,48oppure l'inno del XVIII sec., O Clara, da eseguire
«per quando entra la statua di s. Chiara in detta Chiesa», composto probabilmente perla processione organizzata dal monastero di Santa Chiara in occasione della festività
della Santa. Il sontuoso corteo partiva dalla Cattedrale cittadina, ove era custodita la
statua d argento raffigurante la Santa e giungeva a Santa Chiara dove aveva inizio un

46 Le due partiture sono custodite presso l'Archivio dei Girolamini di Napoli, la riproduzione
fotografica è tratta da <http://www.internetculturale.it>.

47 Entrambe queste composizioni si possono considerare per molti versi analoghe alle più cono-
sciute lamentazioni di Alessandro Scarlatti, in comune hanno l'esecuzione a voce sola con archi
e la costante alternanza di situazioni musicali molto diverse fra loro.

48 Cfr. cap. V, pp. 140-141.



112 Non senza scandalo delli convicini

solenne triduo.49 È probabile che questi esempi musicali fossero prodotti e commis-
sionati per le cerimonie ufficiali e dunque eseguiti dalle cappelle musicali (Arcive-
scovado o Cappella Reale) chiamate a realizzare la parte musicale del rito liturgico.

Provengono dal monastero di Santa Chiara alcune fonti musicali destinate alla
quotidianità liturgica: una messa e tre antifone di compieta a due voci, appartenenti
alla tradizione délia polifonia semplice, composte nel 1733 dalla maestra di coro
del monastero di Santa Chiara, Delia Bonito.50 Ad oggi sono gli unici esempi pro-
venienti dai chiostri napoletani ad essere stati composti da mano femminile. Sono
fonti che si collegano alla pratica del canto fratto. Si tratta di un repertorio assai
diffiiso in tutta Europa e testimoniato da numerosi libri liturgici sia manoscritti sia a

stampa e da una notevole diffusione sul territorio europeo tra Cinque e Settecento.
In altre parti d'Italia come Trento, Bologna etc., soprattutto sotto l'impulso delle
comunità monastiche appartenenti alla famiglia francescana, in pieno Settecento
venivano composti interi Kyriali, Graduali etc. nello stile del canto fratto, talvolta
anche a due o tre voci. La scoperta, anche per il Meridione d'Italia, di nuove fonti
musicali manoscritte in canto fratto, conferma che si trattava di una tradizione assai

più diffusa di quanto non ci facciano credere le rare testimonianze scritte rimaste.
Essendo fonti composte dalla maestra di coro del monastero, possiamo supporre
che fossero destinate aile monache coriste di Santa Chiara. Questo confermerebbe
la partecipazione attiva delle Stesse religiose al servizio musicale delle celebrazioni
liturgiche giornaliere.51

Sono presenti poi alcune composizioni per celebrazioni liturgiche specifiche
dei monasteri femminili, corne le liturgie di professione religiosa. Si tratta quasi
sempre di mottetti composti sul testo dell'antifona Veni Sponsa Christi o dell'inno
Veni Creator Spiritus presenti nei riti di professione religiosa composti da
Francesco Feo, Gennaro Manna, Girolamo Abos, Giacomo Sarcuni, cui si aggiungono
cinque antifone relative al canto dei voti pronunciati dalle professe e composte da

49 Cfr cap. VI, pp. 181 -182.
50 Su queste composizioni si veda cap. VI, pp. 173-178.
51 La maggior parte degli studi sulle istituzioni monastiche e sulla musica composta per la litur-

gia si è concentrata sulle occasioni del far musica più solenni, eccezionali e fastose, con largo
impiego di professionisti e di tutte le possibilité che lo sviluppo delle cappelle musicali presso
le istituzioni religiose poneva a disposizione dei compositori. In passato inoltre le ricerche ri-
guardanti la vita liturgica e musicale degli ordini monastici sono state fortemente condizionate
da lacune causate dalla mancata conoscenza e dal difficile reperimento delle fonti, cui si ag-
giungeva anche - per l'ambito liturgico quotidiano - la consuetudine di valorizzare soltanto le

testimonianze più antiche, emarginando tutto ciô che era considerato tardo rispetto all'aurea
età medievale. Questo ha significato l'esclusione di un patrimonio musicale che non appartiene
direttamente al canto detto 'gregoriano' ma che di fatto da esso dériva, e che ha avuto piena
cittadinanza nelle azioni liturgiche: il canto fratto. Le indagini sulle consuetudini musicali degli
ordini monastici femminili e il ritrovamento di questa tipologia di fonti musicali aprono nuovi
filoni di ricerca e nuovi interrogativi. Napoli e il Meridione d'Italia potrebbero non essere stati
esclusi dal fenomeno del canto fratto anche in pieno Settecento.



La pratica musicale 113

Alessandro Speranza.52 Nei riti di monacazione era particolarmente viva la con-
suetudine di chiamare illustri cantanti per far cantare mottetti o di farli eseguire
direttamente alle religiose.53 II mottetto solistico era infatti il genere musicale
maggiormente utilizzato nelle professioni religiose: esso permetteva agli artisti
coinvolti di esprimere al meglio tutte le loro abilità vocali.

Infine citiamo le partiture superstiti relative alle diverse forme drammatiche
che spesso facevano seguito ad alcune ricorrenze festive. A questa categoria ap-
partiene ad esempio la cantata sacra a tre voci La Gara tra la Fede e la Fortezza,

composta, nel 1776, in occasione «che veste l'abito religioso l'Eccellentissima
Signora D. Maria Luisa de' Principi Pignatelli», per il monastero di Regina Coeli
e attribuita al compositore Alessandro Speranza.54

7. Alessandro Speranza, La Gara tra la Fede e la Fortezza. Frontespizio.53

Lecce, Biblioteca G. Pastore.

52 Cfr. cap. Ill, pp. 80-82.
53 Cfr. cap. Ill, pp. 86-88.
54 II manoscritto non présenta né il nome dell'autore dei versi né del compositore. Tuttavia sul

frontespizio, in alto a destra, è présente il nome di Alessandro Speranza a matita. Speranza fu

attivo a Regina Coeli corne maestro di cappella e sacerdote dal 1764. Cfr. Pastore 2007; Fiore/
Iacono 2016.

55 Anche il présente manoscritto fa parte délia collezione privata délia Biblioteca Giuseppe Pasto¬

re di Lecce.



114 Non senza scandalo delli convicini

L'organico è formato da tre soprani, un ensemble Strumentale costituito da archi,
due corni, due trombe e due oboi, un coro di soprani e tenori. La cantata si apre
con una sinfonia introduttiva tripartita, cui fanno seguito recitativi ed arie che

vedono protagonisti Amor Divino Fede e Fortezza che si vantano reciprocamente
di aver concesso ad una semplice fanciulla le doti necessarie per diventare perfetta
sposa di Cristo.

8. Alessandro Speranza, Sinfonia introduttiva.
Lecce, Biblioteca G. Pastore.

Aile partiture sopracitate si potrebbe ancora aggiungere La Betulia liberata, «sacro
dramma», la cui musica risulta essere composta da Pasquale Cafaro per la mo-
nacazione «deU'Eccellentissima D. M. Teresa Francone» nel 1749. La partitura,
oggi conservata presso la Biblioteca Nazionale di Francia, non riporta il nome
dell'istituzione in cui aveva avuto luogo il rito di professione. Cafaro, composi-
tore di origini pugliesi, risiedeva a Napoli già dal 1735, essendo allievo di Nicola
Fago e Leonardo Leo al conservatorio délia Pietà de' Turchini, per poi prenderne
lui stesso la direzione nel 1759. È verosimile dunque ipotizzare che anche questa
testimonianza sia di ambito napoletano.



La pratica musicale 115

Queste fonti musicali, diverse fra loro, sono molto significative, essendo espres-
sione di usi e costumi delle comunità claustrali. Osservate nel loro insieme costi-
tuiscono una testimonianza preziosa dell'ambiente del quale sono emanazione.

Si propone nelle seguenti tabelle, l'elenco di tutte le composizioni riconducibili
agli ambienti monastici femminili napoletani emerse dalla documentazione d'ar-
chivio, dalle fonti musicali a disposizione e segnalate nel catalogo Di Giacomo:

Tabella 6: Partiture dedicate a religiose.

Sec. XVII Bartolomeo
Ferrari

Risorto il Signore, aria a

solo
Per una signora
monaca

I-Nf

Inizio
sec. XVIII

Gaetano
Veneziano

Laudamus a voce sola con
violini unisoni

Per suor Eugenia
alia Maddalena delle
Spagnole

I-Nf

Inizio
sec. XVIII

Gaetano
Veneziano

Cantata per il SS.mo Per la signora d. Luisa
de Franchis in Santa
Chiara

I-Nf

Inizio
sec. XVIII

Gaetano
Veneziano

Lezione II noct. I per la
notte del SS. Natale

Per suor Rosa Mancini
al Spirito Santo

I-Nf

Inizio
sec. XVIII

Gaetano
Veneziano

Lezione II noct. I
Mercoledi Santo

Per suor Giuseppa
Conti dentro lo Spirito
Santo.

I-Nf

Inizio
sec. XVIII

Gaetano
Veneziano

Versetto del Benedictus e

versetto del Miserere
Per suor Eugenia
dentro lo Spirito Santo

I-Nf

Inizio
sec. XVIII

Gaetano
Veneziano

Lezione III noct.I per la
notte del S. Natale

Per suora Giuseppa
Conte dentro lo Spirito
Santo

I-Nf

Inizio XVIII
sec.

Gaetano
Veneziano

Salmo I di compieta a 4

con violini [...] Venerdi
Santo di sera. Lezione I
noct. Ill

Per suor Colomba I-Nf

1693 Gaetano
Veneziano

De Lamentatione Giovedi
Santo la sera

Per suor Maria
Gioseppa

I-Nf

1700 Gaetano
Veneziano

Lettione del Giovedi Santo

noct. I
Per suor Maria
Gioseppa

I-Nf

18 febbraio
1700

Gaetano
Veneziano

Lettione III Giovedi Santo
de sera

Per suor Chiara I-Nf

Inizio
sec. XVIII

Gaetano
Veneziano

Magnificat «volgare» a 2

con violini
Per le ss.re monache
del Spirito Santo

I-Nf

Sec. XVIII Nicola Grillo Lectio III Giovedi Santo Per la Signora d. Maria
Anna Scalea

I-Nf

Sec. XVIII Johann Adolph
Hasse

Lectio II noct.I Mercoledi
Santo

Per I'lll.ma sig.ra d.

Anna d'Andrea
I-Nf



116 Non senza scandalo delli convicini

Sec. XVIII Johann Adolph
Hasse

Lectio III Venerdi Snto Per la sig.ra d. Chiara
d'Andrea

I-Nf

Dicembre
1720

Leonardo Leo Lectio III Giovedi Santo Per servizio deWill,
ma sig.ra d. Chiara
dAndrea

I-Nf

Dicembre
1720

Leonardo Leo Lectio III Giovedi Santo Per servizio dell 'ill.ma
sig.ra [illegibile]

I-Nf

Inizi
sec. XVIII

Leonardo Leo Veni sponsa Christi a 5 con Per le signore monache
violini del Spirito Santo

I-Nf

Sec. XVIII Francesco de

Majo
Lamentatio I Mercoledi
Santo

Per la sig.ra donn '

Agnese di Gennaro
I-Nf

XVIII sec. Nicola Conti Messa Sig.re Isabella, Rosa,
Ottavia

I-Bc

Ottobre 1732 Nicola Porpora Lezione III Mercoledi
Santo

Per /'ill.ma sigr.a d.

Isabella d'Andrea
I-Nf

1746 Pasquale
Cafaro

La Betulia Liberata per la monacazione
«dell 'Eccellentissima
D. M. Teresa Francone

F-Pn

17 luglio 1747 Gennaro
Manna

Gioas re di Giuda. Oratorio
a 6

A richiesta della
signora d. Vittoria
Colonna

I-Nf

Fine XVIII
sec.

Donato
Ricchezza

Lamentatio I Mercoledi
Santo a sera coll'arciliuto

Per la sig.ra suora
Antonia

I-Nf

1776 Alessandro
Speranza

La Gara tra Fede Speranza Per Ecc. Sig.ra
D. Maria Luisa de '

Principi Pignatelli,
Regina Coeli

I-LE
pastore

1789 Alessandro
Speranza

5 antifone Per la monacazione
della «R. Sig.

ra Mariantonia
Pignatelli», Regina
Coeli

I-LE
pastore

1791-1810 Anonimo Festinantes ad Praesepe
Mottetto | Ripieno in

Per le Sig.re Monache
di S.a M.a Della Purità

I-Nc

Pastorale | A quattro voci,
cioé di Basso, tenore,
Contralto, e | di Soprano



La pratica musicale

Tabella 7: Partiture per monasteri.56

117

Sec. XVII Antonio Nola Veni de Libano per le Monache I-Nf
Sec. XVII Anonimo Inno a 5 Concinant

plebs fidelium
Per Santa
Chiara

I-Nf

1723 Delia Bonito Messa S. Chiara S. Chiara

1723 Delia Bonito Salve Regina S. Chiara

1723 Delia Bonito Regina Coeli S. Chiara

1723 Delia Bonito Ave Regina
coelorum

S. Chiara

Sec. XVIII Anonimo Hymnus Lux o
decora Gregori,
4 vv

Per San

Gregorio
Armeno

I-Nf

Francesco Feo Pater superni
luminis

Per S. Maria
Maddalena de

Pazzi

I-Nf

Sec. XVIII Francesco Feo Veni sponsa Christi
a S solo57

Per
monacazione

I-Nf

1765 Giacomo Tritto Li Furbi Intermezzo

fatto per L'Ecc.
me Sig. re Dame
Monache In
S. Chiara

I-Nc

Aprile 1789 Gaetano Manna Inno della gloriosa
S. Maria Egiziaca

Per comando
della signora
dama m. a

Giuseppe
d'Aragona
ad uso della
real chiesa di
S.M. Egiziaca
di Pizzofalcone

I-Nf

Sec. XVIII Gennaro Manna Veni sponsa Christi Per
monacazione

I-Nf

56 Si segnalano anche le seguenti partiture riconducibili a dei monasteri femminili pur non aven-
do un esplicito riferimento: due inni dedicati a Santa Maria Maddalena di Gaetano Veneziano

sec. XVIII e Cristofaro Caresana del 1678, probabilmente composti per una delle istituzioni
femminili cittadine dedicate alla Maddalena; e ancora Giuseppe Alfieri, Hynno per Santa Maria
Egyptiaca a 4, sec. XVI; Stamigna Hino per S. Maria Magdalena de Pactis a 9 voci, sec. XVII;
Gaetano Veneziano, Infesto S. Mariae Magdalena a 5 voci co' violini, 16 luglio 1700; Gaetano

Veneziano, due inni carmelitani per S. Maddalena dei Pazzi, 1689.

57 Salvatore Di Giacomo indica anche un altro mottetto Veni sponsa Christi composto da Feo ove

perô non vi è l'esplicita indicazione della monacazione.



118 Non senza scandalo delli convicini

— Girolamo Abos Veni Creator Per I-Nf
Spiritus monacazione

Sec. XVIII Giacomo Veni Creator Pel velo di I-Nf
Sarcuni58 Spiritus monaca

Sec. XVIII Nicolo Veneziano 0 Clara, «hinno S. Chiara I-Nf
per quando entra la
statua di s. Chiara
in detta Chiesa».

58 Di Sarcuni è présente presso i Girolamini anche un Veni Sponsa Christi a due Chori senza spe-
cifica destinazione alla funzione délia monacazione.


	La vita dei chiostri fra consuetudini e proibizioni

