Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 58 (2017)

Artikel: "Non senza scandalo delli convicini" : pratiche musicali nelle istituzioni
religiose femminili a Napoli 1650-1750

Autor: Fiore, Angela

Kapitel: I: La vita dei chiostri fra consuetudini e proibizioni

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858611

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858611
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Parte [

La vita dei chiostri fra consuetudini e proibizioni






I. Il buon governo degli istituti

1. La riforma dei monasteri femminili

I monasteri femminili napoletani furono luoghi privilegiati per assicurare un onora-
to collocamento alle figlie della nobilta destinate, per vocazione o per scelta fami-
liare, alla vita del chiostro piuttosto che all’istituto matrimoniale. La vita religiosa
era una condizione spesso imposta, e pertanto la monacazione era in molti casi
una parte essenziale delle strategie familiari di conservazione e arricchimento del
patrimonio.' Le fanciulle erano fatte entrare nel monastero ancora bambine, molto
prima che potessero prendere i voti solenni e, in cambio del versamento della dote
monastica, ricevevano un certo grado di istruzione. I monasteri erano assimilabili
a degli educandati, in cui I’applicazione delle regole era abbastanza elastica.

La vita che si conduceva in monastero agli inizi del XVI secolo era infatti
abbastanza libera e 1’osservanza della clausura moderata: si ricevevano visite, era
possibile uscire dai chiostri, si amministravano beni personali. Alcuni monasteri,
pur avendo adottato la clausura ai tempi della fondazione, 1’avevano poi col tempo
abbandonata, allontanandosi dagli ideali che ne avevano ispirato la costituzione.
Col tempo inoltre, le attivita di lavoro femminile, le spese superflue, il lusso nelle
cerimonie o gli svaghi, avevano indotto le religiose a violare i principi fondanti
della clausura e aggirare la limitazione dei rapporti con il mondo esterno, facendo
si che il posto riservato alla preghiera fosse tutt’altro che prioritario.

Come in altre parti d’Italia, anche nel viceregno napoletano, si era poco per
volta diffusa la contrapposizione tra monasteri ‘chiusi’, che seguivano strettamente
le norme claustrali, e 1 monasteri ‘aperti’, dove invece le religiose risiedevano nei
propri lussuosi appartamenti, protette da reti di relazioni con 1’esterno.’ Pochi i
monasteri napoletani che godevano di una buona reputazione. Le carte degli arci-
vescovi napoletani ne indicano all’incirca tre: la Sapienza, San Giovanni Battista,
Santa Maria di Gerusalemme. Uno dei monasteri piu prestigiosi e indisciplinati,
maggiormente messo sotto tiro dalle autorita ecclesiastiche fu quello delle clarisse
di Santa Chiara. Le clarisse si distinsero nel corso dei secoli per la magnificenza e
il benessere della vita che conducevano dietro le grate e il loro comportamento fu
spesso oggetto di interventi riformatori. Gia nel 1536, padre Giacomo d’Ancona,

1 Sulle monacazioni forzate cfr. CANOSA 1991, pp. 133-136; ZARRI 1997; Novi-CHAVARRIA 2001,
pp. 67-70; PAOLIN 1996; MONSON 1992, pp. 15-47.

2 Prima del concilio la clausura non era prevista né applicata da tutti gli ordini monastici, si veda
MieLE 2001, pp. 91-138.

3 Sulla contrapposizione fra monasteri aperti e chiusi si veda CREYTENS 1965, pp. 45-84.



34 Non senza scandalo delli convicini

generale dei convenutali incaricati della guida spirituale dell’istituzione, lamentava
il carattere mondano delle cerimonie organizzate dalle clarisse, specificando, ad
esempio, che durante la festa del Corpus Domini troppi secolari entrassero nel
monastero di Santa Chiara dove si faceva “troppa musica”.*

La reintroduzione della clausura rappresento quindi I’elemento essenziale del
programma di riforma dei monasteri proposto dal Concilio di Trento. I padri con-
ciliari si occuparono infatti specificamente della questione monastica attraverso il
Decretum de regularibus et monialibus,” un documento che ribadiva 1’osservanza
dei tre voti di poverta, castita e obbedienza e mirava all’applicazione dell’istituto
claustrale a tutte le comunitad femminili. La clausura venne cosi imposta obbli-
gatoriamente alle monache di qualunque ordine, anche li dove non era mai stato
previsto nella regola originaria e nelle costituzioni dei singoli istituti. L obiettivo
era quello di agire sulla disciplina interna dei chiostri infrangendo cosi circuiti e
legami tra professe e gruppi parentali. Le nuove norme tridentine furono diffuse
con la costituzione Circa pastoralis emanata da Papa Pio V nel 1566.° Il primo
risultato pratico che si ottenne a Napoli, fu la chiusura di alcuni monasteri ritenuti
inadatti alla vita claustrale.” Il cardinale Alfonso Carafa® infatti, procedette a sop-
primere e unire diverse strutture, trasferendo le monache da un istituto all’altro.’
Fu inoltre resa obbligatoria la professione solenne e Pio V stabili espressamente
che anche le converse e le novizie fossero tenute ad osservare la clausura. Nessuna
religiosa avrebbe piu potuto lasciare il monastero, neanche per breve tempo, se non

4 MieLe 2001, p. 97.

CoNcILIORUM DECRETA 1973, pp. 777-778.

6  Sulla riforma dei monasteri femminili si rimanda a: GALASSO/VALERIO 2001; CREYTENS 1965;
Novi-CHAVARRIA 2001, pp. 67-70; PASCHINI 1960; ZARRI 1999; DoNADI 2003, pp. 37-38; MIE-
LE 1990, pp. 123-204; Boccapamo 1990.

7  Sant’Aniello, Sant’Agata, Santa Maria della Misericordia, San Benedetto e San Festo furono i
primi monasteri a subire questo provvedimento. Le monache dei primi due istituti vennero
unite a quelle di Donnalbina, mentre le religiose di Santa Maria della Misericordia e San Bene-
detto furono trasferite al monastero Sant’Arcangelo a Baiano. Le monache di San Festo furono
unite a San Marcellino. Cfr. GALAssO/VALERIO 2001, p. 102. Sull’accorpamento dei monasteri
di San Festo e San Marcellino si veda il cap. V, pp. 121-123.

8  Alfonso Carafa fu arcivescovo di Napoli fra 1540 e 1565, Cfr. DE MA10 1997 pp. 28-34.

9  Sul clima riformistico napoletano e sul malcontento delle monache vi & la preziosa testimo-
nianza di Fulvia Caracciolo. Nata nel 1539 fu portata, a soli 2 anni, al monastero di San Gre-
gorio Armeno per diventare monaca nel 1547. Fu autrice del celebre Brieve compendio della
fundatione del Monistero di San Gregorio Armeno detto San Ligoro di Napoli (1580) e inoltre
del Borro, o sia esemplare delle nobile memorie della R.a D. Fulvia Caracciola 1577, sulle cose
succedute nel nostro monastero nella restrittione delle regole e clausura (oggi conservato presso
I'AsN, MS, f. 3435). Nelle sue memorie la Caracciolo espresse tutto il suo disappunto in merito
all'applicazione delle normative tridentine. Si tratta di un documento eccezionale per le infor-
mazioni che la Caracciolo da circa la vita quotidiana di un monastero femminile italiano della
meta del Cinquecento e, soprattutto, per le reazioni che registra rispetto alle imposizioni dettate
dal Concilio. Si veda anche SPiN0sA/PINTO/VALERIO 2013; CARRINO 2013. Si rimanda inoltre
alle pagine dedicate al monastero di San Gregorio Armeno, cap. V, pp. 131-136.

w



Il buon governo degli istituti 35

per legittimo motivo, approvato dal vescovo ordinario. Inoltre, senza il permesso
dell’ordinario, nessuno sarebbe pitl potuto entrare a fare visita alle monache sotto
pena di scomunica.'’

[’adeguamento alle nuove normative impose inoltre una ridistribuzione degli
spazi claustrali. Prima della riforma tridentina, I’organizzazione dei chiostri era
basata sul cosiddetto “sistema delle celle”. La cella rappresentava una sorta di
microcosmo in cui venivano svolte buona parte delle attivita giornaliere e dove
era possibile condurre una vita quasi privata. Infrangere tale sistema, significava
anzitutto donare nuovamente importanza alla struttura organizzativa della comu-
nita. Pertanto 1 monasteri divennero cantieri permanenti e interi edifici vennero
trasformati, ampliati o costruiti ex novo. Per rimarcare la condizione di separazione
del monastero dal mondo circostante, vennero posti portoni, mura, grate, ruote,
chiavistelli, finestre murate od oscurate. Furono pero predisposti anche giardini,
logge e portici ampi, per consentire alle recluse di uscire all’esterno senza essere
viste da sguardi indiscreti. La clausura impose anche la creazione del parlatorio.
Si trattava di una stanza intermedia tra 1’interno del chiostro e I’esterno. Uno
spazio simbolico di confine che permetteva alle religiose di parlare con 1 visitatori
attraverso delle grate senza essere viste. Il parlatorio era costantemente sorvegliato
da una monaca ‘ascoltatrice’ che presenziava ai colloqui fra religiose e parenti
o fornitori. Vi erano tuttavia norme che regolavano [’accesso ai monasteri € 1
colloqui al parlatorio: erano ammesse soltanto quelle persone a cui era concessa
esplicita licenza per motivi di parentela o d’ufficio. Tanto rigore e tanta severita
erano giustificati dall’intenzione di proteggere in tutti i modi le professe, garantire
la loro diligenza agli uffici divini e assicurare la loro totale concentrazione durante
la preghiera, che doveva costituire lo scopo principale della loro vita.

La clausura contribui anche alla rivalutazione del ruolo assunto dagli eccle-
siastici all’interno delle comunita monastiche femminili. Confessori, cappellani
e predicatori, divennero una presenza costante nella vita delle religiose. Il loro
sostegno era giudicato fondamentale ai fini di una pratica sacramentale e devo-
zionale piu cosciente.

Badesse e superiori avevano poi il compito di preoccuparsi affinché tutto fosse
attentamente rispettato. In caso di disordini rischiavano di incorrere loro stesse
in gravi pene.

Inutile dire che la resistenza da parte dei monasteri fu enorme. A mettere mag-
giormente in allarme le monache erano le norme che riducevano al minino i loro
contatti col mondo esterno, le restrizioni riguardo visite e doni, le limitazioni ri-
guardo |’ organizzazione di feste e liturgie. Il malcontento delle religiose, costrette a
misurarsi con cambiamenti che sembravano per loro sconcertanti, fu sostenuto dai
parenti e dalle comunita locali. La clausura veniva interpretata come un tentativo
della gerarchia ecclesiastica di sciogliere quei legami che fino ad allora avevano

10 MikeLe 2001, pp. 91-138.



36 Non senza scandalo delli convicini

collegato in vario modo le professe ai loro nuclei parentali di origine. I genitori
temevano che I’eccessivo rigore della normativa tridentina avrebbe spinto molte
fanciulle ad abbandonare il chiostro, con tutte le conseguenze patrimoniali che
ne sarebbero derivate per le famiglie. Nella societa napoletana infatti il controllo
esercitato dalle famiglie nobili sulle istituzioni ecclesiastiche cittadine era forse piu
radicato che in altri contesti geografici e I’atteggiamento verso la disciplina impo-
sta dalla riforma era fortemente condizionato dal senso dell’onore della casata.!!

La riforma, come vedremo nelle pagine seguenti, non attecchi mai seriamente
nel viceregno napoletano. I brevi interventi degli arcivescovi Acquaviva, Carafa e
Boncompagni non sortiranno grandi esiti.'* Solo anni piu tardi, a meta Seicento,
I’arcivescovo Ascanio Filomarino si dedico con decisione alla questione mona-
stica."

2. Gli strumenti di controllo

Le disposizioni conciliari post-tridentine posero il controllo dei monasteri fem-
minili sotto [’autorita dei vescovi ordinari che stavano a capo delle varie diocesi
locali.' A loro volta i vescovi nominavano dei vicari, ovvero ecclesiastici che su
delega, trattavano ordinariamente relazioni e problematiche con 1 diversi monasteri
della citta. I poteri del vicario sui chiostri femminili consistevano nella supervi-
sione amministrativa dello stato economico e della gestione dei beni temporali
degli istituti. Il vicario era responsabile anche della disciplina, dell’osservanza dei
tre voti monastici, del rispetto della clausura e dell’applicazione della normativa
tridentina.'® Si occupava inoltre dell’esplorazione della volonta di monacande
¢ novizie; ne approvava i confessori e 1 maestri ed assisteva all’elezione della
superiora. Una funzione pitl 0 meno simile era svolta dal cardinale protettore, in
genere esponente di grandi famiglie, deputato alla supervisione delle istituzioni
di regio patronato. Non ¢ sempre facile stabilire quali comunita ricadessero sotto
la giurisdizione del vicario o dei protettori, né ricostruire come tali autorita si
alternarono nel corso dei secoli.

11 Sul ruolo esercitato dalle famiglie napoletane a seguito della riforma si veda GALASSO/VALE-
RIO 2001; Novi-CHAVARRIA 1993, pp. 84-111; Novi-CHAVARRIA 2001; Boccapamo 2001,
pp. 77-106.

12 Ottavio Acquaviva d’Aragona fu arcivescovo di Napoli dal 1605 al 1612; Decio Carafa dal 1613
al 1626; Francesco Boncompagni dal 1626 al 1641.

13 Sui diversi interventi riformatori da parte degli arcivescovi della Diocesi si veda DE Ma10 1997,
pp. 28-34; STRAZZULLO 1968; STRAZZULLO 1978,

14 Sivedano i cap. V e IX del Decretum de Regularibus et Monialibus, cfr. CONCILIORUM DECRETA
1973, p. 179.

15 Cfr. ZARRI 1999, pp. 347-368.



Il buon governo degli istituti 37

La rete di controllo che tutelava le comunita monastiche partenopee non si
limitava all’attivita del vescovo locale e dei vicari da lui delegati, ma si avvaleva
anche dell’intervento delle congregazioni curiali presso la Santa Sede come la
Congregazione del Concilio e in modo particolare la Congregazione dei Vescovi
e Regolari.'® Deputata a vigilare sulla condotta di prelati, religiosi e religiose
e a dirimerne le controversie, la Congregazione dei Vescovi e Regolari era ben
informata su ogni aspetto della vita delle comunita religiose in modo da poter
esercitare un controllo abbastanza capillare sulla loro condotta. Essa si attivava
soprattutto in risposta ai memoriali che laici, ecclesiastici e nunzi apostolici in-
viavano a Roma per denunciare le situazioni piu disparate o semplicemente per
domandare un intervento risolutore nelle questioni pit spinose. La Congregazione
dei Vescovi e Regolari esercitava anche sui monasteri napoletani una giurisdizione
piuttosto ampia, che abbracciava svariati aspetti della vita claustrale: disciplinare,
patrimoniale, amministrativo e giudiziario. Si trovano, ad esempio, testimonianze
dell’intervento di questa Congregazione anche riguardo 1’utilizzo della musica
nelle comunitd monastiche. Alcuni dei provvedimenti da essa disposti circa 1’u-
tilizzo della musica nella liturgia, sono presenti nella lacunosa corrispondenza
intercorsa fra le congregazioni curiali e il vicario delle monache custodita presso
I’ Archivio Diocesano di Napoli."’

La Congregazione dei Vescovi e Regolari era coadiuvata nella sua opera di
controllo dalla Congregazione del Concilio, sorta nel 1563 come commissione
temporanea incaricata di sovrintendere all’applicazione delle decisioni tridentine.
Le istituzioni ecclesiastiche e la stessa Congregazione dei Vescovi e Regolari, pur
controllando la condotta delle religiose, tendevano a trovare dei compromessi e
ad evitare imposizioni che avrebbero potuto sortire esiti negativi nelle alleanze
politiche.

La coesistenza di organismi differenti, tutti deputati al controllo delle istituzioni
napoletane, produsse spesso conflitti di competenza. Tuttavia le monache napo-
letane non furono mai destinatarie passive delle decisioni altrui ma, beneficiando
anche del sostegno dei parenti, tentarono di far sentire la propria voce nelle que-
stioni che le riguardavano, non da ultimo quelle musicali.

16 La Congregazione dei Vescovi e Regolari sorse alla fine del XVI secolo dalla fusione di due
distinte congregazioni: la Sacra Congregatio super consultationibus episcoporum et aliorum pre-
latorum e la Sacra Congregatio super consultationibus regularium.

17 Purtroppo si hanno solo pochi riferimenti nelle carte d’archivio napoletane riguardo gli in-
terventi delle congregazioni curiali. La documentazione completa si conserva presso I'Archi-
vio Segreto Vaticano. Ad oggi, per Napoli, sono stati compiuti solo pochi sondaggi circa I'im-
pegno sinodale dei vescovi riformatori e delle congregazioni della Santa Sede in applicazione
delle risoluzioni tridentine. Si tratta di studi che si occupano pero specificamente di aspetti
legati all’antropologia e alla storia delle istituzioni, cfr. Russo 1970; VALERIO 2006; Bocca-
DAMO 1990, alla storia dell’arte e all'architettura, STRAZZULLO 1968, e non si occupano della
pratica musicale.



38 Non senza scandalo delli convicini

3. Le visite pastorali

Il Concilio di Trento aveva inoltre ribadito il dovere della visita pastorale dei
vescovi.'® Le visite consentivano una maggiore conoscenza della realtd sociale
e spirituale della diocesi, erano un’occasione di controllo dei fedeli e del clero,
e un mezzo tramite il quale trasmettere modelli morali, devozionali, etici.!” ar-
civescovo aveva la liberta di eseguire la visita ogni volta che lo avesse ritenuto
opportuno. Effettuarla non era pero cosa semplice e scontata da parte dei vescovi,
anche perché non tutti 1 monasteri ricadevano sotto il controllo arcivescovile. 1
problemi si ponevano soprattutto nelle istituzioni ‘regie” che non erano controllate
direttamente dalla curia.?® La visita era vista come una vera e propria inchiesta,
in cui ogni aspetto dell’organizzazione religiosa delle singole istituzioni veniva
investigato dal vescovo in persona o dai suoi delegati: lo stato di conservazione
di chiese, cappelle e altari, il numero e la condotta delle religiose, il numero delle
messe e delle processioni, la presenza di associazioni devozionali laiche, le even-
tuali condotte sospette.

Le visite fornivano alle gerarchie ecclesiastiche informazioni preziose sulla
situazione religiosa, sulla composizione sociale degli istituti, offrendo un interes-
sante quadro d’insieme della clausura napoletana. I documenti che ne scaturiva-
no rappresentano dunque una fonte ricca delle notizie piu varie. Essi fanno luce
sull’effettivo grado di conformita dei monasteri ai dettami tridentini e forniscono

18 La questione era stata specificata nel canone VIII della XXII sessione conciliare «I vescovi,
anche come delegati della Sede Apostolica, nei casi concessi dal diritto, saranno gli esecutori
di tutte le disposizioni pie, sia di quelle che sono espressione delle ultime volonta, che di quelle
tra vivi. Abbiano la facolta di visitare gli ospedali, i collegi di qualsiasi specie, le confraternite
laicali, anche quelle che chiamano ‘scuole’ o con qualsiasi altro nome; non pero quelle che sono
sotto la immediata protezione dei re, senza loro espressa licenza»; e nel III canone della XXIV
sessione «I patriarchi, i primati, i metropoliti e i vescovi non manchino di visitare personal-
mente la propria diocesi; se ne fossero legittimamente impediti, lo facciano per mezzo del loro
vicario generale o di un visitatore. Se ogni anno non potessero visitarla completamente per la
sua estensione, ne visitino almeno la maggior parte, in modo tale, pero, che nel giro di due anni,
o personalmente o per mezzo dei loro visitatori, terminino di visitarla», cfr. CoNciLIORUM DE-
CRETA 1973.

19 Le ricerche sulle visite pastorali effettuate dagli arcivescovi napoletani hanno prodotto diversi
contributi. Si veda: Russo 1970; Boccapamo 1999, pp. 277-315. Numerosi riferimenti alle
Sante Visite si trovano anche in DE MA10 1997, pp. 35-40; STRAZZULLO 1978.

20 Si ricorda, ad esempio, la tenace resistenza delle monache di Santa Chiara, istituzione per I'ap-
punto di regio patronato, ai tentativi di visita pastorale del cardinale Alfonso Gesualdo nel
1596, e in seguito del cardinale Ascanio Filomarino. Nel marzo 1652 le clarisse fecero barriera
con iloro corpi per non permettere 'accesso nel monastero al cardinale presentatosi a sorpresa
alle porte del monastero pretendendo di visitarlo. All'episodio fece seguito un interdetto con la
privazione della celebrazione di liturgie. Qualche anno piu tardi nel 1654 le clarisse acconsen-
tirono alla visita pastorale. Cfr. VALERIO 2006, pp. 127-139.



Il buon governo degli istituti 39

anche informazioni sulle condizioni materiali e patrimoniali dei monasteri, sull ur-
banistica e la storia della citta.

I diversi arcivescovi furono pit 0 meno severi verso le inadempienze delle mo-
nache riscontrate attraverso le visite. Di certo, nessuno ebbe lo stesso persistente
interesse per la questione come Ascanio Filomarino. Ossessionato dal rispetto
della disciplina claustrale, egli lamentava, nelle sue relazioni inviate a Roma, che
il piu grave danno arrecato ai monasteri era stato 1’alleggerimento della clausura.
Filomarino si pose pertanto 1’obiettivo di restituire dignita religiosa alle monache,
non giudicando abbastanza efficaci gli interventi dei suoi predecessori.*! Fu per-
tanto particolarmente assiduo alla visita pastorale, effettuando tre cicli di visite,
nel 1642, dal 1648 al 1654 e infine, dal 1657 al 1662, affermando in tal modo
la propria giurisdizione. Egli emano una serie di particolareggiati decreti per la
salvaguardia della clausura, tendenti ad evitare occasioni di contatto con il mondo
esterno. Inoltre, a seguito della visita del 1642, istitui una congregazione apposita
per vigilare sulle spese sostenute dai monasteri e verificare che fossero realmente
conformi alle esigenze degli istituti.?

Le relazioni delle visite contenevano in genere una breve introduzione storica
sulla fondazione della comunita monastica e sulla regola osservata, a cui faceva
seguito ’esame della chiesa adiacente al singolo'chiostro con il controllo di altari,
cappelle, stato delle suppellettili sacre, etc.; a volte si allegava anche un accurato
elenco delle reliquie conservate e delle celebrazioni che si effettuavano. Terminata
’analisi della chiesa, veniva fatta una descrizione delle condizioni del monastero
e dello stato della vita religiosa che vi si conduceva. I verbali erano spesso corre-
dati da alcune disposizioni generali relative a varie questioni: licenze di entrata e
uscita dal chiostro, modalita di utilizzo di parlatori, norme concernenti la gestione
temporale del chiostro, amministrazione del denaro, e ovviamente impiego e uti-
lizzo della musica. Ne troviamo testimonianza nelle visite del cardinale Giacomo
Cantelmo del 1691, in cui [’arcivescovo si espresse sul divieto di prendere lezioni
di musica da parte delle abitanti dei chiostri:

L’ Abbadesse, 0 superiore di qualsisia Monastero non permettano in conto veruno, che tanto dalla
parte delle Grati [sic], quanto della Chiesa qualsivoglia monaca professa, novitia, educanda, ¢
conversa pigli lettione di cantare, 0 sonare qualsivoglia instrumento, ne permettano che in coro,
0 nelle Grate si canti figurato, ma solo in semplice canto gregoriano, sotto pena della privazione
di officio ipso facto all’ Abbadessa, 0 superiore, che lo permetteranno, e di scomunica ipso facto
a noi riserbata rispetto alle Monache et a chi ’insegnera essendo secolare, et essendo persona a
noi soggetta di carcere formale per sei mesi [...]. 19 dicembre 1691 Giacomo Cardinal Cantelmo
Arcivescovo.?

21 I predecessori di Filomarino, Carafa e Buoncompagni non svolsero un'azione efficace sui mo-
nasteri. Basti pensare che il cardinale Boncompagni in quindici anni di governo visito solo sei
monasteri napoletani. Cfr. DE Ma1o 1997, pp. 28-34.

22 Ne fa menzione un editto del 1643, si veda AspN, Vicario, 259 D, app. p. 171.

23 AspN, Sante Visite, IV, app. p. 342.



40 Non senza scandalo delli convicini

Quando il giudizio della visita era negativo, venivano aggiunte istruzioni discipli-
nari. Un esempio riguardo la pratica della musica € contenuto nella visita al mo-
nastero di Santa Maria della Provvidenza effettuata nel 1744 dal cardinal Spinelli.
Nei decreti emessi al termine della visita si legge:

3° Nel Coro poi proibiamo affatto altro Canto, che il Canto fermo, a qual fine ordiniamo, che
non si debbano le monache servire di altre carte, né di altri libri, se non quelli, che sono stati
contrassegnati ed approvati dal nostro mastro di Cappella, ed ordiniamo, che le Religiose che
presiedono al coro, diano anco a Noi raguaglio di qualunque trasgressione, che si commetta in
maniera di coro.*

Ad ogni modo, nelle relazioni delle visite non si hanno grandi informazioni circa
I’utilizzo di musica nei monasteri. Si ha piuttosto I’impressione che I’interesse
della visita si concentrasse sull’applicazione architettonica delle norme imposte
dalla clausurae sul ristabilimento della vita comunitaria.”

4. 1sinodi e gli arcivescovi della Diocesi

I sinodi diocesani furono lo strumento maggiormente utilizzato dagli arcivescovi
per riformare la Curia e gli istituti religiosi. Gli atti dei sinodi costituiscono in-
fatti una rilevante fonte per la storia ecclesiastica napoletana: essi permettono di
conoscere gli ideali di societa cristiana che 1 diversi arcivescovi perseguirono e i
provvedimenti necessari per attuarli.?* T sinodi rispecchiavano di solito le esperien-
ze delle Sante Visite e si ponevano [’obiettivo di promuovere nuovi programmi e
prospettive pastorali. Nei diversi sinodi napoletani, particolare attenzione venne
appunto riservata alle comunita monastiche, e si tento di stabilire, attraverso decreti
e norme, una comune disciplina della vita claustrale. Dal 1644 al 1726, furono
celebrati a Napoli dodici sinodi diocesani.

Ascanio Filomarino fu arcivescovo di Napoli dal 1641 al 1667,*" periodo turbo-
lento caratterizzato principalmente dalla rivolta di Masaniello,* dalla conseguente

24 AsDN, Vicario, 471, app. p. 216.

25 Dai verbali delle visite si apprende, ad esempio, dell’esistenza di muri di cinta non sufficiente-
mente alti, dove spesso esistevano fori comunicanti con I'esterno, oppure di finestre che davano
sulla strada o su altri edifici etc.

26 Suisinodi diocesani napoletani si veda DA NADRO 1960; MIELE 1979; CASERTA 1983; DE MA1O
1997 pp. 35-40 e pp. 203-211; STRAZZULLO 1968.

27 Ascanio Filomarino (1583-1666) fu cameriere segreto di papa Urbano VIII. Nel 1641 divenne
cardinale e venne nominato arcivescovo di Napoli. Filomarino ¢ anche noto per essere stato
uno dei principali protagonisti della rivolta napoletana del 1647-1648 contro il malgoverno dei
funzionari spagnoli. Cfr. DE Ma1o 1997, pp. 28-29.

28 Le difficili condizioni economiche e sociali del Viceregno, il carico fiscale imposto dalla Spagna,
la caotica situazione abitativa avevano provocato nel Seicento numerose sommosse popolari,
fra cui la piti importante fu quella capeggiata da Masaniello. La rivolta fu soffocata nell’aprile



1l buon governo degli istituti 41

proclamazione della Real Repubblica Napoletana nel 1647 e dalla devastante peste
del 1656. Nei vent’anni del suo servizio napoletano furono celebrati cinque sinodi
diocesani.”” Negli atti si trovano numerosi emendamenti relativi al buon governo
delle istituzioni femminili. Una serie di prescrizioni riguardavano 1’utilizzo della
musica ed erano volte a condannare I’esecuzione di canti € musiche sconvenienti
durante le sacre funzioni; proibire la partecipazione delle religiose a rappresenta-
zioni sceniche anche di soggetto sacro e il mascherarsi per divertimento; indossan-
do abiti secolari maschili o femminili. Per evitare confusioni fra sacro e profano, le
processioni dovevano essere effettuate con sobrieta, vi era infatti la proibizione di
danze e giochi di fanciulli vestiti da angeli e santi. Fu pero con il sinodo del 1646
che Filomarino emano una specifica istruzione dedicata ai monasteri femminili.
La normativa riguardante le monache, presentata come una sorta di compendio
denominato Institutio de vita et honestate monialium, ricordava 1 motivi ascetici
della consacrazione verginale e ribadiva nuovamente I’impossibilita per le vergini
consacrate di utilizzare in maniera impropria la musica, di mascherarsi nel Carne-
vale e di partecipare a rappresentazioni con danze, musica e canti.*

Ad Ascanio Filomarino successe Innico Caracciolo,’’ che si impegno subito
nella riforma dell’organizzazione della sua diocesi e nell’indirizzare verso forme
nuove I’educazione religiosa e la vita di fede della citta partenopea. Nei quattro
sinodi svolti,* egli prospetto un’individuazione precisa delle problematiche,* pro-
ponendo una nuova serie di canoni punitivi. I nuovi decreti sulla musica e sul canto
tendevano a tutelare la sacralita delle esecuzioni con I’assoluto divieto che cantanti
definiti “profani” potessero esibirsi durante le liturgie. Veniva inoltre ribadito il
divieto di allestire drammi anche di soggetto sacro, in quanto si riteneva che le
rappresentazioni della Passione o della vita della Madonna e dei Santi, anziché
suscitare devozione, provocassero riso e ilarita non adeguate. Le rappresentazioni
infatti potevano essere permesse solo in casi particolari, con licenza scritta dell’ar-
civescovo e garanzie di un’esecuzione edificante. Vi era inoltre il divieto ai laici e
chierici di insegnare canto e musica senza licenza apposita.

del 1648. Tuttavia I'effimera rivolta di Masaniello e i successivi avvenimenti della Repubbli-
ca segnarono un periodo assai critico della storia del Regno di Napoli. Cfr. D’ALEss10 2007;
GALASSO 1982.

29 TIsinodi indetti da Filomarino si tennero nel 1644, 1646, 1649, 1658, 1662.

30 Cfr. CICALESE, 1972, pp. 208-240; MIELE 1979, p. 112.

31 Innico Caracciolo (1607-1685) fu alla guida della diocesi partenopea dal 1668 al 1685. Gli
anni del suo ministero a Napoli coincisero con I'avvio del processo di rinnovamento filosofico
e scientifico, favorito dai pit frequenti contatti con uomini e istituzioni culturali straniere. Cfr.
DE MAI0 1997, pp. 29-30.

32 I sinodi si svolsero nel 1669, 1672, 1676, 1680.

33 Oltre alle irregolarita riscontrate nei monasteri femminili, i numerosi decreti emanati si riferi-
vano allamministrazione dei sacramenti, alle cerimonie liturgiche, allimmunita ecclesiastica,
alla condotta dei chierici, al concubinaggio, all'ordinazione e all'istruzione dei novelli sacerdoti.



42 Non senza scandalo delli convicini

I molti decreti emanati da Caracciolo erano del tutto simili a quelli dei suoi
predecessori, a testimonianza del fatto che abusi e inosservanze riscontrati in
precedenza, non erano mai stati definitivamente debellati. La riforma dunque non
aveva avuto piena attuazione, non tanto nelle forme esteriori della vita monastica,
ma soprattutto nello spirito.

Fece seguito il governo del cardinale Giacomo Cantelmo Stuart.** Ancora una
volta 1 due sinodi seguenti, il diocesano del 1694 e quello provinciale del 1699,
non fecero altro che ribadire con vigore, la disciplina e i decreti auspicati dai pre-
decessori. Anche Cantelmo non manco di emanare un nuovo ordine per il buon
governo dei monasteri femminili, chiedendo a tutte le istituzioni religiose il rispetto
dei voti e della disciplina.

Con il governo pastorale dell’arcivescovo Cantelmo si chiudeva un secolo
denso di attivita sinodali da cui era scaturito un imponente complesso di norme.
I1 sinodo diocesano successivo si terra infatti solo trentadue anni dopo, per inizia-
tiva dell’arcivescovo Francesco Pignatelli.*

Francesco Pignatelli fu nominato arcivescovo di Napoli in un momento sto-
rico critico e pieno di cambiamenti. La lunga dominazione spagnola si avviava
al tramonto, ad essa era subentrata la dominazione austriaca conclusasi poi con
la ricostruzione del regno autonomo per opera di Carlo di Borbone nel 1734. 11
sinodo, unico del secolo, si svolse dal 9 al 12 giugno 1726 con una serie rinnovata
di decreti punitivi. Oltre a ribadire I’importanza di un rigido tenore di vita per le
vergini consacrate, il sinodo affermava, in merito alla disciplina musicale, che né
monache né educande o novizie dovessero prendere lezioni di musica e che non
facessero utilizzo del canto figurato:

V. [...] Nulli vero neque Moniali, neque Educandae, neque Novitiae, aut cuicunque, quocunque
nomine in Monasteriis degenti bus, liceat Musicam, quem Canto Figuratum vocant, addiscere
sub poena excommunicationis; neque permittendam sancimus ulli unquam facultatem hunc
Cantum in Monasteriis degentes edocendi sub eadem poena.*

Era inoltre ribadita I’impossibilita di introdurre insegnanti di musica o musicisti
entro la clausura, anche in celebrazioni particolari come la notte di Natale, sotto
pena di scomunica:

XX. Monasteriorum Superioribus quomodocunque vocatis, Sacristis, aut Monialibus quibu-
scunque non liceat in nocte Nativitatis Domini nostri Jesu Christi Musicos in Ecclesias suorum

34 A Caracciolo in realta subentrd Antonio Pignatelli eletto nel 1686. Egli rimase in carica pero
solo fino al 1691 in quanto eletto Papa sotto il nome di Innocenzo XII. La documentazione sul
suo governo napoletano € dunque scarsa. Giacomo Cantelmo Stuart fu arcivescovo di Napoli
dal 1691 al 1702. Cfr. DE Ma10 1997, pp. 32-35.

35 Francesco Pignatelli (1652-1734), fu elevato al rango di cardinale da Papa Clemente XI nel
dicembre 1703 e immediatamente fu nominato arcivescovo di Napoli. Mori il 5 dicembre 1734
a Napoli all’'eta di 82 anni.

36 AsDN, Sinodo 1726, app. p. 338.



1l buon governo degli istituti 43

Monasteriorum introducete, sub poenis arbitrio nostro; Musici vero,qui fortasse accesserint,
excommunicatione plectentur, aliisque etiam poenis nostro arbitrio, prout sevandum mandavimus
speciali Edicto die 15. Decembris 1716.%

Parimenti era disposto che non venissero fatte rappresentazioni teatrali:

XXVII. In observantiam Decretorum Synodalium Praedecessorum nostro rum, et S. Congrega-
tionis interdictrum sit Monialibus omnibus, et quibuscunque quovis tempore, praesertim vero
recreationum et Bacchanalium, habitus seculares viriles, vel etiam muliebres, aut cujuslibet
generis personas, vulgo Maschere, ad animi relaxationem iduere, nec commedia, fabulas repra-
esentationes agere; quae dissolutionem Ecclesiasticae disciplinae inducunt, et Sacras Virgines a
studio Orationis, et colestis Sponsi deliciis avertunt.*

Pignatelli si espresse anche sul numero e tipologia di musicisti da poter interpellare
durante le celebrazioni ufficiali:

Si ricorda alli Signori della Congregazione del Sinodo, che la S. M. del Cardinal Caracciolo
per evitare I’estorsioni, & spese superflue alli Monasteri, ¢ Conservatori soggetti alla sua Giu-
risdizione, ordino, che nelle feste delle loro chiese, anche in occasione di monacazione, 0 di
altra qualunque funtione, si dovessero servire della musica della Chiesa Arcivescovale, 0 pure
di quella del Conservatorio di Santa Maria della Colonna detto de” Poveri di Gesu Cristo,
come Conservatorio immediatamente soggetto all’ Arcivescovo, tassando lo stipendio dell’uno,
¢ dell’Altro Luogo: ¢ che in caso fusse chiamata la Musica della Cattedrale, ¢ non quella del
detto Conservatorio, fusse tenuto il Maestro di Cappella chamar egli dal detto Conservatorio
due violini, et una viola, 0 sia violoncello in ogni occasione, ¢ congiontura, come di sopra, ¢
pagarli a raggione di Carlini tré per ciasched’uno di detti Istrumenti, che tutti fanno Carlini nove
per ogni servizio; quali Carlini nove dovesse il Maestro di Cappella cavarli dall’intiera Summa,
che esso riceve dalle sudette funzioni; ¢ si ordind ancora, che¢ li Monasteri in occasione di dette
feste havendo di bisogno di clerici estraordinari per servire le Messe, guardar’Altari, et altro,
havessero ¢ chiamare li figlioli di detto Conservatorio, ¢ non di Altri Conservatori, perd con lo
stesso Stipendio, ché suole pratticarsi con tutti gl’ Altri [...].%

I decreti prescrivevano per le istituzioni religiose il ricorso ai musicisti della Cap-
pella dell’ Arcivescovo detta anche della Cattedrale e agli allievi del conservatorio
dei Poveri di Gesu Cristo, istituto direttamente legato alla curia, bandivano pertanto
il ricorso ai musicisti della Cappella Reale di Palazzo, istituzione alle dipendenze
dei vicer€.

I1 sinodo del 1726 chiuse un’epoca della storia ecclesiastica di Napoli. Tuttavia
le monache si presero numerose liberta in materia di musica come testimonia anche
la cronaca fatta dall’abate senese Giovan Nicola Bandiera di passaggio a Napoli
nel 1726 circa il canto delle monache durante gli uffici:

37 AspN, Sinodo 1726, app. p. 338.

38 AsDN, Sinodo 1726, app. p. 338.

39 Aspn, Sinodo 1726, app. pp. 338-339. Il documento & citato anche in Bacciagaruper 2010,
p. 72.



44 Non senza scandalo delli convicini

Asentir gli offici per lo piu si va a’ monasteri di monache, che per la verita generalmente cantano
egregiamente; ¢ perod incredibile la pratica e I’invito che fanno i cicisbei delle monache canterine,
e la cosa si riduce a tale che vi si sentono i viva come alle cantatrici de’ teatri.*

Il problema di fondo ¢ che vi era una percezione diversa di cosa fosse moralmente
improprio: le autorita ecclesiastiche vedevano come devianza cio che invece le
monache consideravano un’antica consuetudine. Le religiose pertanto non riu-
scivano a comprendere né ad accettare il motivo per il quale dovessero essere
mutate pratiche consuete fino ad allora svolte in maniera del tutto indisturbata e
si ostinavano pertanto a non volerle abbandonare."!

5. Editti e lettere pastorali

Molti riferimenti alla pratica musicale si trovano nei decreti, editti, disposizioni,
proibizioni e lettere pastorali che 1 diversi arcivescovi inviarono nel corso dei
secoli a tutte le istituzioni femminili. In quanto documenti di natura pubblica
essi contenevano precetti di tipo dogmatico, disposizioni su culto e devozione,
ordinanze relative alla denuncia della mancanza di disciplina, prescrizioni per
cerimonie, e potevano rivolgersi alle singole istituzioni oppure alla collettivita
dei monasteri.

A partire dalla fine del Cinquecento & possibile trovare ordini e proibizioni che
richiamavano a costumi di vita pit morigerati, oltre a numerose proibizioni legate
all’uso e consumo di musica. Nel 1586, I’arcidiocesi di Napoli inviava, a tutti gli
istituti religiosi femminili della citta, un ordine tramite il quale veniva vietato alle
monache 1’utilizzo del canto figurato e si prescriveva ’abolizione dell’impiego di
qualsiasi strumento ad eccezione degli organi, permessi comunque solo nei luoghi
non vincolati dalla clausura:

Non si permetta a monache nelle lor Chiese canto figurato, ma solamente il canto fermo, et di
piu si toglino e cavino da ciascun monastero tutti i musici instromenti, salvo gl’organi i quali si
permettono solamente nelle Chiese fuori della clausura.*

Alle monache infatti non era consentito avere nelle proprie celle strumenti mu-
sicali:

Tutti gli Instrumenti musicali eccettuato il Rigalo et I’ Alpicordo [sic] o Monocordio siano cavati
dal Monasterio in termine di un Mese, sotto la pena contenuta nelle Constitutioni generali di

40 Strazzurro 1978, p. 18.

41 Alla morte di Pignatelli subentrod Giuseppe Spinelli (1694-1763), arcivescovo dal 1734 al 1754.
Durante il suo ventennio napoletano tento di reintrodurre listituzione del Santo Uffizio. I na-
poletani chiesero l'intercessione del nuovo sovrano Carlo di Borbone, il quale impose la desti-
tuzione dellistituto. Cfr. DE Ma10 1997, pp. 183-186.

42 Asn, MS, £. 4509, app. p. 204.



11 buon governo degli istituti 45

Napoli di privatione di voce attiva et passiva alle Monache: di officio alla Madre Abbadessa; e
di espulsione alle Novitie et alle secolari [...].*

La pena per chi avesse trasgredito si traduceva in un interdetto della chiesa con il
ritiro del Sacramento e la sospensione di tutte le celebrazioni pubbliche di culto.*
In alcuni casi era addirittura prevista la scomunica, come si legge in un documento
inviato dall’arcivescovo Filomarino al monastero di San Giovanni Battista, le cui
abitanti avevano avuto I’ardire di porre un organo in chiesa e di farlo suonare:

Havendomi presentito da piu giorni, che nella Chiesa del Monastero di S. Giovanni Battista
di questa citta da diverse persone vi si canti a suono d’organo portatile posto nel pavimento di
detta Chiesa non senza scandalo delli Convicini, et affatto contrario alla Regolar Disciplina, per
lo che subito havutomi tal notitia ordinassimo all’Infrascritto nostro Mastro delle monache, che
facesse precetto alla Madre Priora di detto Monastero che subito havesse fatto levar I’organo
sudetto dalla medesima Chiesa per toglier via ogni Inconvenienti, del qual precetto fattogli tut-
tavia continua nella disobedienza. Per tanto col presente ordiniamo alla sudetta Madre Priora,
e sacristana di detto Monasterio sotto pena di scomunica late sententiae ipso facto incurrenda
a noi riserbata, che per tutta la presente giornata faccino levar via da detta lor Chiesa 1’organo
sudetto [...]. Napoli 14 gennaro 1664.%

Gli editti prescrivevano inoltre 1’utilizzo del solo canto gregoriano, proibivano
qualsiasi lezione di canto o di strumento e si esprimevano anche sulla moderazione
nelle spese per 1’organizzazione di festivita e cerimonie:

[...] essendosi introdotto per occasione delle Feste, e sollennita, che si fanno ne i Monasteri
di Monache 1’uso della Musica vocale, & di instrumenti con Trombe, Piffari, Naccare, Cia-
ramelle, & altri, & della Musica di figlioli vestiti da Angeli, & anco di fare luminarij, fuochi
artificiali & sparatorij de maschi, & parendoci, che queste siano spese superflue, & che le feste
in honore de Santi si debbiano solennizare con la divotione intrinseca, & non con le pompe, &
apparati esterni: percid prohibiamo per hora, & espressamente comandiamo in virtu di questo
nostro ordine, che in qualunque occasione di festa, o solennita de Monasteri, 0 in altro tempo,
non possano le Monache pigliar Musica ne di voce, ne d’istrumenti, ne di figlioli vestiti da
Angeli, ne far luminarij, fuochi artificiali, sparatorij, & altro come sopra, senza nostra espressa
licenza. Incarichiamo pero alle Superiore, & Sagrestane de Monasteri 1’osservanza del presente
Ordine sotto pena a quelle, che trasgrediranno di privatione di voce attiva, & passiva, & di altre
a nostro arbitrio. Datato in Napoli nel nostro Palazzo Arcivescovale a di 16 Novembre 1643.
Ascanio Cardinal Filomarino Arcivescovo di Napoli [...].*¢

Nonostante a seguito delle prescrizioni fioccassero interdetti e sanzioni di vario
genere, le religiose sembra non riuscissero a contenere la loro estrosita. Le mo-
nache di Regina Coeli, ad esempio, in occasione di una novena, avevano violato

43 Asn, MS, f. 2702, app. p. 262.

44  Siveda ad esempio I'interdetto posto proprio dall’arcivescovo Cantelmo al monastero di Donna
Romita avendo le monache fatto ricorso ai musici della Cappella Reale per la visita della Vice-
regina in occasione delle celebrazioni per la festa di San Giovanni Battista. Cfr. cap. V, p. 130.

45 Pur riferendosi al monastero di San Giovanni Battista I'ordine ¢ contenuto nella documentazio-
ne del monastero della SS. Trinita, cfr. AspN, Vicario, 348 D, app. p. 190.

46 AsDN, Vicario, 259 D, app. p. 171.



46 Non senza scandalo delli convicini

anche I’interdetto che era stato loro posto, facendo ugualmente celebrazioni son-
tuose:

[...] per parte delle Monache fatto lacerare I'interdetto, et aperta la loro Chiesa con sono festivo
di Campane, organo e con canti, € si ¢ similmente continuato, celebrando in essa Messe, e Divini
Officij [...] non senza disprezzo dell’autoritd ordinaria [...].*"

Anche per i riti della Settimana Santa veniva richiesta una maggiore moderazione
nei costumi, come possiamo vedere in un editto del cardinale Pignatelli del 1705:%

S’ordina alle Reverende Signore Madri Abbadesse, Priore, Sagrestane, et altre Monache delli
infrascritti Monasteri a Noi soggetti sotto pena d’Interdetto di loro Chiese, ed in virti di Santa
Ubidienza, che debbano osservare, e farle osservare respettivamente le cose seguenti [...]. Per
cantare il Passio, nella prossima Settimana Santa, non si possano servire d’altri Preti, 0 Clerici,
che di quelli delle loro Chiese, e non essendovi il numero sufficiente, possano pigliare altri con
nostra licenza in scriptis, con darci prima nota de’ loro Preti, e Clerici. Avvertendo, che non si
ammettano a cantare il Passio altri, se non che Sacerdoti, ed ogn’uno di essi canti di canto fermo,
e la sua parte solamente. Proibendo espressamente a’ detti Sacerdoti di cantare la parte della
Turba in terzetto, ma che non recedono, né pure una nota dal canto fermo. L’Offici, Lamenta-
zioni, Lezzioni, e Responsorii, si cantino di canto fermo, senza trilli, e passaggi di sorte alcuna,
e senza Organo, dalle Monache solamente, ¢ non dalle figliuole secolari [...]. L’Evangelio non
si possa cantare con canto figurato, ma solamente in canto fermo sotto pena di scomunica alle
Abbadesse, Superiore, Sacrestane, O altre, che cid faranno, e rispetto alli Preti sotto pena di
carcere, ed altre a nostro arbitrio [...]. Non si chiamino a cantare il Passio, o all’assistenza di
Messe, Processioni, o altra funzione nella prossima Settimana Santa, Eddomadarij, o altri Preti,
o Chierici della Chiesa Arcivescovale, né meno si chiamino Musici, o Periti di canto figurato
[...]. Dato dal Palazzo Arcivescovale questo di 7 Marzo 1705.%

Lintento delle gerarchie ecclesiastiche era appunto di evitare che riti e liturgie
finissero per somigliare a feste profane. In questo senso, grande attenzione era
riservata alle liturgie di professione religiosa, veri e propri matrimoni di stampo
laico che si svolgevano usualmente in un contesto di grande sfarzo.*

Numerosi decreti e ordini disciplinari erano dedicati alla consuetudine di or-
ganizzare commedie o rappresentazioni sceniche nei monasteri o in luoghi esterni
ad essi adiacenti:

Non si facciano comedie, né presentationi sotto qual si voglia colore [sic] i pretesto, né la Madre
Abbadassa lo permetta in modo alcuno sottopena della privatione dell’officio suo.’!

Nel 1697, un commissario dello stesso Papa Innocenzo XII, comandava alle reli-
giose del monastero dei Ss. Pietro e Sebastiano la sospensione di commedie, in-

47  AsDN, Vicario, 334 D, app. p. 230. Il documento manca di data.

48 Sulle celebrazioni in uso nei monasteri durante la Settimana Santa si rimanda al cap. IIL, pp. 67-71.

49 ASsDN, Vicario, 259 D, app. p. 172.

50 Siveda cap. III, pp. 75-91.

51 Asn, MS, f. 2702, app. p. 262. Si tratta degli Ordini del Reverendissimo Padre Fra Bonaventura
Caltagirone Ministro Generale dell’ordine di San Francesco fatti per le monache del Monastero di
Santa Chiara in Napoli 'anno del Signore 1594.



Il buon governo degli istituti 47

termezzi o rappresentazioni teatrali ad opera delle religiose, educande o converse.
Si specificava inoltre che non era concesso alle monache il cambiarsi d’abito o
mascherarsi:

Similmente sotto precetto formale, e scomunica late sententie ipso facto incurrenda, comman-
diamo alle Madri Priora, e sottopriora pro tempore, che non permettano nel sudetto Monastero
si rappresentino dalle Religiose, anche converse € non meno dalle Signore educande, comedie,
Intermezzi, opere O rappresentazioni di qualsisia maniera, ne mutino habito, 6 mascherarsi sotto
qualsisia titolo, 0 pretesto.*

Nel tardo Settecento, anche il cardinale Giuseppe Capece Zurlo® richiamo le re-
ligiose riguardo 1’organizzazione di spettacoli profani e 1’utilizzo di musicisti che
provenissero da altre realta musicali diverse dalla cappella dell’ Arcivescovado:

Avendo preso S. M. in seria considerazione I’abuso delle Musiche, che si sono introdotte ne’
Santuarj delle Monache, Debitore a Dio ed alla Religione, essendo Egli ancora il primo Vindice,
¢ Custode de’ Canoni, e della Disciplina Ecclesiastica: E volendo che le Chiese consecrate al
Culto Divino, alla Orazione, ed alla santificazione de’ Fedeli, non si convertano in ispettacoli
profani, e Teatrali, ed a Scuole d’indecenza; Comanda, che Vostra Eminenza col suo noto, e
commendabile Zelo, e con quella prudenza, e carita, di cui ¢ adorna, v’introduca il buon ordine,
e lo spirito della Chiesa: E che quando si voglia una Musica ne” Casi di Solennita, permetta solo
quella dell’ Arcivescovado, che suppone adattabile alla gravita, ed al decoro dell’Ecclesiastiche
Funzioni [...]. Arcivescovado 13 Giugno 1792.%

Il contrasto evidente tra il lusso combattuto e persistente e la sobrieta richiesta
dalla Chiesa che si palesa dallo spoglio e dal confronto con la documentazione
interna degli istituti, ci porta a comprendere quanto il “‘modus vivendi’ dei chiostri
risultasse essere tutt’altro che improntato su una ferrea osservanza dei voti e dei
regolamenti. Dunque, se da un lato le autorita cercavano di eliminare ogni fasto
superfluo, dall’altro le monache continuarono ad agire secondo abitudini radicate,
beneficiando soprattutto del sostegno dei parenti. Lo spirito dei voti e di preghiera
a cui erano chiamate le religiose attraverso sinodi e prescrizioni, non aveva di certo
fatto molta strada fra i chiostri napoletani.

52 Asn, MS, £. 1407, app. pp. 158-159.

53 Giuseppe Maria Capece Zurlo (1711-1801) divenne arcivescovo di Napoli nel 1782, successore
del cardinal Serafino Filangieri, carica che ricopri fino alla morte avvenuta nel 1801.

54 AsDN, Pastorali e Notificazioni, 13 giugno 1792, app. pp. 340-341.






I1. I monasteri e i legami con la citta

1. Norme, tempi e luoghi

La vita claustrale era scandita da una serie di norme stabilite dalle regole mona-
stiche. Le regole, soprattutto le piti antiche come quella benedettina, agostiniana
o francescana, rimasero praticamente invariate nel corso dei secoli dal punto di
vista dei contenuti. La regola infatti serviva a creare 1’unita e 1’identita di una
famiglia monastica, aveva una validita permanente, era immodificabile e le stesse
comunita femminili utilizzavano sostanzialmente quelle scritte per gli ordini mo-
nastici maschili. Costituzioni e statuti invece risultavano essere un adeguamento
delle regole ai bisogni di ogni singola comunita. Le costituzioni scandivano la
vita interna dell’istituto e la pratica religiosa. Si trattava in sostanza di ‘leggi’
organizzative della comunita e contenevano le prescrizioni da osservarsi per
la convivenza quotidiana, orientate anche dagli ordini e decreti vescovili che
interagivano con la vita claustrale.! Regole e costituzioni erano dipendenti le
une dalle altre e pertanto spesso venivano edite nello stesso volume.? Le costi-
tuzioni contenevano capitoli relativi ai requisiti delle fanciulle da ammettere
nel chiostro, ai tre voti monastici, alla clausura, all’organizzazione dell’ufficio
divino, alle varie cariche monastiche, all’elezione delle badesse, etc. A volte,
erano aggiunte anche le formule di vestizione e professione e il cerimoniale di
votazione della superiora. Infine, regole e costituzioni, redatte o ristampate a
seguito del Concilio di Trento, potevano includere anche una sintesi dei decreti
post-tridentini riguardanti la disciplina monastica.

Nelle costituzioni veniva fissato anche il numero delle religiose ammesse in
un determinato istituto. Il Concilio aveva infatti stabilito che ciascun monastero
potesse accogliere, in base al proprio stato patrimoniale, un numero massimo di
professe.

Oltre al numero di professe, le norme delle varie comunita, potevano anche
richiedere una serie di caratteristiche specifiche per restringere [’accesso al loro
monastero e di conseguenza selezionare gli ingressi. Questo comporto una dif-
ferenziazione sociale tra chiostro e chiostro in base alla tipologia di donne che
venivano ammesse all’abito.

1 Le regole a volte comprendevano anche un compendio con gli usi osservati dalla comunita
negli anni e secoli precedenti alla stampa.

2 Purtroppo per la citta di Napoli non si conservano le costituzioni di ciascun istituto, anzi ad
oggi ben pochi esemplari sono consultabili.



50 Non senza scandalo delli convicini

REGOLE: "QOSTITUZIONT .|
e orvine R A

I Del Monaftero

AMORE :
DI S GIUSEPPE -
DELL'ORDINE Bl N A P O] .
Dell’ Ordine di Sant’ Agoftino 3

ima dall’Evio ; e Riio Sig. Cardinale Ottavin d*
j vifte, eflaminate, ¢ confermase
ixal Decio Carafa, drcives
ra qutflo Delegari dpoflolicl,

IN NAPOLT, P .t

IN NAPOL!, ‘Appreffo Lazaro Scoriggio. M.DCXXV.
E di nuovo per Novello de Bonis Stamp@m?'cArcivefvai_'
Con licenza de Sx[:rfari,. R i

Con licenza dc’.S‘upcriari. ‘ R

Per Francafco Sauio , e di Nuouo Riﬂa!ﬁpatc per
Noucllode Bonis. 1679, T

1. Costituzioni dei monasteri del Divino Amore e di San Giuseppe dei Ruffi. Frontespizi.
Napoli, Biblioteca Nazionale.

Regole e costituzioni forniscono indicazioni anche riguardo ai tempi della vita
claustrale. Ad una perfetta religiosa era richiesta la frequenza al coro, partecipa-
zione agli uffici divini, orazione mentale, letture spirituali, modestia, silenzio. La
giornata delle monache, secondo uno schema alquanto generico desunto dall’in-
crocio fra 1 documenti delle visite pastorali e dalle costituzioni a noi pervenute,
doveva presentarsi come segue: dopo essersi recate nel coro, le monache recitavano
I’Ufficio, partecipavano alla messa e facevano 1’orazione mentale, poi si pranzava
nel refettorio in silenzio, ascoltando la lettura di libri spirituali fatta da una monaca
corista. Alla fine del pranzo vi era la visita al SS. Sacramento seguita da un mo-
mento di ricreazione. Al termine ognuna rientrava nella sua cella e si osservava
il silenzio, tramite anche la lettura di libri spirituali. Al vespro si andava in coro
nuovamente per le preghiere serali. Seguiva la cena in refettorio. Quindi ancora
un periodo di ricreazione e il ritiro notturno.

La messa quotidiana, la lettura della Scrittura in refettorio, eventuali esercizi
spirituali, cosi come la severita nei gesti e nelle coercizioni potevano differenziarsi
a seconda dell’istituto e dell’ordine di appartenenza o delle specifiche devozioni
seguite. Ad esempio, a riguardo del Divino Ufficio al monastero di San Giuseppe
dei Ruffi era vietato sia il canto fermo che il canto figurato,’ mentre a San Gregorio

3  Sivedacap.V, pp. 141-143.



I monasteri e i legami con la citta 51

Armeno per i «Divini Ufizi nel coro» era concesso «il canto Monastico grave e
semplice [...] con licenza de superiori».*

Le regole prevedevano sezioni riguardanti aspetti del comportamento e della
morale. Nelle regole del conservatorio dei Ss. Gennaro e Clemente si trovano ad
esempio indicazioni su come preservare castita e modestia delle fanciulle:

Capo III. Della Castita.

Questa ¢ quella virtl, che presa nel suo grado piti nobile rende gli uomini simili agli Angeli: E se
da tutti deve essere on ogni diligenza, e gelosia custodita, cid deve intendersi pit particolarmente
delle Donne, le quali per la loro leggerezza, inconsiderazione, e facilita sono molto fragili; per
riparo della quale fragilita Dio ha posto in loro maggiore la verecondia [...]. Proibiamo ancora
espressamente ogni sorta di Ballo, ed anche ogni canto e suono profano, massime fuori del
Conservatorio; e similmente 1’intervenire a’ balli, spettacoli, € comedie, ancorche spirituali o
dentro, o fuori del Conservatorio [...].

Capo VII. Della Modestia.

La modestia ¢ la virtu, che tra gli altri suoi ufizi custodisce la castita [...]. Colla modestia
regolino la loro lingua, acciocche non si allarghi in discorsi anche leciti, ma non necessarj,
e geniali con uomini di qualsivoglia condizione, anche Ecclesiastici [...]. Regolino ancora
le loro orecchie per non ascoltare cid che non sara lecito, € convenevole a proferire: ed a tal
fine proibiamo [’accesso in que’ luoghi del Conservatorio, donde si possa sentire cosa non
conforme allo stato, come di canzone profane, e di suoni lascivi, volendo che sieno punite
coloro, che si troveranno colle scale esser salite nelle finestre per vedere, o ascoltare simili
inezie [...}°

Alcuni ordini prescrivevano almeno una volta alla settimana il “capitolo delle
colpe” che consisteva nella pubblica denuncia delle proprie mancanze.® General-
mente, le colpe erano divise in gravi e leggere, ma in alcuni casi erano previste
anche quelle denominate ‘mezzane’, e infine le colpe ‘piu gravi’ e ‘gravissime’.
Colpa leggera era considerata, ad esempio presso le agostiniane del Divino Amore,
il mancato adempimento di un ufficio:

Colpa leggiera ¢ s’alcuna [...] non adempisse attentamente |’ offitio ad essa imposto per leggere,
cantare, overo s’havendo lei a cominciare Antifona, 6 Responsorio, conturbasse il coro, s’alcuna
ancora leggendo 0 cantando male non subito in presenza di tutte se humiliasse [...].

4 Maniere, e costumi co quali vivono le Sig.re Moniche, Sig.re Educande, e converse, cfr. SPINOSA/
PiNTO/VALERIO 2013, appendice B, Pinto, Ricerca 2011.

5 Leregole di Ss. Gennaro e Clemente si trovano in AsSpN, Vicario 427, si veda app. pp. 306-307.
Una sintesi del documento viene citata anche in ILLiBaTo 1985 e in CoNTI 2003 pp. 25-28.

6  Le monache si riunivano nella sala capitolare e ciascuna confessava davanti alle altre le mancan-
ze che riteneva di avere commesso e riceveva dalla badessa eventuali penitenze. Alla fine della
riunione, alcune comunita facevano in gruppo la “disciplina” — ossia si flagellavano. La moti-
vazione di tale pratica consisteva nell'avvicinarsi alla sofferenza vissuta dal Cristo e garantiva
I'umiliazione del corpo.

7 BNN, Regole Divino Amore, app. p. 146.



52 Non senza scandalo delli convicini

Nonostante la disciplina imposta da Trento e lo stile di vita comunitario, le mo-
nache continuarono nei secoli a condurre una sorta di vita privata. Secondo le
costituzioni, le celle avrebbero dovuto essere semplici e nude, in realta erano
considerate come dei veri e propri appartamenti, sistemate con cura ¢ arredate
a piacimento con ricche suppellettili e, talvolta, con strumenti musicali.® Nelle
camere venivano svolte inoltre attivita lavorative che le monache eseguivano sulla
base di commissioni esterne al monastero.’

Presenza costante nei monasteri era il coro, da cui le religiose partecipavano
non viste a tutte le liturgie. Arredato generalmente con stalli lignei e con la caratte-
ristica presenza delle grate, esso rappresentava il filtro tra la dimensione claustrale
e lo spazio collettivo.'”

Un altro luogo simbolico e fulcro di un monastero era il chiostro: attorno ad
esso si concentrava la maggior parte degli ambienti e dei settori della comunita. Era
in genere provvisto di porticati su uno o due livelli, ed era affiancato da un cortile
in cui vi era lo spazio per I’orto, il pollaio oltre a giardini e fontane.!!

2. Le abitanti dei chiostri

Lautorevolezza dei monasteri si palesava soprattutto attraverso la figura della
badessa, per lo piu discendente del fondatore o appartenente alla famiglia piu
potente. Alla badessa era affidato il governo dell’istituzione e da lei dipendeva la
distribuzione degli uffici, la sorveglianza sulla vita morale e religiosa delle mona-
che, I’osservanza dei voti e della clausura.

La badessa era coadiuvata nel suo ministero da una vicaria che, come si legge
nella corrispondenza fra il vicario delle monache e il monastero di Regina Coeli,
poteva essere eletta ed espletare questa funzione qualora non avesse superato

8 A conferma di questo i numerosi decreti riguardanti 'impossibilita di custodire strumenti nelle
celle. Cfr. cap. I, pp. 45-47.

9  Siveda quanto detto nel cap. I, pp. 35-36 riguardo al sistema delle celle e ai tentativi per debellarlo.

10 Celebre ¢ il coro delle monache del monastero di San Gregorio Armeno, con stalli intagliati del
sec. XVI. Da esso si aveva acceso agli ambienti del monastero, tra cui il cosiddetto “corridoio
delle monache”, con altarini arricchiti nel tempo da opere d’arte d’ogni epoca portate in dote
dalle novizie.

11 Uno degli esempi piu significativi & I'imponente chiostro maiolicato delle monache di Santa
Chiara. La struttura trecentesca del chiostro fu completamente trasformata nel 1739 da Dome-
nico Antonio Vaccaro. Il chiostro comprende due viali che, incrociandosi, dividono il giardino
in quattro settori. Fiancheggiano i viali 64 pilastri rivestiti da maioliche con scene vegetali. I
pilastri maiolicati sono collegati tra loro da sedili sui quali, con la stessa tecnica, sono rappre-
sentate scene tratte dalla vita quotidiana dell'epoca. Le pareti dei quattro lati del chiostro sono
interamente coperte da affreschi secenteschi, raffiguranti santi, allegorie e scene dell’Antico Te-
stamento. Cfr. GALLINO 1951; PANE 1954.



I monasteri e i legami con la citta 53

gli «anni trenta d’eta, et anni diece di professione». Inoltre per essere «eliggi-
bile» all’aspirante vicaria era chiesto di saper «ben leggere» e «cantare il canto
fermoy, in modo da poter «lodevolmente esercitare il suo officio di reggere il
Choro [...]»."” La vicaria, assieme ad una procuratrice, si occupava dei beni
materiali del monastero, mentre le econome erano addette all’amministrazione
degli istituti."

La scansione delle attivita comunitarie della vita monastica auspicata dopo
Trento, comportava una suddivisione della giornata in cui si riducevano i tempi
individuali. Il lavoro si svolgeva nella comunita o al servizio di essa, in quegli
uffici necessari per la riorganizzazione interna del monastero.

A seconda dell’istituto, ogni monaca poteva ricoprire uno o piu uffici e cia-
scuna, nel disbrigo del proprio compito, godeva di una larga autonomia ammini-
strativa. Vi era dunque la ‘sagrestana’ addetta alla sacrestia e quindi all’organiz-
zazione degli uffici liturgici e della chiesa; la ‘portinara’ o ‘ruotara’, responsabili
delle porte e della ruota e garanti della clausura,' con il compito di controllare
gli accessi al monastero; la ‘cellarara’ addetta alla cantina, la “pratera’ o ‘giar-
diniera’ al giardino, la ‘panettiera’ al forno, la ‘cuciniera’ alla cucina, |’ ‘ascolta-
trice’, a guardia del parlatorio, e I’‘accompagnatrice’ che trattava con le diverse
maestranze del monastero, € ancora I’ ‘infermiera’ e le maestre delle educande,
novizie o converse.'* Le ‘coriste’ erano le monache preposte al coro, il cui com-
pito principale era attendere all’Ufficio divino, ossia alla preghiera, secondo la
liturgia delle ore canoniche.'®

All’interno dei chiostri si riproduceva la rigida gerarchia di valori sociali che
esisteva nella realta secolare. Accanto alle coriste, vi erano infatti le converse, in
genere ragazze di bassa estrazione sociale. Giudicate inferiori e trattate come tali,
esse erano chiamate a svolgere i compiti pit umili, come ad esempio occuparsi
delle faccende domestiche del monastero; in questo modo sollevavano le monache
altolocate dalle occupazioni pit gravose e le lasciavano libere di dedicarsi com-
pletamente alla preghiera e alle cariche piu rilevanti per la comunita. In alcune
realta vi era anche la presenza delle cosiddette serve, donne che non prendevano
i voti, ma che comunque erano tenute all’osservanza della vita claustrale finché
rimanevano a lavorare nel monastero.

12 AsDN, Vicario, 335 D, app. p. 230.

13 In queste pagine si fornisce un quadro di riferimento generico circa ruoli, nomi e competenze
espletati dalle monache. Ogni monastero aveva poi le sue differenze, ad esempio, a Santa Chiara
I'ufficio dell'economa era gestito dalla ‘camerlenga’.

14 Una ruota, posizionata in genere sul portone d’ingresso di un istituto, permetteva di controllare
minuziosamente ci0 che entrava e usciva dal monastero.

15 TrriBaTo 1985,

16 HirLs 2004, pp. 115-119; ZARRI 2000, pp. 87-89; PAOLIN 1996, p. 35 e sg.



54 Non senza scandalo delli convicini

In alcuni monasteri erano presenti delle educande.'” Queste appartenevano in
genere a famiglie benestanti o patrizie, pagavano una retta mensile ed erano in
numero inferiore rispetto alle monache che le ospitavano. Le educande erano tenute
a seguire le leggi della clausura e una volta entrate non potevano uscire dal chiostro
fino al momento del matrimonio oppure di prendere i voti. Dovevano avere piu di 7
anni e meno di 25, ed era obbligo che il numero di educande ammesse non superasse
il numero prefisso indicato dalle costituzioni di ciascun monastero.'® Anche le edu-
cande avevano una loro maestra che doveva istruirle nella dottrina cristiana, nel modo
di confessarsi e comunicarsi, di recitare le preghiere e le altre pratiche religiose. La
maestra doveva inoltre sorvegliare che le fanciulle non cantassero e non leggessero
libri profani. Cosi infatti ci informano le costituzioni di San Gregorio Armeno:

Per quanto tocca poi alle Sig.re che si ricevono in detto Mon.ro con licenza questo si prattica
compiti li sette anni, e si chiamano Educande, sono sottoposte alla direzzione d’una Monica,
la quale si chiama Maestra dell’Educande, nella tenera loro eta apprendono il santo timor di
Dio, ed j regolari precetti, legendo libri spirituali, ed altre recite di preci vocali, e nel tempo che
rimane, accid non regni 1’ozio, si applicano a qualche esercizio manuale nel luogo particolare
che detto Mon.ro tiene, chiamato I’educazione, contribuendo j Parenti di ciascheduna educanda
annuj docati 72 col pagamento del semestre anticipato, accio il Mon.ro non venghi gravato, e
per I’anno del noviziato contribuiscono doc.ti 60."

3. Citta, aristocrazia e istituzioni regie

[’immagine che regalava Napoli fra Sei e Settecento, era quella di una metropoli
in cui sovrabbondavano edifici religiosi a scapito delle abitazioni civili. Ueccessivo
numero di chiese e monasteri costituiva infatti un motivo di sorpresa per i numerosi
forestieri che visitavano la citta. Fra XVII e X VIII sec., si registro un moltiplicarsi
delle istituzioni religiose femminili e della popolazione monastica in rapporto
sproporzionato rispetto al numero della popolazione civile.** Il Celano annotava
infatti che «per il numero e la vastita dei suoi edifici sacri e dei suoi chiostri, Napoli
poteva dirsi una citta conventuale».? Nel Seicento Napoli era divisa in 29 ottine®
raggruppate in nove quartieri e intorno al 1620, si contavano circa 400 istituzioni
religiose, di cui 31 monasteri femminili.

17 La presenza delle educande era una prerogativa degli istituti assistenziali che avevano il compi-
to di ospitare “in educazione” giovani fanciulle. Si veda il cap. VIIL.

18 IrriBaTO 1985, p. 15 e seg.

19 SpiNosa/PINTO/VALERIO 2013, appendice A.

20 Sui rapporti fra edilizia sacra e civile si veda STrRAZZULLO 1968.

21 Cerano 2001, Giornata I, p. 120.

22 Lottina indicava l'area territoriale appartenente ad una parrocchia della citta. Il termine proba-
bilmente derivava dal nome dell’'originario organismo di rappresentanza territoriale costituito
da otto notabili eletti per ogni zona.



[ monasteri e i legami con la citta 55

I monasteri rappresentarono per la capitale del viceregno un valore aggiunto: al
pari delle corti aristocratiche, furono importanti centri di produzione, di consumo
e di ridistribuzione delle risorse finanziarie e materiali. Nel corso dei secoli, molti
istituti femminili si trovarono ad accumulare e a gestire enormi risorse economi-
che, grazie ad una fitta rete di scambi e di relazioni con il territorio. Scorrendo i
registri contabili si legge che le comunita monastiche amministravano case e terre,
e, coadiuvate da procuratori e governatori, gestivano investimenti finanziari. Alcuni
monasteri erano delle vere e proprie aziende addette alla fabbricazione di stoffe,
dolci, pane, pasta, conserve, il cui ricavato costituiva una rendita per la comunita.
Tutto cio era in paradossale controtendenza con quanto la riforma post-tridentina
aveva tentato di fare, separando vita claustrale e mondo esterno. Lattivita com-
merciale invece contribuiva a intrecciare sempre piu i chiostri con le dinamiche
della vita economica e sociale del territorio.

I patrimoni, testimoniati dai libri dei conti, mettono a nudo interessi e rela-
zioni economiche. Anche il numero e I’estrazione sociale delle monache che vi
risiedevano concorreva alla costituzione del patrimonio grazie al deposito della
dote e al ruolo e all’influenza delle famiglie. Le monache tendevano a ritagliarsi
spazi propri all’interno della gestione economica dei chiostri e al momento di
fare la professione, pur rinunziando ai loro beni, si riservavano somme di denaro
che gestivano autonomamente. Queste risorse, di cui perd non si trova traccia nei
registri contabili, costituivano un aspetto non secondario dell’economia mona-
stica. Accumulandosi negli anni esse furono delle forme di risparmio per attivita
finanziarie o di committenza artistica, per 1’acquisto di opere d’arte, arredi per le
celle, biancheria pregiata etc.?* Spendere somme di denaro ragguardevoli attingen-
do dai vitalizi personali o dal reddito comune era un abuso incompatibile con il
voto di poverta. Tuttavia la consultazione dei registri d’esito conferma le ingenti
spese per festivita e regali. I destinatari erano di solito 1 benefattori, 1 confessori e
i predicatori, ma anche i maestri, i viceré e I’arcivescovo con i suoi collaboratori.

La rilevanza dei monasteri era soprattutto determinata dai rapporti che essi
intrattenevano con gli esponenti della gerarchia ecclesiastica, I’aristocrazia locale
e le famiglie del patriziato. Lingresso in uno dei chiostri cittadini di qualche espo-
nente femminile di un gruppo parentale altolocato, garantiva alla famiglia ascesa
e rilancio sociale nel panorama politico e aristocratico della citta.*

Nei registri di istituzioni come Santa Chiara, la Croce di Lucca, Regina Coeli,
San Gregorio Armeno, Donnaregina, San Potito, si incontrano e si ripetono cogno-

23 Le monache esercitarono un'importante azione di patrocinio nel campo dell’arte e dell’archi-
tettura e permisero ad artisti di grande fama di cimentarsi nell'abbellimento di chiese e istituti.
Operarono nei chiostri napoletani artisti quali Cosimo Fanzago, Luca Giordano, Domenico
Antonio Vaccaro, Francesco Solimena, Francesco De Mura, Luigi Vanvitelli etc. Cfr. VALERIO
2007, p. 14.

24 Sui rapporti fra monasteri, citta e poteri locali si veda: Novi-CHAVARRIA 1993, pp. 84-111;
Novi-CHAVARRIA 2001.



56 Non senza scandalo delli convicini

mi prestigiosi (Pignatelli, Caracciolo, Capece Minutolo), anche perché le famiglie
aristocratiche erano spesso imparentate tra di loro. Esisteva inoltre un rapporto
preciso tra la dislocazione del monastero, la presenza al suo interno di gruppi
familiari e I’appartenenza ad uno dei seggi della capitale. Le famiglie nobiliari
napoletane erano infatti raggruppate in cinque ‘seggi’. Roccaforti del patriziato e
organi amministrativi del governo cittadino,? i seggi contribuivano ad esercitare
numerose forme di controllo sulle comunita monastiche femminili, orientandone
1 criteri di gestione patrimoniale e le modalita di reclutamento delle religiose. Ad
esempio monasteri come San Gregorio e Santa Patrizia erano riservati ai nobili di
Nido e Capuana, cui facevano capo le famiglie di maggior peso politico, rappre-
sentando essi la nobilta antica, quella originaria della citta.

I legami fra patriziato e istituzioni religiose si esplicitavano in maniera ancora
pit decisiva nei monasteri di regio patronato, una tipologia di istituzione che si
sottraeva all’autorita episcopale per obbedire direttamente al Pontefice tramite 1
nunzi apostolici. Lessere denominati istituzioni regie permetteva ai monasteri di
essere maggiormente legati al potere sovrano, di godere di benefici e privilegi, di
essere liberi di agire e di disporre dei propri beni in quanto sottratti all’autorita
episcopale. Questo perd comportava il verificarsi di numerosi conflitti tra poteri
laici, gerarchie ecclesiastiche e nobilta, soprattutto perché gli equilibri fra le di-
verse parti, erano resi ancora piu precari dall’intervento di autorita come quelle
dei nunzi apostolici e dei viceré.*

Le famiglie aristocratiche crearono reti di alleanze per accaparrarsi il controllo
dei monasteri piu in vista e dei loro patrimoni. Le istituzioni regie rappresenta-
vano una vera e propria forma di investimento economico e davano la possibilita
di offrire una onorevole protezione alle nobildonne non destinate al matrimonio.
Pertanto era interesse dell’aristocrazia garantire un sostegno a queste istituzioni.

Essendo slegate dalle autorita ecclesiastiche locali, le istituzioni di regio pa-
tronato avevano maggiori concessioni anche riguardo I’impiego di musica nelle
cerimonie ordinarie e straordinarie. Differentemente dagli altri monasteri, le fon-
dazioni regie usufruivano dei musicisti provenienti dalla prestigiosa Real Cappella
di Palazzo per il corredo musicale di feste e liturgie e per la formazione musicale
delle educande e delle figlie ospiti.?’ Questo fece si che tali istituzioni divenissero

25 I seggi, detti anche ‘sedili’ o ‘piazze’, erano organismi con funzioni amministrative e politiche
che ed avevano il compito di conciliare le esigenze dei cittadini ed il potere del sovrano. I sedili
nobili erano cinque: Capuana, Montagna, Nido, Porto e Portanova - tutti suddivisi in ottine,
ad essi si aggiungeva il sedile del Popolo che comprendeva la popolazione non nobile di tutta
la citta. I seggi pit rinomati erano quelli di Capuana e Nido. Sui rapporti fra nobilta di seggio e
monasteri femminili si veda: Novi-CHAVARRIA 1993.

26 Sulle istituzioni sotto patronato regio si veda: Russo 1970; Novi-CHAVARRIA 1993, pp. 84-111;
Novi-CHAVARRIA 2001; F1IORE 20157, pp. 33-60.

27 Sirimanda in proposito a quanto detto nel cap. I, p. 43 a riguardo delle disposizioni sull'utilizzo
di musicisti provenienti dalla Cappella Reale.



[ monasteri e i legami con la citta 3

veri e propri cenacoli di musicisti tra 1 pit rappresentativi della citta. Le vicende
storiche e musicali di istituzioni regie quali il monastero di Santa Chiara e il con-
servatorio di Nostra Signora della Solitaria, come vedremo nelle pagine a loro
dedicate, testimoniano perfettamente questa sintesi fra aristocrazia e poteri locali.?®

28 Sivedanoicap. VIe VIIL






II1. Liturgie ordinarie e straordinarie

1. Riti e culti

L’ organizzazione delle celebrazioni liturgiche ordinarie o straordinarie ad opera di
monasteri € conservatori € un chiaro esempio di quanto la musica fosse un punto
di contatto fra comunita claustrale e citta, e di quanto fosse viva la volonta delle
monache di prendere parte pienamente alla vita sociale, senza per questo negare la
dimensione della fede, della ritualita e della devozione. Le cerimonie costituiscono
inoltre un ottimo punto di osservazione per comprendere le relazioni di potere che
intercorrevano fra comunita monastiche e autorita civili o religiose. Attraverso
feste e liturgie le istituzioni acquisivano una visibilita nello spazio pubblico che
permetteva loro di affermare il proprio peso nell’ambito cittadino e manifestare
la propria identita.

Ogni monastero aveva una propria attivita liturgica ed ingaggiava compositori
e musicisti per le differenti celebrazioni. In questo senso le diverse istituzioni gio-
carono un ruolo non secondario nei meccanismi di committenza e produzione di
molta musica sacra.' Il compito della musica era infatti quello di rendere solenne
e fastoso ogni rituale. Al contempo architetti e artisti, attraverso sofisticati appa-
rati, trasformavano uno spazio consueto come quello di una chiesa in una sorta
di ‘teatro’ allestito per la liturgia. Ogni dettaglio contribuiva alla magnificenza di
tali eventi e al coinvolgimento dei fedeli.

Il corredo musicale festivo era affidato, nella maggior parte dei monasteri, alla
Cappella della Cattedrale detta anche dell’ Arcivescovado. Si trattava infatti di un
organico formato da cantanti e strumentisti alle dipendenze dell’arcivescovo di
Napoli.? Come indicato dagli editti diocesani, la Cappella della Cattedrale era la
sola a poter soddisfare |’offerta liturgica delle istituzioni sacre partenopee.’ Tutta-
via 1 musicisti dell’arcivescovo si contendevano la scena sacra con la prestigiosa
Cappella Reale di Palazzo da sempre considerata la principale istituzione musi-
cale napoletana, il cui compito era quello di accompagnare le cerimonie religiose
¢ mondane della corte. Dal momento della sua costituzione in poi, la Cappella
Reale raccolse attorno a sé compositori e soprattutto celebri organisti come Jean

1 Sui meccanismi di produzione e committenza delle istituzioni sacre a Napoli e in altri contesti
italiani si rimanda a BRYANT/QUARANTA 2005.

2 Einteressante notare che i documenti d’archivio fanno utilizzo della dicitura “coro” per indicare
I'insieme dei cantanti di questa compagine.

3 Siveda quanto detto al cap. I, p. 43. Purtroppo ad oggi non vi sono studi specifici legati a questa
istituzione che doveva avere un peso non secondario nel panorama spettacolare napoletano.



60 Non senza scandalo delli convicini

de Macque, Giovanni Maria Trabaci, Ascanio Majone, Andrea Falconieri, Filip-
po Coppola, Pietro Andrea Ziani, Alessandro Scarlatti.* La compagine vicereale
ebbe stretti legami anche con diverse istituzioni femminili:® furono soprattutto i
monasteri di regio patronato a beneficiare dei musicisti e cantanti della Cappella
Palatina, supportati dalla protezione dei viceré. Questa situazione non manco di
suscitare spesso severi rimproveri da parte della Curia.

A fianco delle cappelle musicali stabili, si riscontra anche la partecipazione
di compagini ad organico variabile che potremmo definire occasionali: composte
da musicisti provenienti dai gruppi strumentali cittadini, erano organizzate dal
maestro di cappella o dall’organista in servizio presso [’istituzione e remunerate
in base ad una determinata occorrenza festiva. La composizione e la grandezza
degli organici rispecchiava in genere I’importanza dell’istituzione promotrice di
un evento e la rilevanza dell’evento stesso, assieme a ragioni di ordine economico
e allo spazio a disposizione.® Il numero dei musicisti stabili era inoltre destina-
to ad aumentare in occasione delle festivita piu solenni con I’arruolamento di
artisti aggiunti, detti anche “soprannumerari”.’ Nella celebrazione delle liturgie

4  La Cappella Reale venne fondata nel 1555 dal viceré Pedro de Toledo, Diego Ortiz fu il pri-
mo maestro di cappella. Sulla Cappella Reale si vedano: PROTA-GIURLEO 1952, pp. 19-77;
Di1eTZ 19727 pp. 379-406; MAIONE 2005, pp. 309-341; FABRIS 1983, pp. 63-110; FaBris 2001,
pp- 235-250; KRAUSE 1993, pp. 235-257 e KRAUSE 1998, pp. 271-295; FIORE 2012, pp. 25-44.

5 Lesempio che maggiormente testimonia e chiarisce i rapporti fra Cappella Reale e istituzioni
religiose ¢ il conservatorio di Nostra Signora della Solitaria, cfr. cap. VIII, pp. 203-216. Il mo-
dello di organizzazione delle attivita musicali delle istituzioni religiose napoletane trova un
rispecchiamento quasi perfetto nel variegato ambito palermitano, caratterizzato da profili isti-
tuzionali pressoché identici, nonché dalla circolazione di medesimi generi e repertori. Fra XVI
e XVIII sec. la situazione politica e culturale di Napoli e Palermo presenta caratteristiche fra
loro assimilabili e al contempo assai diverse da quelle delle altre corti europee, essendo entram-
be province spagnole. La fitta rete di interscambi fra monasteri, conventi e chiese si strutturava
attraverso la presenza delle cappelle musicali, e in particolar modo delle rispettive Cappelle Re-
ali. Proprio i legami della Cappella palermitana con quella partenopea, forniscono importanti
informazioni sui repertori, sugli organici, e soprattutto sulle interazioni con il tessuto sociale,
tali da far comprendere che si trattasse di realta pressoché gemelle. I primi risultati di questo
lavoro di comparazione sono confluiti in un paper intitolato Musica nelle istituzioni religiose del
Meridione d’Italia: ipotesi di confronto fra le Cappelle Reali di Napoli e Palermo, presentato as-
sieme ad Ilaria Grippaudo dell'Universita di Palermo al «III Encontro Nacional de Investigagdo
em Musica (ENIM 2013)» della Sociedade Portuguesa de Investigagdo em Musica (Cascais,
Palacio da Cidadela, 1-3 novembre 2013).

6  Oltre alla Cappella Reale e alla Cappella della Cattedrale a Napoli esistevano anche altri organici
stabili legati a specifiche istituzioni religiose. La piti prestigiosa di esse era la cappella musicale del
Tesoro di San Gennaro, ensemble destinato ad avere un ruolo di grande importanza nel tessuto ar-
tistico cittadino nel corso dei secoli. La minuta ricostruzione delle vicende artistiche e musicali del-
la Cappella di San Gennaro ¢ oggetto del volume: CoLumBro/MAIONE 2008. Anche la Casa Santa
dell’Annunziata si avvaleva di un complesso musicale stabile di cantori e strumentisti. Sull’attivita
musicale dell’ Annunziata si veda CoLumsro 2001, pp. 42-78; cfr. cap. VII, pp. 192-193.

7 Sul meccanismo dell'impiego e della soprannumerarieta si rimanda a COTTICELLI/MAIONE
1996, pp. 28-35; TuraNO 2009, pp. 773-804.



Liturgie ordinarie e straordinarie 61

in genere la cappella musicale era posizionata in appositi spazi allestiti per 1’oc-
casione e denominati “orchestri”, mentre i cantanti erano ospitati nei “coretti”.

Fondamentale per Napoli furono poi 1 sodalizi che le istituzioni religiose fem-
minili stipularono con i quattro conservatori maschili: Santa Maria della Pieta de’
Turchini, Santa Maria di Loreto, Sant’Onofrio a Capuana e i Poveri di Gesu Cristo.
In questi istituti caritativi si formarono figure musicali di alto profilo, poi assurti
alla notorieta nella capitale del viceregno, come Francesco Provenzale, Alessandro
Scarlatti, Giovanni Paisiello o Niccolo Piccinni.? Gli allievi, citati spesso come
“figlioli”, venivano impiegati per soddisfare servizi liturgici e musicali di chiese,
cappelle, monasteri, congregazioni, confraternite e ordini ecclesiastici. Molto
spesso gli allievi dei conservatori intervenivano alle liturgie con le famose «flot-
tole», ovvero con stuoli di ragazzini a volte travestiti da angeli, con un ruolo non
sempre legato alla musica, ma spesso semplicemente come ornamento.

Ecco dunque che il conservatorio dei Poveri di Gesu Cristo assicurava la presenza
dei propri «figlioli» a San Gregorio Armeno «avanti la statua e sangue del loro Glo-
rioso San Giovanni Battista»,” oppure per le festivita di Sant’ Agata presso il mona-
stero benedettino di Donnalbina, dove si riscontra la presenza sia di allievi ingaggiati
per il corteo processionale, sia dei «musici» che intervenivano ivece nella liturgia:

Alli Musici de Poveri di Gesu Cristo che hanno cantato Vespero e Messa in detta Festa, come
anche alli Figlioli di detto Conservatorio, che hanno accompagnato la processione colla statua di
Sant’Agata due volte cio¢ il giorno della vigilia della Santa quando esci dal Monastero, e quando
ritorno, se li sono pagati d. nove di limosina fatta dentro del Monisterio."

Le date del calendario liturgico solennizzate con musica erano numerose ¢ diffe-
renti per ciascun ente, per lo piu legate ai tridui per 1 santi patroni e alle ricorrenze
mariane." Canno liturgico dei monasteri risulta essere infatti ricco di devozioni
legate al culto di Maria: cinque istituti solennizzano la ricorrenza dell’Immaco-
lata Concezione, sette quella dell’ Assunta, cinque la Nativita della Vergine, tre il
titolo di Santa Maria delle Grazie, ma si trovano ancora la festa della Madonna
del Rosario, della Visitazione e della Purificazione della Vergine, della Madonna
del Carmelo e della Madonna dei Dolori.

Tra i momenti del normale calendario liturgico che maggiormente richiedevano
I’intervento di musicisti ingaggiati, spiccano naturalmente le celebrazioni relative
all’ Avvento, al Natale e all’Epifania, quattordici istituti annoverano spese per can-
tori e strumentisti per messe solenni e per la novena di Natale. Ben sedici istituzioni

8  Sull'attivita dei quattro conservatori maschili si vedano: FLorimo 1882; D1 Giacomo 1928;
DieTz 1972, pp. 419-429; FaBRIs 1983; CAFIERO/MARINO 1987; FABRIS 1994; COTTICELLI/
MAIONE 1996; DEL PRETE 1999, vol. I1, pp. 671-715; DEL PRETE 19997, pp. 413-464; OLIVIERI
1999; Ma1oNE 2000; CoTTICELLI/MAIONE 2006.

9  AssN, BPO 983 9/X/1728, app. p. 105.

10 Asn, MS f. 3249, app. p. 61.

11 Sullavvicendarsi delle differenti festivita nella Napoli vicereale si veda: FABris 2007; CAMPA-
NELLI 2009.



62 Non senza scandalo delli convicini

registrano spese per la musica del periodo quaresimale e per la Pasqua.'? Anche
le celebrazioni per il Carnevale, che avevano inizio il 17 gennaio con la festa di
Sant’ Antonio Abate, coinvolgevano alcune istituzioni femminili. In questa oc-
casione, fra 1 vicoli cittadini, si assisteva a maschere, giochi, scene improvvisate
della commedia dell’arte cui prendevano parte tutti, dalla nobilta alla borghesia,
ai ceti popolari, agli stessi monasteri:'? sette istituti infatti organizzano commedie
e rappresentazioni sceniche per questa occorrenza festiva, con I’allestimento di
un vero e proprio teatro all’interno delle mura claustrali.

Le strade della citta erano spesso invase da colorate processioni caratterizzate
da macchine effimere costruite da qualificati artisti e accompagnate da cori di voci
e strumenti, arricchite da effetti coreografici e da stendardi delle confraternite,
attorno ai quali si stringevano parrocchie, monasteri e aggregazioni di fedeli.
Fra le piu sfavillanti processioni vi erano quelle legate al culto dell’Eucarestia,
con I’ostensione del Santissimo Sacramento in occasione del Corpus Domini. Le
celebrazioni dedicate alla solennita del Corpus Domini duravano una settimana
ed il monastero delle clarisse di Santa Chiara era indiscusso protagonista dell’or-
ganizzazione cittadina del culto."* A seguito della fastosa processione a Santa
Chiara era organizzato un solenne ottavario, di cui fa menzione ripetutamente la
«Gazzetta di Napoli».

Le processioni non erano organizzate soltanto in onore dell’Eucaristia o di
Maria, ma anche dei santi protettori della citta come Santa Chiara, San Lorenzo,
San Giovanni e San Benedetto.

Pervasa da elementi folcloristici e da grande partecipazione di popolo, aristo-
crazia e istituzioni era la festivitad di San Giovanni Battista. Le celebrazioni per
la festivita del Battista erano una sorta di spettacolo itinerante per le vie cittadine
con una serie di apparati scenografici di grande rilievo: cortei, tableaux vivants,
rappresentazioni sacre, pantomime cui prendevano parte gli stessi monasteri fem-
minili.'> Ben tre istituti erano stati custodi del prezioso sangue che era annualmente
soggetto a liquefazione: Santa Maria di Donna Romita Sant’ Arcangelo a Baiano
e San Gregorio Armeno.'®

La musica era di certo il mezzo privilegiato per donare dignita e solennita alle
feste e per aiutare il fedele alla contemplazione del soprannaturale. Purtroppo per
le istituzioni napoletane, i documenti d’archivio non forniscono molte indicazioni
sulla tipologia di repertorio utilizzato nelle differenti festivita: spesso si riscontra
una generica indicazione di messe e vespri cantati, solenni esposizioni, ottavari,
novene e tridui con musica. Inoltre, non sempre si hanno chiare informazioni sul

12 Sivedano le pp. 64-67 di questo capitolo.

13 FaBris 2007 pp. 2-5.

14 Siveda cap. VI, pp. 178-179.

15 Sulla festivita cittadina di San Giovanni e sugli apparati ‘giovannei’ si veda: MEGALE 2013,
pp. 387-413.

16 Sulle celebrazioni per San Giovanni si veda anche il cap. V, pp. 129-130.



Liturgie ordinarie e straordinarie 63

numero di musicisti impiegati o sulla compagine. In alcuni casi nei registri conta-
bili vengono riportati i pagamenti per il numero o I’insieme dei musicisti coinvolti
e viene nominato soltanto il maestro di cappella o 1’organista, come ad esempio,
nel caso della messa cantata per la solennita dell’Epifania celebrata nel monastero
benedettino di San Potito nel 1719:

In gennaro [...] per la messa cantata dell’Epifania del Signore [...]
Per sedici Istrumenti d. 25.3.10

A sette voci d. 23

Al mastro di Cappella Don Angelo Durante d. 4

A Don Andrea Amendola organista d. 2

Per affitto d’organo d. 1.2.10

Alli trombettieri numero cinque d. 2.1"7

I dati indicati dal documento sopracitato sono pochi ma ugualmente utili per
dedurre che in questa celebrazione vi era stata la partecipazione della cappella
dell’ Arcivescovado, di cui facevano parte Andrea Amendola e Angelo Durante.
In casi piu fortunati si trovano invece informazioni dettagliate che permettono la
ricostruzione pressoché integrale degli organici vocali e strumentali intervenuti
nelle cerimonie.'®

Aveva infatti poca importanza citare i nominativi dei singoli musicisti, bastava
pit che altro evidenziare 1 nomi illustri, perché appartenenti alla Cappella Reale
piuttosto che a quella della Cattedrale. L’esplicito riferimento, nella documenta-
zione d’archivio o nelle cronache, a musicisti di chiara fama, contribuiva infatti a
sottolineare 1’importanza della manifestazione.

Risulta quindi complicato comprendere quale fosse il ruolo delle istituzioni
femminili nella committenza e discernere se e quando i pagamenti facciano ri-
ferimento alla composizione o alla sola esecuzione di musiche gia composte e
riutilizzate per 1’occasione. Abbiamo infatti solo pochi riferimenti espliciti che
attestano somme stanziate per la composizione di musiche originali. Ne € un esem-
pio il documento seguente, tratto dalla documentazione del monastero di Regina
Coeli, che attesta la commissione di una composizione in occasione del Natale,
senza tuttavia specificare il nome del compositore ingaggiato:

Spese estraordinarie 173940
Donna Marianna Scalera Abbadessa tanti consegnati contanti 2 Donna Chiara Maria d’Andrea
per spenderli in una composizione di Musica per la notte di Natale d. 22."

17 Asn, MS, f. 2940, app. p. 21.

18 Siveda ad esempio il documento relativo alla festivita di Santa Maria Egiziaca del 26 e 27 aprile
1749 avvenuta nellomonimo monastero che riporta 'indicazione dei musicisti e dei cantanti
ingaggiati, con la specifica del canto dei mottetti a loro affidato. Cfr. cap. V, pp. 139-140.

19 MS, f. 1990, app. p. 228.



64

Non senza scandalo delli convicini

Nello schema seguente si propone un calendario delle festivita solennizzate con
musica dalle istituzioni femminili napoletane fra XVII e XVIII secolo:*

Tabella 1: Festivita celebrate con musica.

Festivita Data Istituzione
Circoncisione 1 gennaio Donnalbina;
S. Potito
Epifania 6 gennaio Donnalbina;
S. Potito; Regina Coeli
S. Potito 14 gennaio S. Potito
S. Antonio Abate 17 gennaio S. Antonio a Port.;
Donna Romita
Ss. Fabiano e Sebastiano 20 gennaio Ss. Pietro e Seb.; Donnaregina
Candelora/Purificazione di 2 febbraio Donnalbina; Croce di Lucca;
Maria SS. Trinita; S. M. del Gesu
S. Biagio 3 febbraio Donna Romita; S. Gregorio;
SS. Pietro e Sebastiano; Donnaregina
Sant’Agata 5 febbraio Donnalbina
S. Scolastica 10 febbraio Donnalbina
Carnevale = Donnalbina;
Egiziaca Pizz.; Donnaregina; Provvidenza;
S. M. del Gesu; S. Chiara;
S. M. Maddalena delle Sp.
S. Giuseppe 19 marzo S. Potito;
S. Giuseppe Ruffi;
S. M. Maddalena delle Sp.;
S. M. del Gesu;
Provvidenza
S. Benedetto 21 marzo Donnalbina;
S. Gregorio;
S. Patrizia;
S. Potito
Annunciazione 25 marzo S. M. del Gesu
Quaresima - Solitaria;

S. Caterina da Siena

Domenica di Passione

Domenica di
Passione

Solitaria

20 Nel seguente schema sono state confrontate le festivita citate nei documenti delle singole istitu-
zioni con due differenti edizioni del Messale Romano post-tridentino: MisSALE 1998; MISSALE

1994,



Liturgie ordinarie e straordinarie

65

Festivita

Data

Istituzione

Conversione M. Maddalena

Giovedi dopo la
domenica di Passione

S. M. Maddalena delle Sp.

Madonna dei Dolori

Venerdi dopo la
domenica di Passione

Solitaria; Donnalbina

Domenica delle Palme

Donnalbina; Egiziaca Mag.

Settimana Santa

Donnalbina;

S. Potito;

Egiziaca Mag.; S. Giuseppe Ruffi;
Croce di Lucca;

S. M. Maddalena delle Sp.;

S. M. Maddalena Mag.; Donnaregina;
SS. Trinita;

S. Caterina da Siena;

S. Francesco Capp;

S. Antonio a Port.;

Regina Coeli;

Provvidenza;

Solitaria

Pasqua

Divino Amore;
S. Caterina da Siena;
Solitaria; Donnalbina

Pentecoste

Donnalbina; Croce di Lucca;
S. Caterina da Siena;
Spirito Santo

SS. Trinita

Donnalbina; Divino Amore;
Provvidenza;
SS. Trinita

Corpus Domini

Donnalbina;

S. Chiara;

Egiziaca Mag.;

Croce di Lucca;

S. Francesco Oss.;

Ss. Marcellino e Festo;
S. Antonio a Port.

S. M. Egiziaca 26 aprile Egiziaca Mag.; Egiziaca Pizz.

S. Caterina da Siena 30 aprile S. Caterina da Siena

S. Croce 3 maggio Croce Lucca

S. Michele 8 maggio Solitaria

S. Antonio da Padova 13 giugno Provvidenza; S. Antonio a Port.

S. Giovanni Battista 26 giugno Donnalbina; Donna Romita; S. Gregorio
Ss. Pietro e Paolo 29 giugno Donnalbina; Ss. Pietro e Sebastiano;

Regina Coeli

Visitazione di Maria

2 luglio

Donnalbina




66 Non senza scandalo delli convicini

Festivita Data Istituzione
S. M. delle Grazie 5 luglio S. Chiara;
S. M. del Gesu;
S. M. delle Grazie
S. Silvano 13 luglio S. Francesco Oss.
S. M. del Carmelo 16 luglio Croce di Lucca
S. M. Maddalena 22 luglio S.M. Maddalena delle Sp.;
S. M. Maddalena Mag.; Donnalbina
S. Giacomo 25 luglio Donnalbina
S. Anna 26 luglio S. M. del Gesu; Donnalbina
S. Domenico 4 agosto Divino Amore; S. M. Maddalena delle

Sp.; Ss.Pietro e Seb.;
S. Caterina da Siena; Donnaregina

S. Donato 7 agosto Ss. Marcellino e Festo; Donnaregina

S. Lorenzo 10 agosto Donnalbina

S. Chiara 12 agosto S. Chiara;
S. Francesco Scarioni

Assunzione 15 agosto Donnalbina, Donna Romita; Regina
Coeli; Divino Amore, Donnaregina;
Provvidenza;

S. Francesco Scarioni.

S. Rocco 16 agosto Donnaregina

S. Bartolomeo 24 agosto Donnaregina

S. Patrizia 25 agosto S. Patrizia

S. Agostino 28 agosto Egiziaca Mag.; Egiziaca Pizz;

S. Giuseppe Ruffi;
Regina Coeli; Divino Amore

Decollazione del Battista 29 agosto Donna Romita, S. Gregorio

Nativita di Maria 8 settembre Donna Romita; Donnalbina;
S. Potito; Regina Coeli;
S. M. del Rifugio

Esaltazione della Croce 14 settembre Egiziaca Mag; Egiziaca Pizz.; Croce
Lucca

Conversione di S. Maria 14 settembre S. M. Egiziaca Mag.; S. M. Egiziaca Pizz.

Egiziaca

S. Gennaro 19 settembre Donnalbina, Provvidenza, SS. Filippo e
Giacomo

S. Gregorio Armeno 20 settembre S. Gregorio

S. Matteo 21 settembre S. Gregorio

S. Michele 29 settembre Solitaria




Liturgie ordinarie e straordinarie

67

Festivita Data

Istituzione

S. Francesco 4 ottobre

Donnaregina;

S. M. del Gesa;

S. M. Maddalena Mag.;
S. Francesco Oss.;

S. Francesco Scarioni;
SS. Trinita; Provvidenza;
S. Chiara.

Madonna del Rosario 7 ottobre

S. Caterina da Siena;
S. M. del Rifugio

S. Orsola 21 ottobre

SS. Trinita

S. Martino 11 novembre

Donnalbina

Presentazione di Maria al 21 novembre

Tempio

Scorziata; Paparelle

S. Andrea 30 novembre

Donnaregina;
S. Chiara

S. Nicola 6 dicembre

S. Francesco Capp.

Immacolata Concezione 8 dicembre

Donnalbina; Provvidenza; S. M. del Gesu;
Ss. Marcellino e F;
Concezione a Montecalv.

S. Aniello 14 dicembre

Donnalbina

Natale 24-25 dicembre

Donnalbina, Donna Romita; Egiziaca
Mag.; Egiziaca Pizz.; Regina Coeli; Croce
Lucca;

S. Francesco Capp.;

S. Francesco Oss.; S. Francesco Scarioni;
SS. Trinita; Sapienza;

S. Caterina da Siena;

Solitaria;

S. M. Costantinopoli

S. Giovanni Evangelista 27 dicembre

Provvidenza

2. La Settimana Santa

Le principali istituzioni ecclesiastiche partenopee intensificavano apparati scenici
e spettacolari in occasione delle celebrazioni della Settimana Santa. Nonostante lo
spirito penitenziale che questo momento liturgico avrebbe dovuto comportare, si
assiste invece ad una lunga successione di sfarzose liturgie durante tutto il periodo
quaresimale fino alla domenica di Pasqua. La Settimana Santa doveva probabil-



68 Non senza scandalo delli convicini

mente rappresentare il momento di maggiore impiego per i musicisti e le cappelle
della capitale del viceregno.?!

Testimonianza del contrasto fra la sobrieta imposta dalla Chiesa e gli usi delle
istituzioni si trovano nelle guide e nei diari di viaggiatori stranieri in visita a Napoli.
Jean-Jacques Bouchard durante il suo soggiorno napoletano nel 1632, descrisse
nel suo celebre Journal® le tradizioni partenopee e le liturgie a cui aveva avuto
modo di assistere. Bouchard osserva le processioni della domenica delle Palme e
le funzioni del Giovedi Santo, il triduo delle Tenebre, sottolineando quanto la pre-
parazione della Pasqua a Napoli fosse caratterizzata da poco riguardo nei confronti
delle restrizioni imposte dalla Chiesa e quanto il lato spettacolare delle cerimonie
religiose prendesse il sopravvento sul clima quaresimale. Lo spettacolo era di
certo un elemento essenziale del culto, il fedele era visto come uno spettatore, e
si contravveniva costantemente al silenzio prescritto per la settimana auspicato
dal Concilio di Trento.

Anche nei registri contabili dei monasteri femminili numerose risultano essere
le voci di spesa destinate all’organizzazione del culto e degli apparati della Set-
timana Santa. Diversi riferimenti si trovano per il canto liturgico del “Passio”,
una pratica musicale inserita nella liturgia di rito romano fin dal Medioevo volta
all’intonazione del racconto evangelico della Passione di Cristo. Le monache di
San Gregorio Armeno, ad esempio, chiedevano espressa licenza alle autorita eccle-
siastiche, affinché fosse loro concesso di far cantare il “Passio” da specifici cantori:

Si concede licenza alle signore Moniche del Venerabile Monistero di San Ligorio, che in questa
Settimana Santa possano far cantare il Passio dalli Reverendi Don Domenico Basso per la parte
di Cristo, Don Francesco d’Orsi da Testo, ¢ Don Diego Fiore per la Turba, ed anco di far com-
ponere il sepolcro sopra la porta grande [...]. Oggi Marzo 1735.%

Il monastero di Donnalbina si serviva anche dell’intervento degli allievi dei con-
servatori maschili:

Alli clerici straordinari per detta causa et cantori del Passio et Exultatur [sic] col canto delli
figlioli del Conservatorio d.18 [...].*

Anche nelle comunita monastiche femminili gli usi e i1 costumi della Settimana
Santa erano perd decisamente differenti dalle proibizioni. Il cardinale Pignatelli,
nel 1705, ordinava che «Offici, Lamentazioni, Lezzioni e Responsorii» durante
la Settimana Santa venissero cantati soltanto in «canto fermo, senza trilli, e pas-
saggi di sorte alcunay», senza alcun accompagnamento strumentale, anche «senza
Organoy». Era inoltre proibito I’intervento di musicisti esterni o «periti di canto

21 Sulla Settimana Santa a Napoli si veda FABRis 2007, pp. 2-5; BERNARDI 1991, pp. 316-319.
22 BoucHARD 1977, pp. 182-185.

23 ASDN, Vicario, 170 D, app. p. 101.

24  Asn, MS, f. 3270, app. p. 66.



Liturgie ordinarie e straordinarie 69

figurato».”® L'uso del canto fermo non solo non veniva rispettato, ma le celebra-
zioni erano invece arricchite con musica e con I’intervento di molti cantanti e
strumentisti.

I1 rito delle Tenebre rappresentava il momento di maggiore suggestione del ciclo
pasquale. Si svolgeva durante il Sacrum Triduum della Settimana Santa, dal Giove-
di al Sabato Santo e ciascun giorno del triduo prevedeva una struttura simmetrica di
tre notturni.?® Ciascun notturno era composto da una serie di tre antifone, tre salmi
e tre lezioni seguite a loro volta da 3 responsori a cui seguivano le lodi. La liturgia
impiegava nelle lezioni 1 testi delle lamentazioni di Geremia. Ogni lamentazione
aveva inizio con I’intonazione di una lettera dell’alfabeto ebraico (Aleph, Beth,
Gymel...). Ogni giornata terminava con ’invocazione Hierusalem, Hierusalem,
convertere ad Dominum Deum tuum.

La denominazione di “Tenebre” si riferiva al passaggio dalla luce all’ombra
all’interno della stessa liturgia che terminava infatti a lumi spenti. All’inizio del
rito su di un candeliere di forma triangolare venivano accese quindici candele che
venivano spente progressivamente, una dopo ciascun salmo, fino alla completa
oscuritd seguita dallo Strepitus,”” momento in cui fedeli e celebranti battevano
con vigore arnesi di legno per riprodurre il suono della terra scossa dalla morte di
Cristo. Lo stesso Bouchard aveva preso parte al rito delle Tenebre presso I’ oratorio
di San Giovanni dei Fiorentini:

Le mercredi saint septieme Avril. La plus belle musique que I’on fasse est au vieus palais, a la
chapelle du viceroi [...]. Le soir, a une heure de nuit, se dirent tenebres a I’oratoire de St Jan
des Florentins, ou la plus part des musiciens du palais se treuverent. La musique fut assez bone,
mais courte, car ils ne chanterent que le repons et antienes et une seule legon.?

Questo genere costitui un terreno fertile di creazione musicale in cui si cimentaro-
no numerosi compositori napoletani e non.” Proprio alcuni compositori e maestri
di cappella attivi presso 1 monasteri femminili furono autori di lezioni e lamen-
tazioni per la Settimana Santa, pensiamo infatti a Cristoforo Caresana e Gaetano
Veneziano.*

Molte delle lezioni composte da Veneziano sono dedicate ad una voce solista
con accompagnamento di archi e alcune di esse sono esplicitamente dedicate a

25 ASDN, Vicario, 259 D, app. p. 172.

26 Lindebolimento della consuetudine del clero secolare della preghiera notturna, lentamente
impostosi, anticipo la celebrazione del mattutino alla sera del giorno prima, il che giustifica il
ritrovare nel Seicento partiture destinate ai notturni dal Mercoledi Santo al Venerdi.

27 Nella tradizione meridionale chiamato anche Terremoto.

28 BoucHARD 1977, p. 186.

29  Cfr. Fasris 2007, pp. 4-5; BERNARDI 1991, pp. 316-319.

30 Siveda anche il cap. IV, pp. 109-112.



70 Non senza scandalo delli convicini

religiose.®' E probabile che queste tipologie di composizioni venissero cantate
direttamente dalle suore per le celebrazioni liturgiche della Settimana Santa, con-
travvenendo ancora una volta alla pratica del solo canto gregoriano prescritta dagli
ordini disciplinari.*?

L’esempio piu rappresentativo di quanto accadeva nei chiostri durante questo
periodo, ci viene fornito dal conservatorio della Solitaria, particolarmente rinoma-
to per 1 riti della Settimana Santa. Presso questa istituzione era prevista musica «a
4 voci, e 4 instrumenti dalla Domenica delle olive per tutto il giorno di Pasqua di
Resurrettione»,” e ad essere protagonisti di questi eventi erano Gennaro Ursino,
Gaetano Veneziano, Pietro Bartilotti, ovvero tutti esponenti della Cappella Reale.**
Presso 'istituzione spagnola I’evento di maggior impatto emotivo era la rinomata
e suggestiva processione detta appunto “della Solitaria”, che si snodava per le vie
di Napoli nella notte del Venerdi Santo, portando in strada il mistero della morte
di Cristo. Il canonico Carlo Celano nelle sue cronache fa infatti riferimento a
«una divotissima processione con 1 misteri della Sacra Passione» cui prendevano
parte «tutti i capi dei Tribunali e Ministri, in modo che vi si vedono torchi accesi
al numero di duemila e forse pit».*

Fede, pathos, folclore si mescolavano nella ricostruzione visiva del dramma della
Passione. Ma il potente fascino di questo rituale era dato dalla teatralizzazione del
dolore, che prendeva vita non solo attraverso canto e parola, ma anche con la gestua-
lita dei corpi, 1 giochi di luce, 1 rumori. Purtroppo non si posseggono testimonianze
iconografiche relative alla processione, mala descrizione del Bouchard puo essere
utile a comprendere in che modo la processione avanzasse per le vie cittadine:

Apres ces battans, suivent / quantité de faquins tous vestus de longues aulbes de toile et la face
couverte, qui portent les uns au bout de longues perches de grans chaudrons pleins de poix,
graisse et huile alumez, les autres des cierges de cire blanche au bout de certaines cannes fendues
en quattre, et entourent tout le mystere, au devant duquel marche un choeur de musique, et au
derriere le cavalier il quale conduce il misterio, avec tous ceus qu’il a invitez, ayants tous un
cierge allumé en main. En ce mesme ordre suivent tous les autres mysteres [...].%

31 Probabilmente non tutte le lezioni e responsori di ciascun notturno erano messi in musica.
Durante la controriforma, dagli ultimi decenni del 500, molti salmi, i responsori e una parte
delle lezioni, erano cantati in polifonia, mentre le altre parti restavano in canto gregoriano.

32 Esempi di lamentazioni messe in musica per religiose si trovano anche in altri contesti italiani.
Colleen Reardon nel saggio «Ha innalzato un muro attorno a me»: Lamentazioni per monache
senesi, si interroga sul significato di questa tipologia di composizioni in relazione anche alla va-
sta diffusione in diverse regioni d'Italia. La Reardon propone un esame del simbolismo presente
nelle Lamentazioni di Geremia rispetto al contesto monastico e ipotizza che queste composi-
zioni possano essere considerate alla stregua dei pianti rituali che le donne usavano compiere
durante i riti funebri in occasione della morte dei parenti. Si veda REARDON 2000, pp. 27-44.

33 SoLiTARIA, Giornale di introito ed esito 1697-1704, app. p. 329.

34 La “Domenica delle olive” indicava la Domenica delle Palme. SorLitariA, Libro Maggiore
1704-1710, app. p. 330.

35 CerLano 2001, Giornata V, p. 588.

36 BoucHARD 1977, pp. 189-190.



Liturgie ordinarie e straordinarie 71

La processione era arricchita da passi processionali, 1 cosiddetti “misteri”, raf-
figurazioni artistiche della Passione e Morte di Cristo, che si ergevano su una
base sagomata di legno detta “vara”, realizzati sia in legno che in cartapesta dagli
artigiani napoletani. I gruppi si ispiravano all’iconografia classica, oppure ad epi-
sodi citati nei Sacri Testi o nei Vangeli Apocrifi. Le statue, illuminate in modo da
far risaltare 1 tratti del volto, le movenze di dolore e sofferenza, venivano spesso
arricchite con preziosi ornamenti argentei ed elaborate composizioni floreali che
ne esaltavano la bellezza. Alla processione prendevano parte, oltre al popolo ai
clerici e sacerdoti, il viceré, tutte le alte autorita cittadine compreso i corpi milita-
ri, assieme ad uno stuolo di battenti, ovvero fedeli che accompagnavano il corteo
con lunghe tuniche e cappucci e armati di flagelli, aggiungendo in tal modo alla
preghiera la mortificazione fisica, in segno di penitenza e di partecipazione alla
Passione di Cristo.*” Ad essi si aggiungevano i musici della Cappella Reale e le
‘flotte’ dei Conservatori.

Fino ad oggi le svariate carte d’archivio esaminate non ci restituiscono chiari-
menti sul concreto impiego della musica nella processione. Molto spesso nei do-
cumenti contabili I’utilizzo di musica e musicisti viene semplicemente accennato
senza precisi dettagli relativi alla prassi e alle modalita di esecuzione. Si trovano
indicazioni in tal senso a partire dal 1602, in cui nelle spese relative alla proces-
sione si annotano i compensi ad Ascanio Meo «mastro de capilla de Santiago», cui
venivano corrisposti «d. 7 por la musica del Viernes Santo y dia de Resurection»,*®
cosi come nel 1606 don Agustin Agresta «mastre de Capilla», viene ricompensato
con «dies ducados por lo que ha trabajado con la musica la noche del Viernes Santo
con la procession, y el domingo siguiente de la Resurection de Nostro Sefior».*

La lunga maratona dei riti della Settimana Santa annoverava un’altra importante
processione che si svolgeva il Sabato Santo, in qualche modo connessa a quella
della Solitaria per ’utilizzo dei “misteri”. Era la cosiddetta processione dei Bat-
taglini, realizzata dalla Reale Arciconfraternita di Montecalvario che portava in
processione la statua della Madonna con la raffigurazione dei Misteri che rappre-
sentavano alcuni episodi della vita di Gesu e Maria. Questa processione coinvol-
geva i viceré, la nobilta, i funzionari piu distinti dello stato. Era la piu grandiosa e
sontuosa manifestazione cittadina, e anche in essa si riscontrava la partecipazione
della Real Cappella di Palazzo, sei bande di dieci strumenti ciascuna, cinque
“flottole” di voci e strumenti del conservatorio de Poveri di Gesu Cristo e tre del
conservatorio della Pieta de” Turchini.*

37 Sitratta di una tradizione dalle origini spagnole dove le rappresentazioni erano frutto del ‘tea-
tro de los misterios’ che, con la dominazione spagnola, cominciavano lentamente a diffondersi
identificandosi come processioni penitenziali sui misteri dolorosi.

38 SoLITARIA, Registro d’Introito 1602-1609, app. p. 311.

39 SoLITARIA, Registro d’Introito 1602-1609, app. p. 311.

40 Sulla Processione dei Battaglini si rimanda a: Napp1 2001; MaNcCINI 1968; COTTICELLY/
MaA1ONE 2006.



12 Non senza scandalo delli convicini

3. Liturgie ‘straordinarie’

Vi sono poi cerimonie che potremmo definire ‘straordinarie’ perché organizzate
in relazione a degli avvenimenti pubblici o a delle specifiche necessita della citta
o di un’ istituzione.*' Appartengono a questa categoria le celebrazioni per la dedi-
cazione del titolo di un monastero; il culto di un santo patrono o protettore cui era
riservata una particolare solennita e concorso di popolo; le cerimonie legate alla
storia della citta o all’emissione di un voto, istituite per ringraziamento dell’inter-
vento salvifico della Beata Vergine piuttosto che di un santo.

La straordinarieta di un culto era data dallo spettacolo offerto al fedele attraver-
so la ricchezza dei paramenti liturgici e I’impiego di sontuosi apparati. Le chiese
st riempivano di luci e di effetti sbalorditivi, per una mise en scéne provvisoria che
mirava a suscitare la meraviglia del fedele. La musica costituiva ovviamente uno
dei mezzi privilegiati per 1’esaltazione di un cerimoniale che in genere aveva, nel
canto del Te Deum, il suo fulcro.*?

Le cronache della «Gazzetta di Napoli» sono testimoni indiscussi dei molte-
plici eventi spettacolari che affollavano le vie e le istituzioni napoletane. Dalla
loro lettura ¢ possibile ripercorrere gli eventi storici della capitale del Viceregno.

Napoli fu, per un arco assai esteso di tempo, capitale di un vicereame senza una
corte 0 un governatore stabili, in quanto gli avvicendamenti del rappresentante di
Spagna si susseguivano a pochi anni di distanza, o, in alcuni casi, a pochi mesi I'uno
dall’altro. Il forte legame con Madrid si esplicitava anche attraverso le celebrazioni di
ringraziamento per battaglie, incoronazioni, vittorie militari, date che riguardavano
i regnanti e le famiglie aristocratiche. I genetliaci dei viceré beneficiavano di messe
solenni e musicisti della Cappella Reale,” mentre per la recuperata salute di nobili
e aristocratici, si rendeva grazie con solenni esposizioni del Santissimo Sacramento.
Stesso dicasi per 1riti funebri in onore di sovrani, esponenti di famiglie aristocratiche
e clero. Ad esempio, in occasione della morte di Carlo II re di Spagna, avvenuta il 1
novembre 1700, il conservatorio dello Spirito Santo celebrd una messa commemo-

41 T testi liturgici ufficiali relativi a riti e cerimonie (rubriche dei messali e breviari, pontificale,
cerimoniale) non utilizzano una distinzione fra liturgie ordinarie e straordinarie. Si compren-
de pero che le liturgie ordinarie erano semplicemente quelle previste dal calendario liturgico
universale o proprio di una diocesi. Sulla distinzione fra cerimonie ordinarie e straordinarie si
rimanda a HAMELINE 2009, pp. 19-31, e in generale sulle cerimonie straordinarie in differenti
contesti europei si rimanda a DoMPNIER 2009.

42 I documenti riferiscono genericamente di liturgie, non sempre si specifica la tipologia di litur-
gie organizzate. Non & scontato che esse prevedessero la celebrazione di una messa o l'ufficio dei
vespri. Costante, invece, ¢ la presenza del canto del Te Deum.

43 GDN, 1 aprile 1681 «Giovedi 27 del passato [marzo] questo eccellentissimo sig. viceré marchese
de los Velez, solennizzo il giorno natalizio della maesta della regina sposa [...] e dopo si porto a
tener cappella reale nella chiesa del monasterio della Concezione delle monache spagnole, ove
si canto solenne Te Deum e messa [...]». cfr. MAGAUDDA/COSTANTINI 2009, appendice, p. 15.



Liturgie ordinarie e straordinarie 73

rativa del defunto monarca con 1’accompagnamento musicale «delle virtuosissime
monache di quel medesimo luogo».* Le monache di Santa Chiara organizzarono
invece solenni funerali con «scelta musica»® per la prematura morte del figlio del
Conte Daun, viceré di Napoli nel 1715; «messa cantata con musica» invece per i
funerali del «fu mons. Viglino, vescovo di Tricarico»*® e benefattore del conserva-
torio dell’ Arte della Lana.

Nel 1707 Napoli passo sotto governo austriaco ed ecco apparire nelle cronache
una numerosa serie di celebrazioni legate alla casa imperiale d’Austria. Linco-
ronazione a re d’Ungheria di Carlo VI d’ Asburgo, imperatore del Sacro Romano
Impero, avvenuta il 22 maggio 1712, venne festeggiata nella chiesa di Santa Chiara
«da quelle dame religiose fatta magnificamente adornare», cantando un «solenne
Te Deum e messa da’ musici della R. Cappella, animata dagli armonici concenti del
rinomato Matteucci Sassano, la cui funzione segui sotto la triplice scarica dell’ar-
chibugio del battaglione alemanno [...]».* Te Deum e messe di ringraziamento
furono celebrati per le diverse gravidanze della consorte di Carlo VI e per «I’augu-
stissima prole al nostro imperadore». In occasione della nascita del primogenito di
Carlo VI, Leopoldo Giovanni d’ Asburgo, le clarisse di Santa Chiara predisposero
una solenne esposizione del Santissimo Sacramento, con un «vaghissimo orna-
mento» disegnato da Francesco Solimena e Nicolo Amenta. | festeggiamenti, ci
indica la «Gazzetta», proseguirono poi la mattina successiva, giorno di Pentecoste,
al conservatorio dello Spirito Santo, dove «da dieci figliuole di esso cantossi un
bellissimo componimento del medesimo Amenta per I’accennata nascitax.*®

Il viceregno austriaco si concluse nel 1734, quando con Carlo III di Borbone,
il regno torno indipendente e inizid una sua vita autonoma pur rimanendo stret-
tamente legato alla Spagna. Il 10 maggio 1734 Carlo fece il suo solenne ingresso
nella citta di Napoli, salutato da una folla festante sulla quale, come riportato
da cronache del tempo, il novello re faceva ricadere monete d’oro. Numerose
istituzioni cittadine si prepararono a festeggiare tale evento storico: le clarisse di
Santa Chiara predisposero una serie di artificiosi apparati*’, mentre le benedettine
di Santa Patrizia, «in attestato del godimento che han sentito per il felicissimo
ingresso di sua maesta in questo Regno», illuminarono per tre sere il loro mona-
stero, «e nell’ultimo giorno [...] fecero comparire la chiesa riccamente abbellita
e cantarono il Te Deum con sceltissima musica [...]».%°

Nel 1737 Maria Amalia di Sassonia divenne promessa sposa di Carlo di Borbo-
ne. Ottenuta infatti la dispensa papale resa necessaria per sanare un impedimento

44 GDN, 16 febbraio 1701 (1), app. p. 293.

45 GbN, 20 agosto 1715 (1), app. pp. 273-274.

46 GbN, 13 agosto 1720 (1), cfr. MAGAUDDA/COSTANTINI 2009, appendice, p. 340.

47 GbN, 21 giugno 1712 (1), app. p. 273.

48 GDN, 2 giugno 1716 (1), app. p. 294. Nicold Amenta era uno stimato letterato e commediografo.
49 Siveda cap. VI, pp. 182-184.

50 GpbN, 25 maggio 1734 (5), app. p. 112.



74 Non senza scandalo delli convicini

causato da un rapporto di parentela, la cerimonia nuziale venne pubblicamente
annunciata alla fine dell’ottobre 1737. Le cronache della «Gazzetta» palesano I’eu-
foria con la quale fu accolta la notizia a Napoli. Dal gennaio 1738 si susseguirono
infatti numerose cerimonie di ringraziamento per I’annuncio del matrimonio: le
monache di Santa Chiara «fecero illuminare tutto il monastero e cantare un so-
lenne 7e Deum nella loro chiesa con scelta musica, magnifico apparato e continue
orazioni»;’' «pomposo apparato» e «scelta musica»®*a San Potito, mentre «I’ine-
splicabile divozione» all’«invittissimo monarca» delle monache di Santa Maria
Maddalena, veniva suggellata da un «ricco altare d’argenti a lume di piu torce
[...] Te Deum e solenne messa a piu cori di scelta musica [...] in ringraziamento
all’ Altissimo delle stabilite nozze della maesta sua colla serenissima R. principessa
di Polonia [...]».” Anche presso il conservatorio della Solitaria si «rese le grazie a
Iddio» facendo «ornare la chiesa con magnifico apparato» e con la celebrazione di
una messa «con tutta la sacra pompa e con musica sceltissima, dopo la quale furon
rese per la seconda volta le grazie a Dio col Te Deum, cantato maravigliosamente
da’ migliori virtuosi della citta [...]»; stesso dicasi delle monache del monastero
di Santa Maria Egiziaca Maggiore™ e delle Carmelitane Scalze.*®

La celebrazione del matrimonio avvenne poi a Dresda 1’8 maggio 1738. La
quattordicenne Maria Amalia sposo per procura Carlo di Borbone. La cerimonia
precedette il lungo viaggio della sposa verso Napoli.’” Per I’occasione al conserva-
torio della Solitaria si fecero «pubbliche preghiere con esposizione del Santissimo
e musica per impetrare da Dio felice viaggio e prospero arrivo della M. della nostra
regina in questa capitale [...]»,” assieme ad un «solenne Te Deum con musica,
messa grande» per «la lieta notizia gionta del matrimonio gia contratto».” La
coppia si incontro per la prima volta il 19 giugno in un villaggio sulla frontiera del
Regno e fece il suo ingresso a Napoli il 4 luglio, in un clima di festa generale. I
novelli sposi furono salutati dalle monache della Solitaria con «tre sere di vaga e
ricca illuminazione [...], nel giorno de’ 23 del caduto si canto solenne Te Deum
con sceltissima musica [...]».%° Le religiose di Ss. Pietro e Sebastiano infine «di-
mostrarono anche il loro singolare giubilo, con averne fatto dire il Te Deum, in
ringraziamento al Signore [...] nella loro regal chiesa, con musica solenne fatta
dal maestro della R. Cappella Domenico Sarro [...]».%!

51 GpN, 7 gennaio 1738 (2), app. p. 274.

52 GpN, 21 gennaio 1738 (5), app. p. 40.

53 GDN, 4 febbraio 1738 (1), app. p. 211.

54 GDN, 11 febbraio 1738 (1), app. p. 334.

55 GDN, 25 febbraio 1738 (4), app. p. 119.

56 GDN, 25 marzo 1738 (1), cfr. MAGAUDDA/COSTANTINI 2009, appendice, p. 563.
57 1l fratello di Maria Amalia, Federico Cristiano di Sassonia rappresentava lo sposo.
58 GbN, 20 maggio 1738 (1), app. pp. 334-335.

59 GbN, 3 giugno 1738 (1), app. p. 335.

60 GbN, 1 luglio 1738 (2), app. p. 335.

61 GDN, 8 luglio 1738 (5), app. p. 160.



Liturgie ordinarie e straordinarie 05

Anche le diverse gravidanze della regina Maria Amalia videro una grande
partecipazione da parte delle istituzioni cittadine. La Solitaria cantd solenne 7e
Deum per la prima nascita, nel 1740, di Maria Isabella Antonia,’ mentre le mo-
nache di Santa Chiara cantarono un solenne 7e Deum per quella di Maria Josefa
Antoinette,” deceduta poco dopo. Per la nascita del principe Filippo, il conser-
vatorio dei Ss. Filippo e Giacomo celebro una «gran messa [...] piu cori di scelta
musica» e un immancabile 7e Deum in ringraziamento «all’Altissimo di una grazia
si segnalata [...]»,* e ancora le monache del conservatorio dell’ Arte della Lana,
«con apparato, esposizione del Santissimo, messa cantata, musica e gran sparo
di mortaletti»,® festeggiarono la nascita del piccolo Carlo, destinato a diventare
Carlo IV, continuatore del ramo spagnolo dei Borbone.

A seguito invece della morte della figlia di Carlo di Borbone, Maria Teresa
Anna, deceduta due mesi dopo la nascita, furono organizzati a Santa Chiara solenni
funerali e un imponente corteo funebre:

[...] seguita in esso giorno [1 maggio] e sullo spuntare del medesimo la morte dell’ultima sere-
nissima infantina [...], fu trasportata nella chiesa del R. monistero di S. Chiara [...] e chiudeva
la marcia una compagnia delle reali guardie d’infanteria italiana con bandiera spiegata e tamburo
battente [...] e, situata sopra alto, maestoso e nobilmente ideato feretro tutto copiosamente adorno
di lumi [...], cosi resto esposta fino alla seguente mattina di domenica [3 maggio]. E, dopo esserli
recitate le solite preci, secondo il rituale della santa romana Chiesa, da cento religiosi di ciascuna
delle quattro Religioni Mendicanti, siccome pure da tutti i musici della R. Cappella, successiva-
mente [...] fu collocata provvisionalmente in una nicchia d’una cappella d’essa R. chiesa [...].5

4. Le cerimonie di ‘monacazione’

Il potere delle famiglie aristocratiche si esplicitava soprattutto nell’ organizzazione
delle sontuosissime cerimonie di professione religiosa, che segnavano 1’ingresso
di giovani donne nell’universo claustrale. L ostentazione e la pompa di molte ceri-
monie di monacazione, in linea con le forme di rappresentazione della religiosita
dell’epoca, segnavano pubblicamente il cambiamento nello status di vita della
donna e I’inizio di un’esistenza nuova.

La liturgia della “monacazione’ appariva una trasposizione sul piano misti-
co del rito matrimoniale, del quale conservava [’uso dei simboli come velo e
corona, quali segni di unione e fedelta di una vergine al suo Sposo celeste.” Vi

62 GDN, 15 marzo 1740 (3). app. p. 335.

63 GDN, 23 gennaio 1742 (4), app. p. 274.

64 Gpn, 18 luglio 1747 (3), app. p. 281.

65 GDN, 26 novembre 1748 (2), cfr. MAGAUDDA/COSTANTINI 2009, appendice, p. 689.

66 GDN, 5 maggio 1750 (1), app. p. 274.

67 Sul parallelismo tra nozze mistiche e nozze profane si vedano: Zarr1 2000, pp. 385-388; EvAN-
GELISTI 2000, pp. 233-247; LowE 2002, pp. 41-65.



76 Non senza scandalo delli convicini

era infatti 'uso di espressioni quale sponsae Christi, puellae Christi, Christo
maritatae, Deo nuptae etc. quasi a rendere palese il significato sponsale della
scelta e dello stato di vita di donne che per amore di Cristo rinunciavano al
matrimonio secolare.

La documentazione archivistica esplorata per la citta di Napoli, riporta alla luce
una svariata serie di cerimonie di monacazione senza mai arrivare a configurare
una forma comune e condivisa di azioni liturgiche e rituali. Duniformita dei culti
post-tridentina e I’idea del centralismo romano, non sembrano in realta essere state
assorbite dai diversi ordini monastici napoletani. Molto spesso la professione mo-
nastica viene identificata dalla fonti con 1 termini di “monacazione” e “monacag-
gio”, o ancora piu genericamente col “prender I’abito”. Questa terminologia poteva
riferirsi pero ai rituali di vestizione, professione o consacrazione di una vergine.*®

Per i rituali di vestizione e professione ci vengono in aiuto le descrizioni presen-
ti nelle costituzioni delle singole istituzioni monastiche o nei rituali e cerimoniali
previsti dalle regole dell’ordine a cui apparteneva il chiostro, fonti purtroppo scarse
per il contesto napoletano.® Risulta quindi difficile una puntuale ricostruzione
delle diverse azioni liturgiche che potevano variare a seconda dell’ordine e delle
regole.” Vi ¢ inoltre da dire che fra le comunita religiose femminili, non solo di

68 Sui diversi significati di professione e consacrazione si rimanda a: ZARRI 2000, p. 375; METZ
2001.

69 Per XVII e XVIII sec. si conservano pochissimi testimoni di rituali di professione religiosa per
la citta di Napoli. Qualche informazione ¢ possibile desumerla da alcune regole e costituzioni
di singole istituzioni: La regola quale devono osservare le donne et le figliole che nel Monastero
della Santissima Trinita di Napoli vivono, Napoli, Giovan Giacomo Carlino, 1615; Constitutioni
delle monache del Monastero di S. Andrea di Napoli, Napoli, Orazio Salviani, 1589; Regole che
hanno da osservare le monache del monasterio del Divino amore dell Ordine di S. Domenico,
Napoli, Francesco Savio stampatore della Corte Arcivescovile, 1644. Risalente al 1847 invece un
cerimoniale contenente i riti di vestizione e professione religiosa del monastero di San Fran-
cesco delle Cappuccinelle, AspN, San Francesco delle Cappuccinelle, Cerimoniale per novizie,
professe e abbadesse sec. XVIII-XIX.

70 La difficolta di reperire un unico codice di informazioni riguardanti i riti di professione viene
segnalata in un manuale di vestizione e professione del monastero di Santa Chiara di Manfre-
donia del 1743. Nella prefazione si legge: «Questo breve Libretto, non si ¢ scritto ad altro fine,
che per dar comodo al Sacerdote che fa la funzione di vestire, o di professare la Religiosa: per-
che si osserva, non senza qualche ammirazione, e disordine: che il Sacerdote, (che al pit1 delle
volte sono gli stessi Prelati) sogliono andar, come suol dirsi, scartabellando, nell’atto stesso,
che si sta facendo la funzione, per cercar questa, e quell'altra cosa; per i Messali; per i Cerimo-
niali; per le Regole; e per alcune carte disperse di qua, e di la, onde non riesce con decoro una
funzione cosi tenera, e cosi grave; a Dio cotanta grata, com’¢ la Vestizione, e la Professione,
d’una Vergine Religiosa [...]». Manuale ove si contengono le due formole; di vestir l'abito, e di
far la professione nell’'ordine della madre S. Chiara. Giusta il cerimoniale de’ Frati Minori, e le
regole chiarine; e secondo si pratica dalle religiose di esso ordine nel monastero di S. Chiara della
citta di Manfredonia. Cosagrato alla Madre Santa Chiara da una religiosa sua figlia, professa nel
monastero predetto di essa citta di Manfredonia 1743, Biblioteca del Convento di San Matteo,
S. Marco in Lamis, Foggia.



Liturgie ordinarie e straordinarie a7

ambito napoletano, vi fu una grandissima varieta in relazione al cerimoniale di
vestizione e professione. Alcuni monasteri trascuravano il rito liturgico per dare
spazio ad elementi devozionali e spettacolari, altri invece seguivano uno schema
rituale comune, a tratti assimilabile a quello della consacrazione.”

Dal confronto fra le fonti superstiti esaminate possiamo affermare che, nella
maggior parte dei casi, il rito si svolgeva alla presenza del vescovo o del cardinale
protettore del monastero, oppure di un suo delegato.” La fanciulla da ‘vestire’
veniva condotta in chiesa da due matrone, abbigliata pomposamente come una
sposa, tanto da indossare un ricco abito bianco, con gioielli e fiori nelle chiome,
simboleggiando che in tal modo la donna proveniente dalla mondana vita secolare
si spogliava, accettando la poverta della nuova condizione sponsale.” La liturgia si
apriva con la celebrazione della messa votiva dello Spirito Santo, con una colletta
pro Virgine.” Terminata la messa aveva inizio 1’esplorazione da parte del vescovo
della volonta della monacanda, a seguito della quale alla postulante veniva imposto
un nuovo nome. Seguivano orazioni e litanie che terminavano con il canto del Veni
Creator Spiritus. Il rito prevedeva poi la benedizione della veste e del velo bianco.
La badessa, o in alcuni casi lo stesso vescovo, recideva i capelli alla fanciulla,
le faceva indossare la nuova veste, il velo, le corde e lo scapolare ove previsto
dall’ordine, imponeva sul suo capo una corona e infine le venivano consegnati il
salterio, una croce e una candela.”” Dopo nuove orazioni, il rito giungeva al fine
con il canto del 7e Deum, e nel rientrare in clausura, le consorelle intonavano il
salmo Ecce quam bonum o piu comunemente I’antifona Veni Sponsa Christi.

Terminato I’anno di noviziato, si procedeva alla cerimonia di professione. Il
rito era pressoché il medesimo: di nuovo la fanciulla si prostrava a terra, venivano
benedetti e poi consegnati una nuova tonaca, un nuovo velo, la corona, 1l salterio,
quindi la postulante dichiarava la sua professione solenne. La neoprofessa moriva
al mondo e alle sue inquietudini e rinasceva a una nuova vita, a uno stato superiore
e piu alto, quello di Sponsa Dei.

71 Sulle differenze fra i vari rituali di professione in uso a Napoli si veda anche Novi-CHAVARRIA
2009, pp. 31-43.

72 Prima del Concilio di Trento, la funzione veniva in genere presieduta da un chierico o da un
membro di un ordine regolare, in seguito per conferire maggiore solennita alla cerimonia i riti
si svolsero nella maggior parte dei casi alla presenza del vescovo.

73 La cerimonia poteva avvenire anche in forma ‘privata’, in tal caso si svolgeva dietro le grate
della clausura. Nel monastero di Santa Patrizia ad esempio non era prevista alcuna formula-
zione solenne dei voti, ma solo una professione tacita, cfr. FACCHIANO 1992, p. 24 e seg.; NovI-
CHAVARRIA 2009, pp. 33-34; NovI-CHAVARRIA 2009%, pp. 349-364.

74 Se la monacazione avesse avuto luogo di domenica o in un giorno festivo, la messa avrebbe
seguito il rito della festa corrente conservando la colletta Pro Virgine.

75 La corona indicava fortezza, gloria e onore, il velo era indice di obbedienza e purezza, mentre
I'abito doveva costituire il segno evidente della scelta di vita appena compiuta, la candela infine
simboleggiava la luce divina che avrebbe illuminato il cammino della professa da allora in poi.



78 Non senza scandalo delli convicini

I1 significato sponsale della professione monastica era rimarcato in maniera
ancora piu forte dalla cerimonia di consacrazione,” che accompagnava o seguiva
la professione religiosa, rappresentando un atto pubblico in cui formalmente si
prendeva possesso, davanti alla Chiesa, della decisione di un’esclusiva dedicazione
e donazione a Dio. Non tutte le professe pero ricevevano la consacrazione, alcune
facevano voto privato conosciuto dall’autorita ecclesiastica ma non confermato
da una cerimonia ufficiale.

Differentemente dai riti di vestizione e professione, celebrati a seguito della
messa, la consacrazione si collocava nella liturgia, fra I’epistola e il Vangelo, cosi
come previsto nel Pontificale.”” Dopo il canto del graduale le vergini uscivano
processionalmente dalla clausura al canto dell’antifona Prudentes Virgines, ac-
compagnate da due matrone e precedute dalla croce portata da due accoliti, con la
partecipazione di chierici, sacerdoti, canonici. Le consacrande si presentavano e si
prostravano a terra davanti al vescovo e una volta alzatesi si disponevano a semi-
cerchio intorno al celebrante e ascoltavano esortazioni sul significato dei voti che
avrebbero di i a poco pronunciato. Seguiva 1’antifona Venite, venite, venite filiae,
una triplice esortazione tramite la quale il vescovo chiamava le vergini chiedendo
ripetutamente la volonta nel seguire Cristo in obbedienza, castita e poverta. Le
fanciulle accettavano la chiamata rispondendo Et nunc sequimur in toto corde. Al
termine di questo lungo e suggestivo dialogo fra il celebrante e le future consacrate,
si passava alla benedizione degli oggetti rituali. La liturgia a questo punto prevede-
va tre momenti processionali differenti, relativi all’accettazione dei simboli nuziali:
velo, anello e corona. La velazione era forse il momento maggiormente evocativo
della cerimonia nunziale, aveva inizio con il canto dell’antifona Posuit signum in
faciem meam e proseguiva con la consegna dell’anello, durante la quale le vergini
alzavano simultaneamente la mano inanellata cantando Anulo suo subarravit.”®
L’imposizione di una corona donava loro il diritto di essere chiamate e riconosciute
dal mondo come spose di Cristo. Infine il vescovo si congedava dai presenti con la
pronuncia di un anatema contro coloro che avrebbero potuto insidiare la verginita
delle monache o che avrebbero tentato di usurpare i loro beni. Terminata la parte
rituale proseguiva la messa con orazioni espressamente rivolte alle giovani.

76 Sull'evoluzione del rito di consacrazione si veda: METZ 2001; ZARRI 2000, pp. 251-388;
BovrcH1 2002.

77 Nei libri pontificali vengono specificati inoltre i giorni in cui poteva essere celebrato il rito: il
giorno dell’Epifania, durante la settimana in albis, nelle feste dei Santi Apostoli o nelle domeni-
che. Si veda anche: BuomMmMATTEI 1773; METZ 2001, pp. 152-178.

78 1l termine velatio si riferisce all’antica tradizione di velare le giovani spose nel rito matrimonia-
le. Questo elemento simbolico venne ripreso nelle cerimonie di consacrazione religiosa, spesso
identificate con il solo termine di velazione. Nel corso dei secoli, con I'adozione di nuovi ele-
menti simbolici del rito liturgico quali anello e corona, volti a rimarcare il significato sponsale
della cerimonia, si preferi utilizzare i termini pit ampi di consacrazione o benedizione.



Liturgie ordinarie e straordinarie

"

Si riassumono nello schema successivo le principali azioni rituali della ceri-
monia, cosi come compaiono nel Pontificale Romano,” evidenziando le principali
sezioni cantate affidate di volta in volta alle monache,*° al celebrante e al coro:

Tabella 2: Rito di consacrazione delle vergini.

Processione Presbitero Antifona Prudentes virgines
Interrogazione Celebrante Antifona Venite venite venite
filiae
Monache Antifona Et nunc sequimur in
toto corde
Benedizione Monache Responsorio Regnum Mundi
delle vesti
Celebrante e coro Responsorio Veni electa mea
Imposizione dei
simboli:
velo Monache Antifona Ancilla Christi sum
Monache Antifona Posuit signum in
Sfaciem meam
Celebrante e coro Antifona Desponsari dilecta
mea
Anello Monache Antifona Ipsi sum desponsata
Monache Antifona Anulo suo subarravit
Celebrante Antifona Veni Sponsa Christi
Corona Monache Antifona Induit me Dominus
Professione dei voti Monache Antifona Ecce quod concupivi
Antifona Mel et lac ex eius ore
suscepi
Anatema Celebrante - =
Alleluia
Communio Monache Antifona Mel et lac ex eius ore

suscepi

La celebrazione del rito di consacrazione divenne qualcosa di abbastanza raro fra
Sei e Settecento, perché la sola professione ribadiva gia da se stessa I’impegno
che la persona si assumeva entrando nella vita religiosa, pertanto questo rito si
era in qualche modo fuso alla professione stessa.’! D’altra parte professione e

79 Lo schema seguente deriva dalla consultazione dell’edizione del 1663 del Pontificale Romano
post-tridentino di Clemente VIII pubblicato per la prima volta nel 1596, cfr. PONTIFICALE 1663.
80 Le antifone riservate al canto delle monache sono tratte dalla Passio Sancte Agnetis, racconto
ad opera di Sant’ Ambrogio dedicato alla vita della martire Agnese, considerata I'archetipo delle
vergini consacrate a Dio.
81 Ledizione del Pontificale di Clemente VIII segno un punto di arresto nella storia dell’evoluzio-
ne del rito, tanto che tutte le edizioni seguenti del Pontificale Romano (Urbano VIII nel 1645,



80 Non senza scandalo delli convicini

consacrazione rappresentavano forme celebrative di amore sponsale per Cristo, e
pur prevedendo azioni e tempi differenti, avevano di certo una notevole capacita
di integrarsi vicendevolmente.

Come componente essenziale della liturgia, la musica costituiva un elemento
determinante per il fasto della cerimonia. Probabilmente le stesse professe parte-
cipavano al rito con il canto delle antifone cosi come prescritto dal Pontificale, con
le formule di intonazione o attraverso 1’uso del canto figurato. Una testimonianza
interessante a proposito della pratica di cantare le promesse ci viene offerta da
cinque antifone per contralto composte nel 1781, per la monacazione della «Re-
verendissima Signora Mariantonia Pignatelli», da Alessandro Speranza, maestro
di cappella del monastero di Regina Coeli.® Si tratta delle antifone corrispon-
denti ai momenti simbolici e alla proclamazione dei voti da parte delle postulanti
presenti nel rito di consacrazione. Le antifone si presentano disposte, all’interno
del fascicolo che le contiene, in ordine diverso rispetto alla liturgia prevista dal
Pontificale:®

1. Posuit signum in faciem meam ut nullum praeter eum amatorem ad mittam

2. Induit me Dominus Cyclade auro textaet immensis monilibus ornavit me.

3. Anulo suo subhonoravit me Dominus et tam quam sponsam decoravite me
corona

Ipsi sunt desponsata cujus pulchritudinem sol et luna mirantur

5. Mel et lac ex eius ore suscepi et sanguinis eius ornavit genas meas.

A

Benedetto XTIV nel 1754 e Leone XIII nel 1888) si limitarono a riportare il testo del 1596 senza
apportare modifiche rilevanti. Un intervento di revisione fu realizzato dall'abate benedettino
dom Guéranger che preparo nel 1868 un rituale in cui in un'unica celebrazione erano fuse la
consecratio virginum e la professione monastica. Tale rito venne approvata dalla Santa Sede e
denominato Ritus sacrae professionis virginis. Cfr. BoLcH1 2002, pp. 27-54.

82 Le antifone sono custodite presso la Biblioteca privata Giuseppe Pastore di Lecce. Ringrazio Sa-
rah M. Iacono per avermi segnalato queste fonti e per averle fotografate in mia vece e ringrazio
ancora la famiglia Pastore per avermi concesso di pubblicare le riproduzioni dei manoscritti. Si
rimanda inoltre ad un piccolo contributo scritto da Giuseppe Pastore relativo a questo mano-
scritto da lui custodito: PASTORE 2007, pp. 55-64. Si rimanda inoltre a FIoRE/IACONO 2016.

83 Siveda la disposizione delle antifone presente nella tabella 2, p. 79.



Liturgie ordinarie e straordinarie 81

2. Alessandro Speranza, Cinque antifone. Frontespizio.*
Biblioteca G. Pastore.

Si tratta di antifone scritte in notazione moderna, con una melodia ornamentata con
reminiscenze di stile operistico.®> Purtroppo per Napoli non abbiamo sufficienti
informazioni per poter supporre o affermare che il canto delle promesse attraverso
I’uso del canto figurato, ad opera delle stesse religiose, fosse una pratica gene-
ralizzata o relativa ad un ordine monastico, cosi come avveniva in altri contesti

84 A riprova della mistione dei riti di professione e consacrazione, ¢ da notare in questo testimone
la dicitura di «solenne professione», tuttavia le antifone presenti nel manoscritto appartengono
alla liturgia di consacrazione descritta nel Pontificale.

85 Non ¢& ben chiaro l'organico strumentale previsto per queste antifone. Il manoscritto non reca
alcuna indicazione in merito. La scrittura del rigo superiore farebbe pensare ad un violino, tut-
tavia vi sono accordi difficilmente eseguibili per uno strumento ad arco. Lipotesi avanzata dallo
stesso Giuseppe Pastore nel suo articolo sarebbe del semplice accompagnamento tastieristico
ma con una diversa disposizione delle parti: il primo rigo sarebbe relativo alla mano destra
e I'ultimo alla sinistra, la voce di contralto al centro. Anche questa ipotesi sembra alquanto
dubbia, non soltanto per 'inusuale disposizione delle parti ma anche per la presenza di accordi
di undecima affidati alla sola mano destra. Si potrebbe forse avanzare I'ipotesi di una viola
d’amore.



82 Non senza scandalo delli convicini

europei.®® Le antifone di Speranza risultano essere ad oggi |'unica testimonianza a
noi pervenuta per I’ambito napoletano. Di certo le monache, cosi come prescritto
dalle costituzioni e dalle regole interne ai monasteri, erano istruite per poter par-
tecipare attraverso il canto alle liturgie, e non stupisce quindi che esse potessero
poi cimentarsi anche in melodie piti complesse.

3. Alessandro Speranza, Posuit signum in faciem meam.
Biblioteca G. Pastore.

Le gerarchie ecclesiastiche tendevano a proibire qualsiasi eccesso in queste ceri-
monie, negando sia la possibilita di decorare la chiesa con paramenti vari, sia di
eseguire canto figurato e musica con qualsiasi strumento eccettuato 1’organo, am-
mettendo soltanto che le monache si esibissero nel canto fermo durante la liturgia.
Si tentava inoltre di evitare che la pubblicita di tali eventi favorisse 1’andirivieni
di persone che potevano mettere a rischio la clausura delle monache gia professe.
Un documento del 1690, proveniente dal monastero delle clarisse di Santa Chiara,

86 Un esempio ¢ rappresentato da alcune comunitd monastiche portoghesi che prevedevano la
pratica di cantare i voti o le promesse sia con 'utilizzo del cantus planus che del canto figurato,
in alcuni casi cid avveniva in portoghese, discostandosi quindi dal latino. Cfr. FERNANDES 1998,
Pp. 59-94; FERNANDES 2015,



Liturgie ordinarie e straordinarie 83

indica quella che sarebbe dovuta essere la regola circa 1’utilizzo della musica
proprio durante le cerimonie di vestizione e professione:

Ordini dell’Eminentissimo Signor Cardinale Protettore per li Monasteri di Santa Chiara e della
Madalena, circa la musica, ristretti in alcuni punti.

1. Si prohibisce [...] il cantare in Musica in ogn’altra occasione, fuorche di Vestimento, di Pro-
fessione, d’elettione, 0 conferma dell’ Abbadessa [...]

2. Se bene da Sua Eminenza si concede la musica ne sopradetti casi; si prohibisce perd sempre
il cantar cose vane, e recitare, havendo cio piu del comico, che del religioso; e solo si permette
il canto di cose serie e spirituali, che muovino a devozione.

3. Si sfugga in occasione di Musica, ogn’invito di Cavalieri, essendo cio vietato non solo espres-
samente da Sua Eminenza ma anche da Sua Santita medesima.

4. Ritrovandosi accidentalmente cavalieri in Chiesa, non invitati a simili funzioni [...] non si
permetta I’ingresso dentro le cancellate [...].

5. Nel far dette musiche per messe, quelle che canteranno doveranno essere secolari, 6 educande
modestamente vestite; e volendo cantar le Professe o a mente, 0 con la carta, doveranno comparir
con gl’habiti religiosi, ne sopra quelli porteranno, ¢ si lascieranno mai vedere con addobbi non
convenienti al loro stato, si nella pretiosita portando perle [...] volendo [...] che le religiose in
qualsivoglia funtione [...] comparendo avanti il secolo, siano conosciute, ¢ nel canto, ¢ nella
modestia degl’habiti degne spose di Giesu Christo [...]."

Di conseguenza, numerosissime furono le richieste delle famiglie affinché, in oc-
casione della vestizione delle loro parenti, si potesse far musica e soprattutto si
potesse aumentare il numero dei musicisti proprio per conferire maggiore impor-
tanza alla cerimonia, come si legge dalla seguente licenza risalente al 1732 del
monastero di San Gregorio Armeno:

Si concede licenza alla signora Donna Anna Revertera che Domenica ventidue del Corrente
Mese di Giugno possa prendere 1’ Abito di Monica nella Chiesa del Venerabile Monastero di San
Ligorio con la Musica del Arcivescovato con altre voci, ¢ Istrumenti agionti [...].%

Alcune fonti documentarie napoletane riportano la descrizione sommaria o
puntuale di queste liturgie e ci forniscono in tal modo una ricostruzione visiva
del rito restituendoci un quadro delle modalita e delle pratiche gestuali, delle
vesti e degli apparati liturgici e spettacolari. Gia agli inizi del XVII secolo
il conservatorio della Solitaria di Napoli annota alcune indicazioni circa le
monacazioni:

En 8 de septembre del afio 1602 [...] se dio el abito de monjas a las tres hijas desta Santa Casa
[...]. Primeramente el Reverendissimo Sefior don Jeronimo Bernardo de quiros obispo de Castel
Amar vestido con su capa de coro de brocado bendixo los abitos con mucha authoridad [...], se
siguio la misa [...] cantandose el credo, y muchos motetes a dos coros con la musica del sefior
Vutey |1

87 Asn, MS, f. 2702, app. pp. 263-264.
88 ASDN, Vicario, 170 D, app. p. 100.
89 SoLITARIA, Elenchi e notamenti, app. p. 310.



84 Non senza scandalo delli convicini

Nelle sporadiche indicazioni da seguire durante 1’organizzazione delle cerimo-
nie di monacazione, le monache della Solitaria si assicuravano che la messa
dovesse essere cantata con «mucha solenidad»® e che nel momento di prendere
I’abito venisse intonato un «moteto a proposito como Veni Esponsa Christi o
otro»,”! con il concorso della musica «de palacio»,” ovvero della prestigiosa
Real Cappella di Palazzo.”® Qualche particolare in piu relativo alle cerimonie
viene menzionato nella descrizione della monacazione di due blasonate fan-
ciulle:

In primis essendo venute dette due figliole con la carrozza della signora Principessa del Colle
assieme con la Signora principessa di Forino, furono introdotte in Chiesa, anco dalla signora Du-
chessa di Madaloni, e Principessa di Loporano; et si inginocchiarono sopra due coscini ricamati
preparati vicino I’antiporta, et ivi dalle dette due Padrine se li sono poste in testa le corone di fiori
portateli dal Maestro di Cerimonie dentro due bacini d’ Argento; mentre che da musici si cantava
il Veni Sponsa Christi [...]. Doppo dal signor Governatore furono introdotte nella sacristia delle
Monache, dove stava il Padre Priore di Santo Spirito e diedero la volonta di prendere I’habito in
sue mani; separatamente cio¢ una doppo I’altra [...]. Cominciata la messa Cantata che si celebrd
dal detto Padre Priore di Santo Spirito, e dal medesimo fu fatto il sermone doppo la Comunione.
Al tempo della Comunione furono dalle signore Padrine portate all’altare dove dalla medesima
furono levate le corone, et li furono posti in testa due veli bianchi per riverenza del sacramento;
et doppo comunicate li furono levati detti veli, e riposte le corone in testa. Finita la messa, sono
entrate con le Padrine nel Comunichino, dove dalla Madre Rettora, se li sono posti I’habiti, e
tagliati li capelli dalle reverende monache fu cantato il Te Deum.*

Anche 1 diari dei Cerimonieri risultano essere importanti testimoni di questi
eventi e ci portano a comprendere quanto numerose e diverse fossero tra di loro
le cerimonie. La solennita era scandita secondo schemi differenti a seconda del
rango sociale della professa e dell’investimento economico a lei riservato dalla
famiglia.

Le liturgie inoltre potevano vedere protagonista una sola fanciulla o riguardare
piu ragazze contemporaneamente. Il monastero benedettino di Donna Romita fu
infatti la prestigiosa cornice della consacrazione di ben venti vergini, una liturgia
particolarmente suggestiva che aveva commosso, come si intuisce dalla lettura del
documento, lo stesso cronista:

Domenica 14 febbraio 1649 si fa quella sollenne consecratione de” Venti Vergini monache di quel
Venerabile, et antico Monisterio di Donna Romita [...] dal Reverendissimo Monsignor Vescovo
di Sira [...], furono osservate [...] tutte le cerimonie che comanda il Pontificale [...]. Vedendo
tante Vergini rinunciare il Mondi, e spose di Christo (cosa da intenerire i sassi): la divozione poi
con che si sposarono con Dio [...] lo lascio pensare perché questo fecero con tanta divotione,

90 SOLITARIA, Elenchi e notamenti, app. p. 310.

91 SoLITARIA, Elenchi e notamenti, app. p. 310.

92 SOLITARIA, Elenchi e notamenti, app. p. 310. Il documento si riferisce alla monacazione di «Sor
Maria Felice del Spiritus Santo» avvenuta nel maggio del 1639.

93 Cfr. FIORE 2012.

94 SOLITARIA, Elenchi e notamenti, app. p. 309.



Liturgie ordinarie e straordinarie 85

quanta era la loro nobilta. Le corone con le quali furono coronate, non posso io descriverne qui
le gioie, e li diamanti, i zaffiri, et i topazij e tutte sorte di gemme [...] e gli occhi delle dame, e
tante signore ch’erano ivi venuti spettatori di tante belle e sante vite che parevano (senza affe-
zione dico) tante imperatrici [...]. Il signor Eminentissimo Cardinale Filomarino Arcivescovo
di Napoli gli concesse ancora musica che cantarono sempre in tutta detta attione molti mottetti,
oltre dell’antifona che deve il Coro, col Veni Creator Spiritus, et il Te deum laudamus.”

Occorre inoltre aggiungere che il grado di fastosita e pubblicita della cerimonia,
contribuivano a rimarcare e rendere visibile il prestigio sia della comunita mo-
nastica in cui la novizia entrava che della novizia stessa e della sua famiglia di
origine. Ad esempio, la professione religiosa della figlia dell’illustre principe di
Cellamare, fu un vero e proprio connubio tra poteri civili ed ecclesiastici. Avvenuta
nel febbraio del 1645 presso il monastero della Croce di Lucca,? la liturgia vide
la partecipazione del cardinale arcivescovo Filomarino:

S’apparo tutta la Chiesa, il trono di Sua Eminenza di broccato si prepard a man dritta dell’ Altare
maggiore [...] in sotto all’organo con tre gradini [...]. Si pose uno scanno di damasco rosso per i
prelati con spalliere [...]. Si posero 12 candelieri, e si tutti accesero nella funzione [...]. Finita la
Messa il sig. Cardinale con mitra e bacolo andd al trono ove levatosi il manipolo ¢ la pianeta prese
il piviale rosso [...] intono il Veni Creatori Spiritus mentre i musici seguitarono detto, il Signor
Cardinale benedisse nel medesimo trono le vesti e altre cose per la monaca |[...]. Fatta questa
benedizione il Signor Cardinale con mitra e bacolo andd alla sedia vicino al Communicatorio ove
stando in silentio i musici vesti la monaca [...]. Vestita la monaca nel medesimo luogo intono il
Te Deum Laudamus poi mentre questo hinno si seguitava [...| presa la mitra e il bacolo ando al
trono ove stette con piede senza la mitra fino al fine dell’hinno [...]. Mentre il signor Cardinale
vesti la monaca, i Vescovi stettero seduti nello scanno loro. Mentre Sua Eminenza disse la messa
et anco prima i musici cantarono mottetti nell’organo essendo mastro di Cappella Falconiero.”

Un evento per I’intera citta dovette essere, nel 1649, anche la monacazione di Isa-
bella Carafa, figlia del Duca di Noja, uomo di punta della politica partenopea. La
professione di una nobile, che oltretutto apparteneva in questo caso a una famiglia
celebre come i Carafa, rappresentava difatti un avvenimento urbano e somigliava
decisamente ad una festa di stampo laico:

[...] festa della Monacazione della Signora Isabella Carrafa figliola del signor Duca di Noia di
anni 15 giovinetta bianca e bella ¢ di biondissimi capelli [...]. La Chiesa [...] del Giesu delle
Monache della porta di San Gennaro fii superbissimamente parata tutta di drappi d’oro, I’altare
di argenti abondevoli [...], due cori di musici [...].7

95 Aspn, Cerimonieri, Vol. III, app. p. 84. Si veda anche Novi-CHAVARRIA 2009, pp. 37-43.

96 Sui rapporti fra il principe di Cellamare e il monastero della Croce di Lucca si veda cap. V,
pp. 163-165.

97 AspN, Cerimonieri, Vol. II, app. p. 241. Da notare la presenza di Andrea Falconieri indicato
in questo documento del 1645, come maestro di cappella. Falconieri ritorna a Napoli nel 1639
risulta essere fino al 1647 liutista della Cappella Reale di Palazzo per poi prenderne la direzione
nel 1648 alla morte di Giovanni Maria Trabaci. Cfr. FABRris 1987.

98 Aspn, Cerimonieri, Vol. III, app. p. 246.



86 Non senza scandalo delli convicini

La chiesa risultava essere gremita di dame e cavalieri esponenti della nobilta na-
poletana, tanto che il cronista annota come nella strada adiacente al monastero,
fossero presenti duecento carrozze che impedivano il passaggio degli stessi invitati.
A rimarcare questa rappresentazione simbolica del potere politico e sociale della
nobile famiglia di origine, la fanciulla venne accompagnata in chiesa dal viceré
in persona:

Comincid la messa e seguitd alla spagnola, con musica [...]. Finita la messa [...] si spoglid
detto Monsignor Vicario della pianeta e manipolo, e dispose il piviale in cornu epistole ove in
vase d’argento vennante [sic] li vestimenti monacali, quelli benedisse [...] asperse e incenso; e
subito si fa segno a musici che cantarono il Te Deum Laudamus; et in quel tempo la fanciulla
con le matrone, appoggiata al braccio destro del Viceré si condusse sino alla porta del Monaste-
rio, e le stava vestita di intensissimi drappi tempestati di gioie e di gemme; et in testa nei suoi
capelli apparivano tante stelle di diamanti e altre preziosissime gioie; cosi come nelle mani: se
ne andd cosi con un seguito de signore e signori ¢ fu ricevuta dalle Monache velate col canto
Veni Sponsa Christi [...].%

I vicer¢, in quanto invitati d’onore alla vestizione di monache di clausura, agivano
come padrini o madrine, accompagnando personalmente le novizie all’ingresso
della clausura. Nel 1739 la figlia del Principe di Belvedere beneficio dell’assistenza
della regina Maria Amalia di Sassonia, consorte di Carlo di Borbone. La cerimonia
fu «solennizzata con molte pompe, e con musica sceltay presso il monastero di
Donnaregina ove «la Maesta sua vi ando appresso per vederla spogliare e vestire
[...] e siportd nel communicatorio a far la funzione [...]». Il vicario delle monache
«principio a tagliarli 1 capelli, e poi ando dalla Signora Abbadessa per far il resto
[...] se li pose la corona, si dissero le solite orazioni, e poi d’intono il Te Deum,
che dalli Musici si canto, e mentre si cantava la detta signora monaca ando a baciar
la mano alla Maesta sua [...]».!%

La ricchezza degli apparati, 1’ostentazione e la pompa, la grandeur propria del
barocco permettevano al rito di divenire metafora del potere. Per questo liturgie
come le monacazioni cariche di una grande teatralita, mettevano 1’osservatore del
tempo di fronte ad una percezione del ‘sacro’ prevalentemente offerta all’artificio
ove la musica era mezzo privilegiato per la costruzione di una liturgia esibita pit
che di mistero partecipato.

Un’altra consuetudine fu quella di chiamare illustri cantanti per far cantare mot-
tetti o ‘mottettoni’'”" con la partecipazione di piu voci contemporaneamente. In
queste occasioni venivano scritturati 1 migliori cantanti partenopei o di passaggio
nella citta, perché magari coinvolti nelle stagioni operistiche dei teatri cittadini. Il
celebre tenore Angelo Maria Amorevoli venne infatti ingaggiato su concessione
dell’arcivescovo Giuseppe Spinelli nel 1739 presso il monastero di Donna Romita

99 AspN, Cerimonieri, Vol. II, app. p. 246.
100 Aspn, Cerimonieri, Vol. XVT, app. p. 173.
101 Sul mottettone si veda: BAcciaGaLupp1 2009, pp. 329-360.



Liturgie ordinarie e straordinarie 87

in occasione della professione religiosa della figlia del Conte di Potenza, purché,
teneva a sottolineare 1’arcivescovo, questa concessione non avesse poi dato adito
all’introduzione di nuove spese “straordinarie” destinate alla musica:

[Mlustrissimo Signore.

Mi viene fatta istanza per parte del Signor Conte di Potenza, che in occasione di dover professare
in Donna Aromita [sic| la signora sua Figlia, si permetta ad Amorevoli di potervi cantare, [...]: io
le rispondo che quando la detta supposta musica sia solita, otterranno da lei la licenza, perché vi
canti il nominato musico, e che ne do a lei I’ordine, dichiarandonsi perd, ch’io non intendo con
questo di permettere la detta nuova musica, quando non sia cosa solita, non volendo introdurre
nel Monisterio questa nuova spesa non necessaria [...].'"%

Amorevoli era uno dei maggiori virtuosi dei palcoscenici settecenteschi, presente in
prestigiose produzioni operistiche a Torino, Milano e in altre citta dell’Italia setten-
trionale e d’Europa. Protagonista fra 1’altro dell’ 4 chille in Sciro di Domenico Sarro,
dramma che inauguro il teatro San Carlo nel 1737.'% Anche il «rosignolo»'® della
citta di Napoli, Matteo Sassano, illustre cantore della Cappella Reale e protagonista
indiscusso della scena sacra partenopea, fu ambitissimo per le monacazioni delle
figlie appartenenti alle pit nobili famiglie della citta. I suo nome infatti compare nei
registri contabili di numerosi monasteri che riferiscono dei compensi dati al «musico
Matteuccio», ma € presenza costante anche in cronache e gazzettieri che riferiscono
spesso della «sceltissima musica» che accompagnava questi riti. Ad esempio nel
1724 per la monacazione di Emilia Carafa, sorella del potente duca di Maddaloni, vi
furono ingaggiati Matteo Sassano e Farinelli, come si legge dal seguente documento:

102 Dovrebbe trattarsi della corrispondenza fra I'arcivescovo Spinelli e il canonico Majella, vicario
delle monache. Pur riferendosi al monastero di Donna Romita, il documento si trova nelle carte
del monastero di San Gregorio Armeno. Si veda 'appendice documentaria. AspN, Vicario, 172
D, app. p. 102.

103 Amorevoli (Venezia 1716 — Dresda 1798) aveva iniziato la sua carriera prestissimo debuttando in
Amore e Gratitudine e nell’Ottone in Villa di Vivaldi nel 1729, e nel Mitridate e Siface di Porpora.
Arrivo a Napoli nel 1736 e vi resto fino al 1740 dove la sua presenza ¢ attestata in ben 11 opere.
Nel 1739 fu inoltre a Vienna, per il Feraspe di Vivaldi. Il 26 dicembre del 1740 partecipo anche
all'inaugurazione del Nuovo Teatro Regio di Torino nell'Arsace di Francesco Feo. Nel 1741 si esibi
prima a Firenze, citta nella quale fu alquanto apprezzato, e quindi a Londra, dove dall'ottobre del
1741 al maggio del 1743 canto diversi produzioni al King’s Theatre. Tornato in Italia, nel 1744-45
si esibi a Milano e nel 1745 decise di trasferire la propria dimora a Dresda al fine di poter cantare
nelle opere di Hasse. Nel 1748 fu ancora a Vienna, dove prese parte all'inaugurazione del Burgthe-
ater esibendosi nel ruolo di Ircano ne La Semiramide riconosciuta di Gluck. Ritiratosi dalle scene,
termino la sua carriera a Dresda rientro nella corte sassone, come cantante da camera e da chiesa,
posizioni che tenne sino al 1771 circa. Cfr. SELFRIDGE-FIELD 1985; MaMy 1994.

104 Matteo Sassano (San Severo, 1667 — Napoli, 15 ottobre 1737), conosciuto come “Matteuccio’,
fu uno dei piu celebri castrati attivi a Napoli, soprannominato per 'appunto «il rosignuolo di
Napoli». Si formo al conservatorio dei Poveri di Gesti Cristo, e successivamente entro a far parte
della Cappella Reale di Palazzo. Nel 1695 e 1700 fu attivo anche a Vienna e a servizio della corte
di Spagna a Madrid. Oltre alla sua attivita nei teatri napoletani e italiani, il suo nome compare
di frequente nelle cronache di eventi legati alle famiglie aristocratiche e agli ambienti religiosi.
Cfr. CONFUORTO, 1930, II, p. 245; PROTA-GIURLEO 1966.



88 Non senza scandalo delli convicini

Mercordi della scorsa settimana [ 15 novembre] nel monistero della Sapienza di monache della
primaria nobilta di questa capitale, con vaghissimo apparato e sceltissima musica a piu cori de’
principali virtuosi che qui si ritrovano, fra quali il marchese Matteo Sassani e Carlo Broschi
detto Farinello, sotto la direzione del rinomato maestro di cappella Tommaso Carapella, si fece
la funzione della monacazione di D. Emilia Carafa, degnissima sorella di D. Domenico Marzio
Carafa duca di Madaloni e principe del S.R.I[...].'"

Abbiamo pero anche testimonianze di cerimonie in cui erano le stesse professe a
cantare 1 mottetti:

[...] Il vicario del cardinale celebra la messa, al termine della quale si avvicina alla grata per
comunicare la monaca. I paggi di Sua Eccellenza devono stare inginocchiati fino alla fine della
comunione, quando si rialzano. Alla fine della messa, il vicario si reca vicino alla grata dove si
trovano anche Sua Eccellenza con la sua sedia e il vicario con il suo banchetto. La monaca canta
qualche mottetto e il vicario le benedice 1’abito che poi le pasa attraverso la grata. Intona il Te
Deum e i musici rispondono. Sua Eccellenza, intanto, rimane in piedi. Dopo, il vicario recita
un’altra orazione e, al termine, saluta Sua Eccellenza e se ne va. [...].1%

I registri contabili delle istituzioni religiose femminili napoletane, cosi come i gior-
nali copiapolizze dei banchi napoletani, aggiungono dettagli relativamente alle spese
che venivano sostenute in occasione delle monacazioni, e ci informano al contempo
sulle maestranze coinvolte. Il monastero della Sapienza pagava Leonardo Leo per
la musica «d’ogni sorte d’instrumenti di fiato, e di voci, affitto d’organi, e maestro
di Cappella, ed ogni altro che per detta causa habi sonato nella festa della profes-
sione di Lucia Maria Arcangela Mirelli».'”” Al Collegio di Santa Maria ante Secola
de’ Vergini, Andrea Amendola, maestro della Cappella della Cattedrale di Napoli
provvedeva alla musica per la monacazione di «donna Candida Anastasio [...]», con
«sette voci, otto violini, un Arceliuto, un violoncello un controbasso, e un bue inclu-
sovi in detti duc. 33.2.10 anche I’affitto dell’organo [...]».!% Nicola Fago interveniva
al «Venerabile Monastero di monache di San Gaudioso [...] nella monacatione di
Donna Violante del Tufo», con «voci [...] et instrumenti, et anco pagare il fitto delle
due organi»'® mentre Domenico Sarro solennizzava con la sua musica «I’ammo-
nacazione di donna Teresa Caravita»''® nel monastero dei Ss. Pietro e Sebastiano.
Duemilaottocento ducati vennero impiegati per le spese della professione di Aurelia
Caracciolo «figlia di Don Aniello Ettore Caracciolo, marchese di Barisciano» e «per
la musica di 60 istrumenti e 30 voci», eseguita nel monastero di San Gaudioso.'"
Un esempio particolarmente significativo € costituito da un documento del 9 ottobre

105 GDN, 21 novembre 1724, app. p. 164.

106 La descrizione é riportata nei libri dei cerimoniali (1650-1717) in uso presso la corte del viceré,
cfr. ANTONELLI 2012, pp. 240-243.

107 AsBN, BSS 1194 28/1/1729, app. p. 163.

108 AsBN, BSE 974 22/V/1731. Cfr. CoTrTICELLI/MAIONE 2015.

109 AssN, BSS 1231 9/1V/1731 app. pp. 113-114.

110 AsBN, BPV 1126 12/VI1I/1731, app. p. 159.

111 Assn, BSS 1152 16/111/1726, app. p. 113.



Liturgie ordinarie e straordinarie 89

del 1727, presente in un giornale copiapolizze del Banco dello Spirito Santo, in cui
si fa riferimento alla monacazione di donna Petronilla Chirico avvenuta presso il
conservatorio di Santa Maria Visita Poveri nel 1727. Il documento cita i nomi dei
musicisti e cantanti intervenuti nella cerimonia, il ruolo ricoperto e i relativi com-
pensi, permettendo una ricostruzione attendibile della compagine musicale che aveva
preso parte alla liturgia:

Tabella 3: Ricostruzione dell’organico per la monacazione di donna Petronilla Chirico presso il
conservatorio di Santa Maria Visita Poveri 1727.'"2

Maestro di Cappella Pisano [Gaetano] d 1

I soprano Egittio [Domenico Gizzi| d.9

IT soprano d. 1.2.10
Contralto Tadeo [Taddeo Mallozzi] d. 1.20
Tenore Pertici d. 1.20
Basso Fiorillo d. 1

I violino d. 1

IT violino Apice g. 60
violino Cantalon g. 50
violino Canonico g. 50
violino Mero g. 50
violino Carcai [Saverio Carcais] g. 50
violino Marra [Andrea Manna] g. 50
violino Gurriero g. 50
violino Cataneo g. 50
contrabbasso Bruno [Gioacchino Bruno] g.50
[T contrabbasso De Vita [Francesco De Vita] g.50
violoncello Pallino [Ferdinando Pallino] g. 50
arciliuto Sarraca g. 50

I corno da caccia g.50
IT corno da caccia g. 50
Organista Pisano [Nicola] d.2

Al pari di una festa nuziale alle liturgie di monacazione facevano seguito ricchis-
simi ricevimenti, con di lussuosi banchetti, ‘ricreazioni’, ‘trattenimenti musicali’ e
spettacoli teatrali. Le compagini che vi prendevano parte erano in genere le stesse

112 AsBN, BSS 1177 9/X/1727, app. p. 291. In appendice si trova la trascrizione completa del do-
cumento. Altri documenti simili, che riferiscono dell'intero organico presente alle cerimonie di
monacazione si trovano nelle pagine dedicate al monastero della SS. Trinita, cap. V, pp. 152-154.



90 Non senza scandalo delli convicini

cui era stato affidato il compito di solennizzare le liturgie mattutine. La «Gazzetta
di Napoli» riporta molto spesso le cronache di questi ricevimenti, informandoci ad
esempio della monacazione della figlia del Duca d’Atri, al secolo donna Foresta
Acquaviva, avvenuta nell’aprile del 1720 presso il monastero di Donnaregina.
La fastosa liturgia con «musica a quattro cori», aveva previsto la partecipazione
degli «istessi cori di musici» per I’intrattenimento «nel dopo pranzo» alla presenza
dell’arcivescovo allora cardinale di Napoli Francesco Pignatelli e «gran concorso
di nobiltay.'

Anche il ‘mistico sposalizio’ aveva una dimensione assolutamente sociale, e
grazie a quella che potrebbe essere definita a tutti gli effetti un’attenta strategia
matrimoniale, vi era la possibilita di consolidare alleanze politiche tra famiglie e
gerarchie ecclesiastiche, piu che ottemperare a una scelta individuale delle future
spose di Cristo. A riprova di questo vanno segnalati anche 1 numerosi regali e
donazioni che in qualche modo veicolavano e favorivano 1’ingresso delle nuove
professe nella comunita, permettendo di guadagnare piu facilmente consenso e
una ‘carriera’ futura nei vari uffici del monastero. Difatti per la solenne professio-
ne di «Donna Marianna Lucina» nel monastero di Santa Maria la Nova di Nola,
duecentocinquanta ducati rappresentavano la somma «per abito [...] Musica di
Nola, Messa Cantata», per «una serie di musici di Napoli; et apparato per la
Chiesa» ma anche per i «regali soliti da farsi cosi a Monsignor Vescovo, come, a
Monsignor Vicario, et agl’invitati, et altri a quali € solito farsi [...]».""* Alle spose
celesti venivano inoltre dedicati sonetti, rime, corone poetiche e composizioni
musicali. Il costume di festeggiare le fanciulle che prendevano il velo attraverso
componimenti celebrativi a tema religioso come cantate, oratori, sacri drammi €
diffusa ed ¢ documentata in diverse fonti non soltanto napoletane.''®

La citazione costante delle cerimonie di monacazione da parte delle cronache
coeve testimonia quanto questi riti fossero intesi a pieno titolo come eventi spet-
tacolari e mondani.

Si comprende bene dunque quanto i monasteri, con le loro liturgie, devozio-
ni, musiche e apparati, furono, per tutto il XVII e XVIII sec., un grande polo di
attrazione, pur essendo proprio feste e cerimonie potenziali motivi di condanna e
ammonimento da parte delle autorita ecclesiastiche.

Organizzare sontuose e spettacolari celebrazioni significava ostentare il potere
che sottendeva ognuna di queste ricorrenze, intese come eventi non solo religiosi
ma sociali che disegnavano anche un’evoluzione del costume e della cultura. Le
spese per la gloria di Dio erano assolutamente necessarie nell’economia di ogni
istituzione per garantire, accrescere e confermare il proprio posto nella gerarchia
sociale della citta. D’altra parte vi ¢ da dire che le nobili famiglie di origine ten-

113 GDN, 9 aprile 1720 (3), app. p. 175.
114 AseN, BPI 1633 13/111/1731, cfr. CorTiCELLI/MAIONE 2015.
115 Si veda anche il cap. IV, pp. 99-108; pp. 113-114.



Liturgie ordinarie e straordinarie 91

tavano di rendere meno amara la segregazione nei monasteri, riproducendo nei
chiostri il modello di vita mondana che era stato precluso a fanciulle molto giovani
€ spesso senza alcuna vocazione.

[ frutti dell’azione moralizzatrice della Chiesa furono dunque piuttosto effimeri:
pit che moderare o sopprimere abusi, la riforma sarebbe dovuta intervenire nel
cambiare certe abitudini mentali. Le disposizioni tridentine infatti avevano cercato
di salvaguardare la liberta delle fanciulle nello scegliere o meno la vita mona-
stica, ma in effetti non avevano risolto quel principale problema che consisteva
nell’interpretare la monacazione come la migliore e strategica soluzione sociale
di molte vite femminili. Questo era uno egli ostacoli di base ad una vera riforma
della vita monastica.






IV. La pratica musicale

1. Maestri di musica e di strumento

Monasteri e conservatori impiegarono nel corso dei secoli i musicisti piul rap-
presentativi della citta per le diverse occasioni liturgiche o paraliturgiche e per
provvedere all’istruzione musicale delle religiose.

In genere ogni istituto aveva un proprio maestro di cappella che, come una sorta
di impresario, aveva ’onere di scritturare cantanti e strumentisti per soddisfare le
differenti celebrazioni. Spesso il maestro di cappella riceveva una remunerazione
complessiva da parte dei governatori di un monastero o direttamente dalle sacre-
stane, preposte alla cura delle liturgie, e provvedeva poi a ripartire la somma tra
tutti gli artisti ‘scritturati’.

I nominativi dei musicisti chiamati a ricoprire la carica di maestro di cappella
sono spesso altisonanti e di frequente ingaggiati da differenti istituzioni: ad esem-
pio troviamo Nicola Fago presso le domenicane del Divino Amore e al monastero
di San Gaudioso; a Regina Coeli erano presenti Giuseppe e Nicola Conti mentre
Francesco Durante era maestro di cappella all’ospedale di Sant’Eligio. Giuseppe
De Bottis era invece maestro di cappella al conservatorio della Solitaria e al con-
tempo al collegio di Santa Maria delle Grazie. Andrea Amendola, alla guida della
cappella dell’ Arcivescovado, era impiegato anche presso il monastero della SS.
Trinita e similmente provvedeva alla musica nella festivita delle benedettine dei
Ss. Marcellino e Festo e di Santa Patrizia, San Gregorio Armeno e del monastero
di Santa Maria della Provvidenza.'

Lappartenenza alla Real Cappella piuttosto che all’ensemble della Cattedrale
non impediva ai musicisti di essere attivi anche nelle confraternite, oppure di in-
teragire con i conservatori e 1 monasteri in veste di semplici maestri di musica e
ancora di essere coinvolti nelle stagioni operistiche dei teatri cittadini. Raramente
infatti un musicista era legato ad un’unica istituzione, in genere negli stessi anni
ricoprivano ruoli molteplici per conto di istituzioni differenti.> Vi sono poi casi
eccezionali di musicisti estremamente dinamici, i cui nomi si impongono sulle
scene napoletane. Ad esempio Francesco Feo, formatosi presso il conservatorio
della Pieta de’ Turchini, attivo come operista al Teatro San Bartolomeo, maestro al

1  MaionE 2000; CoTTICELLI /MAIONE 2006; COTTICELLI /MAIONE 2015.
Le numerose istituzioni ecclesiastiche cosi come i teatri cittadini alimentarono un’intensa cir-
colazione di musica e musicisti tale da far nascere e accrescere la fama di Napoli quale capitale
musicale. Sul mestiere del musicista a Napoli si veda: TuraNO 2009, pp. 773-804; LARSON 1983,
pp. 63-77; FaBris 1994, pp. 779-800; CoLuMBRO/INTINI 2000; COTTICELLI /MAIONE 1996.



94 Non senza scandalo delli convicini

conservatorio di Sant’Onofrio e successivamente ai Poveri di Gesu Cristo, colla-
bord contemporaneamente con la Cappella musicale dell’ Annunziata, il monastero
di Santa Maria Egiziaca a Pizzofalcone, la congregazione dei nobili eretta dentro
la Casa professa del Gesu, la chiesa di Santa Maria delle Grazie alla Pietra del
Pesce, il monastero della SS. Trinita, la chiesa delle Anime del Purgatorio ad Arco
e ancora la chiesa del Monte della Madonna dei Poveri. Stesso dicasi per Gaetano
Veneziano, Cristoforo Caresana, Domenico Sarro, Leonardo Leo, nomi di primo
piano della scuola napoletana. Ma non stupisce di riscontrare la stessa poliedricita
anche in personalita poco conosciute.?

Numerose anche le maestranze chiamate a provvedere alla formazione musicale
di religiose ed educande. Le educande beneficiavano di un’offerta culturale piut-
tosto ampia. La disciplina musicale era un elemento indispensabile per animare le
funzioni liturgiche quotidiane e 1’alfabetizzazione musicale faceva semplicemente
parte del programma formativo offerto da un istituto.*

I “permessi di ingresso” nei chiostri testimoniano che le monache ricevevano
musicisti esterni per lezioni di musica e 1 registri contabili ne attestano gli stipen-
di. Alcuni di essi avevano un impiego stabile, altri sembrano essere ingaggiati
occasionalmente.

Documentata ¢ 1’attivita di maestri di canto e di musica.’ Le prime informazioni
relative all’insegnamento del canto, ci giungono dal conservatorio della Solitaria.
Gia nel 1601, ovvero pochi anni dopo la fondazione del conservatorio, si trovano
compensi per maestri di canto:

3 I numerosi riferimenti relativi ai musicisti attivi nelle istituzioni religiose femminili sono stati
lo spunto per I'avvio di un nuovo progetto intitolato Musico Napolitano: indice delle maestranze
musicali attive a Napoli. 11 progetto si propone, attraverso la creazione di un database di mettere
in relazione i molteplici dati riguardanti i professionisti dello spettacolo attivi a Napoli, emersi
dallo spoglio di fonti di diversa natura quali cronache, documenti contabili, atti notarili, docu-
mentazione interna alle istituzioni, corrispondenza etc., utili a ricostruire i percorsi biografici
e le carriere di artisti noti e meno noti. Le ‘maestranze’ oggetto d’indagine inserite nel database
sono non soltanto i musicisti in senso stretto (cantanti, suonatori, musicisti, maestri di cap-
pella), ma anche tutti quei nomi apparentemente meno rilevanti e in parte obliati (librettisti,
impresari etc.) che si rivelano importanti anelli per la ricostruzione del tessuto spettacolare e
musicale partenopeo. La creazione di un indice di semplice consultazione e in continua fase
di aggiornamento, rappresenta la possibilita di beneficiare di una banca dati con indicazioni
biografiche piu circostanziate su ciascun nominativo, permettendo di osservare anche la pre-
senza e I'integrazione dei musicisti nel tessuto urbano e la mobilita di essi sulla scena musicale
partenopea. Il database e stato creato grazie al sostegno del pool de recherche dell Universita di
Friburgo. Il comitato editoriale ¢ costituito da Angela Fiore e Claudio Bacciagaluppi, la realiz-
zazione informatica ¢ di Rodolfo Zitellini. Cfr. musiconapolitano.unifr.ch. Si rimanda inoltre a
BACCIAGALUPPI/FIORE/ZITELLINI 2015.

4 Sivedail cap. VIIL

5  Probabilmente la generica dicitura maestro di canto e di musica si riferiva anche all'insegna-
mento del solfeggio. Negli ospedali veneziani si riscontrano esempi simili. Cfr. GiLLio 2006
pp. 165-184. Si veda quanto detto nel cap. VII, p. 199.



La pratica musicale 95

Banco de Santyago y Vitoria Pagaran por nos Administradores del Colegio de nostra Senora de
la Soledad a Don Dominico Manso mastro de canto de las viergines deste dicho Santo Colegio,
cinco ducados que se le dan por su salario de cinco meses de primero Agosto 1601 por todo
dicembre siguiente [...].6

L’insegnamento del canto avrebbe dovuto corrispondere all’insegnamento del
canto fermo, essendo il canto figurato espressamente proibito:

[lustrissimo ¢ Reverendissimo Signor mio Osservantissimo

Vostra Signoria Illustrissima si dignira di prohibire affatto con I’autorita dilla sacra Congrega-
zione che al Monasterio delle monache di Regina Coeli di Napoli non vadano laici ad imparare
alle monache il canto figurato, ne meno, che le medesime monache possano cantarlo in chiesa
sotto le pene, che pareranno a lei, poiché cio disturba molto il vivere regolare, et io le baccio
con questo humilissimamente le mani. Di Roma 20 febraro 1609 [...].7

Essendo la giornata scandita dalla preghiera liturgica, il canto aveva un ruolo fon-
damentale nei gradi festivi semplici e quotidiani. Esso non era solo musica vocale
ma mezzo di preghiera. Il canto fermo inoltre sembra andare di pari passo con
I’insegnamento della grammatica e della letteratura. In alcuni contesti gli stessi
maestri di grammatica provvedevano alla formazione musicale:

Al Canonico Don Domenico de Fusco Rettore d. dieci e per esso & Don Gennaro Grasso et
esserno per I’onorario, che paga il Conservatorio di Santi Gennaro, e Clemente per 1’incomodo
ci prende di dare lettione di Canto fermo, leggere, e scrivere tanto alle monache quanto alle
secolare [...].}

Era inoltre fondamentale che I’insegnamento della musica, cosi come di altre disci-
pline, non impedisse la preghiera e i compiti a cui ciascuna religiosa era chiamata:

Si concede licenza alli sottoscritti Maestri di lingua latina, di lingua francese e di Musica che
possano dare respettivamente lezioni alle sottoscritte educande del Venerabile Monastero di San
Gregorio Armeno per mesi sei dalle solite grate e nell’ore che non s’impedisce la recitazione
del Divino Officio, e coll’assistenza della Reverenda Signora Badessa o d’altra Religiosa dalla
medesima destinanda e con osservanza delle solite condizioni; e rispetto alli Maestri di Musica
che le lezioni non siano di arie profane, ma di cose appartenentino a Divini Officij e nelle ore
che non si impediscono gli esercizij della Religione. Napoli 1 luglio 1790 [...].?

Quasi inesistenti le informazioni circa le modalita di insegnamento, la frequenza e
la durata delle lezioni, cosi come 1 contenuti. Difficile dunque ad oggi ricostruire
I’istruzione delle religiose che praticavano musica, le fonti d’ispirazione, le norme
tecniche e le teorie estetiche eseguite.

Ciascun maestro poteva essere chiamato a istruire una sola fanciulla, o piu ra-
gazze contemporaneamente. A San Gregorio Armeno, dove ¢ attestata una grande

6  SOLITARIA, Registro Copiapolizze 1601-1603, app. p. 310.

7  AsDN, Vicario, 472 D, app. p. 341. Si tratta della corrispondenza fra la congregazione dei vescovi
e regolari e i vescovi della diocesi. Questa lettera, scritta dal cardinale Gallo era indirizzata al
cardinale Acquaviva, all'epoca arcivescovo di Napoli.

8  AssN, BPV 1201 20/1X/1736, app. p. 308.

9  ASDN, Vicario, 174 D, app. p. 103.



96 Non senza scandalo delli convicini

presenza di maestri di musica ‘personali’,'’ troviamo anche testimonianza di un
anziano maestro che si prendeva cura di ben venti educande. Le benedettine di
San Gregorio Armeno si preoccupavano del suo carico di lavoro e del poco tempo
a disposizione dell’insegnante e ne chiedevano pertanto la sostituzione:

Havendo Sua Eminenza concesso il Maestro di canto fermo nel Monastero di San Ligorio,
Monsignor Vicario conobbe espediente darci Don Vito Carrero che dava lettione a Donna Regi-
na, e molti altri Monasteri, con che stando apprezzato in tanti luoghi non a potuto dar nessuna
sodisfatione nel Monastero di San Ligorio, non avendogli dato piu di tré quarti d’hora di tempo,
e per essere in detto luogo venti educande, non a potuto sodisfar d’ottener I’intento della virtu si
desidera, e lui da se stesso per essere vecchio con eta avanzato, non a voluto proseguire a venire in
detto nostro Monastero di San Ligorio, [...] si supplica Sua Eminenza a concederci il Reverendo
Don Gaetano Crocco 0 puro Don Antonio Liola et ogn’altro che fusse idoneo per tal virtu [...].!"!

Documentata ¢ anche la presenza di maestri di strumenti ad arco e a tastiera.

Il violino fa la sua comparsa assai tardi a Napoli. Nel piu antico dei quattro
conservatori maschili, Santa Maria di Loreto, la prima notizia relativa all’insegna-
mento del violino si ha nel 1634.!> Nei conservatori maschili e anche femminili
sopravviveva 1’uso della ribeca dotata di sole tre corde. Ancora una volta, esempi
significativi sono presenti presso il conservatorio della Solitaria, dove alcuni do-
cumenti testimoniano ['uso della ribeca e la successiva introduzione degli stru-
menti a corda.'® Nel 1652 Onofrio Mirabello, «Maestro de tocar rebichén», viene
stipendiato «por el travajo de enseflar las monjas de esta Santa casa a tocar rebi-
chon [...]»,'* a cui susseguono diversi insegnanti fino al 1695, quando ¢ Pietro
Marchitelli ad essere investito della carica di maestro di violino delle monache.
Marchitelli godeva della stima e della protezione delle piu importanti famiglie
nobili della citta, e riusci gradualmente a consolidare il suo prestigio, al punto da
ottenere, nel 1707, la nomina a governatore e tesoriere della congregazione dei
Musici di Palazzo. Occupo inoltre la carica di primo violino della Real Cappella
per oltre 50 anni. Era denominato “Petrillo” e fu I’unico violinista che aveva osato
umiliare il divino Arcangelo Corelli giunto a Napoli nel 1702 in occasione delle
solenni celebrazioni per I’arrivo di Filippo V.'°

La Solitaria non fu I'unica istituzione ad avere un maestro di violino: Bona-
ventura Veneziano e Francesco Sabatini risultano essere maestri di violino presso
Santa Maria di Costantinopoli; Nicola Consolo era attivo invece al conservatorio

10 Cfr. cap. V, pp. 133-135.

11 ASDN, Vicario, 170 D, app. p. 101.

12 Cfr. FABRIS 1994, pp. 779-800; D1 Giacomo 1928.

13 La ribeca & uno strumento a tre corde di provenienza araba. Il termine ribeca veniva utilizzato
a Napoli per identificare il violino prima della completa affermazione di questo strumento.
Il nome deriva dall'arabo rebab: nei documenti della Solitaria si riscontrano diverse denomi-
nazioni come rebichén, rabel, ravel. A fine Cinquecento la ribeca si identifico con la pochette
impiegata dai maestri di ballo per accompagnare la danza. Cfr. FABR1s 1994, pp. 779-800.

14 SOLITARIA, Manual 2 1644-1654, app. p. 319.

15 Lo storico resoconto si puo leggere in BURNEY 1957, vol. I, pp. 439-440,



La pratica musicale 97

dell’Arte della Seta; Nicola Di Napoli viene citato come maestro di viola delle
Figliole di San Gennaro; un anonimo maestro di violino dava «lettione alle mo-
nache» presso 1l collegio di Santa Maria della Carita.!'

In tali contesti le lezioni non sembrano essere indirizzate alla formazione pro-
fessionale, ma tendono piuttosto ad offrire un complemento al percorso educativo
e, forse, a garantire 1’autosufficienza musicale degli istituti nella celebrazione delle
funzioni liturgiche.

Nella tabella seguente si riportano tutti 1 maestri di canto e strumento desunti
dalla documentazione interna delle istituzioni, la carica, il loro periodo di attivita
ove possibile e I'istituzione di riferimento.

Tabella 4: Maestri di canto e di strumento.

Nominativo Ruolo Periodo di Istituzione
attivita
Domenico Manso maestro di canto / canto 1601-1604 Solitaria
Aurelio Sassano maestro di canto 1603-1616 Solitaria
Andrea Ansalone maestro di cappella / canto 1652-1655 Solitaria
Jacinto de Ortega maestro di ribeca 1652 Solitaria
Onoftrio Mirabella maestro di ribeca / violino 1652 Solitaria
Gian Angelo D’Urso maestro di violino 1653-1655 Solitaria
Cristofaro Caresana maestro di musica 1659-1670 Solitaria
Francesco Antonio maestro di violino 1659-1666 Solitaria
D’Angelo
Pietro Bartilotti maestro di musica 1671-1698 Solitaria
Pietro Marchitelli maestro di violino 1695-1698 Solitaria
Domenico De Majo maestro di cappella 1695-1703 Solitaria
Gaetano Veneziano maestro di cappella 1704-1707 Solitaria
Gennaro Ursino maestro di musica 1708-1724 Solitaria
Nicola Marinotti slegalie dlvaig i ¢ 1723 S. Francesco Scarioni
SUonoy»
Paolo Giugno «lezione» 1725-1735 S. Francesco Scarioni
Bonaventura Veneziano fasyan & vighno 1727-1735 S. M. Costantinopoli
Nicola Di Napoli maestro di viola 1728-1731  Figliole di S. Gennaro
Filippo Prota maestro di musica 1728-1731  Figliole di S. Gennaro
Francesco Tringhera «lettione di musica» 1728-1733 Sant’Eligio
Nicola Labruzzo maestro di violino 1729-1731 Arte della Seta

16 Siveda anche il cap. VIL



98

Non senza scandalo delli convicini

Nominativo Ruolo Periodo di Istituzione
attivita
Andrea Barile maestro di canto 1730-1734 S. M. del Rifugio
Francesco Sabatini maestro di violino 1731-1734 S. M. Costantinopoli
Giacomo Sarcuni Macsto Gl cappslla 1732 S. M. Costantinopoli
Giuseppe De Bottis maestro di musica 1732 Solitaria
Nicola Consolo Maestri di violino 1733-1734  Ss. Filippo e Giacomo
Michele de Falco maestro di musica 733 S.M. Costantinopoli
el Criih «lettione di canto fermo» 1736 SS. Gennaro e
Clemente

Carlo Terillo maestro di canto 1759 S. Caterina da Siena
Giuseppe de Magistris «lezioni canto e cembalo» 1778 S. Gregorio
Giuseppe Arena «ammaestrare di canto» XVIII sec. S. Gregorio
Michele Perla «maestro di musica» XVIII sec. S. Gregorio
Giuseppe Elia «lezione di musica» XVIII sec. S. Gregorio
Glovaqnl Battista «lezioni di musica» XVITI sec. 8. Gregotio
Barbatiello
Vito Carrero maestro di canto XVIII sec. S. Gregorio
Gaetano Crocco maestro di canto XVIII sec. S. Gregorio
Giacomo Monopoli «lezioni di musica» XVIII sec. S. Gregorio
Angelo Vinditti «lezioni di musica» XVIII sec. S. Gregorio
Giacomo Tritto «insegna una messa cantatany X VIII sec. S. Gregorio
Filippo Cinque «lezioni di musicay XVIII sec. S. Gregorio
Domenico Scitta «lezione di musica» 1815 S. Gregorio

Frequenti inoltre sono anche i pagamenti per i maestri organisti, organari e cem-
balari, stipendiati per garantire utilizzo e ordinaria accordatura degli strumenti in
uso nei diversi istituti. Spesso I’organista assolveva anche alla funzione di maestro
di cappella, destreggiandosi fra la direzione e [’accompagnamento all’organo.
La documentazione d’archivio non fa esplicitamente riferimento alla tipologia
di impiego musicale prescritto ad un organista, ma di certo la funzione espletata
doveva ricoprire numerose attivita, che potevano andare dall’esecuzione di brani
strumentali per la liturgia, all’accompagnamento delle voci delle cappelle musicali
o delle religiose, alla composizione stessa.'’

17 Sull'arte organaria e cembalaria napoletana: S1sTo/CARDI 2005; COLUMBRO 2005; NOCERINO
1998, pp. 85-109; NocCeRINO 2005, pp. 105-115; NoceERINO 2009; ROMANO 1980; PROTA-
GIURLEO 1961, pp. 109-126.



La pratica musicale 99

Organari e cembalari provvedevano invece alla manutenzione degli strumenti
in uso presso i monasteri. Le maestranze stabilivano in genere dei sodalizi con le
strutture e venivano stipendiati mensilmente o trimestralmente. Questa tipologia
di incarico veniva affidato solitamente sempre agli stessi organari o a esponenti
della stessa famiglia, essendo questo uno dei tipici lavori tramandato a livello
generazionale.'® E il caso ad esempio di Francesco e Fabrizio Cimino, prove-
nienti da una delle piu note famiglie di organari napoletani. Essi furono attivi in
numerosissimi istituti come il Divino Amore, Ss. Marcellino e Festo, la Solitaria,
Donna Romita, Santa Maria del Gesu, San Francesco degli Scarioni. Ma troviamo
anche Francesco ¢ Carmine Scoppa, Nicola Muscato, Tommaso De Martino a
San Gregorio Armeno, Geronimo Ferraro a San Giuseppe dei Ruffi. E potremmo
citare ancora Andrea Basso, Cesare Catarinozzi, Geronimo Baffi e il «cimbalaro»
Nicola Cennamo stipendiato nel 1728 «per accomodare il cembalo per la musica
del conservatorio dell’ Arte della Seta [...]»."

Affiancavano organisti e organari, una serie di professionalita legate all’attivita
organaria: indoratori, intagliatori, falegnami, artisti che contribuivano a creare vere
e proprie opere d’arte. Ma anche personaggi senza alcuna qualifica come facchini,
tiratori di mantici che permettevano 1’utilizzo stesso degli organi.

2. Il teatro claustrale

La musica poteva costituire anche un piacevole passatempo. Nei monasteri vi era
infatti ’uso di allestire rappresentazioni sacre come ‘ricreazione’ in occasione di
feste solenni.? 11 teatro claustrale fu una pratica comune a molteplici istituzioni
religiose di differenti regioni della penisola, cosi come si evince da una vasta
documentazione sull’argomento fra Cinque e Seicento. Il teatro aveva il duplice
scopo di offrire occasioni di svago a tutte le ospiti di un monastero e ne ampliava
contemporaneamente la preparazione culturale. Di certo si tentava di rendere gli
svaghi delle fanciulle il piu possibile “spirituali”, ma 1 momenti ricreativi costi-
tuivano soprattutto una salutare occasione di convivialita e di evasione dalla vita
contemplativa.

18 Lebotteghe dei maestri organari erano situate nello stesso luogo, addirittura nella stessa via che
veniva pertanto indicata come «strada degli organari». Cfr. CELANO 2001, Giornata III, p. 825.

19 AssN, BSA 914 20/7/1733, app. p. 280.

20 Purtroppo si dispone di una scarsa bibliografia riguardo ai drammi sacri allestiti nei monasteri,
soprattutto per il sud Italia. Le ricerche condotte da Antonio Dell'Olio sui drammi sacri pugliesi
hanno evidenziato anche nella provincia pugliese del viceregno napoletano, una grande parte-
cipazione delle istituzioni monastiche alle sacre rappresentazioni. Cfr. DELL'OL10 2013. Sulle
diverse forme di rappresentazioni sceniche in uso a Napoli si veda: CAFIERO/MARINO 1987,
pp. 465-510; MAGAUDDA/COSTANTINI 2015, pp. 243-278.



100 Non senza scandalo delli convicini

Le forme drammatiche utilizzate nei monasteri vengono indicate con differenti
denominazioni: operette spirituali, commedie, drammi sacri o spirituali, dialoghi
drammatici. Si rappresentavano testi su soggetti sacri, scene della Passione di
Cristo, biografie di santi, con lo scopo di infondere maggiore cultura religiosa e
umanizzare lo stesso concetto di ‘Santita’ e ‘Divinita’. Gli autori dei testi potevano
essere predicatori e sacerdoti,” ma anche poeti e letterati e, in molte parti d’Italia,
si trovano testimonianze di testi scritti dalle stesse suore.?

Quella teatrale era una pratica assolutamente consueta nei chiostri napoleta-
ni. Ne sono conferma 1 diversi decreti e ordini disciplinari, citati in precedenza,
riguardo la sospensione delle diverse forme di ‘teatro’ ad opera delle religiose.”
Essendo viste anche come una forma d’istruzione religiosa, le rappresentazioni
sortivano, in molti casi, il beneplacito dei diversi arcivescovi della citta, che con-
cedevano licenze affinché le monache potessero qualche volta assistere alla recita
di operette spirituali:

[llustrissimo e Reverendissimo Signore

Avendomi fatta istanza coteste buone Religiose di Santa Chiara per la permissione di sentir

recitare al solito nel prossimo Carnevale avanti la Porta del loro Monastero qualche operetta

spirituale, io mi sono mosso piu che di buon animo a condescendere a questo loro innocente, €
convenevole divertimento. Prego perd I'[llustrissima di volerci mandare ad’assistere qualche suo

Ministro, affinché passino le cose con tutta la migliore ordinanza e quiete. E con la solita stima
bacio intanto a Vostra Signoria Illustrissima le mani. Roma 25 gennaio 1727.*

Avevano luogo soprattutto nel Carnevale, in occasione di festivita di santi patro-
ni e ancora durante 1 banchetti che facevano seguito alle professioni religiose.
Si trattava in genere di azioni brevi con 2 o 3 atti, che potevano prevedere un
allestimento scenico. In genere, le rappresentazioni avevano luogo negli spazi
esterni adiacenti agli edifici religiosi, tuttavia i registri contabili indicano la co-
struzione di scene e teatri allestiti appositamente all’interno del monastero. Ad
esempio presso il monastero della SS. Concezione, nel 1733, si fa riferimento a
diverse spese per il «tavolato della comedia, che ha da fare con Suoni e Scene»,”
mentre per il Carnevale, presso 1’ospedale di San Giacomo, venivano corrisposti
quindici ducati a: «Suor Marianna Coviedo [...] per el gasto dell’Intavolato della
Comedia che hanno fatto fare con sue tramoije y otro nelli giorni di Carnevale»,*
e quello della Maddalena affittava «quattro abiti nuovi, Gioie, Barrettoni, penne

21 Luso di allestire rappresentazioni sceniche si ricollega alle predicazioni gesuitiche e alla tradi-
zione oratoriale. Cfr. CROCE 1966; DE Ma1o 1997.

22 Al teatro monastico ¢ dedicato il volume di WEAVER 2002.

23 Cfr. cap. I, pp. 42-46.

24 Asn, MS, f. 2702, app. p. 265. Lettera inviata al nunzio apostolico di Napoli, purtroppo non vi &
I'indicazione del mittente, presumibilmente poteva trattarsi del cardinale protettore del mona-
stero o di un esponente della congregazione dei Vescovi e Regolari.

25 AsBN, BSG 806 14/1/1733, cfr. CorTiceLL/MAIONE 2006, appendice.

26 AsBN, BSG 854 7/11/1736, COTTICELLI/MAIONE 2015.



La pratica musicale 101

Sciabole, Manti, et un altro abito semplice, con altri fornimenti [...] per uso della
Comedia fatta per Donna Celeste, Donna Luisa, e Donna Zeza d’ Aponte [...]».”

Raramente si trovano informazioni circa i testi teatrali o 1 titoli delle commedie
rappresentate, stesso dicasi riguardo gli autori della musica. Un esempio significa-
tivo € rappresentato da alcuni documenti del 1716 appartenenti al monastero bene-
dettino di Donnalbina, in cui si fa cenno ad un’opera rappresentata all’interno del
monastero. Un primo documento attesta che nel novembre 1716 veniva corrisposto
un ducato alle educande per comprare dei «lumi» in vista della rappresentazione
effettuata dalle stesse figliole:

Per tanti dati alle signore educande per li lumi dell’opera da esse rappresentanda dentro del
Monisterio d.1.*

Un secondo documento, che riporta la stessa data, aggiunge un dettaglio signifi-
cativo, precisando il nome dell’opera: Santa Rosalia.

A 28 detto dar alle signore educande per ordine della Signora Badessa per servirsene per li lumi
per ’opera rappresentata di Santa Rosalia dentro del Monastero d.2.%

Lopera di Santa Rosalia ¢ meglio conosciuta come La colomba ferita, ed & uno
dei capolavori teatrali di Francesco Provenzale su libretto di Giuseppe Castaldo.
Si sa che quest’opera venne rappresentata probabilmente per la prima volta nel
1670 presso il conservatorio di Santa Maria di Loreto di Napoli, e piu tardi nel
1672 presso il monastero di Donnaregina di Napoli. Il libretto della seconda
rappresentazione era infatti dedicato ad Isabella Caracciolo dei Duchi di Martina,
badessa nel monastero di Donnaregina.*® Definito come “dramma armonioso” nel
libretto del 1670, se ne conoscono 1 libretti relativi alle riprese del 1672 presso
il monastero di Donnaregina e del 1696, corrispondente ad una ripresa a Calviz-
zano da parte degli allievi del conservatorio della Pieta de’ Turchini. Due riprese
finora sconosciute si ebbero ad Aversa e a Capri nel 1674, cosi come citato da
alcuni registri contabili presenti presso I’ Archivio Storico del conservatorio San
Pietro a Majella di Napoli. Oggi possiamo ipotizzare, con buona probabilita, che
la Santa Rosalia rappresentata a Donnalbina corrispondesse proprio ad un’ul-
teriore rappresentazione dell’opera di Provenzale in un monastero femminile,
probabilmente ad opera delle educande stesse. Le rappresentazioni infatti erano
spesso affidate agli allievi di uno dei quattro conservatori cittadini, in alcuni casi
invece, le attrici erano le stesse monache ed educande. Probabilmente La colom-
ba ferita, che rappresentava una sorta di poema didattico con finalita educative

27 AssN, BPO 1020 30/1/1731, app. p. 211.

28 Asn, MS f. 3240, app. p. 51.

29 Asn, MS f. 3241, app. p. 52.

30 I-Ng, Loreto, ™ 14, Libro Maggiore 1668-1678, c. 365. La partitura manoscritta, custodita nella
biblioteca del conservatorio di Napoli senza indicazioni di data per la perdita del frontespizio,
fu rintracciata da Pietro Andrisani e Domenico Antonio D’Alessandro.



102 Non senza scandalo delli convicini

per gli allievi del conservatorio di Santa Maria di Loreto, ebbe lo stesso scopo
per le educande del monastero di Donnalbina.

Molto attivo sotto il profilo teatrale fu il monastero di Santa Chiara: si trovano
numerosi riferimenti a vere e proprie rappresentazioni teatrali, operette spirituali,
balletti mascherati e teatri di burattini. I registri contabili delle clarisse riferisco-
no di spese «per I’operetta»’!, e per «I’operette spirituali»,* a cui assistevano
dalle grate donne secolari e spesso anche sacerdoti e frati. La corrispondenza
fra 1 monasteri e la Sacra Congregazione dei Vescovi e dei Regolari, contiene
numerosi riferimenti a questa pratica, soprattutto in rapporto alle frequenti in-
frazioni ai regolamenti. In un documento del 1650 si legge che nella chiesa «di
dentro» del monastero di Santa Chiara si era fatta «una rappresentazione della
Nativita con nove personaggi» in cui le monache avevano recitato «in abito
secolare decente, conforme al solito, in presenza del padre guardiano Cirillo da
Varese e tutti frati nella grata ordinaria [...]». L’eco di questo episodio giunse
alla Sacra Congregazione di Vescovi e Regolari che puntualmente rimprovero il
padre guardiano in quanto aveva avuto 1’ardire «non solo di permettere a dette
monache di recitar a 15 di maggio nella chiesa di dentro una rappresentazione
con nove personaggi travestiti d’abito secolare, ma anche non si sia vergognato
di assistere egli medesimo spettatore, insieme con molti suoi frati alle grate del
coro».” Le autorita ecclesiastiche cercavano per quanto possibile, di sopprimere
questo genere di attivita, soprattutto perché le rappresentazioni comportavano
spesso 1’utilizzo di abiti secolari ed erano a volte accompagnate da musica, cori
e intermezzi. I libretti superstiti riportano infatti nei titoli indicazioni come
«componimento sacro da cantarsi», «dramma sacro per musica», «azione sacra
da cantarsi», «cantata a due voci da cantarsi» etc.

Sempre a Santa Chiara, nelle voci di spesa relative all’organizzazione di festi-
vita, si trovano riferimenti come il seguente:

Nel divertimento dato col permesso del Signor Cardinal Protettore di ben sette oprette tra
spirituali, € morali alla Porta per divertimento innocente in tutto il triennio; anzi la prima di
esse ritrovata composta propriamente per noi in Musica con Prologo, e stampa de’ libretti, e
I"altre tutte con intermezzi ed introduzzione in musica: con esservi dato ancora ogn’anno libre
due dolci con acqua annevata, [...]| ed in ogni volta cioccolata calda con biscottini dentro, ¢
fuori, spesovi con musica, Teatri, lumi,affitto de’ Vesti, e recognizioni a Recitanti con ogni
altra minuzia d. 867.%

31 Asn, MS, f. 2669, app. p. 259.

32 Asn, MS, f. 2669, app. p. 259.

33 Lintero episodio ¢ in ASV, Congregazione vescovi e regolari, registra monialium, 15 luglio
1650, cc. 351v-352r, Napoli, monastero di Santa Chiara, ed ¢ riportato anche in WEAvER 2002,
pp. 25; 80.

34 S. CHIARA, Conto Carmignano, app. p. 271.



La pratica musicale 103

I1 catalogo di Claudio Sartori® riporta i libretti a stampa napoletani composti in
occasione del Carnevale per il monastero di Santa Chiara e presso la biblioteca del
conservatorio San Pietro a Majella di Napoli si conservano alcuni libretti superstiti
relativi a queste occasioni, come I/ trionfo della fede nel Martirio di Santa Lucia,
opera sacra composta per 1l Carnevale del 1735. Nella dedica alla badessa del
monastero Antonia Capece si intuisce la consuetudine delle clarisse nell’allestire
ogni anno una rappresentazione teatrale:

Reverendissima Signora

Siccome ¢ gloria del suo ben degno governo, il mantenere in questi Reali Chiostri, non meno
il pregio di decorosa stima, che la strettezza di Regolare Osservanza, cosi riescono con degne
parti della vostra innata gentilezza, il confermare, e permettere alle sue suddite Dame Religiose,
quelli innocenti divertimenti, da’ quali niente va disgiunta la ritiratezza Monastica, non che
I’esemplarita di vita innocente; Quindi &, che essendo toccata a noi la sorte in quest’anno, per
I’officio di Refettoriere, il preparare la recita della presente sacra Operetta, stimiamo qual parto
della vostra benignita. Che comparisca alla luce col pregio del vostro veneratissimo nome, che
pud renderla plausibile [...].

Nelle avvertenze al lettore si legge inoltre I’intenzione dell’autore di rendere degna
del luogo tale rappresentazione e gli espedienti utilizzati affinché cio fosse stato
possibile:

Dovendo andare in Iscena questa Sagra rappresentazione nel presente Carnevale, egli ¢ stato
necessario per lo maggior commodo, diletto, e giovamento del luogo e delle persone, alle quali
rappresentar si dee, riformarla in molto, cosi nella ripartizione degli atti, da cinque che egli erano
ridotta in tré, come nella di lei tessitura, sentenza, dizzione, costume, ed episodj: ed in alcuna
parte gastigare, ed in alcun’altra adornare il suo lepido, ingrandire il serio colla pit propria locu-
zione per I’espression degli affetti, ordinare ne’ loro siti la proposizione, I’azione, il contrasto, e
lo scioglimento [...]; e finalmente si ¢ fatigato a purgarla di quanto render lo potea forsi nojosa,
ed increscevole, ¢ d’arricchirla di nuovi avvenimenti serj, e piacevoli [...].%

La vicenda ambientata a Siracusa racconta, in maniera del tutto originale, la storia
del martirio di Santa Lucia. Lucia promessa sposa del giovane Filargiro accom-
pagnata da sua madre Eutizia, gravemente malata, si reca in pellegrinaggio al
sepolcro di Sant’Agata. Qui la madre riceve per intercessione di Sant’Agata il
miracolo della guarigione e in cambio della grazia ricevuta, Lucia decide di con-
sacrarsi a Dio.

35 SARTORI 1994,
36 I-Nc, Rarr 10.9.13/5.



104 Non senza scandalo delli convicini

- DELLA EEDE

NEL MARTIRLO DI

SANTA LUCIA
i OPERA SACRA

| pa rapprefentar(i nel Real Moniftero di
S, Chiara nel Carnovale di qucﬁ
anno 1735.

Con Intermezzi nel fine S o

poE e Al a

Al Rezereadifs. Sig. Madre Badeffz del*
 detto Real Moniflero

LA STGNORAN

D ANT O A
‘ CAPECE DI CAPU-AND 3
% De Marchefi di Pontelatrone. .

— —_— gl

4
A
]

4. Tl trionfo della fede nel martirio di Santa Lucia, frontespizio del libretto a stampa.
Napoli, Biblioteca del Conservatorio San Pietro a Majella.

Da questo punto in poi, il racconto del martirologio si mescola ad una serie di
elementi popolari e semicomici che stravolgono la storia. Se nella realta la giovane
promessa, dichiaratasi cristiana, viene condannata ad una serie di tribolazioni e alla
morte da parte del governatore Pascasio, nel libretto napoletano Pascasio si invaghi-
sce della ragazza e assolda la maga Teurgica per riuscire nella sua impresa amorosa.
Nonostante i numerosi tentativi della maga e I’intervento del Demonio in persona,
Lucia non si piega al volere di Pascasio. La maga, per non perdere di credibilita
agli occhi di Pascasio, prendera le sembianze della stessa Lucia concedendosi alle
lusinghe di Pascasio. LCinganno sara sciolto dalla stessa Lucia che, brandendo un
crocifisso, ‘esorcizzera’ la maga costringendola a ritornare nelle proprie sembianze.
Lucia verra dunque imprigionata in una torre e martirizzata. Affiancano i personaggi
‘storici’ del dramma, figure come 1’ Angelo e il Demonio che ne supportano le gesta
benefiche e malefiche. Il commento della vicenda & invece affidato ad un povero
mendicante napoletano denominato “Cocomero napoletano”, che si trova in Sicilia
a tentare fortuna e che si esprime in dialetto donando al dramma un risvolto buffo. A
lui viene affidata la conclusione dell’atto finale, con il proposito di tornare a Napoli
e di dedicare a “Santa Lucia” il luogo piu bello della citta.



La pratica musicale 105

Se da un lato il martirio della Santa viene presentato come ideale di vita cri-
stiana e dunque, come motivo di emulazione da parte delle giovani ospiti del
monastero, dall’altro la vicenda € intessuta di elementi buffi. Nonostante nella
premessa del dramma [’autore del libretto esprima 1’intenzione di “epurare” la
vicenda in virtu del luogo e delle sue abitanti, la sensazione nella lettura € che si
cercassero motivazioni o dei ‘travestimenti’ morali per giustificare e promuovere
il teatro al di la del semplice divertimento.

Come anticipato nel capitolo precedente, le rappresentazioni sceniche potevano
anche far seguito alle cerimonie di professione religiosa. Il costume di festeggiare le
fanciulle che prendevano il velo attraverso componimenti celebrativi a tema religioso
come cantate, oratori, sacri drammi ¢ diffusa ed ¢ documentata in diverse fonti non
soltanto napoletane. Sono in genere composizioni d’occasione, strutturate secondo uno
schema abbastanza fisso: due atti, una sinfonia strumentale introduttiva, cui seguiva
un prologo e I’alternanza di recitativi e arie. Gli organici erano abbastanza minuti
con la presenza di due, tre voci soliste. Tratti da soggetti biblici o allegorici, 1 testi
poetici di questi componimenti, facevano emergere 1’elemento celebrativo-sponsale.
In alcuni casi era prevista anche la stampa del libretto, un ulteriore elemento per sot-
tolineare 1’eccezionalita dell’occasione celebrativa: non era scontato che questi eventi
cosi effimeri ne prevedessero la pubblicazione. Presso il monastero di Regina Coeli,
ad esempio, vi era ’uso di stampare libretti delle rappresentazioni teatrali, svoltesi in
occasioni delle professioni religiose, cosi come a Santa Chiara in occasione del Carne-
vale. Probabilmente si trattava di una consuetudine propria di queste due istituzioni.*’

Si propone di seguito un elenco in ordine cronologico di tutte le fonti dramma-
tiche indicate dal catalogo Sartori, citate dai documenti d’archivio e desunte dalle
partiture superstiti. Per ogni fonte viene fornita la trascrizione del titolo, il genere,
I’autore del testo e della musica (se indicati), elenco dei personaggi, istituto dove
era avvenuta la rappresentazione, eventuali dediche e note.

Tabella 5: Fonti drammatiche dei chiostri napoletani fra XVII e XVIII sec.

1716

tit. Opera di S. Rosalia

ist. monastero di S.M. di Donnalbina

note: Probabilmente si tratta de La Colomba Ferita-opera sacra di Santa Rosalia composta da
Francesco Provenzale su libretto di Giuseppe Castaldo, cfr. Sartori 5903; 5904

Jonti: ASN, MS f. 3241 .38

1735

tit. La Genevieffa ovvero LInnocenza difesa dall’inganno. Dramma sacro per musica da
rappresentarsi nel real monastero di S. Chiara di Napoli dagli alunni del real conservatorio della
Pieta de’ Torchini. In questo presente carnevale 1735. Dedicato all’incomparabile merito della ill. e
reverendissima signora D. Antonia Capace [...].

37 Come si vedra nella tabella seguente, i pochi libretti superstiti connessi ai monasteri femminili
provengono essenzialmente da questi due monasteri.
38 Asn, MS f. 3241, app. p. 52.



106 Non senza scandalo delli convicini

gen. Dramma sacro

ded. Antonietta Monfort a Caterina Sersale.

pers./interp. Luigi Giuliano (Genevieffa), Giuliano Nicoletti (Sifrido), Battista Zingone (Benoni);
Domenico Geronimo Malizia (Romildo); Pompeo Melospirito (Golo); Nicola Pellegrino
(D. Ciarletta); Gennaro Sarnicchiaro (Marcone).

mus. Giuseppe Bonno

istit. monastero di Santa Chiara

Jfonti: Sartori 11513

1735

tit. Il Trionfo della Fede nel martirio di Santa Lucia, opera sacra da rappresentarsi nel real Monistero
di S. Chiara nel carnevale di quest’anno 1735. Con Intermezzi nel fine. Dedicata alla reverendiss. sig.
madre badessa del detto real monistero [...] D. Antonia Capece di Capuano de’ marchesi di Pontelatrone.
ded.: Dedicadi C. S. e A. M.

ind. Con Prologo e 2 Intermezzi.

istit. monastero di Santa Chiara

note: «Si avvisa il Lettore che 1’ Autore dell’Opere e dell’Intermezzi non ha avuta la sorte di
comporre anco il Prologo, essendo questo di altra dotta mano».

Jonti: Sartori 23829

1737

tit. La Teodora, dramma sacro per musica di Gennarantonio Federico napoletano da rappresentarsi
nel Real Monistero di S. Chiara nella fine del carnovale di questo anno 1737.

gen. Dramma sacro

ded. Gennarantonio Federico all’ [...] D. Carlo Francesco Molew Trivulzio

pers./interpr. Gennaro de Magistris (Valente); Francesco Bilanzoni (Placido); Giovanni Manzuoli
(Marcella); Francesco Pasquale (Teodora); Francesco Giacchi (Didimo); Ferdinando Trojano
(Paolina); Nicolo’ de Simone (Cianne).

mus.: Papebrochio Fungoni.

scene: Giuseppe Baldi.

istit. monastero di Santa Chiara

note: Pag. 90: Gennaroantonio Federico a lettori: «][...] nostro presente Dramma ¢ lo stesso, che
quello della Tragedia Francese del [...] M. Pietro Cornelio [...]».

Jonti: Sartori 23018

1746

tit. La Betulia Liberata, sacro dramma per la monacazione dell’Ecc.ma Sig.ra D. M.a Teresa
Francone.

gen. Sacro dramma

libr. Pietro Metastasio

mus. Pasquale Cafaro

pers. Ozia, Principe di Betulia (tenore), Giuditta, vedova di Manasse (canto primo), Amital, nobile
israelita (canato secondo), Achior principe degli Ammoniti (alto) (Chabri, capo del popolo (canto
terzo), Charmi, capo del popolo (basso).

organico: vl LII, vla, ob 2, corni da caccia , tr 2, bc.

fonti: partitura, Bibliothéque nationale de France, département Musique, MS-1661 (1)

1747

tit. Cantata a due voci, da cantarsi nel regal Monistero di Reginaceli in occasione della monacazione
dell’eccellentiss. signora D. Giovanna Pignatelli de’ duchi di Monteleone, etc.

gen. Cantata a due voci

istit. monastero di Regina Coeli

fonti: Sartori 4794



La pratica musicale 107

1749

tit. Rut nel campo di Booz, Azione sacra da cantarsi nel regal Monistero di Reginaceli in occasione
della monacazione dell’eccellentissima signora D. Giulia Riario Ruspigliosi de’ duchi Riario,
marchesi di Corleto ec.

gen. Azione sacra

pers. Rut, Booz, Siba

libr. Tegrillo Alfirense P. A. (=Nicolo Recco).

mus. Nicold Conti

istit. monastero di Regina Coeli

Jfonti: Sartori 20237

1760

tit. Lo sposalizio di Rebecca, componimento sacro da cantarsi in occasione che veste 1’abito
religioso nel real Monastero di Reginaceli di Napoli I’eccellentissima [...] D. Francesca Maria
Caracciolo de’ principi d’Avellino. Dedicato a sua eccellenza [...] D. Maria Antonia Caraffa
principessa d’Avellino ec. ec. amantissima genitrice della medesima.

gen. Componimento sacro

ded. Madrigale di dedica di Fisanio Teutronio P.A.

pers. Rebecca, Eliezer

mus. un nobile dilettante.

istit. monastero di Regina Coeli

Jonti: Sartori 22508

1765

tit. Li Furbi, intermezzo fatto per UEcc.me Sig.re Dame Monache In S. Chiara di me Giacomo
Tritto 1765.

gen. Intermezzo

mus. Giacomo Tritto.

istit. Monastero di Santa Chiara

organico: S, S, T, B, fl LII, ob LII, trL,II corl,IT vILII, be.

Jonti: partitura, I-Nc Rari: 2.4.3

1767

tit. La Genevieffa ovvero L Innocenza difesa dall’inganno, dramma sacro per musica da rappresentarsi
nel real monastero di S. Chiara di Napoli dagli alunni del real conservatorio di S. Onoftio in questo
presente carnevale 1767. Dedicato all’eccell. [...] signora D. Cattarina Maria Sersale de’ duchi di
Cerisano attuale abadessa in detto real monistero.

gen. Dramma sacro

ded. Agnese di Gennaro camerlenga: «Ecco la saggia Geneviefa [...] che dopo il giro di ben sei
lustri a comparir qui torno [...]».

pers./interpr. Allievi conservatorio S. Onofrio: Angiolo Bucci (Geneviefa); Nicola Delmonti
(Sigfrido); Antonio Pio (Benoni); Giuseppe Mancinelli (Romildo); Pantalone Nelvi (Golo);
Giuseppe Caricato (D.Ciraletta); D. Pasquale de Marco (Marcone).

mus. Simone Leclerc

istit. monastero di Santa Chiara

note: Con Ballo.

fonti: Sartori 11514

1767

tit. Lo sposalizio di Abigaille con Davide, componimento sacro per musica da cantarsi in occasione
che veste I’abito religioso nel real Monastero di Reginaceli di Napoli la eccellentissima signora
D. Argentina Mollo de’ duchi di Lusciano.

gen. Componimento sacro



108 Non senza scandalo delli convicini

pers. Abigaille, Davide, coro di fanciulli
mus. Antonio Sacchini

istit. monastero di Regina Coeli

Jonti: Sartori 22504

1769

tit. 11 fortunato incontro degli innocenti sposi Isacco e Rebecca, sacro componimento a due voci per
musica da cantarsi nell’occasione che veste I’abito religioso fra le dame canonichesse lateranensi
nel regal monistero di Reginaceli di Napoli I’eccellentissima signora D. Maria Carmela d’Anna de’
duchi di Laviano.

gen. Sacro componimento a due voci per musica

libr: Poesia di Prineo Tissoate, P. A. Accad. Ercolanese ed Etrusco (Basso Bassi).

mus. Giuseppe de Magistris

istit. monastero di Regina Coeli

Jonti: Sartori 10806

1769

tit. Il Trionfo della Croce, componimento sacro per musica da cantarsi in occasione che veste 1’abito
religioso nel real Monistero di Reginaceli di Napoli I’eccellentissima signora D. Marianna Pignatelli
de’ principi di Marsico Nuovo presentato a sua eccellenza il signor D. Girolamo Pignatelli principe
di Marsico Nuovo, Moliterno ecc. ecc. gentiluomo di camera di esercizio di S. M. il re delle Sicilie
padre amantissimo della medesima.

gen. Componimento sacro per musica

ded. Dedica in versi di Tisanio Teutronio P.A.

libr. Tisanio Teutronio P.A.

mus. Giuseppe de Magistris

istit. monastero di Regina Coeli

Jonti: Sartori 23789

1776

tit. La Gara tra la Fede e la Fortezza, cantata a tre voci, in occasione «che veste 1’abito religioso
I’Eccellentissima Signora D. Maria Luisa de’ Principi Pignatelli nel Real Monistero di Regina Coeli
di Napoli

gen. cantata sacra a tre voci

organico: vl /11, corni 2, tr 2, ob2, coro ST

musica: Alessandro Speranza

istit. monastero di Regina Coeli

fonti: partitura, Biblioteca Privata Giuseppe Pastore di Lecce

SENZA DATA

tit. 11 Trionfo dell’Amor Divino,* componimento drammatico di Tersalgo Lidiaco da cantarsi
vestendo 1’abito religioso nel real Monastero di Regina-Coeli S. E. la signora D. M.a Antonia
Pignatelli.

gen. Componimento drammatico

libr. Clemente Filomarino Della Torre

pers. Amor divino, Amor profano, Sposa, Sposo

istit. monastero di Regina Coeli

Jonti: Sartori 23713

39 Questo libretto, sprovvisto di data, potrebbe forse ricondursi alla professione religiosa di donna
Maria Antonia Pignatelli avvenuta presso il monastero di Regina Coeli nel 1781. Della stessa
professione si conservano le 5 antifone utilizzate durante la liturgia e composte da Alessandro
Speranza, cfr. cap. III, pp. 80-82.



La pratica musicale 109

3. Le fonti musicali

Alla ricchezza dell’attivita musicale dei monasteri napoletani, purtroppo non fa
riscontro un’adeguata presenza di fonti musicali. Se da un lato i documenti d’ar-
chivio ci vengono in aiuto dandoci informazioni sulla commissione e sull’utilizzo
di musica, essi non possono essere da soli reali e completi testimoni del fenomeno
musicale. Purtroppo i fondi archivistici delle singole istituzioni custodite presso
I’ Archivio di Stato e I’ Archivio Diocesano di Napoli, non conservano partiture,
probabilmente andate disperse nel corso dei secoli. Bisogna inoltre ricordare che la
quasi totalita della produzione musicale sacra napoletana € ancora oggi custodita
presso I’ Archivio dei Girolamini, chiuso agli studiosi da piu di trenta anni. I mano-
scritti in essa presenti, appartengono ad autori legati alla scuola napoletana fra Sei e
Settecento fra cui Cristofaro Caresana, Gaetano Veneziano, Gennaro Manna, ovvero
tutti compositori attivi presso i monasteri femminili.* Da questo scaturisce dunque
I’impossibilita di un confronto fra fonti musicali e documenti d’archivio. Tuttavia,
il catalogo elaborato nel 1918 da Salvatore Di Giacomo sul fondo dei Girolamini,*
lo spoglio archivistico condotto per il presente studio e le recenti ricerche di studiosi
della Napoli vicereale, permettono d’individuare una serie di composizioni destinate
all’ambiente claustrale femminile che riassumiamo di seguito.

Ad un primo gruppo appartengono una serie di composizioni esplicitamente
dedicate a religiose. In esse non sempre si deduce il monastero di riferimento,
spesso sono indicate solo le destinatarie dei brani. Nella maggior parte dei casi
il nome della religiosa viene riportato senza cognome, questo rende pressoché
impossibile determinare la famiglia di appartenenza e quindi un collegamento ad
un’istituzione.

Si tratta di composizioni destinate alle celebrazioni liturgiche: salmi per I’uf-
ficio delle ore, cantate per I’esposizione del Santissimo Sacramento, lezioni
per la Settimana Santa inserite nel triduo delle Tenebre. Le lezioni presenti
nel fondo dei Girolamini sono composte da autori quali Johann Adolph Hasse,
Leonardo Leo, Nicola Porpora e soprattutto Gaetano Veneziano.* Negli anni in
cui Veneziano era attivo alla Cappella Reale, la sua presenza si ricontra anche
presso il conservatorio di Nostra Signora della Solitaria, per il quale le fonti
attestano la composizione e I’esecuzione di musica per il triduo pasquale e per

40 1l patrimonio musicale della Biblioteca copre I'arco dei secoli che vanno dal XV al XX e registra
ben oltre 6.500 composizioni. Ad oggi il prezioso patrimonio dell’archivio musicale dei Girola-
mini, chiuso dal 1980, ¢ consultabile in parte online grazie alla digitalizzazione di diversi mano-
scritti. Sul problema delle fonti napoletane di musica sacra si veda MARINO 2009, pp. 823-923.

41 D1 Giacomo 1918.

42  Gaetano Veneziano (1665-1716) pugliese di nascita, era giunto a Napoli all’eta di 10 anni. Entrd
nel conservatorio di Santa Maria di Loreto e divenne allievo di Provenzale. Veneziano fu maestro
nello stesso conservatorio di Loreto nel 1684 e poi stabilmente dal 1695 alla morte divenendo per
alcuni anni, fra 1704 e 1707, maestro della Real Cappella. Si veda TurRANO 1988, pp. 37-48.



110 Non senza scandalo delli convicini

la Domenica di Pasqua.® Veneziano compose anche per il monastero di Santa
Chiara, Santa Maria Maddalena delle Spagnole e il conservatorio dello Spirito
Santo, cosi come leggiamo nelle dediche delle sue composizioni.* Molte delle
lezioni di Veneziano sono dedicate ad una voce solista con accompagnamento
di archi. E il caso della Lettione terza da cantare durante la sera del Giovedi
Santo composta da Gaetano Veneziano nel 1700, in cuj si legge chiaramente la
dedica ad una certa «suor Chiaray, e della Lettione del Giovedi Santo del Primo
Notturno dedicata a «Suor Maria Gioseppa»:*S

A Y SR PR
eyt
S Y LA [ AR P

e
b e

[l e— )
-5( { bl BT TN N

5. Gaetano Veneziano, Zain, Repulit Dominus altare suum,
Napoli, Archivio musicale della Congregazione dell’Oratorio.

Linterpretazione che Veneziano fa del testo di Geremia lascia grande spazio al
virtuosismo canoro attraverso melodie che richiedono una notevole destrezza nella
parte vocale: non si ha infatti I impressione di essere di fronte a partiture per cosi
dire scolastiche.

43 Sulle Lamentazioni si veda anche cap. III, pp. 69-70.
44 Siveda la tabella 6 p. 115 relativa alle partiture dedicate a religiose.
45 Siveda quanto detto a proposito delle proibizioni sui riti della Settimana Santa nel cap. I, p. 46.



La pratica musicale 111

[ 4 3 1 T o
PR TS AR A IR e SR

6. Gaetano Veneziano, Daleth. 7etendit arcum suum.*s
Napoli, Archivio musicale della Congregazione dell’Oratorio.

Vi ¢ inoltre I’alternanza di situazioni musicali diverse, motivi della tradizione popo-
lare si mescolano in giusto equilibrio al repertorio colto. Inoltre le sezioni strumentali
solistiche, I’uso del basso, rendono I’idea del livello dei musicisti o delle musiciste
a cui erano destinate queste composizioni.*’

Vi sono poi una serie di fonti musicali che si riferiscono a specifiche occorrenze
liturgiche proprie di un’istituzione. Sono per la maggior parte inni composti per le
celebrazioni dei santi venerati nei singoli monasteri. Ne ¢ un esempio ’inno di Ga-
etano Manna in occasione della festivita Santa Maria Egiziaca, commissionato dalla
badessa dell’omonima istituzione,*® oppure I’inno del XVIII sec., O Clara, da eseguire
«per quando entra la statua di s. Chiara in detta Chiesay, composto probabilmente per
la processione organizzata dal monastero di Santa Chiara in occasione della festivita
della Santa. Il sontuoso corteo partiva dalla Cattedrale cittadina, ove era custodita la
statua d’argento raffigurante la Santa e giungeva a Santa Chiara dove aveva nizio un

46 Le due partiture sono custodite presso Archivio dei Girolamini di Napoli, la riproduzione
fotografica ¢ tratta da <http://www.internetculturale.it>.

47 Entrambe queste composizioni si possono considerare per molti versi analoghe alle piti cono-
sciute lamentazioni di Alessandro Scarlatti, in comune hanno Pesecuzione a voce sola con archi
e la costante alternanza di situazioni musicali molto diverse fra loro,

48 Cfr. cap. V, pp. 140-141.



112 Non senza scandalo delli convicini

solenne triduo.* E probabile che questi esempi musicali fossero prodotti e commis-
sionati per le cerimonie ufficiali e dunque eseguiti dalle cappelle musicali (Arcive-
scovado o Cappella Reale) chiamate a realizzare la parte musicale del rito liturgico.

Provengono dal monastero di Santa Chiara alcune fonti musicali destinate alla
quotidianita liturgica: una messa e tre antifone di compieta a due voci, appartenenti
alla tradizione della polifonia semplice, composte nel 1733 dalla maestra di coro
del monastero di Santa Chiara, Delia Bonito.*® Ad oggi sono gli unici esempi pro-
venienti dai chiostri napoletani ad essere stati composti da mano femminile. Sono
fonti che si collegano alla pratica del canto fratto. Si tratta di un repertorio assai
diffuso in tutta Europa e testimoniato da numerosi libri liturgici sia manoscritti sia a
stampa e da una notevole diffusione sul territorio europeo tra Cinque e Settecento.
In altre parti d’Italia come Trento, Bologna etc., soprattutto sotto I’impulso delle
comunita monastiche appartenenti alla famiglia francescana, in pieno Settecento
venivano composti interi Kyriali, Graduali etc. nello stile del canto fratto, talvolta
anche a due o tre voci. La scoperta, anche per il Meridione d’Italia, di nuove fonti
musicali manoscritte in canto fratto, conferma che si trattava di una tradizione assai
piu diffusa di quanto non ci facciano credere le rare testimonianze scritte rimaste.
Essendo fonti composte dalla maestra di coro del monastero, possiamo supporre
che fossero destinate alle monache coriste di Santa Chiara. Questo confermerebbe
la partecipazione attiva delle stesse religiose al servizio musicale delle celebrazioni
liturgiche giornaliere.*

Sono presenti poi alcune composizioni per celebrazioni liturgiche specifiche
dei monasteri femminili, come le liturgie di professione religiosa. Si tratta quasi
sempre di mottetti composti sul testo dell’antifona Veni Sponsa Christi o dell’inno
Veni Creator Spiritus presenti nei riti di professione religiosa composti da Fran-
cesco Feo, Gennaro Manna, Girolamo Abos, Giacomo Sarcuni, cui si aggiungono
cinque antifone relative al canto dei voti pronunciati dalle professe e composte da

49 Cfr cap. VI, pp. 181-182.

50 Su queste composizioni si veda cap. VI, pp. 173-178.

51 La maggior parte degli studi sulle istituzioni monastiche e sulla musica composta per la litur-
gia si & concentrata sulle occasioni del far musica pit solenni, eccezionali e fastose, con largo
impiego di professionisti e di tutte le possibilita che lo sviluppo delle cappelle musicali presso
le istituzioni religiose poneva a disposizione dei compositori. In passato inoltre le ricerche ri-
guardanti la vita liturgica e musicale degli ordini monastici sono state fortemente condizionate
da Jacune causate dalla mancata conoscenza e dal difficile reperimento delle fonti, cui si ag-
giungeva anche - per I'ambito liturgico quotidiano - la consuetudine di valorizzare soltanto le
testimonianze pil antiche, emarginando tutto cio che era considerato tardo rispetto all'aurea
eta medievale. Questo ha significato I'esclusione di un patrimonio musicale che non appartiene
direttamente al canto detto ‘gregoriano’ ma che di fatto da esso deriva, e che ha avuto piena
cittadinanza nelle azioni liturgiche: il canto fratto. Le indagini sulle consuetudini musicali degli
ordini monastici femminili e il ritrovamento di questa tipologia di fonti musicali aprono nuovi
filoni di ricerca e nuovi interrogativi. Napoli e il Meridione d’Ttalia potrebbero non essere stati
esclusi dal fenomeno del canto fratto anche in pieno Settecento.



La pratica musicale 113

Alessandro Speranza.® Nei riti di monacazione era particolarmente viva la con-
suetudine di chiamare illustri cantanti per far cantare mottetti o di farli eseguire
direttamente alle religiose.*® Il mottetto solistico era infatti il genere musicale
maggiormente utilizzato nelle professioni religiose: esso permetteva agli artisti
coinvolti di esprimere al meglio tutte le loro abilita vocali.

Infine citiamo le partiture superstiti relative alle diverse forme drammatiche
che spesso facevano seguito ad alcune ricorrenze festive. A questa categoria ap-
partiene ad esempio la cantata sacra a tre voci La Gara tra la Fede e la Fortezza,
composta, nel 1776, in occasione «che veste 1’abito religioso 1’Eccellentissima
Signora D. Maria Luisa de’ Principi Pignatelli», per il monastero di Regina Coeli
e attribuita al compositore Alessandro Speranza.™

7. Alessandro Speranza, La Gara tra la Fede e la Fortezza. Frontespizio.”
Lecce, Biblioteca G. Pastore.

52 Cfr. cap. III, pp. 80-82.

53 Cfr. cap. III, pp. 86-88.

54 1l manoscritto non presenta né il nome dell'autore dei versi né del compositore. Tuttavia sul
frontespizio, in alto a destra, & presente il nome di Alessandro Speranza a matita. Speranza fu
attivo a Regina Coeli come maestro di cappella e sacerdote dal 1764. Cfr. PASTORE 2007; FIORE/
Iacono 2016.

55 Anche il presente manoscritto fa parte della collezione privata della Biblioteca Giuseppe Pasto-
re di Lecce.



114 Non senza scandalo delli convicini

Lorganico ¢ formato da tre soprani, un ensemble strumentale costituito da archi,
due corni, due trombe e due oboi, un coro di soprani e tenori. La cantata si apre
con una sinfonia introduttiva tripartita, cui fanno seguito recitativi ed arie che
vedono protagonisti Amor Divino Fede e Fortezza che si vantano reciprocamente
di aver concesso ad una semplice fanciulla le doti necessarie per diventare perfetta
sposa di Cristo.

SET ) (S B RS TR O TR R . SN SR 60 S8 &
ma e 7

8. Alessandro Speranza, Sinfonia introduttiva.
Lecce, Biblioteca G. Pastore.

Alle partiture sopracitate si potrebbe ancora aggiungere La Betulia liberata, «sacro
drammay, la cui musica risulta essere composta da Pasquale Cafaro per la mo-
nacazione «dell’Eccellentissima D. M. Teresa Francone» nel 1749. La partitura,
oggi conservata presso la Biblioteca Nazionale di Francia, non riporta il nome
dell’istituzione in cui aveva avuto luogo il rito di professione. Cafaro, composi-
tore di origini pugliesi, risiedeva a Napoli gia dal 1735, essendo allievo di Nicola
Fago e Leonardo Leo al conservatorio della Pieta de’ Turchini, per poi prenderne
lui stesso la direzione nel 1759. E verosimile dunque ipotizzare che anche questa
testimonianza sia di ambito napoletano.



La pratica musicale FES
Queste fonti musicali, diverse fra loro, sono molto significative, essendo espres-
sione di usi e costumi delle comunita claustrali. Osservate nel loro insieme costi-
tuiscono una testimonianza preziosa dell’ambiente del quale sono emanazione.
Sipropone nelle seguenti tabelle, I’elenco di tutte le composizioni riconducibili
agli ambienti monastici femminili napoletani emerse dalla documentazione d’ar-
chivio, dalle fonti musicali a disposizione e segnalate nel catalogo Di Giacomo:

Tabella 6: Partiture dedicate a religiose.

Sec. XVII Bartolomeo Risorto il Signore, ariaa  Per una signora [-Nf
Ferrari solo monaca
[nizio Gaetano Laudamus a voce sola con  Per suor Eugenia [-Nf
sec. XVIII Veneziano violini unisoni alla Maddalena delle
Spagnole
Inizio Gaetano Cantata per il SS.mo Per la signora d. Luisa 1-Nf
sec. XVIII Veneziano de Franchis in Santa
Chiara
Inizio Gaetano Lezione II noct. I per la Per suor Rosa Mancini  1-Nf
sec. XVIII Veneziano notte del SS. Natale al Spirito Santo
Inizio Gaetano Lezione II noct. I Per suor Giuseppa I-Nf
sec. XVIII Veneziano Mercoledi Santo Conti dentro lo Spirito
Santo.
[nizio Gaetano Versetto del Benedictus e Per suor Eugenia I-Nf
sec. XVIII Veneziano versetto del Miserere dentro lo Spirito Santo
Inizio Gaetano Lezione III noct.I per la Per suora Giuseppa I-Nf
sec. XVIII Veneziano notte del S. Natale Conte dentro lo Spirito
Santo
Inizio XVIII  Gaetano Salmo I di compieta a 4 Per suor Colomba [-Nf
sec. Veneziano con violini [...] Venerdi
Santo di sera. Lezione |
noct. 111
1693 Gaetano De Lamentatione Giovedi  Per suor Maria I-Nf
Veneziano Santo la sera Gioseppa
1700 Gaetano Lettione del Giovedi Santo Per suor Maria I-Nf
Veneziano noct. [ Gioseppa
18 febbraio Gaetano Lettione IIT Giovedi Santo  Per suor Chiara I-Nf
1700 Veneziano de sera
Inizio Gaetano Magnificat «volgare» a2 Per le ss.re monache I-Nf
sec. XVIII Veneziano con violini del Spirito Santo
Sec. XVIII Nicola Grillo Lectio III Giovedi Santo  Per la Signora d. Maria 1-Nf
Anna Scalea
Sec. XVIII Johann Adolph Lectio II noct.I Mercoledi  Per ['lll.ma sig.ra d. [-Nf
Hasse Santo Anna d’Andrea




116

Non senza scandalo delli convicini

Sec. XVIII Johann Adolph Lectio III Venerdi Snto Per la sig.rad. Chiara  1-Nf
Hasse d’Andrea
Dicembre Leonardo Leo  Lectio Il Giovedi Santo Per servizio dellill. I-Nf
1720 ma sig.ra d. Chiara
d’Andrea
Dicembre Leonardo Leo  Lectio III Giovedi Santo Per servizio dell’illma  1-Nf
1720 sig.ra [illegibile]
Inizi Leonardo Leo  Veni sponsa Christi a 5 con Per le signore monache 1-Nf
sec. XVIII violini del Spirito Santo
Sec. XVIII Francesco de Lamentatio I Mercoledi Per la sig.ra donn’ [-Nf
Majo Santo Agnese di Gennaro
XVIII sec. Nicola Conti Messa Sig.re Isabella, Rosa,  1-Bc
Ottavia
Ottobre 1732  Nicola Porpora Lezione III Mercoledi Per l'ill.ma sigr.a d. [-Nf
Santo Isabella d’Andrea
1746 Pasquale La Betulia Liberata per la monacazione F-Pn
Cafaro «dell’Eccellentissima
D. M. Teresa Francone
17 luglio 1747 Gennaro Gioas re di Giuda. Oratorio A4 richiesta della [-Nf
Manna ab signora d. Vittoria
Colonna
Fine XVIII Donato Lamentatio [ Mercoledi Per la sig.ra suora I-Nf
sec. Ricchezza Santo a sera coll’arciliuto  Antonia
1776 Alessandro La Gara tra Fede Speranza Per Ecc. Sig.ra I-LE
Speranza D. Maria Luisa de’ pastore
Principi Pignatelli,
Regina Coeli
1789 Alessandro 5 antifone Per la monacazione I-LE
Speranza della «R. Sig. pastore
ra Mariantonia
Pignatelli», Regina
Coeli
1791-1810 Anonimo Festinantes ad Praesepe Per le Sig.re Monache  1-Nc
Mottetto | Ripieno in di S.a M.a Della Purita

Pastorale | A quattro voci,
cioé di Basso, tenore,
Contralto, e | di Soprano




La pratica musicale 117

Tabella 7: Partiture per monasteri.*

Sec. XVII Antonio Nola Veni de Libano per le Monache 1-Nf
Sec. XVII Anonimo Inno a 5 Concinant Per Santa [-Nf
plebs fidelium Chiara
1723 Delia Bonito Messa S. Chiara S. Chiara
1723 Delia Bonito Salve Regina S. Chiara
1723 Delia Bonito Regina Coeli S. Chiara
1723 Delia Bonito Ave Regina S. Chiara
coelorum
Sec. XVIII Anonimo Hymmnus Lux o Per San [-Nf
decora Gregori, Gregorio
4 yv Armeno
- Francesco Feo Pater superni Per S. Maria [-Nf
luminis Maddalena de
Pazzi
Sec. XVIII Francesco Feo Veni sponsa Christi  Per [-Nf
a S solo®’ monacazione
1765 Giacomo Tritto Li Furbi Intermezzo I-Nc
fatto per L’Ecc.
me Sig.re Dame
Monache In
S. Chiara
Aprile 1789 Gaetano Manna  Inno della gloriosa Per comando [-Nf
S. Maria Egiziaca della signora
dama m.a
Giuseppe
d’Aragona

ad uso della
real chiesa di
S.M. Egiziaca
di Pizzofalcone

Sec. XVIII Gennaro Manna  Veni sponsa Christi Per [-Nf
monacazione

56 Sisegnalano anche le seguenti partiture riconducibili a dei monasteri femminili pur non aven-
do un esplicito riferimento: due inni dedicati a Santa Maria Maddalena di Gaetano Veneziano
sec. XVIII e Cristofaro Caresana del 1678, probabilmente composti per una delle istituzioni
femminili cittadine dedicate alla Maddalena; e ancora Giuseppe Alfieri, Hynno per Santa Maria
Egyptiaca a 4, sec. XVI; Stamigna Hino per S. Maria Magdalena de Pactis a 9 voci, sec. XVII;
Gaetano Veneziano, In festo S. Mariae Magdalena a 5 voci co’ violini, 16 luglio 1700; Gaetano
Veneziano, due inni carmelitani per S. Maddalena dei Pazzi, 1689.

57 Salvatore Di Giacomo indica anche un altro mottetto Veni sponsa Christi composto da Feo ove
perd non vi é I'esplicita indicazione della monacazione.



118 Non senza scandalo delli convicini

EE Girolamo Abos Veni Creator Per [-Nf
Spiritus monacazione
Sec. XVIII Giacomo Veni Creator Pel velo di [-Nf
Sarcuni®® Spiritus monaca
Sec. XVIII Nicolo Veneziano O Clara, «hinno S. Chiara [-Nf

per quando entra la
statua di s. Chiara
in detta Chiesa».

58 Di Sarcuni & presente presso i Girolamini anche un Veni Sponsa Christi a due Chori senza spe-
cifica destinazione alla funzione della monacazione.



	La vita dei chiostri fra consuetudini e proibizioni

