Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 57 (2017)

Artikel: Herausforderungen liturgischen Komponierens : zum
Schlussgottesdienst am 25. Oktober 2015 im Berner Minster

Autor: Langlotz, Lukas / Schlapfer, Esther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858647

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Herausforderungen liturgischen Komponierens

Zum Schlussgottesdienst am 25. Oktober 2015
im Berner Munster

LUKAS LANGLOTZ, Komponist,
und ESTHER SCHLAPFER, Pfarrerin, im Gesprach

Werkbeschreibung des Komponisten

Im Zentrum meiner sechsteiligen Kantate «Gebet» steht das «Vaterunser»
als das alle christlichen Konfessionen verbindende Gebet. Den Sétzen des
Herrengebets gegeniibergestellt werden Texte aus dem Alten Testament,
dem apokryphen Thomas-Evangelium sowie von Meister Eckhart und
Friedrich Nietzsche.

Die Kantate ist mit Countertenor-Solo, Vokalquartett, Kinderchor,
gemischtem Chor, zwei Saxophonen und Orgel besetzt. Den Sédngern
fallen dabei bestimmte Rollen zu:

Der Solist (Countertenor) verkorpert einen zweifelnden, nach
Wahrheit ringenden Menschen. Thm sind héretische Texte aus der An-
tike (Thomas-Evangelium), dem Mittelalter (Meister Eckhart) und der
Neuzeit (Nietzsche) zugeordnet.

Die Chore stehen fiir Menschen, die leiden, sich freuen, trauern,
Angst haben, hoffen. Sie artikulieren sich in emotional aufgeladenen
Ausspriichen aus den Psalmen, dem Buch Hiob, den Klageliedern und
dem Hohelied. Zusitzlich stellt der Kinderchor wiederholt offene Fragen
und Schliisselbegriffe wie «Vater/Mutter», «Ich/Du», «Gott», «Name» in
verschiedensten Sprachen in den Raum. Das Vokalquartett singt den
ganzen Text des «Vaterunser» auf Deutsch und Latein.

Grundsétzlich gehe ich davon aus, dass die Form des Gottesdienstes
als eine Art «Gesamtkunstwerk» betrachtet werden kann: Neben der
begrifflich-diskursiven Botschaft im Wortgottesdienst finden &sthetische
Erfahrungen unterschiedlicher Art und Intensitét statt. Die Musik als Teil
dieses «Gesamtkunstwerks» muss verschiedene Funktionen {ibernehmen
und sich mit anderen Elementen wie den Texten, dem Raum mit seiner
Geometrie und Akustik, den Bewegungen, dem Licht (respektive der
Beleuchtung) oder den Bildern verbinden. Sie soll demnach umfassend
kontextualisiert werden, wodurch ihre Bedeutung im Gottesdienst viel-



276 Lukas Langlotz / Esther Schlédpfer

schichtig wird. Idealerweise entsteht eine dsthetische Mehrdimensiona-
litdt, wie man sie auch vom Musiktheater her kennt, wo sich der Sinn

erst im Zusammenspiel der Elemente zeigt.

Ich versuchte beim Komponieren unterschiedliche Ebenen zu ver-

binden, um diesem Anspruch nahe zu kommen.
Zusammenfassend mochte ich fiinf Aspekte beleuchten:

«Klang an sich» im Kirchenraum

Unter «Klang an sich» verstehe ich eine kompositorische Anlage, die das
Klangphédnomen zeitlich und rdumlich so in den Mittelpunkt riickt, dass
es von sich aus zu wirken beginnt. «Klang an sich» kann eine ergreifen-
de Wirkung von erneuernder Kraft haben. Der Kirchenraum mit seiner
spezifischen, meist halligen Akustik und mit seiner ihm eigenen Aura

kommt dieser Wirkung entgegen.
|

(hiren) i KCh (bel B):
(] - i - o o L2 Solistisch: Aus notierter Material 1.-3. auswihlen;
| i ch darauf achten, dass bis zu Ziffer E alles Matenal vorgekommen ist.

Tempo: langsam. Schr ruhig, ppp, “introvertiert”™; deutliche Pausen einfiigen

1. freie, incuitiv aus Kontext |
herausgehorte Einzeltone

(2) (hiren) | PPP - . ‘ 10 fortfahren bis kurs vor Ziffer B
- ’ % o o o> |
|
du im
| pére
KCh (bei A): mere
Jede(r) fir sich: Individuell und intuitiv cinen Ton
Kinderchor LIT aus klingendem Kontext heraushéren.
Jede(r) singt scinen eigencn Ton

2, 2-Ton-Motive von intuitiv gehdrtem
“Ton aus in angegebenen Intervallen
{mdglichst mit jedem Einsatz einen neuen Ton withlen)

und lisst sich l!’iuh{ vom Nachbarn becinflussen.

| auf folge nlc\\ rier singen:
patera / mites otosan / okasan

Sopran (?, 4 I - - - - % = ‘yg & =

>

sa fortfahren bis kies vor Ziffor E

(allmdhlicher Volahvechscl) e .
(lmrc n) PPE L — e |
- o o - - L +
n
| 2] |
er 8 |
‘ Vater / Mutter / enti / anta / abo / emo / padre / madre |
3. 3-Ton-Motive von intuitiv gehortem
Ton aus in angegebenen Intervallen
(moglichst mit jedem Einsatz ¢inen neuen Ton withlen)
gr.Terz Kl Sckunde r.Quarte 81 Sekunde 50 fortfaliren bis kurs vor Ziffer E
(horen) _— e Y B Ot W
el ol ML % > . < ;
o (altmihlicher Vokatwee el

P . LT
K VPR Yo% 7 o=
. —
| | b o T T
i =y
Al éﬂ e | =+ . S 522058 g
3! | Chor (bei C): ]
» = gesprochen / Gerdusch b a | a [[T]
Chor = = gesungen, aber 50, dass die Tonhihe jeweils frei und individuell (1) aus dem klingenden Kontext |
| herausgehdrt werden muss (intuitive Tonhohenwahl). Ton mit jedem Einsawzton indern (new hineinhiren) PP
Tenor g - f f - S ’ -
| h |
| rp '
Bass |4~ ‘ > e = iy . = sig 2 - | . L
h
[ R (IV): Voix céleste & + Salicional &
R=IV=Récit e e
P=I11=Posiuf é i e = — A ; : i =R o |, 3
—— £ = | = ep -2 L f be_
48, E -£ = e
TR | B Sohwelinerk: e — e - e —— =
(Manuale) Y| (R PPP tato 'W'" |7 SRRt x e |
: e e e = — b} o = Dt } e
29 z"‘h | o—¢7e 12%t0 2900 O o i A ‘h‘ : o = 2o
G PR T e :ﬁ S , e ——
| ——— SN it -
(Schwellwerk: Jalousien zu = : =
oder halb au, i nach Raumklang) Fldte + Tremulant (8 (pp)
Orgel e = = — e = = — = ¥ = =
(Pedal) 92 t i i I ﬁ }3 i } | I
2 2 7
% o ez
<=3 :F- % F;- —

W

5
sopncseroen [ € e —T= - #0s :
. H,
sopoon | 2 o e ey ,q__,
¢ " pp '

="
‘:[ [
u“ ,10‘"



Herausforderungen liturgischen Komponierens 277

Eine solche klangbetonte Anordnung kommt beispielsweise in Satz II
(«Geheiligt werde dein Name. Dein Reich komme») vor. Dort spielen die
Saxophonisten komplexe Mehrklédnge und sollen inmitten der Gemeinde
an einem Ort stehen, wo die Resonanz besonders gut ist. Die links und
rechts positionierten Choristen beteiligen sich mit der Orgel an einem
stehenden Klang. Die Horer befinden sich mittendrin. Weitere solche
Situationen gibt es in den Sitzen V und VI: Sénger sind im ganzen Kir-
chenraum verteilt, die Hérer werden von Klang eingehiillt.

Musik und Text

Als Erganzung zum begrifflich-diskursiven Wortgottesdienst soll mei-
ne Musik die mit den Texten verbundenen Emotionen, aber auch die
Text-Zwischenrdume und Klangqualitdten der Worter und Sétze auslo-
ten: Sprache wird so als Trigerin affektiver Bedeutungen musikalisch
interpretiert und klanglich nicht nur im Singen, sondern auch durch
verschiedene Sprechqualitdten vom Fliistern bis zum Schreien, vom
entspannten bis zum tiberhohten Sprechen (an der Grenze zum Singen)
ausgedriickt. Dabei wird sie stellenweise fragmentiert und wie Klang-
material komponiert.

Korper und Aktion — Szenographie

Jeder Satz hat eine eigene Aufstellung und Bewegung im Raum. Das
Szenische und die Kirchenraumgeometrie werden so zu einem Teil der
Musik und umgekehrt. Der Solist stellt in Satz I («Unser Vater ...») einen
suchenden, in Satz III («Dein Wille ...») einen verzweifelten Menschen
dar. Vorne beim Altar beginnend, bewegt er sich zur Mitte hin, singt
auf der Kanzel, um dann bis zum hinteren Teil des Kirchenschiffs zu
gelangen, von wo aus er auf die Empore steigt.

In Satz V («Und fiihre uns nicht in Versuchung, sondern erlése uns
von dem Bdsen») 10sen sich neunzehn Solisten aus dem Chortutti heraus
und gehen individuell im Kirchenraum umbher. Sie beschreiten ihre eige-
nen Wege mit Tempoédnderungen, Innehalten und Richtungswechseln.
Dergestalt symbolisieren sie Lebenswege. Zum Schluss der Komposition
verlassen sie gemeinsam mit weiteren Choristinnen wihrend des «Amen»
den Kirchenraum.



278 Lukas Langlotz / Esther Schlapfer

10" n 10"
10 e
! 2 il g mw AT L _
Ct .é—, = = e e—— ke b.—*—’ac - = - -
€ - e - =
: : v
@ - ber al - len ist. Ich bin das  Liche
o«
[ f | |
Sal. = = &
gehend || 1{3]4]5 J:!? | 2E3)s
t 1
=
|
|
9 e
Steine [HH el s I |
| »
s+
| —_—s
| miiteel | schmell ][ = ':ll
! e— ~
s é © [ s . ;;|_+; P ’,,
e B—
| PP in tentationem »p l:n
| a
| ti
|
Clav. !II | ee t - i
| P f
langsam T |\: a1 4
" | — .
A é _e_ = iHE = ’1
| sed libera nos a malo P on
| PP = mp—=—-pp fem
Gongs g t t 2 1
P P
NI R iy
e e whiteel | schelt
| miteed | langsan i-usisu...
| & —» o b » |
¥ S—— _
et ne nos inducas in tentationem i €=0=€=0,...
koordiniert
| —— e - 70
smittel / langsam + e
i 2 T 5 — 1 .
JE=" —pi & Ee===—=r___ — S
| <t ne nos mducas in tentationem FP si . cut
Bass| koordiniert
- ca. 80
> i . —— — o = =
FE=rrrr e rtil———Pp
PP ge .bi-to-ri-bus nos-tris
V- [IV: § (nun)] " Wi+ 2+ 4
— % 3" ca.
¥ ba _L'ﬁ=’a)§—_
[ {1 ' I
= f s ——————————————
e
Vap——  PPP
3 ca
1 i
: i |
> v
|
« = 60
3 l 5!.!)’\
Ten. S,)"(\ - i ""4‘?‘
e 7

Die Gemeinde als Teil der Komposition

Das einzelne Gemeindeglied wird durch die Kontextualisierung der
Musik auf vielen Wegen erreicht. Wenn seine Sinne aktiv am &stheti-
schen Geschehen teilnehmen, wird es zu einem vertieften Erleben der
vermittelten Inhalte gelangen. Doch auch der teilnahmsvollste Besucher
bleibt letztlich Rezipient, und das widerspricht einem grundlegenden
liturgischen Anliegen: dass er selbst handelt. Ich habe deshalb in zwei
Sétzen die Gemeindebeteiligung explizit in die Komposition integriert
(weitere Moglichkeiten, liturgische Elemente in den Ablauf der Musik
einzufiigen, beschreibe ich unten):



Herausforderungen liturgischen Komponierens 279

Satz III thematisiert den seinen Bediirfnissen und Angsten ausge-
lieferten Menschen: Nach emotionaler Zerrissenheit und einem Sprach-
Chaos beruhigt sich das Geschehen zur leise vorgetragenen Bitte «unser
tdgliches Brot gib uns heute» hin. In eine zuriickhaltend kreisende Musik
hinein werden die liturgischen Fiirbitten gesetzt: Diese sind sowohl musi-
kalisch als auch liturgisch Teil der zusammenhé&ngenden Form. Liturgen,
Gemeinde und Musiker bilden eine handelnde Einheit.

In Satz V wird der lateinische «Pater noster»-Text aus Sprachklang-
elementen und Satzfragmenten innerhalb eines gleichbleibenden Akkor-
des allméhlich aufgebaut. Der Kern dieses Akkordes bleibt am Ende in
der Orgel {ibrig. Die Gemeinde wird nun eingeladen, gemeinsam mit den
Sangern auf diesen iibrigbleibenden Tonen das «Vaterunser» zu beten.

oI pp possibile, dolce M
2 = + - Na — - - I
G é = e g T b ==
é T B B SR S = 4
Haucht uns. nicht der lee - re Raum an?
o0 - i - - - - - - - - §.
conar (g | r | | | | | & %
Chor: langsam ui h, nicht keordinicrt;
jede(r) in individu issig - schr langsam);
unabliissig repetic kale
r g
SA é - S /A (dic anderen) H T — = T ['
. — _\_-_—7‘
| A (nur wenige)
N —
I e und Tt ~ -
[ angsame Abwiirtsglissandi es'a, T———
solisti T (nur wenige)
I (dun ader bocea chiusa) p
e HEl L 42 ek e
I I o — = = 2 = = —
B |9 T (die anderen) | B | L —— |
>
Man “- (nur 2 n‘ o ey o [ 5 o ey N PR =3
@ === = | v : = 4
Ors Man.1 PPP ]
(Man) o ]
S e 5 < < == fo ro - ¢ ',g?ﬂ
S = = —
beimischen?) rp - S o i
Org =t = T = = ?
(Ped) 2 = t f f f E I f = 4 = i
= = S - - 3 3
|
Asax. T - - - - - - - - I - I
o [ t r | | i 1
gt [ i : : -
@ 19 | | i H i 2

Musik und Liturgie verschmelzen

Die Musik soll mit der Liturgie so verschmelzen, dass beide zusammen
eine Form bilden. Indem ich in meiner Komposition ein Gleichgewicht
herstelle zwischen potenziell offener Anlage und inhaltlich-struktureller
Geschlossenheit, schaffe ich die Moglichkeit eines Ineinandergreifens der
Teile von Liturgie und Musik. Das formal Offene ist in der Komposition
«Gebet» stets mitgedacht: Es gibt viele Stellen, wo in der Musik Zdsu-
ren eingefiigt werden konnen, um einer liturgischen Handlung, einer



280 Lukas Langlotz / Esther Schlapfer

Meditation, einem Gebet oder d&hnlichem Raum zu geben und so eine
enge Verschrankung von Liturgie und Musik zu gewéhrleisten. Dieses
Ineinander von Liturgie und Musik soll in enger Zusammenarbeit von
Musikern und beteiligten Liturgen gestaltet werden und kann abhéngig
von einem jeweiligen Konzept verschieden sein.

Gespréach zwischen Komponist und Liturgin

ESTHER SCHLAPFER (ES): Du hast fiir den Abschlussgottesdienst des Kir-
chenmusikkongresses «Kirchenmusik» komponiert. Hast du zum ersten
Mal «Kirchenmusik» komponiert? Wo liegen die besonderen Herausfor-
derungen dieser Gattung?

Lukas LanGLoTZ (LL): Es war das erste Mal, dass ich einen Auftrag
erhielt, Musik zu komponieren, die explizit im Gottesdienst integriert
werden sollte. «Sakrale Musik» in einem weiteren Sinne habe ich schon
vor meiner Kantate Gebet geschrieben, beispielsweise die Missa Nova,
eine Vertonung des lateinischen Messordinariums, und Gewdlbe, ein
Werk iiber den Psalm 150. Diese Kompositionen waren aber eher als
Konzertwerke gedacht. Die besondere Herausforderung des Schreibens
von Kirchenmusik ist neben der langen historischen Tradition, in der
man sich zu behaupten hat, dass sie direkt innerhalb des liturgischen
Geschehens wirken, also auch funktional sein muss.

ES: Was verstehst du personlich unter «Kirchenmusik»? Inwiefern soll
deine kirchenmusikalische Komposition im «Dienst der Liturgie» stehen?

LL: Zu «Kirchenmusik» gehort unabdingbar die Kirche als akustischer
und szenographischer Raum dazu. Durch Kontextualisierung wird eine
hohe Intensitdt in der Durchdringung der Bedeutungen von Sprache,
Klang, Raum und Bewegung erreicht. Auf diese Weise steht meine Musik
ganz im «Dienst der Liturgie».

Allerdings ist es fiir mich fremd, dass sich das Eine dem Anderen
unterordnen soll. Ich wollte dem Anspruch des Kirchenmusikkongresses
gerecht werden und eine eigenstdndige Musik schreiben, die sich mit
den Teilen der Liturgie auf gleicher Ebene verbindet. Eine Musik, die
genauso herausfordert, wie ein Bibeltext oder eine starke Predigt her-
auszufordern vermogen. Meine Musik will gewissermal3en selbst schon
Gottesdienst sein: Asthetische und begrifflich-sprachliche Teile sollen
sich gegenseitig durchdringen. Dabei greift mein Werk natiirlich auch



Herausforderungen liturgischen Komponierens 281

in den liturgischen Ablauf ein und fiigt ihm neue Elemente hinzu, was
womoglich dem zuriickhaltenderen Konzept einer «Musik ganz im Dienst
der Liturgie» widersprechen konnte.

Zur eben formulierten, etwas steilen These, dass «meine Musik selbst
Gottesdienst sein will»: Wie kommt das bei dir an?

ES: Wenn ich dich richtig verstehe, wiirde ein musikalisches Horerlebnis
ausreichen, um das Erlebte als «Gottesdienst» zu bezeichnen?! Wenn du
«Gottesdienst» gleichsetzt damit, dass ich eine Beziehung zum Géttlichen
aufbauen oder intensivieren kann, gebe ich dir recht: Musik kann durch-
aus Transzendenzerfahrungen erméglichen oder verstirken. Ein Gottes-
dienst ist fiir mich jedoch mehr als eine spirituell-sinnliche Erfahrung. Im
Gottesdienst stehen das Horen des Wortes Gottes, dessen Verkiindigung
und Reflexion im Zentrum. Wortlose Musik kann die Wort-Verkiindigung
nicht ersetzen, hochstens ergénzen. Dies gilt ebenso fiir das Bekennen
und Fiirbittehalten. Die Kirchenmusik soll diese gottesdienstlichen Aktio-
nen unterstiitzen, nicht ersetzen.

LL: Da stimme ich mit dir iberein: Es geht mir keineswegs um ein Erset-
zen! Und da ich als Grundlage den «Vaterunser»-Text wihlte, ist meine
Musik auch dort, wo keine Sprache zu vernehmen ist, nicht wirklich
wortlos: Der Text wirkt stets im Hintergrund. Oft gibt es in textbasier-
ter Musik Stellen, wo die Musik zugunsten des Textes zuriicktritt und
umgekehrt — so auch in Gebet. Auf gleiche Weise wechselt auch die
Gewichtung im Gottesdienst ab; das muss aber nicht heilsen, dass dann
das Eine vom Anderen dominiert wiirde.

Wenn ich einen Text vertone, versuche ich die Botschaft «zwischen
den Zeilen» mit den Kldngen auszuloten. Ist das nicht auch gerade ein
wesentlicher Aspekt der Interpretation des «Wortes Gottes»?

ES: Ja, auf jeden Fall: Deine Kantate Gebet ist eine grof3artige «Inter-
pretation», die — gemeinsam mit den Musikern, der Gemeinde und dem
Kirchenraum — um ein aktuelles Verstdndnis der alten Texte ringt.
Ich habe deine Kantate deshalb im Gesprich auch schon als «Predigt»
bezeichnet. Mir geféllt deine Predigt gut. Ich frage trotzdem kritisch
nach: Braucht es eine musikalische Predigt neben der Wort-Predigt, ein
«Ausloten» der «Botschaften zwischen den Zeilen»? Darf Kirchenmu-
sik — etwa nach der Predigt — der Gemeinde nicht auch einfach Raum
geben zum eigenen Nachdenken, Meditieren iiber die gelesenen Texte,
die Predigt? Meines Erachtens ist dies sogar notwendig. Die Botschaft
«zwischen den Zeilen» wird dann von der Gemeinde, jedem einzelnen
Gemeindeglied selber auf ganz individuelle Art und Weise «ausgelotet».
Ich mochte der Gemeinde Rdume lassen, die frei sind von Deutungs-



282 Lukas Langlotz / Esther Schlépfer

vorgaben meinerseits und die weder ein Musiker noch ich komponieren
oder kontrollieren kann.

LL: Das wiirde ich unterschreiben! Denn ich bin {iberzeugt, dass in mei-
ner Interpretation gentigend Rdume bleiben, die jeden zum persoénlichen
Denken (Denken im weitesten Sinn verstanden!) anregen. Ubrigens stehe
ich da ganz in der Traditionslinie von Johann Sebastian Bach mit seinen
Kantaten: Damals hat man ebenfalls die musikalische Predigt Bachs der
Wortpredigt des Pfarrers (die im 18. Jahrhundert sehr ausfiihrlich und
lang war) gegentibergestellt.

Es gibt auch heute einige Kirchenmusiker, die selber komponieren —
«neue» Musik schreiben. Was miisste deiner Ansicht nach «neue» Musik
«im Dienst der Liturgie» leisten? Ist es tiberhaupt moglich, dass sie in
solcher Funktion «neu» sein kann?

ES: Die Kirchenmusik hat in jedem Gottesdienst eigene liturgische
«Gefd3e», die sie kreativ ausfiillen darf: Eingangs-, Zwischen- und Aus-
gangsspiel, Liedbegleitungen, liturgische Gesédnge. In diesen «Gefaf3en»
geniel3t sie grofde Interpretations-Freiheiten und -Moglichkeiten: Hierin
kann sie genauso «alt» wie «neu» sein.

Die Hauptherausforderung besteht meines Erachtens also nicht da-
rin, die liturgischen Ablaufe moglichst kreativ aufzulosen, sondern die
Orte, die in der Liturgie fiir ein musikalisches Wirken vorgesehen sind,
kreativ und meinetwegen «neuartig» zu nutzen.

LL: Hat das damit zu tun, dass Neues immer auch ein Moment der Un-
sicherheit, des Fremden in sich birgt, demgegeniiber der Wunsch vieler
Menschen nach einer Geborgenheit steht, die entsteht, wenn sie sich
im bekannten Umfeld wiederfinden? Wie sehr soll die Liturgie diesem
Bediirfnis nachkommen? Wo soll oder darf im Gegenteil das Neue her-
einbrechen?

ES: Ja, ich denke, das hat genau damit zu tun. Gottesdienstliche Liturgie
bietet Geborgenheit oder Heimat, weil sie weltweit {iberall (fast) genau
gleich funktioniert. Das Kriterium der Wiedererkennbarkeit des Gottes-
dienstes ist mir viel wichtiger als dass in jeden Gottesdienst etwas Neues
und Aufregendes «hereinbricht». Die Gestaltung von Gottesdiensten und
Liturgien darf sich meines Erachtens mit gutem Gewissen befreien vom
Druck, immer neu und anders sein zu miissen. Im Vordergrund steht
nicht eine jedes Mal neu iiberzeugende Performance, sondern schlicht
und ergreifend die Gemeinde, die mit ihren ganz alltdglichen Sorgen und
Freuden zusammenkommt, um zu singen, zu beten, auf das Wort Gottes
zu horen, ihren Glauben zu bekennen und zu reflektieren. Sonntag fiir
Sonntag. Und jeden Sonntag immer wieder neu.



Herausforderungen liturgischen Komponierens 283

Kommen wir doch zum Entstehungsprozess: Ublicherweise schreibt
die Pfarrperson die Liturgie und der Kirchenmusiker ergénzt die mu-
sikalischen Angaben oder spielt, was die Pfarrperson vorgibt. Diesmal
lief es aber gerade umgekehrt: Wir haben im Sommer 2015 von dir die
fertige Komposition erhalten. Unsere Aufgabe war es dann, deine Musik
so mit liturgischen Elementen zu ergénzen, dass daraus ein Gottesdienst
entstand: der Schlussgottesdienst des Kirchenmusikkongresses. Dei-
ne Komposition liel3 uns jedoch weniger Freiheiten als gedacht, denn
im Grunde hattest du bereits den ganzen Gottesdienst durchkompo-
niert — mit ausgesparten «Fenstern» fiir liturgische Elemente. Wie kam
es dazu?

LL: Als ich mit der Themensuche, Texteinrichtung und Komposition be-
ginnen sollte, war die Planung des 6kumenischen Schlussgottesdienstes
noch nicht soweit, als dass ich mich auf eine vorgegebene Liturgie und
ein Thema hatte einstellen kdnnen. Anstatt in ein Gefaf3 hineinzudenken
und zu komponieren, musste ich mir selbst eine Vorgabe machen, und
so richtete ich die Form meines Werkes ganz nach dem Text des «Vater-
unser» aus. Dabei schwebte mir eine flexible Tagzeitenliturgie vor, zu
der ich mir folgende Skizze notierte:

e INTROITUS («Vater unser im Himmel»): der einsame Mensch in der
Leere; da hinein die Hinwendung zu Gott als einem Du, einem Vater.

e Hywmnus («geheiligt werde dein Name; dein Reich komme»): das
Heilige; Staunen und Uberwiltigt-Sein (mysterium fascinosum et
tremendum).

e  PsaLM, dann PrRECES (Fiirbitten) («dein Wille geschehe, wie im Him-
mel, so auf Erden; unser tagliches Brot gib uns heute»): Ausschnitte
aus Psalmen, die den Menschen in starken emotionalen Zustdnden
zeigen; da hinein die Bitte um Beistand.

e  Kyrie-LITANEI («und vergib uns unsere Schuld, wie auch wir vergeben
unseren Schuldigern»): Erbarme dich, Bitte um Vergebung.

e OraTio/stilles Gebet («und fithre uns nicht in Versuchung, sondern
erlose uns von dem Bdsen»): Innenschau, Meditation.

e Beschluss/Doxologie, AUSZUG

ES: Kurze Zwischenfrage: Warum hast du dich an einer Tagzeitenliturgie
orientiert und nicht an der Mess-/Gottesdienst-Liturgie, was fiir einen
Sonntagmorgengottesdienst ja naheliegender gewesen wére?

LL: Das wurde mir ausdriicklich empfohlen, da wir ja einen 6kume-
nischen Gottesdienst ohne Eucharistie/Abendmahl feiern wollten. Ur-
spriinglich hatte ich aber tatsédchlich den Gedanken, mich nach Missa
Nova von 2010 ein weiteres Mal mit der Messe auseinanderzusetzen.



284 Lukas Langlotz / Esther Schlédpfer

Doch im Gespridch musste ich einsehen, dass das der Grundidee des
Schlussgottesdienstes eher entgegenwirken wiirde.

Tatsédchlich habe ich mich gewundert, dass die Kirchen der verschie-
denen Konfessionen aus der Okumene ein so groes Problem machen.
Ich sehe nicht ein, wieso ein gemeinsames Abendmahl-/Eucharistiefeiern
nicht méglich ist. Die dahinterstehenden theologischen Spitzfindigkeiten
blockieren das Zusammenkommen. Eigentlich hat sich die katholische
Seite bei der Gestaltung des Schlussgottesdienstes beinahe ganz zurtick-
gezogen; das Resultat war ein modifizierter protestantischer Gottesdienst
ohne Abendmabhl.

Ich muss dir {ibrigens widersprechen, wenn du sagst, ich hétte den
Liturgen wenig Freiheiten gelassen: Es gibt ja in meiner Komposition die
sogenannten liturgischen «Fenster». Allerdings hétten wir die Moglich-
keit, in meine Musik hinein liturgische Elemente zu setzen, ausgiebiger
nutzen konnen. Die Rahmenbedingungen und spezifischen Anspriiche
des Festgottesdienstes haben dies erschwert. Unter anderen Umstdnden
und mit mehr zeitlichem Vorlauf konnte man in enger Zusammenarbeit
mehr erreichen hinsichtlich einer gemeinsamen Form.

ES: Wie héitten wir denn die von dir vorgesehenen «Fenster» optimal mit
liturgischen Elementen «flillen» sollen, damit daraus ein gottesdienstli-
ches «Gesamtkunstwerk» entsteht?

LL: Ich stelle mir vor, dass sich die sechs Teile meiner Kantate je nach
Gottesdienst-Ablauf frei eingliedern lassen. Es ist auch méglich, innerhalb
der Musik an gewissen Stellen innezuhalten, indem ein Klang leise ste-
henbleibt oder kreist: So konnten eine Lesung, ein gesprochenes Gebet,
eine «Kontemplation» eingefiigt werden. Auf diese Weise lassen sich die
Teile verzahnen.

ES: Trotz dieser von dir angestrebten «Verzahnung» von Wort und
Musik hat die Musik in diesem Gottesdienst gegeniiber den Textteilen
ein deutliches Ubergewicht. Dies umso mehr, als du sogar vorgesehen
hast, dass die Musik im Grunde durchgehend, also auch wéihrend der
Textteile, weiterklingen konnte. Von einem klassischen reformierten Got-
tesdienst erwarten wir das Gegenteil: Schlichtheit, Ruhe, Momente der
Stille. Ist deine Gottesdienst-Komposition ein geheimes (musikalisches)
Reform(ations)programm fiir den reformierten Gottesdienst?

LL: Meine Musik {ibernimmt im Gottesdienst tatsédchlich eine starke
Rolle, sie schafft gewichtige Teile innerhalb der Liturgie. Ich wollte der
Musik diese Stellung einrdumen, da ich der Ansicht bin, dass der Mensch,
wenn er sich dafiir 6ffnet, tiber Musik und Klang direkte Zugénge findet



Herausforderungen liturgischen Komponierens 285

zu einer ihn erneuernden Wahrnehmung. In Verbindung mit Gebet, Kon-
templation und Ritual kann er so iiber Begrenzungen hinauswachsen.
Transzendenz kann nur in sinnlicher Erfahrung ful3en. Diese aber muss
so intensiviert sein, dass sie den Bereich des Gewohnlichen {ibersteigt.
Ich meine das nicht pathetisch und schon gar nicht demagogisch. Im
Gottesdienst sehe ich aber ein grofies Potenzial fiir die Moglichkeit
solcher Erfahrungen, nach denen wir uns alle im Grunde genommen
sehnen. Und ich vermisse bei liturgischen Feiern (zu) oft eine Offnung
in diese Richtung. Vielleicht hat diese Einstellung aber auch mit meinen
Waurzeln in der katholischen Liturgie und meiner Auseinandersetzung
mit buddhistischer Praxis zu tun.

Wie stehst denn du zu dieser Ansicht? Darf Musik im Gottesdienst
eine solch prominente Rolle ibernehmen?

ES: Ich mag Kantatengottesdienste und Gottesdienste, in denen viel
gesungen wird und die Musik eine prominente Rolle spielt, sehr. Aber
auch da sollte die Musik nicht die vertrauten und fiir viele Menschen
Heimat gewordenen liturgischen Formen auflésen oder die Wortteile
verdrangen. Die Musik kann mir guttun, mir eine Seelentiir zum Him-
mel 6ffnen. Trotzdem hat aber der Gottesdienst auch die Aufgabe der
Verkiindigung, des Bekenntnisses und der Fiirbitte, die keine noch so
bewegende Musik ersetzen kann.

Apropos Verkiindigung: Deine Komposition ist gema dem Titel ein
«Gebet» und wirkt doch eher wie eine lange Predigt tiber das Gebet.
Ist Gebet eher eine liturgische Gattungsbezeichnung oder thematische
Uberschrift?

LL: Ich habe mein Werk Gebet genannt, weil es sich im Kern auf das «Ge-
bet des Herrn», das «Vaterunser» bezieht. In meiner Komposition wollte
ich unterschiedliche Aspekte des Sich-in-Beziehung-Setzens mit Gott
einfangen: intimes Gesprach, stilles Wahrnehmen, rituelles Anbeten,
Bitten, Loben, Anrufen, Klagen, Schreien, Fliistern, ... Gebet verstehe
ich so als eine Haltung: Ich bin in Beziehung mit Gott und richte meine
personliche Lebenssituation auf ihn hin aus. So verstanden, haben die
Teile von Gebet nicht nur einen liturgischen Ort, denn ich versuche, mich
darin den Beweggriinden zu nihern, die iiberhaupt zur Gottesbeziehung
fiihren, oder besser gesagt, ich versuche diese Griinde in meinem Klang-
Text-Komplex zu erkunden.

Allerdings gebe ich dir schon auch recht, wenn du mein Gebet als
eine komponierte Predigt bezeichnest, da ich durch meine Auswahl von
Texten und durch die Art der musikalischen Annédherung an sie durchaus
auch Bibelauslegung betreibe.



286 Lukas Langlotz / Esther Schlapfer

ES: Fiir deine Kirchenkantate hattest du ein definiertes Zielpublikum: die
Gottesdienstgemeinde, bestehend aus dem Kern der Miinstergemeinde,
den Teilnehmenden am Kirchenmusikkongress und weiteren musikinte-
ressierten Laien und Profis. Welche Rolle spielte fiir dich die Gemeinde
beim Komponieren?

LL: Die Gemeinde spielt in meiner Komposition durchweg eine wichtige
Rolle, sonst wiirde die Musik gar keinen Sinn ergeben, denn es geht
immer um Wahrnehmung, um Kommunikation. Besonders zentral war
es fiir mich beispielsweise, die bereits erwdhnten Fenster fiir liturgische
Handlungen der Gemeinde einzuplanen. So sind die Fiirbitten im dritten
Satz integriert, wahrend im fiinften Satz das «Vaterunser» gemeinsam
mit allen Beteiligten rezitiert oder gesungen wird. Wenn sich die Séan-
ger im ganzen Kirchenraum verteilen, gibt es rdumlich keine Trennung
mehr zwischen Interpreten und Gemeinde, die Gemeinde befindet sich
mittendrin.

ES: Und doch bleibt die Gemeinde ja wahrend des gewaltigen Horerleb-
nisses insgesamt eher passiv: Sie singt nur zwei Lieder mit und spricht
das «Unser Vater», ansonsten ist sie nicht aktivam Geschehen beteiligt ...

LL: Wenn man teilnimmt, ist man nicht passiv! Ich weil3, das ist ein
hoher Anspruch, aber auch stilles Zuhoren kann duflerst aktiv sein.
Wenn ich in einen Gottesdienst gehe, suche ich nach Tiefe, méchte dem
ganz Anderen begegnen, offen werden fiir das Gottliche. Das ist eine
Herausforderung und keineswegs leicht.

ES: Um es etwas provokativ zu sagen: Du «setzt» unsere Gottesdienst-
Gemeinde mit deiner Musik eine Stunde lang etwas Einmaligem, fiir
einige auch etwas Verstorendem «aus». Darf man das? Hast du dir im
Vorfeld im eigenen Wirken auch Grenzen gesetzt? Wenn ja, was hétte
die Gemeinde sonst noch zu héren bekommen?

LL: Ich habe vorhin von der inneren Herausforderung in der Begegnung
beziehungsweise Anndherung ans Gottliche gesprochen. Wieso sollte
die Musik in diesem Zusammenhang nicht auch Auseinandersetzung
bieten? Es geht um eine existentiell wichtige Sache! «Ausgesetzt» ist man
viel eher der Reiziliberflutung im Alltag, gegen die man sich manchmal
schwer wehren kann. Meine Musik im Gottesdienst jedoch versucht,
ernste Gebiete auszuloten, genau und strukturiert. Ich nehme in diesem
Sinn jeden einzelnen Besucher ernst und setze ihn nicht einfach meinen
Launen aus.

ES: Trotzdem bleibt deine Kantate in allem auch deine Interpretation,
dein Ringen mit dem «Unser-Vater»-Gebet. Einige konnen sich wahrend



Herausforderungen liturgischen Komponierens 287

des Gottesdienstes gut in dein Ringen einfiigen, sich mit deinem Ringen
identifizieren, andere blieben im Zuhorer-/Zuschauer-Modus hier sitzen.
Dasselbe gilt ja fiir die Wortverkiindigung: Jede Predigt ist Interpretation
des einzelnen Pfarrers, die nie alle anspricht.

LL: Zur tatsdchlichen Wirkung meiner Musik beim einzelnen Zuhorer
mache ich mir wihrend des Komponierens keine Gedanken. Ich kann
lediglich Kldnge setzen, Anordnungen schaffen — und dabei stelle ich
mir hohe Anspriiche. Wie meine Musik aber letztlich auf die Menschen
wirkt, kann ich nicht steuern. Es wire fiir mich ein seltsames Vorhaben,
mir zu sagen «jetzt machst du aber etwas Einmaliges» oder «dort sollen
die Horer irritiert sein». Wie die Musik sein muss, ergibt sich aus dem
thematischen Zusammenhang, sozusagen aus der Sache selbst, und
zusétzlich aus gewissen dulleren Vorgaben wie den Mitwirkenden, der
rdumlichen Situation, Vorgaben zur Dauer und anderem. Ich habe mir
keinerlei dsthetische Grenzen gesetzt, sondern genau die Musik kompo-
niert, die ich mir fiir das «Vaterunser» vorstellte.

ES: Lieber Lukas, ich danke dir fiir das spannende Gesprach und wiin-
sche dir von Herzen Gottes Segen fiir dein weiteres kirchenmusikalisches
Wirken, Ringen und Suchen.

Challenges of composing for the liturgy

The composer Lukas Langlotz and the clergywoman Esther Schlapfer here discuss music
and liturgy in general and Langlotz’s composition Gebet (“Prayer”) in particular. Fun-
damentally, Langlotz’s premise is that the form of a church service can be regarded as
a kind of “Gesamtkunstwerk”. In this, he endeavours to unite the different dimensions
of space, time, faith and music. On the other hand, Schlépfer points to the danger that
such a “Gesamtkunstwerk” can confine the congregation very much to a passive role —
not unlike a sermon, though in a normal church service, the sermon is augmented by
elements such as hymns and prayers.



Bk, e ans e wmﬂuzﬁeﬁﬂt¢'-~aumwiﬁ‘ehﬂxmil ,

= lapncicmas

ogiimem il a i dan peg dintensfoeiyiish sieeaisiepaibbanaddeb
v Lo rhar spooiadesinaamadein Niaw tvistidenatipuopoyaisiiineh
dssifBaghasmhng ngihm aldlrgn gibidnlromalidibeilnahia ol et
HasieTion Lo vl Froiis sidichaRelle apidth Seislidiedlasattadd

L“_mkf‘% iﬁ&%‘m 5 miad Alznb mmsfﬁ 3&1}:& i ﬂsﬂmiﬁnsmm ‘ﬂ;!'.& Lfl
iﬂﬂﬁ#ﬁ&mﬁ?ﬁﬂmhmwm O : rveden i ol
ﬁi@ﬁs‘kﬁﬁ dndelbalic M&éﬁﬂagarwb MtMammﬁ :
irrartusrield Sthits o] wwm@mmﬁwmmm Fheih
‘S"Wsﬁﬂﬁmﬂ@m*ﬂjm Biraiwaillon i G5 ing
sHrb e m&mﬁﬁﬁmﬂ@@aﬁeﬁm‘*ﬁmw Filivis

MWMﬁMm smub ey e Hhimey Bl W%W&M%mw
%&m%&&wmmmmmimi@mnﬂm fafior L

* B '*“itﬁ ‘!! Tﬂemlt die %g=,}a G g}‘g}aﬁgfij Tefirh

i
i

5 :]t:.*’-"" i ) dhe ‘:
iww Mﬁm&:fr abet- s Etiﬂés .émhbﬂm i@iﬁhﬁlﬁ@ts{ akthn
i{'h% i piid Efm%&ﬁm 24 g& % .af‘*hﬁ m Ok ~
ghie Anderen Ispguenen affen. |
- }Efﬁiﬂmﬁéﬁ'ﬁﬁg urict ey (210

Ecion i =
1 "

F&' Lim ﬂﬁ»‘&tﬁ% m@@ﬁf 24

s F

- Rl SR A e
fl _dm %:ﬁm%& Lmd g Huvsorasii iy mch{ ag@ﬁ& semandersctzung |
. ,.;-ﬁMﬁWﬁmc;aﬁmﬂ*wﬂﬁ&w%&ﬁi ﬂsﬁg@m?ﬁt'
[ el er der Reiafiber e l%ﬁximg;gﬁge%géégmsﬁﬁ&‘ @1@;
B 'fwm%sm %.ami Bl Musstic i Gouesdienst jedoch
=L ) ?-,‘mﬁm gn&m;;km Telt nelime i dic:

erast m@aﬁﬁ%ﬁ” m% -_'_ einfach meinen

IH"'. i




	Herausforderungen liturgischen Komponierens : zum Schlussgottesdienst am 25. Oktober 2015 im Berner Münster

