
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 57 (2017)

Artikel: Herausforderungen liturgischen Komponierens : zum
Schlussgottesdienst am 25. Oktober 2015 im Berner Münster

Autor: Langlotz, Lukas / Schläpfer, Esther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858647

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Herausforderungen liturgischen Komponierens

Zum Schlussgottesdienst am 25. Oktober 2015
im Berner Münster

Lukas Langlotz, Komponist,
und Esther Schläpfer, Pfarrerin, im Gespräch

Werkbeschreibung des Komponisten

Im Zentrum meiner sechsteiligen Kantate «Gebet» steht das «Vaterunser»
als das alle christlichen Konfessionen verbindende Gebet. Den Sätzen des

Herrengebets gegenübergestellt werden Texte aus dem Alten Testament,
dem apokryphen Thomas-Evangelium sowie von Meister Eckhart und
Friedrich Nietzsche.

Die Kantate ist mit Countertenor-Solo, Vokalquartett, Kinderchor,
gemischtem Chor, zwei Saxophonen und Orgel besetzt. Den Sängern
fallen dabei bestimmte Rollen zu:

Der Solist (Countertenor) verkörpert einen zweifelnden, nach
Wahrheit ringenden Menschen. Ihm sind häretische Texte aus der
Antike (Thomas-Evangelium), dem Mittelalter (Meister Eckhart) und der
Neuzeit (Nietzsche) zugeordnet.

Die Chöre stehen für Menschen, die leiden, sich freuen, trauern,
Angst haben, hoffen. Sie artikulieren sich in emotional aufgeladenen
Aussprüchen aus den Psalmen, dem Buch Hiob, den Klageliedern und
dem Hohelied. Zusätzlich stellt der Kinderchor wiederholt offene Fragen
und Schlüsselbegriffe wie «Vater/Mutter», «Ich/Du», «Gott», «Name» in
verschiedensten Sprachen in den Raum. Das Vokalquartett singt den

ganzen Text des «Vaterunser» auf Deutsch und Latein.
Grundsätzlich gehe ich davon aus, dass die Form des Gottesdienstes

als eine Art «Gesamtkunstwerk» betrachtet werden kann: Neben der
begrifflich-diskursiven Botschaft im Wortgottesdienst finden ästhetische
Erfahrungen unterschiedlicher Art und Intensität statt. Die Musik als Teil
dieses «Gesamtkunstwerks» muss verschiedene Funktionen übernehmen
und sich mit anderen Elementen wie den Texten, dem Raum mit seiner
Geometrie und Akustik, den Bewegungen, dem Licht (respektive der
Beleuchtung) oder den Bildern verbinden. Sie soll demnach umfassend
kontextualisiert werden, wodurch ihre Bedeutung im Gottesdienst viel-



276 Lukas Langlotz/Esther Schläpfer

schichtig wird. Idealerweise entsteht eine ästhetische Mehrdimensiona-
lität, wie man sie auch vom Musiktheater her kennt, wo sich der Sinn
erst im Zusammenspiel der Elemente zeigt.

Ich versuchte beim Komponieren unterschiedliche Ebenen zu
verbinden, um diesem Anspruch nahe zu kommen.

Zusammenfassend möchte ich fünf Aspekte beleuchten:

«Klang an sich» im Kirchenraum

Unter «Klang an sich» verstehe ich eine kompositorische Anlage, die das

Klangphänomen zeitlich und räumlich so in den Mittelpunkt rückt, dass

es von sich aus zu wirken beginnt. «Klang an sich» kann eine ergreifende

Wirkung von erneuernder Kraft haben. Der Kirchenraum mit seiner
spezifischen, meist halligen Akustik und mit seiner ihm eigenen Aura
kommt dieser Wirkung entgegen.

Kinderchor 1,11

If
KCh (bei A):
Jcdc(r) für »ich: Individuell und intuitiv einen
au» klingendem Kontext heraushören.
Jcdc(r) singt seinen eigenen Ton

«im Nachbarn bccinfluss

PPP

KCh (bei H):
Solistisch: Aus notiertem Material 1.-3. auswählen;
darauf achten, dass bis zu Ziffer E alles Material vorgekommen ist.
Tempo: langsam Sehr ruhig, PPP, " introvertiert"; deutliche Pausen einfügen

so fortfahren bis kurz vor Ziffer Ii

2. 2-Ton-Motivc von intuitiv gehörtem
Ton aus in angegebenen Intervallen
(möglichst mit jedem Einsatz einen neuen Ton wühlen)

kl.Terz y Sekunde Sr- Sekunde :ofortfahren bis kurz tur Ziffer Ii

3. VTon-Motivc von intuitiv gehörtem
Ton aus in angegebenen Intervallen
(möglichst mit icdctu Einsatz einen neuen Ton wählen)

(t.Tcr kl. Sekunde r. Quarte gr. Sekunde n> fortfahren bis kurz tur Ziffer E

\

1—-— I h 'r Ul i
h a

T #

i » s t -

r '"yj i(Oi

% -

\ -

Chor (bei C
* gesproc

herausgehö

en ' (letäusch
die Tonhöhe je«

(intuitive Tbnhc
cils frei und indi
licnwahl).Ton m

iduell aus
t jedem Einsa

lern klingenden Kontext
zum ändern (neu hincinhörcn)

h a

T * -

a llil

j_ 1

h

i -

R (IV):Voix céleste 8' + Salicional 8"

R ppp da lonta

h'h-is l

ip

isje nach Raum

«\s X's

; R-Schwclhvcr

--v
• p —

1 .»>

- R(p

-Lt - f bei

(Schwclhvcr
oder halb zu

-- - .1» ..--.-1* - —

1

P: Flöte Tremulant (8")

' ï"— '

PP)

2 2
4

• PI'
3 ih~t. f i—

PP
8

' PI' p
A ' — PP



Herausforderungen liturgischen Komponierens 277

Eine solche klangbetonte Anordnung kommt beispielsweise in Satz II
(«Geheiligt werde dein Name. Dein Reich komme») vor. Dort spielen die
Saxophonisten komplexe Mehrklänge und sollen inmitten der Gemeinde

an einem Ort stehen, wo die Resonanz besonders gut ist. Die links und
rechts positionierten Choristen beteiligen sich mit der Orgel an einem
stehenden Klang. Die Hörer befinden sich mittendrin. Weitere solche
Situationen gibt es in den Sätzen V und VI: Sänger sind im ganzen
Kirchenraum verteilt, die Hörer werden von Klang eingehüllt.

Musik und Text

Als Ergänzung zum begrifflich-diskursiven Wortgottesdienst soll meine

Musik die mit den Texten verbundenen Emotionen, aber auch die
Text-Zwischenräume und Klangqualitäten der Wörter und Sätze ausloten:

Sprache wird so als Trägerin affektiver Bedeutungen musikalisch
interpretiert und klanglich nicht nur im Singen, sondern auch durch
verschiedene Sprechqualitäten vom Flüstern bis zum Schreien, vom
entspannten bis zum überhöhten Sprechen (an der Grenze zum Singen)
ausgedrückt. Dabei wird sie stellenweise fragmentiert und wie
Klangmaterial komponiert.

Körper und Aktion - Szenographie

Jeder Satz hat eine eigene Aufstellung und Bewegung im Raum. Das
Szenische und die Kirchenraumgeometrie werden so zu einem Teil der
Musik und umgekehrt. Der Solist stellt in Satz I («Unser Vater ...») einen
suchenden, in Satz III («Dein Wille ...») einen verzweifelten Menschen
dar. Vorne beim Altar beginnend, bewegt er sich zur Mitte hin, singt
auf der Kanzel, um dann bis zum hinteren Teil des Kirchenschiffs zu
gelangen, von wo aus er auf die Empore steigt.

In Satz V («Und führe uns nicht in Versuchung, sondern erlöse uns
von dem Bösen») lösen sich neunzehn Solisten aus dem Chortutti heraus
und gehen individuell im Kirchenraum umher. Sie beschreiten ihre eigenen

Wege mit Tempoänderungen, Innehalten und Richtungswechseln.
Dergestalt symbolisieren sie Lebenswege. Zum Schluss der Komposition
verlassen sie gemeinsam mit weiteren Choristinnen während des «Amen»
den Kirchenraum.



278 Lukas Langlotz/Esther Schläpfer

10"

4>—- -—•r «
—V— -- -3« 1"' r >" «>—

1 1 3 1 4 | 5 3,5 2 | 3 | 5

mittel : ichncll

Ik'*
pp inte

<9 ^

/ langsam

-i :ll"

9:

i 4

>! O

IV: --I' (IV: ff (nut)|

11= - *!ll

| H

>

I ti

,j
Ic-bi-to-ri-bus nos-trls

=r-»=
IV «p=— ppp

WÈ A

»>3 "TT" s <—a—1

Die Gemeinde als Teil der Komposition

Das einzelne Gemeindeglied wird durch die Kontextualisierung der
Musik auf vielen Wegen erreicht. Wenn seine Sinne aktiv am ästhetischen

Geschehen teilnehmen, wird es zu einem vertieften Erleben der
vermittelten Inhalte gelangen. Doch auch der teilnahmsvollste Besucher
bleibt letztlich Rezipient, und das widerspricht einem grundlegenden
liturgischen Anliegen: dass er selbst handelt. Ich habe deshalb in zwei
Sätzen die Gemeindebeteiligung explizit in die Komposition integriert
(weitere Möglichkeiten, liturgische Elemente in den Ablauf der Musik
einzufügen, beschreibe ich unten):



Herausforderungen liturgischen Komponierens 279

Satz III thematisiert den seinen Bedürfnissen und Ängsten
ausgelieferten Menschen: Nach emotionaler Zerrissenheit und einem Sprach-
Chaos beruhigt sich das Geschehen zur leise vorgetragenen Bitte «unser
tägliches Brot gib uns heute» hin. In eine zurückhaltend kreisende Musik
hinein werden die liturgischen Fürbitten gesetzt: Diese sind sowohl
musikalisch als auch liturgisch Teil der zusammenhängenden Form. Liturgen,
Gemeinde und Musiker bilden eine handelnde Einheit.

In Satz V wird der lateinische «Pater noster»-Text aus Sprachklangelementen

und Satzfragmenten innerhalb eines gleichbleibenden Akkordes

allmählich aufgebaut. Der Kern dieses Akkordes bleibt am Ende in
der Orgel übrig. Die Gemeinde wird nun eingeladen, gemeinsam mit den

Sängern auf diesen übrigbleibenden Tönen das «Vaterunser» zu beten.

SÄ [lj pppmiibilt.d M

V • ; U

i - mm
Chor: tangsam und ruhig! SolistUch, nicht koordiniert;
jcdc(r) in individuellem Tempo (mäisig - sehr langsam);
unablässig repetieren; nut dunkle Vokale

A (nur wenige)

langsame Abwilragliwandi
solistisch versetzt
(dunkle Vokale oder bocca chiusti)

Man.11 (nur 2'!)

'~~i * * \

1. t

16" 8'

8 : I "S

"

Musik und Liturgie verschmelzen

Die Musik soll mit der Liturgie so verschmelzen, dass beide zusammen
eine Form bilden. Indem ich in meiner Komposition ein Gleichgewicht
herstelle zwischen potenziell offener Anlage und inhaltlich-struktureller
Geschlossenheit, schaffe ich die Möglichkeit eines Ineinandergreifens der
Teile von Liturgie und Musik. Das formal Offene ist in der Komposition
«Gebet» stets mitgedacht: Es gibt viele Stellen, wo in der Musik Zäsuren

eingefügt werden können, um einer liturgischen Handlung, einer



280 Lukas Langlotz/ Esther Schläpfer

Meditation, einem Gebet oder ähnlichem Raum zu geben und so eine
enge Verschränkung von Liturgie und Musik zu gewährleisten. Dieses
Ineinander von Liturgie und Musik soll in enger Zusammenarbeit von
Musikern und beteiligten Liturgen gestaltet werden und kann abhängig
von einem jeweiligen Konzept verschieden sein.

Gespräch zwischen Komponist und Liturgin

Esther Schläpfer (ES): Du hast für den Abschlussgottesdienst des

Kirchenmusikkongresses «Kirchenmusik» komponiert. Hast du zum ersten
Mal «Kirchenmusik» komponiert? Wo hegen die besonderen Herausforderungen

dieser Gattung?

Lukas Langlotz (LL): Es war das erste Mal, dass ich einen Auftrag
erhielt, Musik zu komponieren, die explizit im Gottesdienst integriert
werden sollte. «Sakrale Musik» in einem weiteren Sinne habe ich schon
vor meiner Kantate Gebet geschrieben, beispielsweise die Missa Nova,
eine Vertonung des lateinischen Messordinariums, und Gewölbe, ein
Werk über den Psalm 150. Diese Kompositionen waren aber eher als
Konzertwerke gedacht. Die besondere Herausforderung des Schreibens
von Kirchenmusik ist neben der langen historischen Tradition, in der
man sich zu behaupten hat, dass sie direkt innerhalb des liturgischen
Geschehens wirken, also auch funktional sein muss.

ES: Was verstehst du persönlich unter «Kirchenmusik»? Inwiefern soll
deine kirchenmusikalische Komposition im «Dienst der Liturgie» stehen?

LL: Zu «Kirchenmusik» gehört unabdingbar die Kirche als akustischer
und szenographischer Raum dazu. Durch Kontextualisierung wird eine
hohe Intensität in der Durchdringung der Bedeutungen von Sprache,
Klang, Raum und Bewegung erreicht. Auf diese Weise steht meine Musik
ganz im «Dienst der Liturgie».

Allerdings ist es für mich fremd, dass sich das Eine dem Anderen
unterordnen soll. Ich wollte dem Anspruch des Kirchenmusikkongresses
gerecht werden und eine eigenständige Musik schreiben, die sich mit
den Teilen der Liturgie auf gleicher Ebene verbindet. Eine Musik, die

genauso herausfordert, wie ein Bibeltext oder eine starke Predigt
herauszufordern vermögen. Meine Musik will gewissermaßen selbst schon
Gottesdienst sein: Ästhetische und begrifflich-sprachliche Teile sollen
sich gegenseitig durchdringen. Dabei greift mein Werk natürlich auch



Herausforderungen liturgischen Komponierens 281

in den liturgischen Ablauf ein und fügt ihm neue Elemente hinzu, was
womöglich dem zurückhaltenderen Konzept einer «Musik ganz im Dienst
der Liturgie» widersprechen könnte.

Zur eben formulierten, etwas steilen These, dass «meine Musik selbst
Gottesdienst sein will»: Wie kommt das bei dir an?

ES: Wenn ich dich richtig verstehe, würde ein musikalisches Hörerlebnis
ausreichen, um das Erlebte als «Gottesdienst» zu bezeichnen?! Wenn du
«Gottesdienst» gleichsetzt damit, dass ich eine Beziehung zum Göttlichen
aufbauen oder intensivieren kann, gebe ich dir recht: Musik kann durchaus

Transzendenzerfahrungen ermöglichen oder verstärken. Ein Gottesdienst

ist für mich jedoch mehr als eine spirituell-sinnliche Erfahrung. Im
Gottesdienst stehen das Hören des Wortes Gottes, dessen Verkündigung
und Reflexion im Zentrum. Wortlose Musik kann die Wort-Verkündigung
nicht ersetzen, höchstens ergänzen. Dies gilt ebenso für das Bekennen
und Fürbittehalten. Die Kirchenmusik soll diese gottesdienstlichen Aktionen

unterstützen, nicht ersetzen.

LL: Da stimme ich mit dir überein: Es geht mir keineswegs um ein Ersetzen!

Und da ich als Grundlage den «Vaterunser»-Text wählte, ist meine
Musik auch dort, wo keine Sprache zu vernehmen ist, nicht wirklich
wortlos: Der Text wirkt stets im Hintergrund. Oft gibt es in textbasierter

Musik Stellen, wo die Musik zugunsten des Textes zurücktritt und
umgekehrt - so auch in Gebet. Auf gleiche Weise wechselt auch die
Gewichtung im Gottesdienst ab; das muss aber nicht heißen, dass dann
das Eine vom Anderen dominiert würde.

Wenn ich einen Text vertone, versuche ich die Botschaft «zwischen
den Zeilen» mit den Klängen auszuloten. Ist das nicht auch gerade ein
wesentlicher Aspekt der Interpretation des «Wortes Gottes»?

ES: Ja, auf jeden Fall: Deine Kantate Gebet ist eine großartige
«Interpretation», die - gemeinsam mit den Musikern, der Gemeinde und dem
Kirchenraum - um ein aktuelles Verständnis der alten Texte ringt.
Ich habe deine Kantate deshalb im Gespräch auch schon als «Predigt»
bezeichnet. Mir gefällt deine Predigt gut. Ich frage trotzdem kritisch
nach: Braucht es eine musikalische Predigt neben der Wort-Predigt, ein
«Ausloten» der «Botschaften zwischen den Zeilen»? Darf Kirchenmusik

- etwa nach der Predigt - der Gemeinde nicht auch einfach Raum
geben zum eigenen Nachdenken, Meditieren über die gelesenen Texte,
die Predigt? Meines Erachtens ist dies sogar notwendig. Die Botschaft
«zwischen den Zeilen» wird dann von der Gemeinde, jedem einzelnen
Gemeindeglied selber auf ganz individuelle Art und Weise «ausgelotet».
Ich möchte der Gemeinde Räume lassen, die frei sind von Deutungs-



282 Lukas Langlotz/Esther Schläpfer

vorgaben meinerseits und die weder ein Musiker noch ich komponieren
oder kontrollieren kann.

LL: Das würde ich unterschreiben! Denn ich bin überzeugt, dass in meiner

Interpretation genügend Räume bleiben, die jeden zum persönlichen
Denken (Denken im weitesten Sinn verstanden!) anregen. Übrigens stehe
ich da ganz in der Traditionslinie von Johann Sebastian Bach mit seinen
Kantaten: Damals hat man ebenfalls die musikalische Predigt Bachs der
Wortpredigt des Pfarrers (die im 18. Jahrhundert sehr ausführlich und
lang war) gegenübergestellt.

Es gibt auch heute einige Kirchenmusiker, die selber komponieren -
«neue» Musik schreiben. Was müsste deiner Ansicht nach «neue» Musik
«im Dienst der Liturgie» leisten? Ist es überhaupt möglich, dass sie in
solcher Funktion «neu» sein kann?

ES: Die Kirchenmusik hat in jedem Gottesdienst eigene liturgische
«Gefäße», die sie kreativ ausfüllen darf: Eingangs-, Zwischen- und
Ausgangsspiel, Liedbegleitungen, liturgische Gesänge. In diesen «Gefäßen»
genießt sie große Interpretations-Freiheiten und -Möglichkeiten: Hierin
kann sie genauso «alt» wie «neu» sein.

Die Hauptherausforderung besteht meines Erachtens also nicht
darin, die liturgischen Abläufe möglichst kreativ aufzulösen, sondern die
Orte, die in der Liturgie für ein musikalisches Wirken vorgesehen sind,
kreativ und meinetwegen «neuartig» zu nutzen.

LL: Hat das damit zu tun, dass Neues immer auch ein Moment der
Unsicherheit, des Fremden in sich birgt, demgegenüber der Wunsch vieler
Menschen nach einer Geborgenheit steht, die entsteht, wenn sie sich
im bekannten Umfeld wiederfinden? Wie sehr soll die Liturgie diesem
Bedürfnis nachkommen? Wo soll oder darf im Gegenteil das Neue
hereinbrechen?

ES: Ja, ich denke, das hat genau damit zu tun. Gottesdienstliche Liturgie
bietet Geborgenheit oder Heimat, weil sie weltweit überall (fast) genau
gleich funktioniert. Das Kriterium der Wiedererkennbarkeit des
Gottesdienstes ist mir viel wichtiger als dass in jeden Gottesdienst etwas Neues
und Aufregendes «hereinbricht». Die Gestaltung von Gottesdiensten und
Liturgien darf sich meines Erachtens mit gutem Gewissen befreien vom
Druck, immer neu und anders sein zu müssen. Im Vordergrund steht
nicht eine jedes Mal neu überzeugende Performance, sondern schlicht
und ergreifend die Gemeinde, die mit ihren ganz alltäglichen Sorgen und
Freuden zusammenkommt, um zu singen, zu beten, auf das Wort Gottes
zu hören, ihren Glauben zu bekennen und zu reflektieren. Sonntag für
Sonntag. Und jeden Sonntag immer wieder neu.



Herausforderungen liturgischen Komponierens 283

Kommen wir doch zum Entstehungsprozess: Üblicherweise schreibt
die Pfarrperson die Liturgie und der Kirchenmusiker ergänzt die
musikalischen Angaben oder spielt, was die Pfarrperson vorgibt. Diesmal
lief es aber gerade umgekehrt: Wir haben im Sommer 2015 von dir die
fertige Komposition erhalten. Unsere Aufgabe war es dann, deine Musik
so mit liturgischen Elementen zu ergänzen, dass daraus ein Gottesdienst
entstand: der Schlussgottesdienst des Kirchenmusikkongresses. Deine

Komposition ließ uns jedoch weniger Freiheiten als gedacht, denn
im Grunde hattest du bereits den ganzen Gottesdienst durchkomponiert

- mit ausgesparten «Fenstern» für liturgische Elemente. Wie kam
es dazu?

LL: Als ich mit der Themensuche, Texteinrichtung und Komposition
beginnen sollte, war die Planung des ökumenischen Schlussgottesdienstes
noch nicht soweit, als dass ich mich auf eine vorgegebene Liturgie und
ein Thema hätte einstellen können. Anstatt in ein Gefäß hineinzudenken
und zu komponieren, musste ich mir selbst eine Vorgabe machen, und
so richtete ich die Form meines Werkes ganz nach dem Text des «Vaterunser»

aus. Dabei schwebte mir eine flexible Tagzeitenliturgie vor, zu
der ich mir folgende Skizze notierte:

• Introitus («Vater unser im Himmel»): der einsame Mensch in der
Leere; da hinein die Hinwendung zu Gott als einem Du, einem Vater.

• Hymnus («geheiligt werde dein Name; dein Reich komme»): das

Heilige; Staunen und Überwältigt-Sein (mysterium fascinosum et
tremendum).

• Psalm, dann Preces (Fürbitten) («dein Wille geschehe, wie im Him¬

mel, so auf Erden; unser tägliches Brot gib uns heute»): Ausschnitte
aus Psalmen, die den Menschen in starken emotionalen Zuständen
zeigen; da hinein die Bitte um Beistand.

• Kyrie-Litanei («und vergib uns unsere Schuld, wie auch wir vergeben
unseren Schuldigern»): Erbarme dich, Bitte um Vergebung.

• ORATio/stilles Gebet («und führe uns nicht in Versuchung, sondern
erlöse uns von dem Bösen»): Innenschau, Meditation.

• Beschluss/Doxologie, Auszug

ES: Kurze Zwischenfrage: Warum hast du dich an einer Tagzeitenliturgie
orientiert und nicht an der Mess-/Gottesdienst-Liturgie, was für einen
Sonntagmorgengottesdienst ja naheliegender gewesen wäre?

LL: Das wurde mir ausdrücklich empfohlen, da wir ja einen
ökumenischen Gottesdienst ohne Eucharistie/Abendmahl feiern wollten.
Ursprünglich hatte ich aber tatsächlich den Gedanken, mich nach Missa
Nova von 2010 ein weiteres Mal mit der Messe auseinanderzusetzen.



284 Lukas Langlotz/Esther Schläpfer

Doch im Gespräch musste ich einsehen, dass das der Grundidee des

Schlussgottesdienstes eher entgegenwirken würde.
Tatsächlich habe ich mich gewundert, dass die Kirchen der verschiedenen

Konfessionen aus der Ökumene ein so großes Problem machen.
Ich sehe nicht ein, wieso ein gemeinsames Abendmahh/Eucharistiefeiern
nicht möglich ist. Die dahinterstehenden theologischen Spitzfindigkeiten
blockieren das Zusammenkommen. Eigentlich hat sich die katholische
Seite bei der Gestaltung des Schlussgottesdienstes beinahe ganz
zurückgezogen; das Resultat war ein modifizierter protestantischer Gottesdienst
ohne Abendmahl.

Ich muss dir übrigens widersprechen, wenn du sagst, ich hätte den

Liturgen wenig Freiheiten gelassen: Es gibt ja in meiner Komposition die

sogenannten liturgischen «Fenster». Allerdings hätten wir die Möglichkeit,

in meine Musik hinein liturgische Elemente zu setzen, ausgiebiger
nutzen können. Die Rahmenbedingungen und spezifischen Ansprüche
des Festgottesdienstes haben dies erschwert. Unter anderen Umständen
und mit mehr zeitlichem Vorlauf könnte man in enger Zusammenarbeit
mehr erreichen hinsichtlich einer gemeinsamen Form.

ES: Wie hätten wir denn die von dir vorgesehenen «Fenster» optimal mit
liturgischen Elementen «füllen» sollen, damit daraus ein gottesdienstliches

«Gesamtkunstwerk» entsteht?

LL: Ich stelle mir vor, dass sich die sechs Teile meiner Kantate je nach
Gottesdienst-Ablauf frei eingliedern lassen. Es ist auch möglich, innerhalb
der Musik an gewissen Stellen innezuhalten, indem ein Klang leise
stehenbleibt oder kreist: So könnten eine Lesung, ein gesprochenes Gebet,
eine «Kontemplation» eingefügt werden. Auf diese Weise lassen sich die
Teile verzahnen.

ES: Trotz dieser von dir angestrebten «Verzahnung» von Wort und
Musik hat die Musik in diesem Gottesdienst gegenüber den Textteilen
ein deutliches Übergewicht. Dies umso mehr, als du sogar vorgesehen
hast, dass die Musik im Grunde durchgehend, also auch während der
Textteile, weiterklingen könnte. Von einem klassischen reformierten
Gottesdienst erwarten wir das Gegenteil: Schlichtheit, Ruhe, Momente der
Stille. Ist deine Gottesdienst-Komposition ein geheimes (musikalisches)
Reform(ations)programm für den reformierten Gottesdienst?

LL: Meine Musik übernimmt im Gottesdienst tatsächlich eine starke
Rolle, sie schafft gewichtige Teile innerhalb der Liturgie. Ich wollte der
Musik diese Stellung einräumen, da ich der Ansicht bin, dass der Mensch,
wenn er sich dafür öffnet, über Musik und Klang direkte Zugänge findet



Herausforderungen liturgischen Komponierens 285

zu einer ihn erneuernden Wahrnehmung. In Verbindung mit Gebet,
Kontemplation und Ritual kann er so über Begrenzungen hinauswachsen.
Transzendenz kann nur in sinnlicher Erfahrung fußen. Diese aber muss
so intensiviert sein, dass sie den Bereich des Gewöhnlichen übersteigt.
Ich meine das nicht pathetisch und schon gar nicht demagogisch. Im
Gottesdienst sehe ich aber ein großes Potenzial für die Möglichkeit
solcher Erfahrungen, nach denen wir uns alle im Grunde genommen
sehnen. Und ich vermisse bei liturgischen Feiern (zu) oft eine Öffnung
in diese Richtung. Vielleicht hat diese Einstellung aber auch mit meinen
Wurzeln in der katholischen Liturgie und meiner Auseinandersetzung
mit buddhistischer Praxis zu tun.

Wie stehst denn du zu dieser Ansicht? Darf Musik im Gottesdienst
eine solch prominente Rolle übernehmen?

ES: Ich mag Kantatengottesdienste und Gottesdienste, in denen viel
gesungen wird und die Musik eine prominente Rolle spielt, sehr. Aber
auch da sollte die Musik nicht die vertrauten und für viele Menschen
Heimat gewordenen liturgischen Formen auflösen oder die Wortteile
verdrängen. Die Musik kann mir guttun, mir eine Seelentür zum Himmel

öffnen. Trotzdem hat aber der Gottesdienst auch die Aufgabe der
Verkündigung, des Bekenntnisses und der Fürbitte, die keine noch so

bewegende Musik ersetzen kann.
Apropos Verkündigung: Deine Komposition ist gemäß dem Titel ein

«Gebet» und wirkt doch eher wie eine lange Predigt über das Gebet.
Ist Gebet eher eine liturgische Gattungsbezeichnung oder thematische
Überschrift?

LL: Ich habe mein Werk Gebet genannt, weil es sich im Kern auf das «Gebet

des Herrn», das «Vaterunser» bezieht. In meiner Komposition wollte
ich unterschiedliche Aspekte des Sich-in-Beziehung-Setzens mit Gott
einfangen: intimes Gespräch, stilles Wahrnehmen, rituelles Anbeten,
Bitten, Loben, Anrufen, Klagen, Schreien, Flüstern, Gebet verstehe
ich so als eine Haltung: Ich bin in Beziehung mit Gott und richte meine
persönliche Lebenssituation auf ihn hin aus. So verstanden, haben die
Teile von Gebet nicht nur einen liturgischen Ort, denn ich versuche, mich
darin den Beweggründen zu nähern, die überhaupt zur Gottesbeziehung
führen, oder besser gesagt, ich versuche diese Gründe in meinem Klang-
Text-Komplex zu erkunden.

Allerdings gebe ich dir schon auch recht, wenn du mein Gebet als
eine komponierte Predigt bezeichnest, da ich durch meine Auswahl von
Texten und durch die Art der musikalischen Annäherung an sie durchaus
auch Bibelauslegung betreibe.



286 Lukas Langlotz/Esther Schläpfer

ES: Für deine Kirchenkantate hattest du ein definiertes Zielpublikum: die
Gottesdienstgemeinde, bestehend aus dem Kern der Münstergemeinde,
den Teilnehmenden am Kirchenmusikkongress und weiteren musikinteressierten

Laien und Profis. Welche Rolle spielte für dich die Gemeinde
beim Komponieren?

LL: Die Gemeinde spielt in meiner Komposition durchweg eine wichtige
Rolle, sonst würde die Musik gar keinen Sinn ergeben, denn es geht
immer um Wahrnehmung, um Kommunikation. Besonders zentral war
es für mich beispielsweise, die bereits erwähnten Fenster für liturgische
Handlungen der Gemeinde einzuplanen. So sind die Fürbitten im dritten
Satz integriert, während im fünften Satz das «Vaterunser» gemeinsam
mit allen Beteiligten rezitiert oder gesungen wird. Wenn sich die Sänger

im ganzen Kirchenraum verteilen, gibt es räumlich keine Trennung
mehr zwischen Interpreten und Gemeinde, die Gemeinde befindet sich
mittendrin.

ES: Und doch bleibt die Gemeinde ja während des gewaltigen Hörerlebnisses

insgesamt eher passiv: Sie singt nur zwei Lieder mit und spricht
das «Unser Vater», ansonsten ist sie nicht aktiv am Geschehen beteiligt...

LL: Wenn man teilnimmt, ist man nicht passiv! Ich weiß, das ist ein
hoher Anspruch, aber auch stilles Zuhören kann äußerst aktiv sein.
Wenn ich in einen Gottesdienst gehe, suche ich nach Tiefe, möchte dem

ganz Anderen begegnen, offen werden für das Göttliche. Das ist eine
Herausforderung und keineswegs leicht.

ES: Um es etwas provokativ zu sagen: Du «setzt» unsere Gottesdienst-
Gemeinde mit deiner Musik eine Stunde lang etwas Einmaligem, für
einige auch etwas Verstörendem «aus». Darf man das? Hast du dir im
Vorfeld im eigenen Wirken auch Grenzen gesetzt? Wenn ja, was hätte
die Gemeinde sonst noch zu hören bekommen?

LL: Ich habe vorhin von der inneren Herausforderung in der Begegnung
beziehungsweise Annäherung ans Göttliche gesprochen. Wieso sollte
die Musik in diesem Zusammenhang nicht auch Auseinandersetzung
bieten? Es geht um eine existentiell wichtige Sache! «Ausgesetzt» ist man
viel eher der Reizüberflutung im Alltag, gegen die man sich manchmal
schwer wehren kann. Meine Musik im Gottesdienst jedoch versucht,
ernste Gebiete auszuloten, genau und strukturiert. Ich nehme in diesem
Sinn jeden einzelnen Besucher ernst und setze ihn nicht einfach meinen
Launen aus.

ES: Trotzdem bleibt deine Kantate in allem auch deine Interpretation,
dein Ringen mit dem «Unser-Vater»-Gebet. Einige können sich während



Herausforderungen liturgischen Komponierens 287

des Gottesdienstes gut in dein Ringen einfügen, sich mit deinem Ringen
identifizieren, andere blieben im Zuhörer-/Zuschauer-Modus hier sitzen.
Dasselbe gilt ja für die Wortverkündigung: Jede Predigt ist Interpretation
des einzelnen Pfarrers, die nie alle anspricht.

LL: Zur tatsächlichen Wirkung meiner Musik beim einzelnen Zuhörer
mache ich mir während des Komponierens keine Gedanken. Ich kann
lediglich Klänge setzen, Anordnungen schaffen - und dabei stelle ich
mir hohe Ansprüche. Wie meine Musik aber letztlich auf die Menschen
wirkt, kann ich nicht steuern. Es wäre für mich ein seltsames Vorhaben,
mir zu sagen «jetzt machst du aber etwas Einmaliges» oder «dort sollen
die Hörer irritiert sein». Wie die Musik sein muss, ergibt sich aus dem
thematischen Zusammenhang, sozusagen aus der Sache selbst, und
zusätzlich aus gewissen äußeren Vorgaben wie den Mitwirkenden, der
räumlichen Situation, Vorgaben zur Dauer und anderem. Ich habe mir
keinerlei ästhetische Grenzen gesetzt, sondern genau die Musik komponiert,

die ich mir für das «Vaterunser» vorstellte.

ES: Lieber Lukas, ich danke dir für das spannende Gespräch und wünsche

dir von Herzen Gottes Segen für dein weiteres kirchenmusikalisches
Wirken, Ringen und Suchen.

Challenges of composing for the liturgy

The composer Lukas Langlotz and the clergywoman Esther Schläpfer here discuss music
and liturgy in general and Langlotz's composition Gebet ("Prayer") in particular.
Fundamentally, Langlotz's premise is that the form of a church service can be regarded as

a kind of "Gesamtkunstwerk". In this, he endeavours to unite the different dimensions
of space, time, faith and music. On the other hand, Schläpfer points to the danger that
such a "Gesamtkunstwerk" can confine the congregation very much to a passive role -
not unlike a sermon, though in a normal church service, the sermon is augmented by
elements such as hymns and prayers.




	Herausforderungen liturgischen Komponierens : zum Schlussgottesdienst am 25. Oktober 2015 im Berner Münster

