
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 57 (2017)

Artikel: Weltmusik Kirchenmusik : zwischen Globalisierung und
Kontextualisierung

Autor: Schubert, Benedict / Kusmierz, Katrin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858633

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weltmusik Kirchenmusik
Zwischen Globalisierung und Kontextualisierung

Benedict Schubert und Katrin Kusmierz

Kirchenmusik ist Weltmusik:1 Überall, wo es christliche Kirchen gibt,
haben sich eigene kirchenmusikalische Formen ausgebildet. Dies gilt
besonders für das Kirchenlied, auf das wir uns im Folgenden beschränken:
(Westliche) Kirchenlieder sind im Zuge der Ausbreitungsbewegung des

Christentums mit den Missionaren in alle Erdteile gewandert, sind
heimisch geworden, haben sich verändert und wurden wieder
weiterverbreitet.2 Lokale Musikkulturen haben dabei die Musik in der Kirche
zunehmend geprägt, wenn auch die Legitimität ersterer als eigenständige

christliche Ausdrucksformen bei den meisten Missionierenden und
Missionsgesellschaften zunächst umstritten war. Wenn wir hier Kirchenmusik

als Weltmusik in den Blick nehmen, so machen wir uns bewusst,
dass Kirchenmusik ein globales Phänomen ist, in dem gleichermaßen
inkulturierende wie globalisierende Kräfte am Werk waren und sind.
Diese werden im vorliegenden Beitrag ausgehend von einem Beispiel
expliziert und reflektiert. Implizit ging und geht es dabei immer auch
um die Frage, welche Musik für welchen Gottesdienst angemessen sei.

Blest Be the Tie - ein Beispiel

Wer den in seiner Heimat sehr bekannten südafrikanischen Männerchor

Amadodana Ase Wesile das Lied «Ke Nale Modisa» singen hört,3

1 Den Begriff «Weltmusik» verstehen wir hier nicht im Sinne der Bezeichnung ei¬

nes bestimmten Musik-Genres, sondern wir verwenden ihn, um zu signalisieren,
dass Kirchenmusik ein kulturell und geographisch vielsprachliches Unterfangen
ist und nicht nur auf die westliche Hemisphäre beschränkt ist.

2 Wir beschränken uns in diesem Beitrag hauptsächlich auf die protestantischen
Kirchen und die protestantische Missionsbewegung, die ihren «Höhepunkt» im
19. Jahrhundert fand. Interessant wäre ebenso eine Untersuchung zur Entwicklung
des römisch-katholischen Liedguts in verschiedenen geographischen Kontexten.

3 CD Amadodana Ase Wesile, Ke Nale Modisa, Johannesburg 2006. <https://www.
youtube.com/watch?v=21bHJk6nzUc> (18. März 2016).



146 Benedict Schubert/Katrin Kusmierz

wird zunächst wohl vermuten, wir hätten es mit einem typischen
Beispiel südafrikanischer Gospelmusik zu tun. Die Melodie des Lieds wurde

indessen vom Zürcher Musikverleger und -pädagogen Hans-Georg
Nägeli (1773-1836) zu Beginn des 19. Jahrhunderts komponiert und
gelangte auf jenen verschlungenen Wegen nach Südafrika, wie sie für
den Teil der Missionsgeschichte charakteristisch sind, in dem es um den
Transfer von Musik geht:4

Kurz nach Nägelis Tod erhielt seine Witwe in Zürich Besuch von
Lowell Mason (1792-1872). Dieser gehörte zu einer Bewegung, die als
«better music movement» bezeichnet wurde. Deren Anhänger waren
überzeugt, die Qualität der amerikanischen Kirchenmusik würde
gesteigert, wenn sie sich die europäische Musik zum Vorbild nehme. Mason

war deshalb nach Europa gereist, um sich möglichst viel Anregung,
aber auch Notenmaterial zu besorgen. Unter den Noten, die Mason auf
dieser Reise Frau Nägeli abkaufte, befand sich auch eine Melodie, die er
schließlich mit einem Gedicht des englischen Baptistenpredigers John
Fawcett (1740-1817) kombinierte. Das daraus resultierende Lied «Biest
Be the Tie», das sich in der Originalsprache oder in Übersetzung in
unzähligen Kirchenliederbüchern findet, ist gewissermaßen das
Gemeinschaftswerk eines Schweizer Musikpädagogen, eines amerikanischen
Musikreformers und eines englischen Baptistenpredigers.5

Seinen Weg in die weitere Welt fand das Lied als Teil jenes Liedguts,
das von den angelsächsischen «Revivais» geprägt ist. Diese Lieder spiegeln
eine sehr individuelle, gefühlsbetonte Frömmigkeit wieder. Eine
hochromantische Musiksprache verbindet sich mit farbintensiven Bildern, in
denen die Welt dunkel und bedrohlich, die christliche Gemeinde hell als
rettende Gemeinschaft erscheint. Stephen A. Marini spricht von einem Korpus
von «identitätsstiftenden Liedern» im amerikanischen Protestantismus.6
Sie waren leichter zugänglich als die ehrwürdigen deutschen Choräle -

4 Zur ausführlichen Darstellung: Benedict Schubert, «Biest be the tie that binds.
Damit das fremde Wort vertraut wird - Lieder in der Mission», in: Klangwandel.
Über Musik in der Mission, hg. von Verena Grüter und Benedict Schubert, Frankfurt

a.M.: Verlag Otto Lembeck, 2010, S. 283-295.
5 In der Version des IPCC, des International Pentecostal Church Choir, ist die Ori¬

ginalmelodie noch gut erkennbar: <https://www.youtube.com/watch?v=v9Qk
XWIJSWk (31. März 2017). «Klassische» Versionen finden sich viele; vgl. z.B.:
<https://www.youtube.com/watch?v=YUUE9agdb_A> (2. November 2016). Noten

finden sich in angelsächsischen Liederbüchern, auch im «Open Hymnal» im
Netz: <http://openhymnal.org/Pdf/Blest_Be_The_Tie_That_Binds-Dennis.pdf>
(3. November 2016).

6 «Most American Protestants carry a group of signature hymns in their minds that
return them to scenes of Sunday school, summer camp, youth fellowship, revival,
church community, and family celebrations. Historians of religion call this return



Weltmusik Kirchenmusik 147

und weil ohnehin aus den angelsächsischen Ländern deutlich mehr
Menschen «in die Mission» ausreisten als aus Deutschland, finden sich Lieder
aus diesem Korpus buchstäblich auf der ganzen Welt.7 In manchen lokalen

Varianten ist das ursprüngliche Lied noch hörbar, weil Melodie und
Tempo sich nahe ans Original anlehnen und nur der Text in die betreffende

Sprache übersetzt wurde: In der evangelisch-reformierten Kirche
Angolas beispielsweise wurde hin und wieder «Benditos laços» gesungen,
und es klang im Grund sehr ähnlich, wie wenn es in einer englischen
oder amerikanischen Gemeinde gesungen wird. Doch so wie die Version
dieses Lieds von Amadodana Asa Wesile kaum mehr als eine Version von
«Biest Be the Tie» erkennbar ist, können auch andere Lieder in Text,
Melodie und Rhythmus so weitgehende Veränderungen durchlaufen haben,
dass die Versicherung, es handle sich um ein Lied, das ursprünglich aus
dem angelsächsischen Westen kommt, Erstaunen hervorruft.

Mission als Übersetzungsbewegung8

Seit seinen Anfängen kennt das Christentum kein geographisches
Zentrum, auf das hin alle, die den christlichen Glauben als ihren eigenen
annehmen, sich ausrichten sollten.9 Ebenso wenig kennt es im Prinzip

to origins the process of repristination, a reentry into the pure, constitutive moments
of sacred experience.» Stephen A. Marini, Sacred Song in America. Religion, Music,
and Public Culture, Urbana/Chicago: University of Illinois Press, 2003, S. 207.

7 In den 1920er-Jahren hat der ehemalige norwegische Missionar Carl Doving eine
Sammlung von über 300 Liederbüchern angelegt, die weltweit in Gebrauch
waren. Er hat sie unter anderem auch daraufhin durchforstet, in wie viele Sprachen
einzelne Lieder übersetzt waren. Die Liste der 14 Lieder mit den meisten Übersetzungen

findet sich in Gerhard Rosenkranz, Das Lied der Kirche in der Welt. Eine
missionshymnologische Studie, Berlin/Bielefeld: Verlag Haus und Schule, 1951,
S. 182. Dovings Sammlung befindet sich im Lutheran Theological Seminary in
St. Paul MN. Dort wurde mir (B. S.) auch eine Mappe gezeigt, in der Doving
Übersetzungen des Luther-Lieds «Ein feste Burg ist unser Gott» zusammengestellt

hat; er hatte 178 Übersetzungen gefunden. Aufs Deckblatt notierte er: «The
Battle Hymn of the Reformation as sung in Heaven, on Earth, and in Hell».

8 Siehe Lamin Sanneh, Translating the Message. The Missionary Impact on Culture,
Maryknoll: Orbis Books, 1992.

9 Siehe Polycentric Structures in the History of World Christianity. Polyzentrische
Strukturen in der Geschichte des Weltchristentums, hg. von Klaus Koschorke und
Adrian Hermann, Wiesbaden: Harrassowitz, 2014. - Veränderte Landkarten. Auf
dem Weg zu einerpolyzentrischen Geschichte des Weltchristentums, hg. von Ciprian
Burlacioiu und Adrian Hermann, Wiesbaden: Harrassowitz, 2013.



148 Benedict Schubert/Katrin Kusmierz

eine normative Kultur, die alle übernehmen müssten, die sich einer
christlichen Gemeinschaft anschließen. Gewiss hat es im Verlauf der
Geschichte der Ausbreitung des Christentums immer wieder Versuche
gegeben, doch ein geographisches Zentrum zu behaupten - der eindrücklichste

und am längsten vitale Versuch war es, Rom als das Zentrum der
Christenheit zu etablieren. Auch der Großteil der von europäischen und
amerikanischen Gesellschaften im 19. Jahrhundert ausgesandten Missionare

setzte implizit oder explizit ihre angestammte Kultur als Leitkultur
voraus. Infolgedessen gingen sie davon aus, dass die lokalen Gemeinden
mit dem Evangelium auch die kulturellen Normen und Gewohnheiten
der Missionierenden übernehmen würden.

Das darf aber nicht übersehen lassen, dass geographische Zentren
der Christenheit sich mehrmals verschoben und vervielfacht haben.
Seit Pfingsten breitet sich der christliche Glaube in einer Übersetzungsbewegung

aus. Es gehört zu den Wesensmerkmalen des Christentums,
dass auch strenge Fundamentalisten anerkennen müssen, dass wir
bestenfalls ein paar wenige Wörter der von Jesus gesprochenen Sprache
kennen. Sogar wer der Überzeugung ist, sämtliche in den Evangelien
als Rede von Jesus bezeichneten Texte gingen direkt auf ihn zurück,
muss zugestehen, dass wir nicht hinter eine griechische Übersetzung
zurück gelangen können.

Im Pfingstbericht betont Lukas dreimal (Apg 2,6.8.11), dass die
fremden Pilgerinnen und Festbesucher die vom Geist Ergriffenen in
ihren jeweiligen Sprachen sprechen hörten. Mit diesem Element in der
Gründungsgeschichte der weltweiten Kirche wird zum Ausdruck
gebracht: Menschen sollen in jener Sprache etwas von «Gottes großen
Taten» erfahren, die sie am besten kennen: ihrer eigenen.

Damit wurde die Mission als eine Bewegung begründet, die sich
dafür einsetzt, dass der christliche Glaube dort, wo er hingelangt, Wurzeln

schlägt. Diejenigen, die er erreicht, sollen sich das Evangelium zu
eigen machen können. Es soll sie in der Sprache ihres Herzens erreichen

- und in dieser Sprache sollen sie es selbst hören, nachbuchstabieren

und weitergeben können. Deshalb wurde und wird übersetzt. Das

fing in der Regel mit Texten an, prioritär mit der Bibel, aber auch mit
liturgischen Stücken oder Grundlagentexten der jeweiligen Konfession.
«Übersetzt» wurden aber auch Riten, Lieder und Musik sowie Gewohnheiten

und Verhaltensregeln.



Weltmusik Kirchenmusik 149

Lieder übersetzen

Aus drei Gründen wurden in der neuzeitlichen Missionsbewegung Lieder

übersetzt: Lieder hatten sich als wichtiges und wirksames Mittel
der Evangelisation einerseits und der Katechese andererseits erwiesen.
Zudem war unvorstellbar, wie ein Gottesdienst ohne Lieder und Musik
gefeiert werden sollte.

Dass und wie Musik berühren und bewegen, aber auch verführen
kann, muss hier wohl nicht ausführlicher dargelegt werden. Missionare
europäischer wie amerikanischer protestantischer Missionsgesellschaften

im 19. Jahrhundert haben sich die Wirkung von Musik in ihren
Missionsbemühungen zunutze gemacht. Eine besonders wichtige Rolle
spielte Musik jedoch in den Evangelisationsveranstaltungen im Kontext
der schon genannten «Revivais» im englischsprachigen Raum, wie das

Beispiel des Methodistenpredigers Dwight L. Moody (1837-1899) und
des Sängers - und ursprünglichen Juristen - Ira R. Sankey (1840-1908)
zeigt. Sie haben das Konzept der neuzeitlichen Evangelisationsveran-
staltung sozusagen «formalisiert». Ihre gemeinsamen Auftritte in
Zelten, Hallen und Sälen eröffnete in der Regel Sankey mit gefühlvollen
Liedern aus seiner ständig wachsenden Sammlung.10 Melodien und
Texte sollten als segensreicher Regen den Boden der Seelen aufweichen,

damit Moody dann den Samen des Worts säen konnte. Die Lieder

nach der Predigt sollten die Wirkung des Worts verstärken und
beschleunigen: die Zuhörenden wurden dazu ermutigt, den von Moody
gepredigten Glauben als ihren eigenen anzunehmen.

Die Lieder, die Sankey sammelte und sang, entsprachen vom Stil her
den Gewohnheiten und Bedürfnissen der Hochromantik. Sie könnten als

«geistliche Volkslieder» bezeichnet werden, sie sind eingängig und leicht
zugänglich. Nur selten genügen sie einem Anspruch auf kompositorische
Komplexität; sie sind deswegen auch schon mit dem strengen Verdikt
belegt worden, sie seien «simpelster Abklatsch der Romantik».11

10 Die Beschreibung einer Evangelisationsveranstaltung von Moody und Sankey
findet sich in Brian Wren, Praying Twice. The Music and Words of Congregational
Song, Louisville/London: Westminster John Knox Press, 2000, S. 5f. Sankey legte

eine Sammlung von «Sacred Songs and Solos» an. In ihrer letzten Fassung
enthielt diese 1200 Lieder. Die letzte Ausgabe - leider nur die Textausgabe - ist
digital zugänglich über <https://archive.org/details/sacredsongssolosOOsank>
(2. März 2017). Der Autor besitzt eine Version mit 750 Liedern: Ira D. Sankey,
Sacred Songs and Solos with Standard Hymns Combined. 750 Pieces, London: Morgan

and Scott, [vermutlich 1890].
11 Markus Jenny, Art. «Kirchenlied I - historisch», in: Theologische Realenzyklopä¬

die, Band 18, Berlin: de Gruyter, 1989, S. 602-629.



150 Benedict Schubert/Katrin Kusmierz

Dennoch, oder gerade deswegen, entfalteten und entfalten diese

Lieder auch über kulturelle Grenzen hinweg Wirkung und wurden
aufgenommen und adaptiert. Der nigerianische Autor Chinua Achebe
beschreibt in seinem zum Klassiker der afrikanischen Literatur gewordenen

Things Fall Apart (deutsch: Alles zerfällt) in ausgesprochen
kritischer Weise, wie die Ankunft des Christentums sich auf die traditionelle

Gesellschaft auswirkt. Doch auch er erkennt die Wirkung, die Singen
auf eine Zuhörerschaft hat:

Then the missionaries burst into song. It was one of those gay and rollicking tunes of
evangelism which has the power of plucking at silent and dusty chords in the heart of
an Ibo man. The interpreter explained each verse to the audience, some of whom now
stood enthralled. It was a story of brothers who lived in darkness and in fear, ignorant
of the love of God. It told of one sheep out on the hills, away from the gates of God and
from the tender shepherd's care.12

Neben der Evangelisation war die Katechese ein weiteres Feld, auf dem
Lieder in besonderer Weise zum Einsatz kamen. Texte lassen sich leichter

im Gedächtnis behalten, wenn sie sich als Lieder lernen lassen, das
erleben wir mit Kindern - in vielen Sprachen gibt es beispielsweise
Melodien, mit denen sich das Alphabet auswendig lernen lässt. Schon
Luther schuf zu seinem Katechismus eine Reihe von Chorälen, dank
derer die Gemeinde lernen und sich merken konnte, worum es bei den
zentralen Stücken des Katechismus ging.13

Wo die Missionierenden hinkamen, wollten sie möglichst bald eine
Gemeinde sammeln und mit ihr Gottesdienst feiern. In der Regel hatten
sie klare Vorstellungen davon, wie Gottesdienst auch in der Fremde zu
feiern sei. Sie gingen zunächst davon aus, dass sie «einfach» die Texte
der Lesungen, Auslegungen, Gebete und Lieder in die lokale Sprache zu
übersetzen hätten. In ihrer Begegnung mit den neuen «Schwestern und
Brüdern» mischten sich Neugier und Zuneigung oft mit dem Befremden

gegenüber den so anderen Gewohnheiten und Ausdrucksformen.

12 Chinua Achebe, Things FallApart, New York: Anchor Books, 1994, S. 148. (Deutsch
neu herausgegeben mit einer Einführung der zeitgenössischen nigerianischen
Autorin Chimamanda Ngozi Adichie: Alles zerfällt, Frankfurt a. M.: Fischer Verlag,
2014.) Eines der erwähnten Lieder wird «The Ninety and Nine» sein, das zu den
berühmtesten Liedern Ira Sankeys zählt (Nr. 43 in der uns vorliegenden Ausgabe
von Sacred Songs and Solos; es sind da aber die «gates of gold», nicht «of God»).

13 Zum Reformationsjahr wurde im März 2017 in der Peterskirche in Basel in einem
Konzert eine Auswahl aus dem 3. Teil der «Clavier-Übung» von J. S. Bach aufgeführt.

Nach einem Ausdruck von Albert Schweitzer wird dieser Zyklus, dem Bach

vor allem Katechismuslieder Luthers zugrunde gelegt hat, oft «Orgelmesse»
genannt. In den fünf Sonntagsgottesdiensten vor dem Konzert wurde in der Predigt
jeweils einer der Choräle ausgelegt, die Bach musikalisch gedeutet hat.



Weltmusik Kirchenmusik 151

Dass kulturelle Unterschiede theologisch und damit verbunden auch
moralisch gewertet wurden, war selbstverständlich. Berichte von
Missionaren geben immer wieder dem Befremden darüber Ausdruck, dass

beispielsweise an der damaligen Goldküste (Ghana) oder in Südindien

die Menschen lauter und expressiver sangen oder dass Tanz und
Perkussion selbstverständlich zum musikalisch-expressiven Repertoire
gehörten. Die Missionare hingegen kamen aus einer Welt und einem
Umfeld, in denen «Sitte und Anstand» vor allem Diskretion bedeuteten,
die Fähigkeit, seine Gefühle unter Kontrolle zu haben, sich zusammenzunehmen.

Entsprechend beantworteten viele Missionierende die Frage
sehr restriktiv, welche Musik und welche Art von Gesang im christlichen

Gottesdienst verwendet werden sollten. Höchst problematisch
war aus Sicht der Missionare zudem, dass kulturelle Ausdrucksformen
wie beispielsweise der Gebrauch von Trommeln stark mit lokalen religiösen

Ritualen verknüpft waren. Um hier eine synkretistische Überlagerung

verschiedener religiöser Deutungssysteme zu vermeiden, führten
sie die neu entstehenden Gemeinden in den Gemeindegesang ein, den
sie aus ihrer Heimat kannten. So schreibt Veit Arlt:

Die Basler Mission, die ab 1828 an der Goldküste tätig war, definierte das christliche
Gemeindeleben und den ordentlichen Lebenswandel in ihrer Ordnung für die christlichen

Gemeinden an der Goldküste in Abgrenzung zur lokalen afrikanischen Kultur
und beschrieb diese im Gegenzug als Heidentum. Trommeln und Tanzen wurden klar
als Elemente des Heidentums beschrieben und waren deshalb den Christen nicht
erlaubt. Als Alternative führten die Missionare Liedgut in der jeweiligen lokalen Sprache
ein, das sich an der Kirchenmusik Württembergs und den Liedern der Erweckungsbe-
wegung, aber auch an Volksliedern der Heimat orientierte.14

Die Missionare beschränkten sich nicht auf das reine Singen, sondern
importierten auch jene Instrumente, die sie für passend hielten und die
sie aus praktischen Gründen in die fremde Welt mitnehmen konnten:
das Akkordeon, das Harmonium sowie verschiedene Blasinstrumente
(Posaunenchöre). Im eben zitierten Artikel beschreibt Veit Arlt, welche

von den Missionierenden ganz sicher so nicht beabsichtigte, aber
entscheidende Wirkung dieser Transfer auf die Entwicklung der
Tanzmusik in Ghana hatte: Die Nutzung der Instrumente blieb nicht auf den
kirchlichen Kontext beschränkt; diese prägten nachhaltig verschiedene
Formen populärer Musikkultur wie den Highlife oder die sogenannten

14 Veit Arlt, «Vom <Tanz der Christen> zum Gospel Boom. Christentum und populäre
Musik in Ghana im 19. und 20. Jahrhundert», in: Klangwandel Über Musik in der

Mission, hg. von Verena Grüter und Benedict Schubert, Frankfurt a.M.: Verlag
Otto Lembeck, 2010, S. 143-158, hier S. 145.



152 Benedict Schubert/Katrin Kusmierz

Singing Bands, die ihrerseits wiederum großen Einfluss auf die
Kirchenmusik ausübten und die Inkulturation derselben vorantrieben.

Der Import heimatlicher Kirchenlieder und vertrauter musikalischer

Ausdrucksformen diente nicht bloß der Abwehr der als
«heidnisch» diskreditierten lokalen Musik und Kultur. Die «heimatlichen
Klänge» verschafften den Missionierenden genau dies: wenigstens
für den Moment des Gottesdienstes, für den Moment des Singens
eintauchen zu können ins Vertraute, sich geborgen zu fühlen im Bekannten,

dem unausweichlich bedrängenden Fremden eben doch - und sei
es nur für den symbolischen Moment des Gottesdienstes - entkommen
zu können.15

Der Transfer ist keine Einbahnstraße

Der Mission ist verschiedentlich der Vorwurf gemacht worden, sie sei
ein großes und moralisch höchst fragwürdiges Entfremdungsunternehmen

gewesen; in einer solchen Sicht sind Missionierende pauschal
«Täter» und die Missionierten ihre «Opfer». Es ist kaum zu bestreiten,
dass Missionierende auf autoritäre und unsensible Weise Bestehendes
und Vorfindliches abwerteten, beiseiteschoben und zerstörten. Doch
zum einen handelten und verhielten sich längst nicht alle so, die von
einem westlichen Missionswerk ausgesendet in Afrika, Asien oder
Lateinamerika wirkten.16 Zum anderen nimmt eine solche vereinfachende
Sicht auf die Mission nicht zur Kenntnis, dass auch Mission ein
Kommunikationsgeschehen ist, bei dem die Empfängerinnen und Empfänger
über die Bedeutung dessen bestimmen, was kommuniziert wird. Das

gilt auch dann, wenn zwischen «Sender» und «Empfänger» ein klares
Machtgefälle bestehen sollte. Die Machtfrage darf also nicht ausgeblendet

werden. Doch auch sie kann nicht auf allzu banale Weise beantwortet

werden im Blick auf das Verhältnis zwischen denen, die im Bewusst-
sein ihrer Mission ausreisten, und denen, bei denen sie ankommen und
verstanden werden wollten. Sogar dort, wo Mission im Rahmen kolonialer

Eroberung geschah, war das Verhältnis zwischen Missionierenden
und Missionierten komplex. Auf keinen Fall war es einfach so, dass die
einen sich und alles, was sie vorhatten, einfach durchsetzen konnten,

15 S.o., Fußnote 6.

16 Vgl. dazu Jon Miller, The Social Control ofReligious Zeal. A Study ofOrganizational
Contradictions, New Brunswick, NJ: Rutgers University Press, 1994.



Weltmusik Kirchenmusik 153

während die anderen gezwungen waren, passiv zu erdulden, was ihnen
angetan wurde. Die Aneignung des Christentums erfolgte selten in dem
von den Missionaren intendierten Rahmen, sondern weitaus
selbstbestimmter, kreativer und eigenständiger.

Wo es um den Transfer von Musik und Liedern in afrikanischen
Kirchen geht, hat James Krabiii «sechs Phasen musikalischer Entwicklung»
beobachtet.17 Der Begriff «Phasen» suggeriert dabei vor allem eine
zeitliche Abfolge; tatsächlich lässt sich aber beobachten, dass - mit Ausnahme

der möglichst reinen Übernahme - alle anderen Phasen gleichzeitig
in Gottesdiensten präsent sind. Was in der einen Phase entdeckt oder
geschaffen worden ist, wird später nicht zwingend aufgegeben.

• In der ersten Phase der «Übernahme» wurden westliche Lieder und
Gesänge möglichst originalgetreu in den neu gegründeten
afrikanischen Gemeinden aufgenommen und gesungen. Das Christentum

war als etwas Fremdes gekommen. Eine Bekehrung bedeutete
die Abkehr vom eigenen, vom Vertrauten, hin zu etwas Neuem.

• In der «Adaptationsphase» wurden die von außen importierten Me¬

lodien und Texte behutsam und vorsichtig «afrikanisiert». Melodie
und Text sollten noch eindeutig erkennbar bleiben, doch afrikanische

Instrumente - namentlich perkussive - und die Übersetzung
in die lokale Sprache sollten den Zugang erleichtern.

• In der «Abwandlungsphase» wurden die Missionslieder stärker
bearbeitet. Nun wurden Rhythmus, Melodie und Text nicht mehr
bloß angepasst, sondern es wurde der importierte Text durch einen

ganz anderen, autochthonen ersetzt, oder die Melodie wurde
aufgegeben. Stattdessen sang man nun den übernommenen Text nach
einer eigenen, neuen Melodie und in einem Rhythmus, der nichts
mehr mit westlichen Metren zu tun hatte. Das II. Vatikanische Konzil

hatte dazu namentlich in den katholischen Kirchen einen neuen
Freiraum eröffnet.18

• In einer vierten Phase der «Nachahmung» schufen einheimische
Dichterinnen und Komponisten, Sänger und Chorleiterinnen
Lieder, die so klingen, als seien sie ursprünglich ebenfalls importiert
worden. Durch die Mission entstandene Gemeinden hatten sich die

17 James Krabiii, «Begegnungen. Was mit Musik passiert, wenn Völker sich begeg¬

nen», in: Grüter/Schubert, Klangwandel, S. 89-108, hier S. 100-105.
18 Siehe dazu die «Regeln zur Anpassung an die Eigenart und Überlieferungen der

Völker», Art. 37-40 der Konstitution über die Heilige Liturgie: <http://www.
vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_
19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html> (9. März 17).



154 Benedict Schubert/Katrin Kusmierz

ursprünglich fremde musikalische Ausdrucksweise so zu eigen
gemacht, dass sie sie nun auch als eigene reproduzieren konnten.19

• Die fünfte Phase steht für jene der «Indigenisierung». Nun wurden
Melodien und Rhythmen der eigenen Tradition aufgenommen, in
den Texten wurden nicht nur die eigene Sprache verwendet,
sondern auch eigene, der lokalen Kultur entsprechende Metaphern und
Bilder eingesetzt. Während in der ersten Generation diese Formen
gerne als Ausdruck von «Heidentum» diskreditiert und deshalb aus
dem Gottesdienst verbannt worden waren, erschienen sie nun als
Beweis dafür, dass das Evangelium wirklich angekommen war und
im heimischen Boden Wurzeln geschlagen hatte.

• Als sechste und letzte Phase erkennt Krabiii jene der «Internatio-
nalisierung»:

In der Phase der Internationalisierung wurden Melodien, Texte und Rhythmen
aus der weltweiten Ökumene jenseits des westlichen und des eigenen lokalen
Kontextes in das Leben und den Gottesdienst der Kirche integriert. Dies ist das

aktuellste, noch fast unerforschte Gebiet der Gottesdienstmusik für die Kirche.
Im Gegensatz zur kontextabhängigen Musik ist sie das, was die 1996 erschienene

«Erklärung von Nairobi zu Gottesdienst und Kultur» als «interkulturelle»
Musik bezeichnet hat. Dies wird «die» Begegnung des 21. Jahrhundert sein,
deutlich breiter angelegt und reicher als die bilateralen Beziehungen, die einen
großen Teil des kolonialen Experiments zwischen Europa und Afrika bis dahin
geprägt haben.

In Schweizer Gemeinden wurde diese «Internationalisierung» etwa seit
den 1960er-Jahren darin hörbar, dass afro-amerikanische Spirituals in
das kirchenmusikalische Repertoire Eingang fanden. Seither kamen
vermehrt Lieder aus der weltweiten ökumenischen Bewegung dazu,20

19 «Überall auf dem Kontinent wimmelt es an Beispielen von afrikanischen Musi¬

kern, die Lieder für den Gottesdienst im Stile der Erweckungsbewegung des 19.

Jahrhunderts, südländische Gospels [im engl. Original «Southern Gospel> - B. S.],

vierstimmige Männer-Quartett-Arrangements und - im Rahmen der heutigen
Musikszene - zunehmend in den populären Genres «Lobpreis und Anbetungs>-
Chorgesang, Country- und Westernmusik, Hip-Hop, Reggae und Rap komponiert
haben.» Krabiii, «Begegnungen», S. 104.

20 Dies wird auch - in bescheidenem Umfang - sichtbar im Gesangbuch der Evan-

gelisch-reformierten Kirchen der deutschsprachigen Schweiz, hg. vom Verein zur
Herausgabe des Gesangbuchs der Evangelisch-reformierten Kirchen der
deutschsprachigen Schweiz, Basel: Friedrich Reinhardt Verlag/Zürich: Theologischer
Verlag, 1998, oder im Rise up plus. Ökumenisches Liederbuch. Lieder und Gebete

für Gottesdienst, Unterricht und Gemeindearbeit, hg. von der Liturgie- und
Gesangbuchkonferenz der evang.-ref. Kirchen der deutschsprachigen Schweiz
et al., Luzern: Rex Verlag/Basel: Friedrich Reinhardt Verlag/Zürich: Theologischer

Verlag, 2011. Hinzu kommen ökumenische Liederbücher wie beispielswei-



Weltmusik Kirchenmusik 155

aber auch die Gesänge aus Taizé oder schließlich Lieder aus der pfingst-
lich-charismatischen Worship-Szene.21

«Heart Music» - Musik des Herzens

Weil Menschen nicht per se sesshaft sind, sondern im Gegenteil immer
wieder aufgebrochen sind, um sich anderswo niederzulassen, gab und
gibt es Kulturkontakte und damit auch wechselseitige Beeinflussung.
Die einen reagieren darauf begeistert und nehmen möglichst viel auf
und integrieren, was von außen an sie herangetragen wird. Die
anderen bedauern, dass nicht «rein» bleibt, was ihnen vertraut war. Die
neuzeitliche Missionsbewegung ist Teil eines seit langem andauernden,
sich allerdings beschleunigenden Prozesses der Globalisierung. Der
musikalische Transfer ist ein Aspekt darin.

Die Frage nach der Identität stellt sich dabei immer wieder. Sie

kann und darf nicht durch eine simple Formel beantwortet werden.
Sollen, ja dürfen Gemeinden nur «indigene» Lieder singen, die ihrer
eigenen Tradition entstammen? Was ist überhaupt die eigene Tradition?
In der Musikethnologie wird der Begriff der «indigenen Musik» zwar
«mit einer gewissen Selbstverständlichkeit verwendet, eine einigermaßen

allgemeingültige Definition scheint sich aber nicht durchgesetzt
zu haben.»22

Singt eine angolanische Gemeinde ein fremdes Lied, wenn sie mit
«Yisu ngeye nkamba dietu» das Lied anstimmt, das am Anfang seiner
Verbreitung «What a friend we have in Jesus» hieß? Ist es fragwürdig,

se das von der damaligen Basler Mission und dem Evangelischen Missionswerk
Hamburg publizierte Thuma Mina. Singen mit den Partnerkirchen, Basel: Basileia

Verlag/München/Berlin: Strube Verlag, 1995.
21 Letztere stellt eine eigentlich globale und sich globalisierende Musikbewegung

(und zuweilen Musikindustrie) dar, die beim Thema Kirchenmusik als Weltmusik

eigentlich ausführlicher Beachtung finden sollte, was hier aus Platzgründen
nicht geschehen konnte. Siehe dazu die Beiträge von Sooi Ling Tan, «Lobpreismusik

weltweit - Theologie und Spiritualität eines musikalischen Genres aus
asiatischer Perspektive» sowie Guido Baltes, «Worship-Musik im europäischen
Kontext», beide in: Gottesklänge. Musik als Quelle und Ausdruck des christlichen
Glaubens, hg. von Jochen Arnold, Folkert Fendler, Verena Grüter und Jochen Kaiser,

Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2013, S. 225-246 bzw. 247-260.
22 Benjamin Carstens, «Die Entstehung indigener christlicher Musik in Papua-

Neuguinea von Zahn und Keyßer bis heute», in: Schubert/Grüter, Klangwandel,
S. 185-202, hier S. 185.



156 Benedict Schubert/Katrin Kusmierz

im schlimmsten Fall peinlich kindisch, wenn der Kirchenchor eines
Dorfs im Oberaargau «Siyahamb' ekukhanyen' kwenkhos» singt und
vielleicht etwas unbeholfen dazu mit dem Oberkörper wippt, und der
eine oder andere Fuß im Takt stampft?

Fremdes und Eigenes, Entfremdetes und Angeeignetes lassen sich
dabei nicht mehr so genau unterscheiden. Letztlich ist die daraus
resultierende Dynamik wesentliches Charakteristikum des Christentums,
wie der schottisches Missionshistoriker Andrew F. Walls beobachtet: Er
stellt fest, dass bei der Ausbreitung des Christentums immer zwei
komplementäre Kräfte am Werk waren und sind.23 Die eine Kraft nennt
er «indigenizing principle». Es ist die Übersetzungsdynamik, die dafür
sorgt, dass das Christentum und christliche Ausdrucksformen sich
einwurzeln und für Menschen Heimat werden können. Die andere Kraft,
die Walls für ebenso wichtig hält, ist das «pilgrim principle». Es ist die
Dynamik, die Menschen herausruft, herauslöst aus dem, was ihnen
bekannt und vertraut ist, es ist die Kraft, die Veränderung ermöglicht
und erwirkt. Wenn angolanische Christen «What a friend» singen oder
ein Schweizer Kirchenchor «Siyahamba» intoniert, dann machen sie auf
symbolische Weise beide Kräfte hörbar. Singend geben sie zu erkennen,
dass das Fremde bei ihnen angekommen ist. Und dass - «Siyahamba»

- die christliche Gemeinde stets «heimatlose» Gemeinde auf Wanderschaft

ist, auf einem Weg, der Neues erschließt und neue Sichtweisen
ermöglicht.

Dass dabei nicht mehr so genau auszumachen ist, was fremd und
was eigen ist, darauf weist auch Benjamin Carstens hin, von dem die
Beobachtung zur Schwierigkeit stammt, den Begriff der «indigenen Musik»

zu definieren. Carstens illustriert an einem besonders schönen
Beispiel, wie eng die Grenzen dieses Begriffs sind. Er führt die Posaunenchöre

in Papua-Neuguinea an,

[...] die gerade in der lutherischen Kirche vielerorts ein fester Bestandteil des
Gemeindelebens sind und von den Mitgliedern als traditionelle Musik bezeichnet werden.
Kann man Posaunenchöre einfach als westliche und importierte Musik abtun, wenn
die einheimische Kirche sie inzwischen als Teil ihrer eigenen traditionellen Musik
sieht und zu manchen Anlässen sogar traditionelle Bekleidung und Schmuck dazu
trägt? Wer hier als westlicher Besucher strikte Einteilungen in «indigen» und «westlich»

vornimmt, landet schnell bei einem Paternalismus, vor dem gerade mit Blick auf
die Kolonialgeschichte zu warnen ist.24

23 Andrew F. Walls, «The Gospel as Prisoner and Liberator of Culture», in: ders., The

Missionary Movement in Christian History. Studies in the Transmission of Faith,
Maryknoll: Orbis Books, 1997, S. 3-15.

24 Carstens, «Die Entstehung indigener christlicher Musik», S. 197.



Weltmusik Kirchenmusik 157

Carstens greift deshalb in der Folge einen Begriff auf, der in der
Musikethnologie häufig verwendet wird, wo sie sich mit der Musik im Kontext

der Mission befasst: «Heart music» bezeichnet die musikalische
Sprache, das musikalische System, mit dem Kinder und Jugendliche
vertraut gemacht werden und dann vertraut sind, in dem sie also am
besten und tiefsten ihre Emotionen ausdrücken können.

Auch im Blick auf die Kirchen und Gemeinden in der Schweiz stellt
sich diese Frage. Wir haben und pflegen eine wunderbare Tradition des

Kirchenlieds und der Kirchenmusik. Sie sind ein Kulturgut und ein
geistlicher Schatz, den wir auf keinen Fall aufgeben und verlieren dürfen.
Gleichzeitig müssen wir zur Kenntnis nehmen, dass diese musikalische
und kulturelle Tradition von sehr vielen Menschen nicht mehr als ihre
eigene erkannt und verstanden wird. «Heart music» ist für die große
Mehrheit der Menschen auch in unserem Land etwas anderes als jene
Musik, die wir in den Kirchen pflegen. Die Musik, mit der Menschen
heute aufwachsen, kommt ebenfalls oft von außen. Sie gelangt über
den globalen Markt zu uns (auf dem indessen manche Akteure auch
mit großem missionarischem Eifer tätig sind). Es bleibt eine Herausforderung

für die Kirchen, darauf angemessen zu antworten und Wege zu
suchen, dass Menschen ihr Lob, ihre Bitten, ihre Klage, ihr Staunen in
der Musik zum Klingen zu bringen, die die Musik ihres Herzens ist, seien

es alte oder neue Klänge, die vertraut sind oder neu vertraut werden.

World music, church music, between globalisation
and contextualisation

Church music is world music: wherever Christian churches exist, local forms of church
music have emerged. This particularly pertains to hymns: as missionaries have spread
Christianity to all corners of the world, (Western) hymns have found new homes,
have been adapted and disseminated further. Local music cultures have increasingly
had an impact on the music in the church, even though the legitimacy of indigenous
Christian forms of expression was initially disputed among missionaries and missionary

societies. Therefore, the question as to what kind of music would be appropriate
for the worship of the church, was intrinsically linked to these processes of cultural
encounters. In approaching church music as world music, we point to the fact that
church music is a global phenomenon in which contextualising and globalising forces

were and are constantly at work. In the present paper, we reflect upon these forces,

taking the example of the wellknown song "Blest Be the Ties" as a starting point.




	Weltmusik Kirchenmusik : zwischen Globalisierung und Kontextualisierung

