Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 57 (2017)

Artikel: Weltmusik Kirchenmusik : zwischen Globalisierung und
Kontextualisierung

Autor: Schubert, Benedict / Kusmierz, Katrin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858633

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Weltmusik Kirchenmusik

Zwischen Globalisierung und Kontextualisierung

BENEDICT SCHUBERT und KATRIN KUSMIERZ

Kirchenmusik ist Weltmusik:' Uberall, wo es christliche Kirchen gibt,
haben sich eigene kirchenmusikalische Formen ausgebildet. Dies gilt be-
sonders fiir das Kirchenlied, auf das wir uns im Folgenden beschrianken:
(Westliche) Kirchenlieder sind im Zuge der Ausbreitungsbewegung des
Christentums mit den Missionaren in alle Erdteile gewandert, sind
heimisch geworden, haben sich verdndert und wurden wieder weiter-
verbreitet.? Lokale Musikkulturen haben dabei die Musik in der Kirche
zunehmend geprégt, wenn auch die Legitimitit ersterer als eigenstén-
dige christliche Ausdrucksformen bei den meisten Missionierenden und
Missionsgesellschaften zundchst umstritten war. Wenn wir hier Kirchen-
musik als Weltmusik in den Blick nehmen, so machen wir uns bewusst,
dass Kirchenmusik ein globales Phdnomen ist, in dem gleichermalen
inkulturierende wie globalisierende Kréfte am Werk waren und sind.
Diese werden im vorliegenden Beitrag ausgehend von einem Beispiel
expliziert und reflektiert. Implizit ging und geht es dabei immer auch
um die Frage, welche Musik fiir welchen Gottesdienst angemessen sei.

Blest Be the Tie — ein Beispiel

Wer den in seiner Heimat sehr bekannten stidafrikanischen Manner-
chor Amadodana Ase Wesile das Lied «Ke Nale Modisa» singen hort,?

1  Den Begriff «Weltmusik» verstehen wir hier nicht im Sinne der Bezeichnung ei-
nes bestimmten Musik-Genres, sondern wir verwenden ihn, um zu signalisieren,
dass Kirchenmusik ein kulturell und geographisch vielsprachliches Unterfangen
ist und nicht nur auf die westliche Hemisphére beschrankt ist.

2 Wir beschrdnken uns in diesem Beitrag hauptsédchlich auf die protestantischen
Kirchen und die protestantische Missionsbewegung, die ihren «Hohepunkt» im
19. Jahrhundert fand. Interessant wére ebenso eine Untersuchung zur Entwicklung
des romisch-katholischen Liedguts in verschiedenen geographischen Kontexten.

3 CD Amadodana Ase Wesile, Ke Nale Modisa, Johannesburg 2006. <https:/www.
youtube.com/watch?v=2lbHJk6nzUc> (18. Mérz 2016).



146 Benedict Schubert/Katrin Kusmierz

wird zunidchst wohl vermuten, wir héitten es mit einem typischen Bei-
spiel stidafrikanischer Gospelmusik zu tun. Die Melodie des Lieds wur-
de indessen vom Ziircher Musikverleger und -pddagogen Hans-Georg
Négeli (1773-1836) zu Beginn des 19. Jahrhunderts komponiert und
gelangte auf jenen verschlungenen Wegen nach Siidafrika, wie sie fiir
den Teil der Missionsgeschichte charakteristisch sind, in dem es um den
Transfer von Musik geht:#

Kurz nach Négelis Tod erhielt seine Witwe in Ziirich Besuch von
Lowell Mason (1792-1872). Dieser gehorte zu einer Bewegung, die als
«better music movement» bezeichnet wurde. Deren Anhidnger waren
tiberzeugt, die Qualitdt der amerikanischen Kirchenmusik wiirde ge-
steigert, wenn sie sich die europdische Musik zum Vorbild nehme. Ma-
son war deshalb nach Europa gereist, um sich moglichst viel Anregung,
aber auch Notenmaterial zu besorgen. Unter den Noten, die Mason auf
dieser Reise Frau Négeli abkaufte, befand sich auch eine Melodie, die er
schlieBlich mit einem Gedicht des englischen Baptistenpredigers John
Fawcett (1740-1817) kombinierte. Das daraus resultierende Lied «Blest
Be the Tie», das sich in der Originalsprache oder in Ubersetzung in un-
zdhligen Kirchenliederbiichern findet, ist gewissermallen das Gemein-
schaftswerk eines Schweizer Musikpadagogen, eines amerikanischen
Musikreformers und eines englischen Baptistenpredigers.®

Seinen Weg in die weitere Welt fand das Lied als Teil jenes Liedguts,
das von den angelsdchsischen «Revivals» geprigt ist. Diese Lieder spiegeln
eine sehr individuelle, gefiihlsbetonte Frommigkeit wieder. Eine hoch-
romantische Musiksprache verbindet sich mit farbintensiven Bildern, in
denen die Welt dunkel und bedrohlich, die christliche Gemeinde hell als ret-
tende Gemeinschaft erscheint. Stephen A. Marini spricht von einem Korpus
von «identitétsstiftenden Liedern» im amerikanischen Protestantismus.®
Sie waren leichter zugédnglich als die ehrwiirdigen deutschen Chorile —

4  Zur ausfiihrlichen Darstellung: Benedict Schubert, «Blest be the tie that binds.
Damit das fremde Wort vertraut wird — Lieder in der Mission», in: Klangwandel.
Uber Musik in der Mission, hg. von Verena Griiter und Benedict Schubert, Frank-
furt a.M.: Verlag Otto Lembeck, 2010, S. 283-295.

5 In der Version des IPCC, des International Pentecostal Church Choir, ist die Ori-
ginalmelodie noch gut erkennbar: <https://www.youtube.com/watch?v=v9Qk
XWIJSWk (31. Mirz 2017). «Klassische» Versionen finden sich viele; vgl. z.B.:
<https://www.youtube.com/watch?v=YUUE9agdb_A> (2. November 2016). No-
ten finden sich in angelsadchsischen Liederbiichern, auch im «Open Hymnal» im
Netz: <http://openhymnal.org/Pdf/Blest Be The Tie That Binds-Dennis.pdf>
(3. November 2016).

6  «Most American Protestants carry a group of signature hymns in their minds that
return them to scenes of Sunday school, summer camp, youth fellowship, revival,
church community, and family celebrations. Historians of religion call this return



Weltmusik Kirchenmusik 147

und weil ohnehin aus den angelsédchsischen Landern deutlich mehr Men-
schen «in die Mission» ausreisten als aus Deutschland, finden sich Lieder
aus diesem Korpus buchstéblich auf der ganzen Welt.” In manchen loka-
len Varianten ist das urspriingliche Lied noch horbar, weil Melodie und
Tempo sich nahe ans Original anlehnen und nur der Text in die betref-
fende Sprache tibersetzt wurde: In der evangelisch-reformierten Kirche
Angolas beispielsweise wurde hin und wieder «Benditos lacos» gesungen,
und es klang im Grund sehr dhnlich, wie wenn es in einer englischen
oder amerikanischen Gemeinde gesungen wird. Doch so wie die Version
dieses Lieds von Amadodana Asa Wesile kaum mehr als eine Version von
«Blest Be the Tie» erkennbar ist, konnen auch andere Lieder in Text, Me-
lodie und Rhythmus so weitgehende Verdnderungen durchlaufen haben,
dass die Versicherung, es handle sich um ein Lied, das urspriinglich aus
dem angelsédchsischen Westen kommt, Erstaunen hervorruft.

Mission als Ubersetzungsbewegung®

Seit seinen Anfingen kennt das Christentum kein geographisches Zen-
trum, auf das hin alle, die den christlichen Glauben als ihren eigenen
annehmen, sich ausrichten sollten.? Ebenso wenig kennt es im Prinzip

to origins the process of repristination, a reentry into the pure, constitutive moments
of sacred experience.» Stephen A. Marini, Sacred Song in America. Religion, Music,
and Public Culture, Urbana/Chicago: University of Illinois Press, 2003, S. 207.

7  Inden 1920er-Jahren hat der ehemalige norwegische Missionar Carl Doving eine
Sammlung von iiber 300 Liederbilichern angelegt, die weltweit in Gebrauch wa-
ren. Er hat sie unter anderem auch daraufhin durchforstet, in wie viele Sprachen
einzelne Lieder iibersetzt waren. Die Liste der 14 Lieder mit den meisten Uberset-
zungen findet sich in Gerhard Rosenkranz, Das Lied der Kirche in der Welt. Eine
missionshymnologische Studie, Berlin/Bielefeld: Verlag Haus und Schule, 1951,
S. 182. Dovings Sammlung befindet sich im Lutheran Theological Seminary in
St. Paul MN. Dort wurde mir (B.S.) auch eine Mappe gezeigt, in der Doving
Ubersetzungen des Luther-Lieds «Ein feste Burg ist unser Gott» zusammenge-
stellt hat; er hatte 178 Ubersetzungen gefunden. Aufs Deckblatt notierte er: «The
Battle Hymn of the Reformation as sung in Heaven, on Earth, and in Hell».

8  Siehe Lamin Sanneh, Translating the Message. The Missionary Impact on Culture,
Maryknoll: Orbis Books, 1992.

9  Siehe Polycentric Structures in the History of World Christianity. Polyzentrische
Strukturen in der Geschichte des Weltchristentums, hg. von Klaus Koschorke und
Adrian Hermann, Wiesbaden: Harrassowitz, 2014. — Verdnderte Landkarten. Auf
dem Weg zu einer polyzentrischen Geschichte des Weltchristentums, hg. von Ciprian
Burlacioiu und Adrian Hermann, Wiesbaden: Harrassowitz, 2013.



148 Benedict Schubert/Katrin Kusmierz

eine normative Kultur, die alle ibernehmen miissten, die sich einer
christlichen Gemeinschaft anschlieen. Gewiss hat es im Verlauf der
Geschichte der Ausbreitung des Christentums immer wieder Versuche
gegeben, doch ein geographisches Zentrum zu behaupten — der eindriick-
lichste und am ldngsten vitale Versuch war es, Rom als das Zentrum der
Christenheit zu etablieren. Auch der Grof3teil der von européischen und
amerikanischen Gesellschaftenim 19. Jahrhundert ausgesandten Missio-
nare setzte implizit oder explizit ihre angestammte Kultur als Leitkultur
voraus. Infolgedessen gingen sie davon aus, dass die lokalen Gemeinden
mit dem Evangelium auch die kulturellen Normen und Gewohnheiten
der Missionierenden {ibernehmen wiirden.

Das darf aber nicht {ibersehen lassen, dass geographische Zentren
der Christenheit sich mehrmals verschoben und vervielfacht haben.
Seit Pfingsten breitet sich der christliche Glaube in einer Ubersetzungs-
bewegung aus. Es gehort zu den Wesensmerkmalen des Christentums,
dass auch strenge Fundamentalisten anerkennen miissen, dass wir bes-
tenfalls ein paar wenige Worter der von Jesus gesprochenen Sprache
kennen. Sogar wer der Uberzeugung ist, simtliche in den Evangelien
als Rede von Jesus bezeichneten Texte gingen direkt auf ihn zuriick,
muss zugestehen, dass wir nicht hinter eine griechische Ubersetzung
zuriick gelangen kénnen.

Im Pfingstbericht betont Lukas dreimal (Apg 2,6.8.11), dass die
fremden Pilgerinnen und Festbesucher die vom Geist Ergriffenen in ih-
ren jeweiligen Sprachen sprechen horten. Mit diesem Element in der
Griindungsgeschichte der weltweiten Kirche wird zum Ausdruck ge-
bracht: Menschen sollen in jener Sprache etwas von «Gottes grofsen
Taten» erfahren, die sie am besten kennen: ihrer eigenen.

Damit wurde die Mission als eine Bewegung begriindet, die sich
dafiir einsetzt, dass der christliche Glaube dort, wo er hingelangt, Wur-
zeln schldgt. Diejenigen, die er erreicht, sollen sich das Evangelium zu
eigen machen konnen. Es soll sie in der Sprache ihres Herzens errei-
chen — und in dieser Sprache sollen sie es selbst horen, nachbuchstabie-
ren und weitergeben konnen. Deshalb wurde und wird {ibersetzt. Das
fing in der Regel mit Texten an, prioritdr mit der Bibel, aber auch mit
liturgischen Stiicken oder Grundlagentexten der jeweiligen Konfession.
«Ubersetzt» wurden aber auch Riten, Lieder und Musik sowie Gewohn-
heiten und Verhaltensregeln.



Weltmusik Kirchenmusik 149

Lieder tibersetzen

Aus drei Griinden wurden in der neuzeitlichen Missionsbewegung Lie-
der tiibersetzt: Lieder hatten sich als wichtiges und wirksames Mittel
der Evangelisation einerseits und der Katechese andererseits erwiesen.
Zudem war unvorstellbar, wie ein Gottesdienst ohne Lieder und Musik
gefeiert werden sollte.

Dass und wie Musik beriihren und bewegen, aber auch verfiihren
kann, muss hier wohl nicht ausfiihrlicher dargelegt werden. Missionare
europdischer wie amerikanischer protestantischer Missionsgesellschaf-
ten im 19. Jahrhundert haben sich die Wirkung von Musik in ihren
Missionsbemiihungen zunutze gemacht. Eine besonders wichtige Rolle
spielte Musik jedoch in den Evangelisationsveranstaltungen im Kontext
der schon genannten «Revivals» im englischsprachigen Raum, wie das
Beispiel des Methodistenpredigers Dwight L. Moody (1837-1899) und
des Séngers — und urspriinglichen Juristen — Ira R. Sankey (1840-1908)
zeigt. Sie haben das Konzept der neuzeitlichen Evangelisationsveran-
staltung sozusagen «formalisiert». IThre gemeinsamen Auftritte in Zel-
ten, Hallen und Sélen eroffnete in der Regel Sankey mit gefiihlvollen
Liedern aus seiner stindig wachsenden Sammlung.!® Melodien und
Texte sollten als segensreicher Regen den Boden der Seelen aufwei-
chen, damit Moody dann den Samen des Worts sden konnte. Die Lie-
der nach der Predigt sollten die Wirkung des Worts verstdarken und be-
schleunigen: die Zuhorenden wurden dazu ermutigt, den von Moody
gepredigten Glauben als ihren eigenen anzunehmen.

Die Lieder, die Sankey sammelte und sang, entsprachen vom Stil her
den Gewohnheiten und Bediirfnissen der Hochromantik. Sie kénnten als
«geistliche Volkslieder» bezeichnet werden, sie sind eingédngig und leicht
zuganglich. Nur selten geniigen sie einem Anspruch auf kompositorische
Komplexitit; sie sind deswegen auch schon mit dem strengen Verdikt
belegt worden, sie seien «simpelster Abklatsch der Romantik».!!

10 Die Beschreibung einer Evangelisationsveranstaltung von Moody und Sankey
findet sich in Brian Wren, Praying Twice. The Music and Words of Congregational
Song, Louisville/London: Westminster John Knox Press, 2000, S. 5f. Sankey leg-
te eine Sammlung von «Sacred Songs and Solos» an. In ihrer letzten Fassung
enthielt diese 1200 Lieder. Die letzte Ausgabe — leider nur die Textausgabe — ist
digital zugédnglich iiber <https://archive.org/details/sacredsongssolosO0Osank>
(2. Mérz 2017). Der Autor besitzt eine Version mit 750 Liedern: Ira D. Sankey,
Sacred Songs and Solos with Standard Hymns Combined. 750 Pieces, London: Mor-
gan and Scott, [vermutlich 1890].

11  Markus Jenny, Art. «Kirchenlied I — historisch», in: Theologische Realenzyklopd-
die, Band 18, Berlin: de Gruyter, 1989, S. 602-629.



150 Benedict Schubert/Katrin Kusmierz

Dennoch, oder gerade deswegen, entfalteten und entfalten die-
se Lieder auch iiber kulturelle Grenzen hinweg Wirkung und wurden
aufgenommen und adaptiert. Der nigerianische Autor Chinua Achebe
beschreibt in seinem zum Klassiker der afrikanischen Literatur gewor-
denen Things Fall Apart (deutsch: Alles zerfdllt) in ausgesprochen kriti-
scher Weise, wie die Ankunft des Christentums sich auf die traditionel-
le Gesellschaft auswirkt. Doch auch er erkennt die Wirkung, die Singen
auf eine Zuhorerschaft hat:

Then the missionaries burst into song. It was one of those gay and rollicking tunes of
evangelism which has the power of plucking at silent and dusty chords in the heart of
an Ibo man. The interpreter explained each verse to the audience, some of whom now
stood enthralled. It was a story of brothers who lived in darkness and in fear, ignorant
of the love of God. It told of one sheep out on the hills, away from the gates of God and
from the tender shepherd’s care.!?

Neben der Evangelisation war die Katechese ein weiteres Feld, auf dem
Lieder in besonderer Weise zum Einsatz kamen. Texte lassen sich leich-
ter im Gedéachtnis behalten, wenn sie sich als Lieder lernen lassen, das
erleben wir mit Kindern — in vielen Sprachen gibt es beispielsweise
Melodien, mit denen sich das Alphabet auswendig lernen ldsst. Schon
Luther schuf zu seinem Katechismus eine Reihe von Chorilen, dank
derer die Gemeinde lernen und sich merken konnte, worum es bei den
zentralen Stiicken des Katechismus ging.!®

Wo die Missionierenden hinkamen, wollten sie moglichst bald eine
Gemeinde sammeln und mit ihr Gottesdienst feiern. In der Regel hatten
sie klare Vorstellungen davon, wie Gottesdienst auch in der Fremde zu
feiern sei. Sie gingen zunéchst davon aus, dass sie «einfach» die Texte
der Lesungen, Auslegungen, Gebete und Lieder in die lokale Sprache zu
tibersetzen hétten. In ihrer Begegnung mit den neuen «Schwestern und
Briidern» mischten sich Neugier und Zuneigung oft mit dem Befrem-
den gegeniiber den so anderen Gewohnheiten und Ausdrucksformen.

12 Chinua Achebe, Things Fall Apart, New York: Anchor Books, 1994, S. 148. (Deutsch
neu herausgegeben mit einer Einfithrung der zeitgendssischen nigerianischen
Autorin Chimamanda Ngozi Adichie: Alles zerfdllt, Frankfurt a. M.: Fischer Verlag,
2014.) Eines der erwédhnten Lieder wird «The Ninety and Nine» sein, das zu den
berithmtesten Liedern Ira Sankeys zdhlt (Nr. 43 in der uns vorliegenden Ausgabe
von Sacred Songs and Solos; es sind da aber die «gates of gold», nicht «of God»).

13 Zum Reformationsjahr wurde im Mérz 2017 in der Peterskirche in Basel in einem
Konzert eine Auswahl aus dem 3. Teil der «Clavier-Ubung» von J.S. Bach aufge-
fiihrt. Nach einem Ausdruck von Albert Schweitzer wird dieser Zyklus, dem Bach
vor allem Katechismuslieder Luthers zugrunde gelegt hat, oft «Orgelmesse» ge-
nannt. In den fiinf Sonntagsgottesdiensten vor dem Konzert wurde in der Predigt
jeweils einer der Choréle ausgelegt, die Bach musikalisch gedeutet hat.



Weltmusik Kirchenmusik 151

Dass kulturelle Unterschiede theologisch und damit verbunden auch
moralisch gewertet wurden, war selbstverstdndlich. Berichte von Mis-
sionaren geben immer wieder dem Befremden dariiber Ausdruck, dass
beispielsweise an der damaligen Goldkiiste (Ghana) oder in Siidindi-
en die Menschen lauter und expressiver sangen oder dass Tanz und
Perkussion selbstverstindlich zum musikalisch-expressiven Repertoire
gehorten. Die Missionare hingegen kamen aus einer Welt und einem
Umfeld, in denen «Sitte und Anstand» vor allem Diskretion bedeuteten,
die Fiahigkeit, seine Gefiihle unter Kontrolle zu haben, sich zusammen-
zunehmen. Entsprechend beantworteten viele Missionierende die Frage
sehr restriktiv, welche Musik und welche Art von Gesang im christ-
lichen Gottesdienst verwendet werden sollten. Hochst problematisch
war aus Sicht der Missionare zudem, dass kulturelle Ausdrucksformen
wie beispielsweise der Gebrauch von Trommeln stark mit lokalen religi-
osen Ritualen verkniipft waren. Um hier eine synkretistische Uberlage-
rung verschiedener religioser Deutungssysteme zu vermeiden, fiihrten
sie die neu entstehenden Gemeinden in den Gemeindegesang ein, den
sie aus ihrer Heimat kannten. So schreibt Veit Arlt:

Die Basler Mission, die ab 1828 an der Goldkiiste tédtig war, definierte das christliche
Gemeindeleben und den ordentlichen Lebenswandel in ihrer Ordnung fiir die christ-
lichen Gemeinden an der Goldkiiste in Abgrenzung zur lokalen afrikanischen Kultur
und beschrieb diese im Gegenzug als Heidentum. Trommeln und Tanzen wurden klar
als Elemente des Heidentums beschrieben und waren deshalb den Christen nicht er-
laubt. Als Alternative fithrten die Missionare Liedgut in der jeweiligen lokalen Sprache
ein, das sich an der Kirchenmusik Wiirttembergs und den Liedern der Erweckungsbe-
wegung, aber auch an Volksliedern der Heimat orientierte.'

Die Missionare beschriankten sich nicht auf das reine Singen, sondern
importierten auch jene Instrumente, die sie fiir passend hielten und die
sie aus praktischen Griinden in die fremde Welt mitnehmen konnten:
das Akkordeon, das Harmonium sowie verschiedene Blasinstrumente
(Posaunenchore). Im eben zitierten Artikel beschreibt Veit Arlt, wel-
che von den Missionierenden ganz sicher so nicht beabsichtigte, aber
entscheidende Wirkung dieser Transfer auf die Entwicklung der Tanz-
musik in Ghana hatte: Die Nutzung der Instrumente blieb nicht auf den
kirchlichen Kontext beschrénkt; diese prégten nachhaltig verschiedene
Formen populdrer Musikkultur wie den Highlife oder die sogenannten

14 Veit Arlt, «Vom Tanz der Christen> zum Gospel Boom. Christentum und populére
Musik in Ghana im 19. und 20. Jahrhundert», in: Klangwandel. Uber Musik in der
Mission, hg. von Verena Griiter und Benedict Schubert, Frankfurt a.M.: Verlag
Otto Lembeck, 2010, S. 143-158, hier S. 145.



152 Benedict Schubert/Katrin Kusmierz

Singing Bands, die ihrerseits wiederum grof3en Einfluss auf die Kir-
chenmusik ausiibten und die Inkulturation derselben vorantrieben.

Der Import heimatlicher Kirchenlieder und vertrauter musika-
lischer Ausdrucksformen diente nicht blof$ der Abwehr der als «heid-
nisch» diskreditierten lokalen Musik und Kultur. Die «heimatlichen
Klange» verschafften den Missionierenden genau dies: wenigstens
fiir den Moment des Gottesdienstes, fiir den Moment des Singens ein-
tauchen zu konnen ins Vertraute, sich geborgen zu fiihlen im Bekann-
ten, dem unausweichlich bedrédngenden Fremden eben doch — und sei
es nur flir den symbolischen Moment des Gottesdienstes — entkommen
zu konnen.!®

Der Transfer ist keine Einbahnstraf3e

Der Mission ist verschiedentlich der Vorwurf gemacht worden, sie sei
ein grofdes und moralisch hochst fragwiirdiges Entfremdungsunter-
nehmen gewesen; in einer solchen Sicht sind Missionierende pauschal
«Tédter» und die Missionierten ihre «Opfer». Es ist kaum zu bestreiten,
dass Missionierende auf autoritdre und unsensible Weise Bestehendes
und Vorfindliches abwerteten, beiseiteschoben und zerstorten. Doch
zum einen handelten und verhielten sich ldngst nicht alle so, die von
einem westlichen Missionswerk ausgesendet in Afrika, Asien oder La-
teinamerika wirkten.'® Zum anderen nimmt eine solche vereinfachende
Sicht auf die Mission nicht zur Kenntnis, dass auch Mission ein Kommu-
nikationsgeschehen ist, bei dem die Empféngerinnen und Empfénger
tiber die Bedeutung dessen bestimmen, was kommuniziert wird. Das
gilt auch dann, wenn zwischen «Sender» und «Empfédnger» ein klares
Machtgefille bestehen sollte. Die Machtfrage darf also nicht ausgeblen-
det werden. Doch auch sie kann nicht auf allzu banale Weise beantwor-
tet werden im Blick auf das Verhiltnis zwischen denen, die im Bewusst-
sein ihrer Mission ausreisten, und denen, bei denen sie ankommen und
verstanden werden wollten. Sogar dort, wo Mission im Rahmen koloni-
aler Eroberung geschah, war das Verhéltnis zwischen Missionierenden
und Missionierten komplex. Auf keinen Fall war es einfach so, dass die
einen sich und alles, was sie vorhatten, einfach durchsetzen konnten,

15 S.o., Fullnote 6.
16  Vgl. dazu Jon Miller, The Social Control of Religious Zeal. A Study of Organizational
Contradictions, New Brunswick, NJ: Rutgers University Press, 1994.



Weltmusik Kirchenmusik 153

wéhrend die anderen gezwungen waren, passiv zu erdulden, was ihnen
angetan wurde. Die Aneignung des Christentums erfolgte selten in dem
von den Missionaren intendierten Rahmen, sondern weitaus selbstbe-
stimmter, kreativer und eigenstindiger.

Wo es um den Transfer von Musik und Liedern in afrikanischen Kir-
chen geht, hat James Krabill «sechs Phasen musikalischer Entwicklung»
beobachtet.!” Der Begriff «Phasen» suggeriert dabei vor allem eine zeit-
liche Abfolge; tatsdchlich l4sst sich aber beobachten, dass — mit Ausnah-
me der moglichst reinen Ubernahme — alle anderen Phasen gleichzeitig
in Gottesdiensten prisent sind. Was in der einen Phase entdeckt oder
geschaffen worden ist, wird spéter nicht zwingend aufgegeben.

e Inder ersten Phase der «<Ubernahme» wurden westliche Lieder und
Gesange moglichst originalgetreu in den neu gegriindeten afrika-
nischen Gemeinden aufgenommen und gesungen. Das Christen-
tum war als etwas Fremdes gekommen. Eine Bekehrung bedeutete
die Abkehr vom eigenen, vom Vertrauten, hin zu etwas Neuem.

e Inder «Adaptationsphase» wurden die von auf3en importierten Me-
lodien und Texte behutsam und vorsichtig «afrikanisiert». Melodie
und Text sollten noch eindeutig erkennbar bleiben, doch afrikani-
sche Instrumente — namentlich perkussive — und die Ubersetzung
in die lokale Sprache sollten den Zugang erleichtern.

e In der «Abwandlungsphase» wurden die Missionslieder stédrker
bearbeitet. Nun wurden Rhythmus, Melodie und Text nicht mehr
blof angepasst, sondern es wurde der importierte Text durch einen
ganz anderen, autochthonen ersetzt, oder die Melodie wurde auf-
gegeben. Stattdessen sang man nun den {ibernommenen Text nach
einer eigenen, neuen Melodie und in einem Rhythmus, der nichts
mehr mit westlichen Metren zu tun hatte. Das II. Vatikanische Kon-
zil hatte dazu namentlich in den katholischen Kirchen einen neuen
Freiraum eroffnet.'®

e In einer vierten Phase der «Nachahmung» schufen einheimische
Dichterinnen und Komponisten, Sdnger und Chorleiterinnen Lie-
der, die so klingen, als seien sie urspriinglich ebenfalls importiert
worden. Durch die Mission entstandene Gemeinden hatten sich die

17 James Krabill, «Begegnungen. Was mit Musik passiert, wenn Volker sich begeg-
nen», in: Griiter/Schubert, Klangwandel, S. 89-108, hier S. 100-105.

18 Siehe dazu die «Regeln zur Anpassung an die Eigenart und Uberlieferungen der
Volker», Art. 37-40 der Konstitution iiber die Heilige Liturgie: <http://www.
vatican.va/archive/hist_councils/ii vatican_council/documents/vat-ii_const_
19631204 sacrosanctum-concilium_ge.html> (9. Mérz 17).



154

Benedict Schubert/Katrin Kusmierz

urspriinglich fremde musikalische Ausdrucksweise so zu eigen ge-
macht, dass sie sie nun auch als eigene reproduzieren konnten.!?
Die flinfte Phase steht fiir jene der «Indigenisierung». Nun wurden
Melodien und Rhythmen der eigenen Tradition aufgenommen, in
den Texten wurden nicht nur die eigene Sprache verwendet, son-
dern auch eigene, der lokalen Kultur entsprechende Metaphern und
Bilder eingesetzt. Wahrend in der ersten Generation diese Formen
gerne als Ausdruck von «Heidentum» diskreditiert und deshalb aus
dem Gottesdienst verbannt worden waren, erschienen sie nun als
Beweis dafiir, dass das Evangelium wirklich angekommen war und
im heimischen Boden Wurzeln geschlagen hatte.

Als sechste und letzte Phase erkennt Krabill jene der «Internatio-
nalisierung»:

In der Phase der Internationalisierung wurden Melodien, Texte und Rhythmen
aus der weltweiten Okumene jenseits des westlichen und des eigenen lokalen
Kontextes in das Leben und den Gottesdienst der Kirche integriert. Dies ist das
aktuellste, noch fast unerforschte Gebiet der Gottesdienstmusik fiir die Kirche.
Im Gegensatz zur kontextabhdngigen Musik ist sie das, was die 1996 erschie-
nene «Erklarung von Nairobi zu Gottesdienst und Kultur» als «interkulturelle»
Musik bezeichnet hat. Dies wird «die» Begegnung des 21. Jahrhundert sein,
deutlich breiter angelegt und reicher als die bilateralen Beziehungen, die einen
grofBen Teil des kolonialen Experiments zwischen Europa und Afrika bis dahin
gepragt haben.

In Schweizer Gemeinden wurde diese «Internationalisierung» etwa seit
den 1960er-Jahren darin horbar, dass afro-amerikanische Spirituals in
das kirchenmusikalische Repertoire Eingang fanden. Seither kamen
vermehrt Lieder aus der weltweiten 6kumenischen Bewegung dazu,?°

19

20

«Uberall auf dem Kontinent wimmelt es an Beispielen von afrikanischen Musi-
kern, die Lieder fiir den Gottesdienst im Stile der Erweckungsbewegung des 19.
Jahrhunderts, stidlandische Gospels [im engl. Original <Southern Gospel> — B.S.],
vierstimmige Manner-Quartett-Arrangements und — im Rahmen der heutigen
Musikszene — zunehmend in den populdren Genres <Lobpreis und Anbetungs:-
Chorgesang, Country- und Westernmusik, Hip-Hop, Reggae und Rap komponiert
haben.» Krabill, «Begegnungen», S. 104.

Dies wird auch — in bescheidenem Umfang — sichtbar im Gesangbuch der Evan-
gelisch-reformierten Kirchen der deutschsprachigen Schweiz, hg. vom Verein zur
Herausgabe des Gesangbuchs der Evangelisch-reformierten Kirchen der deutsch-
sprachigen Schweiz, Basel: Friedrich Reinhardt Verlag/Ziirich: Theologischer
Verlag, 1998, oder im Rise up plus. Okumenisches Liederbuch. Lieder und Gebete
fiir Gottesdienst, Unterricht und Gemeindearbeit, hg. von der Liturgie- und Ge-
sangbuchkonferenz der evang.-ref. Kirchen der deutschsprachigen Schweiz
et al., Luzern: Rex Verlag/Basel: Friedrich Reinhardt Verlag/Ziirich: Theologi-
scher Verlag, 2011. Hinzu kommen ¢kumenische Liederbiicher wie beispielswei-



Weltmusik Kirchenmusik 155

aber auch die Gesédnge aus Taizé oder schlieRlich Lieder aus der pfingst-
lich-charismatischen Worship-Szene.?!

«Heart Music» — Musik des Herzens

Weil Menschen nicht per se sesshaft sind, sondern im Gegenteil immer
wieder aufgebrochen sind, um sich anderswo niederzulassen, gab und
gibt es Kulturkontakte und damit auch wechselseitige Beeinflussung.
Die einen reagieren darauf begeistert und nehmen méglichst viel auf
und integrieren, was von auflen an sie herangetragen wird. Die an-
deren bedauern, dass nicht «rein» bleibt, was ihnen vertraut war. Die
neuzeitliche Missionsbewegung ist Teil eines seit langem andauernden,
sich allerdings beschleunigenden Prozesses der Globalisierung. Der mu-
sikalische Transfer ist ein Aspekt darin.

Die Frage nach der Identitit stellt sich dabei immer wieder. Sie
kann und darf nicht durch eine simple Formel beantwortet werden.
Sollen, ja diirfen Gemeinden nur «indigene» Lieder singen, die ihrer
eigenen Tradition entstammen? Was ist (iberhaupt die eigene Tradition?
In der Musikethnologie wird der Begriff der «indigenen Musik» zwar
«mit einer gewissen Selbstverstindlichkeit verwendet, eine einiger-
malden allgemeingiiltige Definition scheint sich aber nicht durchgesetzt
zu haben.»*?

Singt eine angolanische Gemeinde ein fremdes Lied, wenn sie mit
«Yisu ngeye nkamba dietu» das Lied anstimmt, das am Anfang seiner
Verbreitung «What a friend we have in Jesus» hie3? Ist es fragwiirdig,

se das von der damaligen Basler Mission und dem Evangelischen Missionswerk
Hamburg publizierte Thuma Mina. Singen mit den Partnerkirchen, Basel: Basileia
Verlag/Miinchen/Berlin: Strube Verlag, 1995.

21 Letztere stellt eine eigentlich globale und sich globalisierende Musikbewegung
(und zuweilen Musikindustrie) dar, die beim Thema Kirchenmusik als Weltmu-
sik eigentlich ausfiihrlicher Beachtung finden sollte, was hier aus Platzgriinden
nicht geschehen konnte. Siehe dazu die Beitrdge von Sooi Ling Tan, «Lobpreis-
musik weltweit — Theologie und Spiritualitdt eines musikalischen Genres aus
asiatischer Perspektive» sowie Guido Baltes, «Worship-Musik im europdischen
Kontext», beide in: Gotteskldnge. Musik als Quelle und Ausdruck des christlichen
Glaubens, hg. von Jochen Arnold, Folkert Fendler, Verena Griiter und Jochen Kai-
ser, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2013, S. 225-246 bzw. 247-260.

22 Benjamin Carstens, «Die Entstehung indigener christlicher Musik in Papua-
Neuguinea von Zahn und KeyfSer bis heute», in: Schubert/Griiter, Klangwandel,
S. 185-202, hier S. 185.



156 Benedict Schubert/Katrin Kusmierz

im schlimmsten Fall peinlich kindisch, wenn der Kirchenchor eines
Dorfs im Oberaargau «Siyahamb’ ekukhanyen’ kwenkhos» singt und
vielleicht etwas unbeholfen dazu mit dem Oberkorper wippt, und der
eine oder andere Ful} im Takt stampft?

Fremdes und Eigenes, Entfremdetes und Angeeignetes lassen sich
dabei nicht mehr so genau unterscheiden. Letztlich ist die daraus re-
sultierende Dynamik wesentliches Charakteristikum des Christentums,
wie der schottisches Missionshistoriker Andrew F. Walls beobachtet: Er
stellt fest, dass bei der Ausbreitung des Christentums immer zwei kom-
plementdre Krifte am Werk waren und sind.?® Die eine Kraft nennt
er «indigenizing principle». Es ist die Ubersetzungsdynamik, die dafiir
sorgt, dass das Christentum und christliche Ausdrucksformen sich ein-
wurzeln und fiir Menschen Heimat werden koénnen. Die andere Kraft,
die Walls fiir ebenso wichtig hélt, ist das «pilgrim principle». Es ist die
Dynamik, die Menschen herausruft, herauslost aus dem, was ihnen be-
kannt und vertraut ist, es ist die Kraft, die Verdnderung erméglicht
und erwirkt. Wenn angolanische Christen «What a friend» singen oder
ein Schweizer Kirchenchor «Siyahamba» intoniert, dann machen sie auf
symbolische Weise beide Krafte horbar. Singend geben sie zu erkennen,
dass das Fremde bei ihnen angekommen ist. Und dass — «Siyahamba»
— die christliche Gemeinde stets «heimatlose» Gemeinde auf Wander-
schaft ist, auf einem Weg, der Neues erschliet und neue Sichtweisen
ermoglicht.

Dass dabei nicht mehr so genau auszumachen ist, was fremd und
was eigen ist, darauf weist auch Benjamin Carstens hin, von dem die
Beobachtung zur Schwierigkeit stammt, den Begriff der «<indigenen Mu-
sik» zu definieren. Carstens illustriert an einem besonders schonen Bei-
spiel, wie eng die Grenzen dieses Begriffs sind. Er fiihrt die Posaunen-
chore in Papua-Neuguinea an,

[...] die gerade in der lutherischen Kirche vielerorts ein fester Bestandteil des Gemein-
delebens sind und von den Mitgliedern als traditionelle Musik bezeichnet werden.
Kann man Posaunenchore einfach als westliche und importierte Musik abtun, wenn
die einheimische Kirche sie inzwischen als Teil ihrer eigenen traditionellen Musik
sieht und zu manchen Anldssen sogar traditionelle Bekleidung und Schmuck dazu
trdgt? Wer hier als westlicher Besucher strikte Einteilungen in «indigen» und «west-
lich» vornimmt, landet schnell bei einem Paternalismus, vor dem gerade mit Blick auf
die Kolonialgeschichte zu warnen ist.24

23 Andrew F. Walls, «The Gospel as Prisoner and Liberator of Culture», in: ders., The
Missionary Movement in Christian History. Studies in the Transmission of Faith,
Maryknoll: Orbis Books, 1997, S. 3-15.

24 Carstens, «Die Entstehung indigener christlicher Musik», S. 197.



Weltmusik Kirchenmusik 157

Carstens greift deshalb in der Folge einen Begriff auf, der in der Musik-
ethnologie héufig verwendet wird, wo sie sich mit der Musik im Kon-
text der Mission befasst: «Heart music» bezeichnet die musikalische
Sprache, das musikalische System, mit dem Kinder und Jugendliche
vertraut gemacht werden und dann vertraut sind, in dem sie also am
besten und tiefsten ihre Emotionen ausdriicken kénnen.

Auch im Blick auf die Kirchen und Gemeinden in der Schweiz stellt
sich diese Frage. Wir haben und pflegen eine wunderbare Tradition des
Kirchenlieds und der Kirchenmusik. Sie sind ein Kulturgut und ein geist-
licher Schatz, den wir auf keinen Fall aufgeben und verlieren diirfen.
Gleichzeitig miissen wir zur Kenntnis nehmen, dass diese musikalische
und kulturelle Tradition von sehr vielen Menschen nicht mehr als ihre
eigene erkannt und verstanden wird. «Heart music» ist fiir die grol3e
Mehrheit der Menschen auch in unserem Land etwas anderes als jene
Musik, die wir in den Kirchen pflegen. Die Musik, mit der Menschen
heute aufwachsen, kommt ebenfalls oft von aufSen. Sie gelangt iiber
den globalen Markt zu uns (auf dem indessen manche Akteure auch
mit grofSem missionarischem Eifer tdtig sind). Es bleibt eine Herausfor-
derung fiir die Kirchen, darauf angemessen zu antworten und Wege zu
suchen, dass Menschen ihr Lob, ihre Bitten, ihre Klage, ihr Staunen in
der Musik zum Klingen zu bringen, die die Musik ihres Herzens ist, sei-
en es alte oder neue Klédnge, die vertraut sind oder neu vertraut werden.

World music, church music, between globalisation
and contextualisation

Church music is world music: wherever Christian churches exist, local forms of church
music have emerged. This particularly pertains to hymns: as missionaries have spread
Christianity to all corners of the world, (Western) hymns have found new homes,
have been adapted and disseminated further. Local music cultures have increasingly
had an impact on the music in the church, even though the legitimacy of indigenous
Christian forms of expression was initially disputed among missionaries and mission-
ary societies. Therefore, the question as to what kind of music would be appropriate
for the worship of the church, was intrinsically linked to these processes of cultural
encounters. In approaching church music as world music, we point to the fact that
church music is a global phenomenon in which contextualising and globalising forces
were and are constantly at work. In the present paper, we reflect upon these forces,
taking the example of the wellknown song “Blest Be the Ties” as a starting point.



= i

T B O e

T SR St ‘rﬁiwﬁﬁ

faa S B e —— A T i e e e P

1 e el s s Remeihsnig rwfmi ety i ﬂ&aﬁﬂm@wmw\?
o A Yientd m,-’:r!uy sz ate wive i dolass w wered Bevi simpto
ethetliad xpinan i ddiend aienn *mm{m}zzm;:ﬁ% ignibd ol mj
chtoibierautd o b AR Trinlsiesniisieys sdyelinlegm b arbeig?

s %%ﬁﬁh&ﬂﬁ& R o Himie sigety s aslyemipwbescing saresiniy
duited sicka mekasomioadvhies e sdesiciRdadh rsrdbs Bainnsiesd
iinmaborbe nab i sl sisED b 08 Mtﬁkﬁﬁm@ﬂmﬁmﬁm
usbdintibies? Grimiuekiinnnshs mogids oo rod B W dari-wiaik ;

g i BWJrfegmtizﬂ%mamm@%mmzm b Sertar reeeg ik sietoni 3
i ime b e (roginiy e BT uradienh 308 e MRMEME
@rim&amumwﬁahamv%Mrawmxz@é,ammﬁfmw,_ rs oty
gt a&awmﬁm%ﬂﬁd:smmamm QL
Mﬁﬁﬁeg‘hiwﬁmmgm;m et DRanad

Sasialaio e mdmmi %%mﬁﬁ SRl e sinebdios,
e 16 B ey bl it o) Rty et bami By

m am&e@@iﬁuﬂﬁwﬁaﬁm ﬁiﬂ: mmﬁ Fonbud

e B SR S e oo s = et

ﬁz:;:(:g‘lu.ha.
o7 Dse dabal nicht meheso gaxsa&u
WES e ist, ;imu\,t Wd‘ff E

il

s %ilxr’a iﬁﬁ ,&! R f&&ﬁéﬂﬂj

':% ”.Jfﬂ.,. ;}111“} FEHTE

:i&gm} wie W,z dle ( " ii.?f‘ﬂ é;w@ Bﬂgﬁfﬁ; v Por
Lm{f in —xwgma Nelg :,:iw m, 18 :

. Aivgm)“&\i‘ i %?&Wﬂ@é‘ 5 - e a1 J ?qu*ﬁ ﬁ&ggg;sy“ 5t X
' 'Q%d’m*i, !ﬁbm M ;95%5, ,5} &,,,;g,

i



	Weltmusik Kirchenmusik : zwischen Globalisierung und Kontextualisierung

