
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 57 (2017)

Artikel: Wie klingt katholisch?

Autor: Hobi, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858631

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858631
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie klingt katholisch?

Martin Hobi

Die Frage nach dem richtigen, wahren, würdigen und echten musikalischen

Stil bewegt die katholische Kirche seit Jahrhunderten.1 Wiederholt
griff der Klerus, meist aus Gründen der Text(un)verständlichkeit oder
einer als allzu weltlich empfundenen Wirkung der Musik korrigierend
ein. Die «Liturgische Bewegung» im 20. Jahrhundert förderte die im Jahre
1903 von Papst Pius X. gewünschte gottesdienstliche «tätige Teilnahme»,
die mit und nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil zum Standard und
zur Regel wurde. In der Liturgiekonstitution «Sacrosanctum Concilium»
von 1963 ist der Kirchenmusik denn auch ein eigenes Kapitel gewidmet.
Die heutige Praxis des stilistischen «Anything goes» zeigt, dass deren
praktische Umsetzung auch andere Wege als nur die vom Konzil
vorgesehenen genommen hat.

Hast du schon mal...
die russisch-orthodoxe Kirche erlebt?
mit Katholikinnen meditiert?
mit Reformierten diskutiert?

Diese Einladung zu einer kirchlichen Entdeckungsnacht2 zeigt in etwas
überzeichneter und verkürzter Form eine konfessionelle Charakterisierung.

Sicherlich hat die Musik, die in diesen Kirchen erklingt, mit zu
diesem Kürzestprofil geführt: Musik als Erlebnis, Musik als Meditation
und zur Unterstützung des persönlichen Gebets sowie Musik, die zur
Analyse einlädt und zur verbalen Auseinandersetzung aufruft.
Weitergeführt steht die Musik für eine liturgische Erfahrung oder für das
Schaffen einer Atmosphäre, einer Emotion, bis hin zur Komposition, die
auch zur theologischen Reflexion herausfordert. Diese Unterscheidungen
finden sich ähnlich in einer Aufstellung der Deutschen Katholischen

1 Diese Ausdrücke prägen die gesamte Kirchenmusikgeschichte, im Besonderen jene
des 19. Jahrhunderts.

2 Flyer: Taste it. Entdeckungsnacht Zürcher Kirchen. Einladung der Katholischen
Jugendseelsorge Zürich für den 17. Mai 2003.



128 Martin Hobi

Bischofskonferenz.3 Die Musik ist liturgisch, religiös oder geistlich, wobei
auch von Schnittmengen dieser drei Sparten auszugehen ist. Damit
unterstreicht die Bischofskonferenz die musikalische Bandbreite, wie sich
diese momentan in der katholischen Kirche zeigt.

Zwei Pole

Die Kirchenmusikgeschichte und damit die Musik des Gottesdienstes
oder für den Gottesdienst wird von zwei Polen geprägt.4

Der eine Pol versinnbildlicht die seitens der Kirche vorgegebene
Liturgie, die damit in ihrer beabsichtigten Richtigkeit und Schönheit als
unantastbar gilt. Die Liturgie ist zugleich auch Abbild der gelungenen
Schöpfung und des Kosmos. In ihr findet somit nur die beste und
kunstvollste Musik ihren Platz. Die Gemeinde oder das Volk sind die dankbar
Staunenden und pflegen im Wesentlichen eine Schau- und Staunliturgie.
Die Musik muss deshalb in ihrer Machart weder zwingend verstanden
noch durchschaut werden. Dies darf bis hin zu deren Unverständlichsein-
Dürfen oder gar -Wollen gehen. Es genügt zu wissen oder wenigstens
zu vermuten, dass die Musik kunstvoll gearbeitet ist und sie deshalb der
Liturgie der Kirche würdig ist.5

Der andere Pol betont die Verständlichkeit und die Nachvollziehbarkeit

der Liturgie. Verbunden auch mit einem Bildungsanspruch soll die
Gemeinde verstehen, wer, wann, was, weshalb in der Liturgie tut. Der
Fokus geht hier in Richtung der Gemeinde, die sich in einem «learning-by-
doing»-Prinzip nun auch aktiv in den Dialog von «Wort» und «Ant-Wort»

3 Musik im Kirchenraum außerhalb der Liturgie, hg. vom Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz, Bonn, 2005. Der Begriff «religiöse Musik» war seitens einer
Kirchenleitung neu und führte zu Diskussionen, da Musik und Klängen auch aus
einem nicht christlich orientierten Umfeld teils religiöse Wirkung zugeschrieben
wurde. Das schweizerische ökumenische Jugendgesangbuch rise up (2002, in
veränderter Neuauflage als rise up plus, 2015) nahm diese - übrigens nicht öffentlich
diskutierte - Situation bereits drei Jahre früher vorweg. Verschiedene Gesänge in
rise up sind weder christlicher noch kirchlicher Herkunft.

4 Vgl. Martin Hobi, «Kirchenmusik im Umfeld einer säkularisierten, multikulturellen
Gesellschaft», in: Musik und Liturgie, 3/2013, S. 21-25.

5 Für dieses Verständnis stehen (trotz des Reformanliegens) Martin Luther wie
auch Papst Benedikt XVI. (Joseph Ratzinger). Auch Johann Sebastian Bach gehört
als Lutheraner grundsätzlich dazu. Mit seinen freien Präludien und Fugen und
den vielerlei Choralbezügen im Kantatenwerk, die eine Gemeindenähe schaffen,
erreichte er darüber hinaus die ideale Verbindung der beiden genannten Pole.



Wie klingt katholisch? 129

einbringen soll und will. In der Kirchenmusikgeschichte geht dies vom
muttersprachlichen Kirchenlied als besonderem Reformationsanliegen
(wobei die katholische Kirche außerhalb ihrer eigentlichen Messfeiern
das muttersprachliche Singen zwar bereits pflegte, dieses dann aber
intensivierte) über die vom Aufklärungsgedanken initiierte «Deutsche
Singmesse» (diese gar mit dem Ziel der «Hochamt»-Mitgestaltung) und
das lateinische Volkschoral-Anliegen im «Caecilianismus» bis hin zur
sogenannten «Gemeinschafts-» und «Betsingmesse» der «Liturgischen
Bewegung». Mit diesen Bemühungen verschaffte sich das «Volk» seinen
eigenen Klang.

Je nach persönlichem Standort oder persönlicher Vorliebe wird das

Engagement des «Volkes» als beglückend oder als störend empfunden.
Die katholische Kirche hat sich ausgehend vom Aktivitätsbegriff im Motu
proprio Tra le sollecitudini von Papst Pius X. und der gemeindeorientierten
«Liturgischen Bewegung», die mit zum Zweiten Vatikanischen Konzil
führte, auf der Seite der Gemeinde positioniert. Die nachkonziliären
«Rundbau»-Kirchen sind ein ausdrucksstarkes Zeugnis dafür. Sie
unterstützen das Anliegen der aktiven Gemeinde, das im verständlichen, nun
muttersprachlichen Dialog und im Spiel der liturgischen Rollen liegt, die
meist von einer Mitsing- und Mitmachmusik geprägt sind.

Neue Musik und Popularmusik

Mit der Liturgiereform des Zweiten Vatikanischen Konzils werden zwei
Aspekte in der musikalischen Gottesdienstgestaltung bestimmend:

1. Musikalischer Stil: Ein neuer Messordo verlangt nach einer neuen Musik.

Obwohl erste «Klopfzeichen» kirchlicher Popularmusik bereits zu
Konzilszeiten hörbar wurden, war es katholischerseits noch unvorstellbar,
diese neue Musik im Gottesdienst einzusetzen. Die aus dem
weltlichgesellschaftlichen Bereich entlehnte kirchliche Popularmusik galt in
ihrer kompositorischen wie meist auch textlichen «Einfachheit» dem
Gottesdienst weder als angemessen noch seiner würdig. Die für die
neue Liturgie schreibenden Komponisten bevorzugten der damaligen
Musikentwicklung entsprechend einen linearen, teils auf Reihentechnik
fußenden Stil. Die manchmal neobarock anmutende kontrapunktische
Kompositionstechnik wollte verschiedentlich auch hinsichtlich des



130 Martin Hobi

Schwierigkeitsgrades die meist nicht- bis semiprofessionellen Ausführenden

entlasten. Mit Engagement setzten sie sich für ihre neue Musik
ein, wobei ihr Schaffen bei den Amateur-Kirchenchören wegen der
klanglichen Modernität nur bedingt auf Gegenliebe stieß.6

Einige Komponisten und Wortführer deutschschweizerischer
Provenienz (und durchaus nicht nur katholischer Herkunft) sollen hier
genannt werden.7 Aus der Umbruchszeit des Konzils: Benno Ammann,
Josef Garovi (Proprium von 1954 mit Zwölftonreihen), Johann Baptist
Hilber, Siegfried Hildenbrand, Paul Huber, Oswald Jaeggi, Albert Jenny,
Reinhard Peter. Zur Generation des Aufbruchs können gezählt werden:
Hans Rudolf Basler, Ronald Bisegger, Linus David, Gion Antoni Derungs,
Guido Fässler, Klaus Huber, Daniel Meier, Gregor Müller, Paul Müller,
Ernst Pfiffner, Stephan Simeon, Bruno Zahner. Weiter zu dieser Tradition
gehören Kirchenmusiker wie Erwin Mattmann, Karl Kolly, Josef Kost,
Franz Rechsteiner, Hansruedi Willisegger; andere wie Theo Flury oder
Carl Rütti stehen für die Fortschreibung eines harmonisch angereicherten

Stils oder in der Tradition einer englisch-anglikanisch beeinflussten
Kirchenmusik.

Mit Paul Burkhard, Alfred Flury («Kaplan»), Mani Planzer und Peter
Rüegger wurde die Tür zum Neuen Geistlichen Lied und zur Popular-
musik aufgestoßen.

2. Die Rolle der Gemeinde: Die singende Gemeinde im Gottesdienst gilt
nun als selbstverständlich.

Reformorientierte Kreise unterstützten das dialogische, muttersprachliche

Singen von Kantorin/Kantor, Chor und Gemeinde; so entstand
zum Beispiel «Ein deutsches Amt» (1965), ein Ordinarium des St. Galler
Komponisten Paul Huber.8 Zusätzlich entwickelte sich auch die Form der

6 Wegen der Modernität, die verschiedene Chöre nicht auf sich nehmen wollten,
machte man auch Anleihen aus dem Bereich der rund 400-jährigen deutschsprachigen

evangelischen Kirchenmusik. Allerdings ließen sich beispielsweise Bach-
Kantaten nicht ohne Mühe in die Form des katholischen Gottesdienstes integrieren.

7 Zusammenstellung zuhanden des Autors von Alois Koch, früherer Direktor der
Akademie für Schul- und Kirchenmusik Luzern und später auch der Hochschule
Luzern - Musik, der als praktizierender Kirchenmusiker diese Um- und Aufbruchszeit

mitprägte.
8 Im kirchenmusikalischen Werk Paul Hubers (1918-2001) lassen sich die liturgi¬

schen Entwicklungen des 20. Jahrhunderts bestens nachvollziehen. In seinen

regelmäßigen Kompositionsaufträgen verarbeitete er konsequent die jeweils
aktuellen liturgisch-kirchlichen Tendenzen und Vorgaben.



Wie klingt katholisch? 131

Plenarmesse9, die in der Schweiz als «Gottesdienstmusik» bezeichnet
wurde und die auch in künstlerischer Hinsicht als neue, gemeindeintegrierende

Gattung bis heute leider noch nicht ihre gebührende Wirkung
und Würdigung erhielt. Die singende Gemeinde, die meist nur schwerlich

in neue Kompositionen eingegliedert werden konnte, führte somit
ihre von der Betsingmesse her bekannte Praxis des Liedersingens meist
weiter. So ergab und ergibt sich bis heute im katholischen Gottesdienst
verschiedentlich ein (nicht immer konfliktfreies) Nebeneinander von
qualitätsorientiertem Kirchenchor und «einfach» singender Gemeinde.10

Die neuen und erweiterten Möglichkeiten der theologisch-liturgisch
verantworteten Liedauswahl faszinierten, wobei heute unter dem Stichwort

«pastoral» oft mehr ein populärer als ein theologisch-liturgischer
Ansatz verfolgt wird.

Zwischenzeitlich hat sich das unmittelbar nach dem Konzil besonders

in der deutschsprachigen Schweiz heftigst diskutierte lateinische
Messesingen wieder einigermaßen re-etabliert und auch die inzwischen
domestizierte und professionalisierte Popularmusik hat seit Mitte der
1990er-Jahre ihren kirchlichen Einzug gehalten, wobei man bei beiden
Bewegungen nicht zuletzt auch darauf hoffte, dass diese einen Kontrapunkt

zum kirchlich-gesellschaftlichen Decrescendo setzen könnten.

Vielfalt - Konflikt

Die heutige Kirchenmusik oder auch Musik-in-der-Kirche zeigt eine enorme,

noch nie dagewesene Vielfalt verschiedenster musikalischer Stile.
Dem entgegen steht die römisch-katholische Bevorzugung der Gregoria-
nik, wie diese in der Liturgiekonstitution des Zweiten Vatikanischen
Konzils in Artikel 116 festgeschrieben ist. Es mag überraschen, dass
die von der römischen Kirche präferierte Kirchenmusik in der heutigen

9 Die Plenarmesse ist eine Vertonung des Ordinariums und des Propriums durch
denselben Komponisten. So bleibt der musikalisch einheitliche Stil über den ganzen
Gottesdienst gewahrt. Ein historisches Vorbild bietet die Missa Sancti Jacobi von
Guillaume Dufay (ca. 1400-1474). Auch Requiem-Vertonungen stehen in dieser
Plenarmesse-Tradition.

10 Vermehrt wurden die Kirchenchöre zum Mitsingen der Gemeindegesänge aus dem

Kirchengesangbuch angehalten. Dies stieß oft nur auf eine bedingte Akzeptanz.
Eine Mitsingtradition kannte man im bisherigen «Kirchenchor-Amt» kaum und
in der vorkonziliären Ausführung des lateinischen Ordinariums und Propriums
verfolgte der Chor eigene und höhere künstlerische Aufgaben.



132 Martin Hobi

Praxis ein derart nebensächliches Dasein fristet. Diese Situation ist aber
auch hausgemacht. Die Gregorianik ebenso wie die in der Kirchenmusikgeschichte

besonders starke Tradition der sogenannten altklassischen
Vokalpolyphonie11 betonen den ersten Pol der Schau- und Staunliturgie,
während das eigentliche Konzilsanliegen der aktiven Gemeinde dem
zweiten Pol zuzuordnen ist. Dies konnte und kann nur schlecht
zusammengehen. Die nun aktive Gemeinde wünschte sich und brauchte eine
Musik, die ihr nicht fremd ist und die ihr auch Mitmachmöglichkeiten
eröffnete. Sie holte sich ihre Musik der Mitsinglieder meist aus der Po-

pularmusik und bevorzugte dabei hörend und teils auch mitwirkend
jene Musik, die folkloristische Elemente einschloss («Jazzmessen», Missa
Criolla, Missa Luba, Jodelmessen, Tangomessen, u.a.).

Einen Schritt weiter gedacht

Die katholische Kirche setzt in den letzten Jahren verstärkt auf ihre
Profilbildung, wobei sie ihr Priesteramtsverständnis, also die Unteilbarkeit

von Gemeindeleitung, Eucharistie und Verkündigung (Homilie) ins
Zentrum ihrer Bemühungen stellt. Einen Schritt weiter gedacht, könnte
sie möglicherweise im Zuge ihrer Identitätskonzentration auch im Bereich
der Kirchenmusik Akzente im Sinne von «So klingt katholisch!» setzen.
Dazu stehen ihr mindestens zwei Ansatzpunkte zur Verfügung.

Im ersten Punkt würde sie auf die Signalwirkung von Melodien
zielen: Wie «Stille Nacht» zum Heiligabendgottesdienst und somit zu
dessen unmittelbarer Erkennbarkeit heute schon fast zwingend
dazugehört, könnte sie für weitere Festzeiten oder auch für die Sonntage im
Jahreskreis, analog zur festgeschriebenen Leseordnung, ein feststehendes
Lied oder Lied-/Musikprogramm vorsehen und damit jedem Sonn- oder
Festtag die eigene, erkennbare Melodie geben - womit sie sich der
überlieferten Praxis der Gregorianik wieder anschließen würde.

Im zweiten Punkt würde sie auf den musikalischen Stil und auf den

Klang setzen. Dazu gehört die Gregorianik, die weltweit sofort mit «Kirche»

in Bezug gebracht wird. Dazu gehört aber auch die Pfeifenorgel, die

11 Dazu zählen primär Komponisten des 16. Jahrhunderts wie Giovanni Pierluigi da
Palestrina oder Tomas Luis de Victoria, aber auch ihre stilistischen Nachahmer und
Nachfolger, besonders jene im Caecilianismus des 19. Jahrhunderts, so Franz Xaver
Witt, Michael Haller, u. v. a. m. Vgl. dazu auch die Aufsätze von Klaus Pietschmann
und Alois Koch in diesem Band.



Wie klingt katholisch? 133

gemäß der Liturgiekonstitution (Artikel 120) als «traditionelles
Musikinstrument in hohen Ehren gehalten werden» soll.

Dazu kommt aber noch mehr: So orientiert sich beispielsweise die
offizielle Hymne zum aktuellen «Jahr der Barmherzigkeit»12 stark am
musikalischen Stil der ökumenischen Bewegung von Taizé. Diese
musikalisch repetitive Kurzform, die verschiedene «Mitmach»-Möglichkeiten
zulässt (Singen, Spielen, Hören), ist seit einigen Jahren vermehrt an
jenen Orten zu beobachten, wo sich die (katholische) (Welt-)Kirche
trifft. Mittlerweile erkennt man diesen Stil und Klang als «kircheneigen»,
zumal sich diese Musik zur Meditation und zum Gebet eignet - und
damit allenfalls die eingangs beschriebene Kürzestdefinition katholischer
Identität bestätigt.

Zusammenfassung

• Die Idee und die Forderung einer aktiven Gemeindemitwirkung im
Gottesdienst prägte die Musik in der katholischen Kirche während
der letzten gut hundert Jahre. Die aktiv singende Gemeinde findet
sich mitten im Spannungsfeld der von der römischen Kirche an erster
Stelle genannten Gregorianik und dem nachkonziliären, erneuerten
Gottesdienst, der nun auch musikalisch neu klingen soll.

• Mittlerweile klingt in der katholischen Kirche «alles», dies auch ent¬

gegen der offiziellen römisch-katholischen Vorgaben. Diese Vielfalt
hat sich nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil auch wegen der
ungenügend klaren kirchlichen Haltung in den Gemeinden selbständig

ergeben. Das Konzil setzte in der Liturgiekonstitution stilistisch
primär auf jene Musik, die seinem eigenen, gemeindeorientierten
Anliegen eigentlich zuwiderläuft.

• Kirchliche Identitäts- und Profilfragen, die auch aufgrund der
rückläufigen kirchlichen Bedeutung in der Gesellschaft drängender

werden, führen dazu, die Musik in der katholischen Kirche
zukünftig allenfalls wieder stilistisch enger zu fassen. Zusätzlich
zur Gregorianik könnte sich neu der musikalische Stil, der von der

12 Inno dell'Anno Santo délia Misericordia: Miséricordes sicut Pater! Textzusammen¬
stellung: Eugenio Costa SJ, Musik: Paul Inwood. Im Internet unter <http://www.
iubilaeummisericordiae.va/content/gdm/it/giubileo/inno.html> (aufgerufen
30.10.2016).



134 Martin Hobi

ökumenischen Gemeinschaft von Taizé ausgeht, zu einem oder gar
zu dem katholischen Kirchenstil entwickeln. Im Weiteren werden
feststehende Melodien wieder verstärkt als Erkennungs-Signale
für einzelne Feiern und Festzeiten eingesetzt. Instrumental wird
die traditionelle Pfeifenorgel als spezifisch kirchliches Instrument
fassbar und (kirchlich) erkennbar bleiben.

• Musikalisch eingrenzende Bewegungen sind in der Kirchengeschich¬
te nichts Neues. Glücklicherweise hat der suchende, forschende und
gestaltende Mensch immer seine Antworten darauf gefunden, indem
er neue kreative Wege oder Auswege entwickelte. Gott traut dem
Menschen mehr zu.

How does "Catholic" sound?

The question as to what musical style would be correct, true, worthy and authentic, has

occupied the Catholic Church for centuries. The clergy have repeatedly made corrective
interventions, usually for reasons of textual (in)comprehensibility or because music was
perceived to be having an impact that was all too worldly. The "liturgical movement" of
the 20th century promoted the "active participation" in church services of which Pope
Pius X spoke in 1903. With the Second Vatican Council and in its wake, such active
participation became standard and the rule. In the Constitution on the Sacred Liturgy
"Sacrosanctum Concilium" of 1963, church music was given its own chapter. Today's
stylistic "anything goes" shows that the practical application of music has taken different
paths from the one that was intended by the Council.


	Wie klingt katholisch?

