
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 57 (2017)

Artikel: Klingende Asche, tönender Staub : musiktheologische Überlegungen in
evangelischer Perspektive

Autor: Berg, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858629

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klingende Asche, tönender Staub

Musiktheologische Überlegungen in evangelischer Perspektive

Stefan Berg

1. Die Frage einer Theologie der Musik

Was ist die Frage, auf die eine Theologie der Musik die Antwort geben
soll? Musik scheint in ihrer ätherischen Leichtigkeit und in ihrer höchsten
emotionalen, ja existentiellen Wirksamkeit eine besondere Affinität zur
Religion zu besitzen. Musik vermag uns so dringlich und so unmittelbar
zu berühren, wie wir es von religiösen Vollzügen unseres Lebens kennen.
Besitzt die Musik deswegen selbst eine Art religiöser Dignität? Hat sie

eine besondere Fähigkeit, den Glauben zu artikulieren oder zum Glauben
anzustiften? Hat eine Theologie der Musik demnach die Aufgabe, diese
besondere Fähigkeit zu loben und zu erhellen, auf welchen Wegen sie

zu kultivieren ist?
Oder wird der Musik theologisch viel zu viel zugetraut? Sie hat bei

Lichte betrachtet ja keinen höheren ontologischen Status. Sie steht Gott
also nicht näher als anderes, was es sonst noch so in der Welt gibt. Musik

ist ein akustisches Ereignis, das zwar besondere phänomenologische
Eigenschaften besitzt, aber deswegen anderen physikalischen Ereignissen
theologisch noch lange nichts voraushat. Musik ist also nicht mit irgendwie
besseren Drähten nach oben ausgestattet als das, was wir sonst so alles
in der Welt vorfinden und so alles in ihr anstellen. Muss eine Theologie
der Musik demnach vor der Musik warnen? Muss sie die Naivität
enttarnen, in der mit Musik umgegangen wird? Muss sie die verführerisch
klingenden Trugbilder verscheuchen? Und müsste man nicht ohnehin
fragen, ob wir überhaupt eine eigene Theologie für dieses flüchtige
Medium benötigen? - Erde zu Erde, Asche zu Asche, Staub zu Staub!

Trotz aller berechtigter und unberechtigter Vorbehalte, die
theologisch gegen die Musik vorgebracht werden, hat es diese klingende
Asche, dieser tönende Staub, doch vermocht, eine besondere Relevanz
im christlichen Glaubensleben zu erlangen.1 Es ist jedoch eine Relevanz,

1 Auch etwa Literatur, Malerei und Plastik haben besondere Relevanzen im Glau¬

bensleben. Es wäre sicherlich interessant, deren verschiedene Profile einmal



102 Stefan Berg

die sich nicht am klingenden Material als solchem festmachen lässt
beziehungsweise aus ihm begründet werden kann. Es ist vielmehr eine
Relevanz, die sich nur vom gelebten religiösen Umgang mit Musik aus
erschließen lässt.

Was also ist die Aufgabe einer Theologie der Musik? - Sie hat die
Aufgabe, die besondere Affinität der Musik zur Religion anhand ihrer
Bedeutung für unser Leben im christlichen Glauben einerseits zu erkunden

(deskriptiver Aspekt), aber auch andererseits nach Begründungen
zu suchen und die bestehende Praxis entweder aus ihren Möglichkeiten
heraus zu fördern oder von ihren Unmöglichkeiten und Grenzen her zu
kritisieren (normativer Aspekt). Eine Theologie der Musik hat demnach
Chancen und Risiken der Beziehung von Musik und Religion gleichermaßen

für den christlichen Glauben zu bedenken, darf sich also von
Musik begeistern lassen, muss aber auch zu einer kritischen Distanz ihr
gegenüber in der Lage sein.

Eine Theologie der Musik ist damit von einer Theologie der Kirchenmusik

zu unterscheiden. Die Kirche ist als Gemeinschaft konstituiert
durch ihre Aufmerksamkeit für das Wort Gottes, und entsprechend
ist Kirchenmusik ein Komponieren, Musizieren und Musikhören im
Horizont dieser Aufmerksamkeit.2 Somit geht es in einer Theologie der
Kirchenmusik allein um jenes Klingen und Tönen, das in der Sphäre
solcher Aufmerksamkeit steht. Demgegenüber muss sich eine Theologie
der Musik mit allen Facetten menschlichen Umgangs mit Musik befassen

- zumindest insofern sie in einer Beziehung zum Leben im christlichen

Glauben stehen. Der Fokus einer Theologie der Musik ist demnach
weiter und hat die Stellung des christlichen Glaubens in der Welt als

ganzer beziehungsweise in der menschlichen Gesellschaft mit all ihren
individualisierten, pluralisierten und globalisierten Facetten im Blick.3

theologisch-komparatistisch nebeneinander zu stellen - etwa im Rahmen einer
umfassenden Theologie der Kunst.

2 Zu dieser Définition vgl. Stefan Berg, «(Theologische) Musikästhetik und Kirchen¬
musik. Systematisch-theologische Überlegungen», in: Musik und Kirche, 1/2013,
S. 34-39.

3 Man kann den Unterschied zwischen einer Theologie der Musik und einerTheologie
der Kirchenmusik nicht an Gattungen festmachen. Messen, Kantaten, Oratorien,
Passionen usw. sind heute wiederkehrender Bestandteil der Reihen in großen und
kleinen Konzerthäusern; ebenso wird in kirchlichen Situationen regelmäßig auf
weltliche Musik zurückgegriffen, sei es in der Musik zu Eingang oder Ausgang,
in der Musik sub communione oder in der Musik zur Besinnung nach der Predigt.
Entscheidend für eine Theologie der Kirchenmusik ist, dass sie die Musikpraxis
einer Gemeinschaft im Blick hat, die als Kirche ihre Aufmerksamkeit auf das Wort
Gottes richtet. Geht es um eine Unterscheidung von Gattungen, so würde ich auf
die Differenzierung zwischen weltlicherund geistlicherMusik zurückgreifenwollen.



Klingende Asche, tönender Staub 103

Im vorliegenden Text geht es vorrangig um eine Theologie der Musik;
Fragen einer Theologie der Kirchenmusik werden erst gegen Ende kurz
gestreift.

2. Evangelische Perspektive

Dies führt mich zum zweiten Punkt. Wodurch zeichnen sich musiktheologische

Überlegungen aus, die in evangelischerPerspektive formuliert sind?
Die evangelische Perspektive, so wie ich sie verstehe, zeichnet sich

durch eine besondere theologische Vorsicht aus: gegenüber der Macht des

Menschen, gegenüber der Macht seines Wissens, gegenüber der Macht
seines Tuns, gegenüber der Macht seiner Institutionen und eben auch
gegenüber der Wirkung und Macht seiner Kunst. Das reformatorische
sola gratia und alles, was mit ihm zusammenhängt, formuliert eine
Vorsichtsmaßnahme, die verhüten soll, dass dem Menschen theologisch
mehr zugetraut oder aufgebürdet wird, als ihm zugetraut und
aufgebürdet werden kann. Dabei wird daran erinnert, dass der Mensch sich

vor Gott stets und ganz grundsätzlich in einem Modus von Passivität
befindet und ihm das Entscheidende von Gott geschenkt werden muss

- aber auch geschenkt wird.
Die folgenden musiktheologischen Überlegungen sind demnach

evangelisch darin, dass sie sich dieser Passivität des Christenmenschen
auch für den Bereich der musikalischen Kunst bewusst bleiben. Sie hüten
sich entsprechend davor, Musik für Strategien menschlicher Selbstüberschätzung,

Selbstermächtigung und Selbstrechtfertigung zu gebrauchen.
Die folgenden Überlegungen nehmen also die Gefahr ernst, dass in der
Musik, so himmlisch und göttlich sie tönt, bloß der Mensch dem
Menschen den Spiegel vorhalten könnte: dass wir «schnelle Flugschiffe zum
Göttlichen»4 zu konstruieren meinen, wo wir in Wahrheit bloß in
klingender Asche und tönendem Staub herumwühlen. Darin kommen wir
gewiss immer vom Menschen zum Menschen, aber ob sich Gott in dieser
staubigen Asche hören lässt, das erscheint mir als ein unselbstverständliches

und unverfügbares Geschenk. Aber die folgenden Überlegungen
trauen es Gott eben auch zu, dass er sich des Menschen annimmt und
dass dies auch in der Musik und im menschlichen Umgang mit Musik
Ereignis werden kann.

4 Karlheinz Stockhausen, Texte zur Musik 1970-1977, hg. von Christoph von Blum¬

röder, Köln: DuMont, 1978 Stockhausen. Texte zur Musik, 4), S. 401.



104 Stefan Berg

Was kann uns die Musik unter den skizzierten Umständen also
bedeuten? Was darf man sich theologisch von ihr erhoffen? Und was
nicht? - Das ist die Frage der folgenden Überlegungen.

3. Musik zwischen Gott und Mensch: Klassische Ansätze

Ich möchte mir in einem dritten Schritt die Zeit nehmen, die hier verhandelte

Frage genauer auszuloten und dabei die Musik im Spannungsfeld
der Unterschiedenheit von Gott und Mensch zu verorten. Dabei wird
sicherlich zu spüren sein, dass ich von Haus aus Systematischer Theologe
und Religionsphilosoph bin und nicht Musikwissenschaftler,
Kirchenhistoriker oder Praktischer Theologe. Man wird meinen Ausführungen
weiter auch anmerken, dass ich mich viel mit Fragen menschlicher
Orientierungsvollzüge und Unterscheidungsoperationen beschäftigt habe,
ebenso, dass ich dabei sowohl den Blickkontakt zur analytischen wie
zur phänomenologischen Linie der neueren Philosophie zu halten suche.

3.1 Zwei theologische Optionen

Sucht man nach einer basalen Struktur des christlichen Glaubens, so wird
man in der Unterscheidung von Gott und Mensch fündig. Christlicher
Glaube zeichnet sich unter anderem dadurch aus, dass wir in unserem
Leben geneigt sind, eine Unterscheidung zu treffen zwischen uns als
Menschen und etwas, das wir als <Gott> bezeichnen. Und wenn wir dies

tun, so eröffnet sich uns ein anderes Verhältnis zu uns, unseren
Mitmenschen und der Welt als Ganzer. Es machen Dinge für unser Leben
einen Unterschied, die für einen Menschen, der nicht im Glauben lebt,
keinen Unterschied machen. Ein Leben im christlichen Glauben zu leben,
heißt daher in einer bestimmten Grammatik von Unterscheidungen zu
leben, etwa derjenigen von Sünde und Vergebung, Gewissheit und
Anfechtung, Glaube und Werke oder auch Natur und Schöpfung. Theologie
wiederum ist nicht zuletzt die Debatte darüber, welches die richtigen
Unterscheidungen sind, wie und wo sie zu gebrauchen. «Wer gut gelernt
hat, das Evangelium vom Gesetz zu unterscheiden, der danke Gott und
darf wissen, dass er Theologe ist», schreibt Luther.5

5 WA 40,1; 207,1-8.



Klingende Asche, tönender Staub 105

Theologie und Religionsphilosophie haben sich immer wieder darum
bemüht, zu begreifen, woher die Unterscheidung von Gott und Mensch
kommt. Ist es Gott, der zwischen Gott und Mensch unterscheidet? Oder
ist es der Mensch, der zwischen Gott und Mensch unterscheidet? Die
theologisch Versierten sehen mich hier in den Gravitationsbereich der
alten Opposition von Schleiermacher und Barth hineingeraten. Und
tatsächlich gibt es formal betrachtet nur diese zwei Optionen, das Woher

der Unterscheidung von Gott und Mensch (und damit aller anderen
Unterscheidungen des Glaubens) zu klären:

(a.) Es gibt einerseits den liberalen Weg, der versucht, alles, was im
christlichen Glauben eine Rolle spielt, auf den Menschen zurückzuführen.
Der Mensch unterscheidet zwischen Gott und Mensch. Auf diesem Weg
wird <Gott> beispielsweise im Sinn einer Unbedingtheits- oder Absolut-
heitsdimension menschlichen Lebens erklärt. Eine solche ist im Prinzip in
jedem menschlichen Leben anzutreffen, ist also ganz aus diesem Leben
selbst heraus zu erklären. Entsprechend lässt sich formulieren, dass im
Grunde jeder Mensch eine Religion habe, ob er sie bewusst und explizit
als solche gestalte oder nicht.

(b.) Daneben gibt es andererseits den offenbarungstheologischen
Weg, der alles, was im christlichen Glauben von Relevanz ist, auf Gott
zurückführen möchte. Gott unterscheidet zwischen Gott und Mensch
und tut dies in seiner Selbstoffenbarung kund: <Ich bin der Herr, dein
Gott>. Entsprechend erfährt eine positive Würdigung nur, was der
Mensch aus Gottes Hand empfängt, während tendenziell abqualifiziert
wird, was der Mensch mit seinen eigenen Händen formt. Alles, was der
Mensch religiös so treibt, ist bloß <Religion>: ein Kaschieren, dass die
menschlichen Hände leer sind und leer bleiben, wenn sie nicht alles von
Gott empfangen.

Nimmt man diese Alternativen als formal extrem zugespitzte Pole,
so ist das Problem der liberalen Option, dass mit Religion überall zu
rechnen ist. Religion ist zwar stimmig zu erklären, droht sich aber in
Ubiquität aufzulösen. Das Problem der offenbarungstheologischen Option
wiederum ist, dass theologisch ein so steiles Gefälle konstruiert wird,
dass fraglich wird, wie der Mensch jenem ihm gegenüber so ganz
anderen Gott überhaupt in seinem Leben begegnen kann; dafür hat diese

Option aber für sich, die Prägnanz des christlichen Glaubens gegenüber
anderen Lebensbereichen zu sichern.



106 Stefan Berg

3.2 Zwei musiktheologische Optionen

Auf die basale Unterscheidung von Gott und Mensch und damit auf die
beiden skizzierten theologischen Optionen lässt sich auch eine Theologie
der Musik beziehen. Entsprechend gibt es für sie im Wesentlichen zwei
Optionen: entweder wird die Musik vom Menschen oder von Gott her
zu legitimieren gesucht.

Entsprechend folgt die erste musiktheologische Option dem liberalen
Weg. Religion wird beispielsweise als Lebensdeutung begriffen oder von
einer Unbedingtheits- oder Absolutheitsdimension menschlichen Lebens
her konstruiert. Musik ist für eine liberale Musiktheologie dann insofern
bedeutsam, als sie menschliches Leben deutet und darin möglicherweise
Dimensionen von Unbedingtheit und Absolutheit eröffnet. Und weil jede
Musik in irgendeiner Weise als eine Gestaltung menschlicher Subjektivität

begriffen werden kann, kommt im Prinzip jede Musik als ein Medium
in Betracht, in dem diese Dimensionen aufbrechen können.6

Die zweite Option folgt dem offenbarungstheologischen Weg und ist
gegenüber der Musik als einem zutiefst menschlichen Tun entsprechend
reserviert. Sofern der Musik überhaupt ein theologischer Wert zuerkannt
wird, sollte sie sich besser nicht allzu weit vom Wort Gottes entfernen,
wie es sich etwa in der Heiligen Schrift ausspricht. Musik lässt sich
theologisch im Grunde nur legitimieren, wenn sie gebändigt und etwa
im Kontext der Wortverkündigung oder der Liturgie funktionalisiert
wird. Ein theologischer Eigenwert der Musik als solcher ist in dieser
Perspektive nicht zu begründen.7

6 Als Beispiel verweise ich auf Dietrich Korsch, «Das Universum im Ohr. Umrisse
einer theologischen Musikästhetik», in: Das Universum im Ohr. Variationen zu einer
theologischen Musikästhetik, hg. von Dietrich Korsch, Klaus Röhring und Joachim
Herten, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2011, S. 15-23. Korsch lehnt sich an
Friedrich Schleiermacher an und überträgt dessen Anschauungsbegriff auf das

Hören: «Schleiermacher hat sich als Schlüssel für die Verdichtungserfahrung von
Subjektivität und Universum, die er Religion nennt, der Anschauungsmetapher
bedient, die in der Tat eine ganz bestimmte Konstellation von Unmittelbarkeit und
Vermittlung in sich trägt.» (S. 16) - «Die Musik als Gestaltung des Universums
kommt im Hören zu sich selbst; das Hören der Musik verinnerlicht die Gegenwart
des Universums im Universum, das dadurch eine ganz besondere Dichte erfährt;
man könnte auch sagen: sich in besonderer Dichte erfährt.» (S. 19).

7 Anstatt hier auf einen hartherzigen Musikverächter zu verweisen, wähle ich ein
subtileres Beispiel: Karl Barths Äußerungen zu Mozart, also zu jenem Komponisten,

den der Offenbarungstheologe besonders liebte und den er im Himmel noch

vor seinen theologischen Gesprächspartnern von Augustin bis Schleiermacher
aufsuchen wollte. Barth legt sich höchste Zurückhaltung auf und gibt sich alle
Mühe, die Sphären zu trennen, formuliert gewissermaßen eine Theologie der
Musik im Geist von KD § 17. So hat er etwa ein feines Empfinden für das Eigen-



Klingende Asche, tönender Staub 107

Die liberale Option einer Theologie der Musik krankt in meiner Sicht
daran, dass im Grunde alle Unterschiede verschwimmen: der Unterschied
zwischen profaner und geistlicher Musik, der Unterschied zwischen
Konzertsaal und Kirche, der Unterschied zwischen einem Musikhörer, der im
Glauben lebt, und einem solchen, bei dem dies nicht der Fall ist. Wenn
in irgendeiner Weise alles religionsaffin ist, können musiktheologisch
keine Differenzen mehr gewürdigt werden. Die liberale Option tendiert
demnach zu einer weitgehenden Entdifferenzierung, die zwar sicherlich
Hürden abbaut, aber auch Orientierungsmöglichkeiten verspielt.

Das Problem der offenbarungstheologischen Option liegt wiederum
darin, dass sie zu streng differenziert. Sie formuliert ein so scharfes
Kriterium für eine theologische Würdigung der Musik, dass gewisse
Phänomene des Lebens im Glauben darin nicht mehr abgebildet werden
können. Es gibt ja diese gewissen Momente, in denen ein Mensch in
seinem Musikhören religiös berührt wird: wenn etwas über sich
hinausweist und die Ahnung einer anderen Wirklichkeit aufscheint - sei

es im profanen Konzertsaal, sei es im Kontext eines Gottesdienstes. Ein
musikalisches Leben im christlichen Glauben ragt an allen Ecken und
Enden über diese enge Theologie der Musik hinaus.

Faktisch lavieren wir im Alltag zwischen diesen beiden Optionen,
kippen mal mehr auf die eine oder auf die andere Seite. Auch die
Liberalsten müssen sich zu ihren musikalischen Favoriten bekennen, von
denen sie religiös eben doch mehr berührt werden als von anderem; und
auch die strengsten Offenbarungstheologen sollten nicht leugnen, dass

sie ihren Glauben nicht an der Garderobe des Konzerthauses abgeben
können.

Die beiden Optionen helfen demnach zwar, das Terrain grob zu
strukturieren und Chancen und Risiken anhand der Extreme auszuloten,
aber sie liefern keine befriedigenden Antworten, mit denen sich in der
Praxis konkret arbeiten lässt. Eine befriedigende Antwort müsste irgendwie

theologisch prägnant sein, aber doch grössere Spielräume lassen, um

leben der Musik und schreibt, dass Mozart in seiner geistlichen Musik das vertonte
Wort zwar respektiere, dabei aber «seine Musik dazu» mache - «ein durch das

Wort gebundenes, aber in seiner Bindung daran auch souveränes Gebilde eigener
Natur.» Gleichwohl sei die Musik «den objektiven Aussagen der kirchlichen Texte

[...] höchst angemessen [...]. Vielleicht darum, weil auch Mozarts kirchlicher Ton

von einem Ort aus vernommen und wiedergegeben ist, von dem her zwar nicht
Gott und die Welt in eines zu setzen, wohl aber die Kirche und die Welt (auch sie

nicht zu verwechseln noch zu vertauschen) in ihrer bloß relativen Unterschieden-
heit, in ihrer letzten Zusammengehörigkeit erkennbar und erkannt sind: beide

von Gott her, beide zu Gott hin.» Karl Barth, Wolfgang Amadeus Mozart, Zürich:
Theologischer Verlag, 152006, S. 27f.



108 Stefan Berg

situationsabhängige Bewertungen vorzunehmen. Das klingt nach einer
weiteren Vermittlungstheologie. Doch ich möchte im Folgenden nicht
eigentlich vermitteln, sondern versuchen, an die skizzierte Struktur mit
ihren Optionen anders heranzugehen.

4. Das Ereignis der Unterschiedenheit von Gott und Mensch

Zu diesem Zweck setze ich noch einmal neu bei der Unterscheidung von
Gott und Mensch an. Und ich nutze dabei einen Gedanken des englischen
Logikers George Spencer Brown.

Für den hier gesetzten Rahmen ist der Hinweis ausreichend, dass

Spencer Brown einen mathematischen Kalkül formuliert hat, der das
Fundament der Mathematik formulieren will und nicht noch einmal
auf tieferer Ebene abgestützt werden kann.8 Er etabliert als eine solche
tiefste, basale Ebene eine Unterscheidung, die nicht selbst noch einmal
begründet werden kann, sondern sich nur immer wieder auf sich selbst
zurückführen lässt - die bekannte Figur des Reentry. Diese Struktur
einer rekursiv-inversen Unterscheidung9 ist auf bestimmte andere
nichtmathematische Unterscheidungen übertragbar. Beispielsweise kann man
die Unterscheidung von System und Umwelt nicht erklären, ohne auf
die Unterscheidung von System und Umwelt zu rekurrieren: Was ein
System ist, lässt sich nur von seiner Unterschiedenheit gegenüber einer
Umwelt begründen, und was eine Umwelt, nur von ihrer Unterschiedenheit

gegenüber einem System. Spencer Brown beschreibt demnach ein
Fundament, das in einer Spannung besteht. Und diese Spannung kann
selbst nicht noch einmal begründet beziehungsweise aufgelöst werden:
eine Art schwebender Schlussstein, ein grundloser Grund. Dies ist in
meinen Augen ein theologisch überaus interessanter Gedanke. Und ich
gehe davon aus, dass wir es bei der Unterscheidung von Gott und Mensch
mit einer formal ähnlich strukturierten Unterscheidung zu tun haben.

Die Aufnahme Spencer Browns macht es unter anderem möglich,
sich mit der Opposition liberaler und offenbarungstheologischer Ansätze

nicht nur zu versöhnen, sondern sie auch als zwei Wege konstruktiv

8 Vgl. George Spencer Brown, Laws ofForm, Leipzig: Bohmeier, 52011.

9 Vgl. Stefan Berg, «Regress und Reentry. Basalität bei Hans Albert und George
Spencer Brown», in: Regress und Zirkel. Figuren prinzipieller Unabschließbarkeit.
Architektur - Dynamik - Problematik, hg. von Stefan Berg und Hartmut von Sass,

Hamburg: Meiner, 2016, S. 211-249.



Klingende Asche, tönender Staub 109

nebeneinander zu stellen. Beide Ansätze müssen allerdings dahingehend
korrigiert werden, dass sie nicht eine Basis formulieren, sondern eine
Anschlussoperation auf sekundärer Ebene vollziehen. Das heißt: Die
Frage, wer zwischen Gott und Mensch unterscheidet, wird weder durch
die liberale Antwort <der Mensch> noch durch die offenbarungstheologische

<Gott> beantwortet. Die Basalität liegt also nicht in einer der
beiden möglichen Antworten. Die Basalität liegt vielmehr in der Frage
selbst, also in der Spannung von Gott und Mensch, oder, wie ich eher

sagen möchte: im Ereignis der Unterschiedenheit von Gott und Mensch.
Liberales und offenbarungstheologisches Theologisieren sind so gesehen
zwei alternative sekundäre Anschlussoperationen, die das Ereignis dieser
Unterschiedenheit entweder nach der einen oder nach der anderen Seite
hin weiter auslegen, darin die Unterschiedenheit aber bereits voraussetzen.

Damit sind die beiden Ansätze zwei Aspekte des Theologisierens,
die nebeneinander bestehen können, ja, vielleicht sogar nebeneinander
bestehen müssen, damit die Spannung von Gott und Mensch aufrecht
erhalten wird und sowohl die Göttlichkeit Gottes als auch die Menschlichkeit

des Menschen eine theologische Würdigung erfahren.
Dies hat Auswirkungen für die Formulierung einer Theologie der Musik.

Sie ist einerseits von der Aufgabe entlastet, sich selbst entweder allein
aus Gott oder allein aus dem Menschen begründen zu müssen. Ihr ist es

also gestattet, angesichts von Musik im Spannungsfeld der Unterschiedenheit

von Gott und Mensch zu operieren und diese Unterschiedenheit
sowohl nach der einen als auch nach der anderen Seite auszulegen. Und
das bedeutet andererseits: An sie darf auch die Erwartung herangetragen
werden, dass sie diese Unterschiedenheit angesichts von Musik auch nach
beiden Seiten hin auslegen kann, damit die Spannung der Unterschiedenheit

nicht beseitigt wird, sondern gerade erhalten bleibt.
Die musiktheologische Aufgabe wird also nicht gerade einfacher.

Musiktheologisches Arbeiten ist so gesehen ein Arbeiten ohne Basis und
abschließend zu benennende Kriterien: ein Arbeiten auf dem Feld einer
Unterschiedenheit, ein Arbeiten, das niemals ruhen und sich anlehnen
kann, ein Arbeiten, das eine Spannung halten und daher in steter Bewegung

zwischen zwei Polen bleiben muss. Aber immerhin ist ihre Aufgabe
auch nicht schwieriger als die der Theologie allgemein.

Wie kann eine solche Theologie der Musik ansetzen? Ich habe oben

ja bereits vom Ereignis der Unterschiedenheit von Gott und Mensch
gesprochen. Die unpersönliche Rede vom Ereignis lässt ja die Frage offen,
ob ein religiöses Ereignis in Gott oder im Menschen wurzelt, hält also
den Spielraum für Anschlussoperationen auf beiden Seiten offen. Diesem
Ansatz kommt zupass, dass in der Theologie auch in anderen Bereichen

gegenwärtig viel über Fragen des Ereignisses und der Performanz nach-



110 Stefan Berg

gedacht wird. Natürlich müsste man noch vieles mehr sagen, erläutern,
wie man unter dieser Perspektive einer formalen Symmetrie von Gott
und Mensch mit schöpfungs- und offenbarungstheologischen Fragen
umgehen kann, ebenso, was es bedeutet, dass im christlichen Glauben
auch dahingehend eine Asymmetrie besteht, als wir glauben, dass Gott
in Jesus Christus Mensch geworden ist. Aber dies ist hier und heute
nicht das Thema.

Ich unternehme also den Versuch, dem Ereignisbegriff in der Theologie

der Musik eine Zentralstellung einzuräumen. Dem kommt entgegen,
dass sich auch Musik gut über Ereigniskategorien beschreiben lässt.
Um die späteren theologischen Überlegungen abzustützen, möchte ich
daher kurz auf das phänomenologische Profil musikalischer Ereignisse
eingehen.

5. Musikalische Ereignisse: Phänomenologische Erkundung

Weil eine umfassende phänomenologische Erkundung der Musik hier
nicht nötig ist, schränke ich die Perspektive sogleich ein wenig ein. Ich
hatte ja bereits ganz zu Beginn darauf hingewiesen, dass Musik eine
geradezu ätherische Leichtigkeit besitzt und der Umgang mit ihr
zugleich ein hohes existentielles Gewicht annehmen kann. Musik vermag
es offenbar in besonderer Weise, Gegensätzliches zu verbinden, also Pole
miteinander zu vermitteln, ohne sie in ihrer Spannung zueinander
aufzulösen. Wenn nun der christliche Glaube tatsächlich aus der Spannung
der Unterschiedenheit von Gott und Mensch lebt, könnte es dann nicht
sein, dass die besondere Affinität zwischen Religion und Musik daher
rührt, dass die Musik in besonders virtuoser Weise spannungsvoll-polare
Gegensätze zu gestalten und zu erhalten vermag?

Von dieser Überlegung geleitet, frage ich in meiner phänomenologischen

Erkundung der Musik nach solchen spannungsvoll-polaren
Gegensätzen. Insbesondere sechs kommen mir dabei in den Sinn:

(a.) Die erste Spannung habe ich bereits erwähnt: Leichtigkeit und
Gewicht. Musik ist in gewisser Hinsicht körperlos. Sie wiegt weniger als

Luft, fliesst schneller in jeden Winkel als Wasser, verflüchtigt sich schneller

als Rauch, man kann sie weniger greifen als Licht, das immerhin
einen Schatten wirft. Und auf der anderen Seite verbindet sich mit ihr
eine immens hohe existentielle Gravitation in unserem Leben. Sie kann
uns emporheben und leicht machen wie eine Feder, und sie kann uns
hinabdrücken und treffen wie ein Hammerschlag; wir können unsere



Klingende Asche, tönender Staub 111

tiefen existentiellen Ringkämpfe aus ihr heraus- und in sie hineinhören.
So ist ihr emotional-existentieller Nachhall mitunter ungleich länger als
ihr physikalisch akustischer.

(b.) Die zweite Spannung ist diejenige von Immaterialität und
Räumlichkeit. Schon die Metapher vom Klangraum unterstreicht, dass Musik
Räume zu gestalten vermag. Musik verändert sich mit dem Raum, in
dem sie gespielt wird. Zugleich kann Musik den Eindruck von räumlicher
Tiefe und sich überlagernden Schichten erwecken, erzeugt bisweilen
auch den Eindruck von Bewegung und Geschwindigkeit. Und doch ist
Musik immateriell und beansprucht keinen Platz im eigentlichen Sinn.
Auf diese Weise kann Musik imaginäre Räume öffnen, welche den
faktischen Raum der Aufführung bei weitem überschreiten.

(c.) Als dritte Spannung nenne ich Emotionalität und Struktur. Musik
vermag Emotionen eindringlich zu artikulieren, und sie stiftet machtvoll
zu Emotionen an. Doch sie kann zugleich eine geradezu kühl-rationale
Struktur besitzen. Auf die Affinität von Mathematik und Musik ist ja
schon oft hingewiesen worden, und die Akribie, mit der zum Beispiel
nach zahlensymbolisch aufgeladenen Strukturen bei Bach gesucht wird,
ist hinlänglich bekannt. Solches Bemühen ist kein Widerspruch zu einem
emotionalen Zugang zur Musik. Musik kann also zusammenführen, was
im Leben sonst so oft auseinanderfällt: das Emotional-Existentielle und
das rational Errechnete.

(d.) Die vierte Spannung ist Bestimmtheit und Offenheit. Musik
kann auf uns in einer überaus prägnanten Weise wirken. Darin ist
dann nichts Vages, Ungefähres und Unbestimmtes. Doch auch wenn
sie dies tut, bewahrt sie sich eine nie ganz auszulotende Offenheit. Es

bleibt stets ein Überschuss von weiteren Möglichkeiten, eine letzte
Unbestimmtheit, ein Sich-Entziehen der Musik vor den Vereinnahmungen
und Festschreibungen unseres Verstehenwollens. Musik hat in ihrer
notorischen Offenheit daher immer etwas Wucherndes, Unkontrolliertes
und Unkontrollierbares.

(e.) Von hier aus lässt sich ein Zusammenhang zur fünften Spannung
herstellen: Sprachnähe und Sprachferne. Es wurde in der Geschichte der
Musikästhetik immer wieder daraufhingewiesen, dass Musik eine große
Nähe zur Wortsprache habe, ja, geradezu selbst eine Art Sprache sei.

Damit hängt zusammen, dass Musik zu einer gewissen semantischen
Bestimmtheit fähig ist, also etwa in barocken Regelsystemen durchaus
in der Lage ist, etwas Bestimmtes zu artikulieren und einem Gegenüber
verständlich zu machen. Doch die Musik ist in ihrer Beziehung zur
Wortsprache janusköpfig, hat also auch eine von der Wortsprache abgewandte,
also sprachferne Seite. Musik ist etwa immer auch tönende Struktur und
Klangfarbe. Eduard Hanslick erinnerte ja sehr vehement daran, dass



112 Stefan Berg

manche Musik nichts sagt und auch nichts sagen will. So vermag Musik
der Sprache zugleich nah und zugleich fern zu sein. Und vielleicht liegt
hier auch der Grund, warum immer wieder von Musik als einer Sprache
jenseits der Wortsprache, von einer Sprache für das Unaussprechliche
geredet wird - Paradoxien, die mit der genannten Janusköpfigkeit spielen.

(f.) Schließlich möchte ich noch sechstens auf ein ganz anders
geartetes Spannungsverhältnis eingehen: dasjenige von Integration und
Exterritorialität. Musik ist auf komplexe Weise in die Gesamtgesellschaft

integriert, ist eines ihrer Teilsysteme und damit etwa in sozialer,
ökonomischer oder politischer Hinsicht mit den anderen Teilsystemen
verknüpft. Zugleich nimmt sie sich als Kunst doch heraus, eine exterritoriale

Sphäre innerhalb der Gesellschaft zu bilden: einen Bereich, in
der soziale, ökonomische oder politische Faktizitäten nicht das letzte
Wort haben, von wo aus die anderen Teilsysteme also kritisiert und etwa
soziale, ökonomische und politische Utopien formuliert werden können.
Das ist nur möglich, weil Musik als Kunst eine gewisse Autonomie für
sich beanspruchen kann.

Ich will es bei diesen sechs Punkten bewenden lassen. Vielleicht ist an
der einen oder anderen Stelle bereits der Bezug zu Glauben und Religion
aufgefallen: der Zusammenhang von Spürbarkeit und Ungreifbarkeit,
von räumlich-atmosphärischer Wirksamkeit und Immaterialität, von
Emotionalität und Rationalität, vom Reden über Unaussprechliches, von
Zugehörigkeit und Fremdheit in der Welt. Es ließe sich sicherlich noch
mehr finden, und eine befriedigende phänomenologische Betrachtung
der Musik würde ungleich umfangreicher ausfallen müssen. Aber es ist
doch auffällig, dass musikalische Ereignisse diese besondere Eigenschaft
zu haben scheinen, Verbindungen zwischen Polen herzustellen, die
mitunter unendlich weit auseinander zu liegen scheinen. Hat dies Musik
und Religion einander näher gebracht? Rücken sie einander deshalb so

gerne nah?

6. Evangelische Hermeneutik musikalischer Ereignisse

Will nun eine Theologie der Musik ihre Aufgabe erfüllen, so muss sie

erläutern können, wie das Ereignis der Unterschiedenheit von Gott und
Mensch einerseits und die Musik in ihrer Ereignishaftigkeit andererseits
aufeinander zu beziehen sind.

Auf welchem Weg kann dies geschehen? Ich möchte zunächst den
Holzweg nennen, den ich nicht beschreiten möchte: den Weg, einen Brü-



Klingende Asche, tönender Staub 113

ckenschlag über bestimmte qualitative Eigenschaften der musikalischen
Ereignisse zu suchen. Pointiert gesagt: Ob ein musikalisches Ereignis in
eine Beziehung zum Glauben tritt, kann niemals durch das musikalische
Ereignis als solches erzeugt werden. Eine musikalische Faktur mag noch
so berückend, eine ausgelöste Emotion noch so berührend, eine
musikalische Struktur oder ein erklingender Vokaltext theologisch noch so
bedeutsam erscheinen: Ob bei den Hörerinnen und Hörern der eigene
Glaube berührt oder gar geweckt wird und die Unterschiedenheit von
Gott und Mensch selbst Ereignis wird, das kann ein musikalisches Ereignis

nicht von sich aus erzeugen.10 Ein musikalisches Ereignis kann nur
musikalische Unterschiedenheit Ereignis werden lassen. Folglich kann
die musiktheologische Frage auch nicht über einen Hinweis auf Ereignisse

einer bestimmten musikalischen Qualität geklärt werden, denn sie

könnten nicht für eine Beziehung zum Ereignis der Unterschiedenheit
von Gott und Mensch bürgen.

Wenn die Beziehung zwischen einem musikalischen Ereignis und
dem Ereignis der Unterschiedenheit von Gott und Mensch nicht über
musikalische Qualitäten zu klären ist, wie soll es dann möglich sein? -
Wie ereignet sich denn die Unterschiedenheit von Gott und Mensch für
einen Menschen, der im Glauben lebt? Der Unterschied zwischen dem
gläubigen Menschen und Gott tritt ja gerade nicht in der Weise auf, dass

sich Gott ihm unmittelbar zeigen und zu Gehör bringen würde, wie sich
anderes in der Welt zeigt und zu Gehör bringt. Vielmehr erfährt der
Mensch diesen Unterschied in und an anderem: in den Begegnungen
mit seinen Mitmenschen als seinen Nächsten, in seinem Agieren in der
Wirklichkeit als der Schöpfung und in seinem Umgehen mit sich selbst
als einem zugleich sündigen und gerechtfertigten Menschen. Das heißt,
das Ereignis der Unterschiedenheit von Mensch und Gott tritt nicht
abgelöst von anderen Ereignissen auf, sondern es rückt Ereignisse in ein
bestimmtes Licht, gibt ihnen einen besonderen Geschmack und Geruch,
gibt ihnen einen anderen Ton, rückt sie dabei in einen anderen Kontext
und verleiht ihnen eine religiöse Bedeutung.

Das Ereignis der Unterschiedenheit von Gott und Mensch hat demnach

eine hermeneutische Signatur. Es ist ein Ereignis, das andere Ereignisse

in einer nur hermeneutisch beschreibbaren Weise verändert - und
das heißt: in einer Weise, die am Ereignis selbst nicht sieht- oder hörbar
ist. Aus diesem Grund können gläubige Menschen zwar eine Gemein-

10 Für entsprechend problematisch halte ich Versuche, Musik in irgendeiner Weise
selbst als <religiös> zu qualifizieren, wie es etwa Rainer Bayreuther, Was ist religiöse
Musik?, Badenweiler: Bachmann, 2010, unternimmt.



114 Stefan Berg

schaft bilden, weil sie einen ähnlichen hermeneutischen Zugang zu den
Ereignissen der Welt haben, aber sie können sich nicht wechselseitig
vertreten, weil es diese hermeneutischen Zugänge zur Welt stets nur als
individuelle und subjektive gibt.

So kann es auch geschehen, dass das Ereignis der Unterschiedenheit
von Gott und Mensch an musikalischen Ereignissen auftritt. Die
musikalischen Ereignisse bleiben dabei so, wie sie sind. Sie werden also nicht
zu religiösen Ereignissen, nur weil sich der hermeneutische Zugang zu
ihnen verändert und der Glaube ins Spiel kommt. Das religiöse Ereignis
der Unterschiedenheit von Gott und Mensch schlingt sich in das
musikalische Ereignis hinein, ohne aus ihm ein anderes zu machen als ein
musikalisches. Es verändert sich nicht das Gehörte, aber es verändert
sich das Hören.

Nun ist noch einmal in anderer Weise klar, warum es nicht auf die
musikalischen Qualitäten ankommen kann. Die musiktheologische Frage
nach der Bedeutung der Musik für das Glaubensleben ist nicht mit
Hinweis auf das Gehörte zu beantworten, sondern nur mit Hinweis auf das
Hören. Es kommt nicht auf die Musik an, in der die Qualitäten liegen,
sondern es hängt alles vom Ohr ab, in dem sich das hermeneutische
Geschehen vollzieht.

Dieses hermeneutische Geschehen zeichnet sich dadurch aus, dass

es nicht bloß den Menschen ins Spiel bringt (wie es der liberale Weg
meinte). Es bringt auch nicht bloß Gott ins Spiel (wie es der offenbarungstheologische

Weg nahelegte). Das hermeneutische Geschehen, um das es

musiktheologisch geht, legt das Gehörte auf die Unterschiedenheit von
Gott und Mensch hin aus, also nach beiden Seiten hin. Im Hören wird
eine zerbrechliche Balance gehalten, in der das Gehörte nicht einfach
beim Menschen bleibt oder einem unendlich fernen Gott huldigt - und in
aller Zerbrechlichkeit kommt auch noch die Musik zu ihrem Eigenrecht,
weil sie nicht zu einem religiösen Ereignis verklärt wird, sondern ein
musikalisches bleiben darf.

7. Musiktheologische Folgerungen

Abschließend möchte ich Folgerungen aus diesem Zugang ziehen. Wenn
es nicht auf das Gehörte ankommt, sondern auf das Hören, ist das
Gehörte dann hermeneutisch irrelevant? Nein, das ist nicht der Fall. Aber
inwiefern dies der Fall ist, das muss noch ausgeführt werden. Ich möchte
zwei Bereiche nennen, an denen man es sich verdeutlichen kann.



Klingende Asche, tönender Staub 115

Zum einen hatte ich ja oben darauf hingewiesen, dass sich sowohl
musikalische Ereignisse als auch das Ereignis der Unterschiedenheit von
Gott und Mensch durch polare Spannungsbeziehungen auszeichnen. Diese

gemeinsame Struktur rückt beide Ereignisse in wechselseitige Nähe.
Aber es handelt sich dabei nur um eine Nähe im Sinn einer Analogie. Das
heißt: Das spannungsvolle musikalische Ereignis tritt <nur> hermeneutisch
in analogische Beziehung zur ebenfalls spannungsvollen Unterscheidung
von Gott und Mensch - das Nur in Anführungszeichen gesetzt, weil dies
kein Defizit, sondern gerade das entscheidende Profil ist. Ein in solcher
Weise spannungsvolles musikalisches Ereignis lässt sich demnach
besonders leicht in der skizzierten Weise theologisch-hermeneutisch im
Hinblick auf die Unterschiedenheit von Gott und Mensch auslegen, doch
bleibt immer noch offen, ob deswegen die Unterschiedenheit von Gott
und Mensch selbst Ereignis wird.

Zum anderen möchte ich noch einmal kurz auf die Kirchenmusik
eingehen. Sie bringt in ihren Para- und Vokaltexten ja mannigfaltige Bezüge
zur Religion und damit zur Unterschiedenheit von Gott und Mensch mit.
Auch diese expliziten Bezüge vermögen es jedoch nicht, diese Unterscheidung

selbst Ereignis werden zu lassen. Sie erfüllen lediglich die Funktion,
von sich aus auf die Möglichkeit solcher Ereigniswerdung hinzuweisen.
Religiös konnotierte Para- und Vokaltexte formulieren so gesehen eine
Art hermeneutischer Hoffnung. Mehr nicht, aber immerhin das. Und
so sitzen eben Menschen in einem Gottesdienst und werden von einem
dort erklingenden musikalischen Ereignis nicht im Geringsten religiös
berührt; und so sitzen eben Menschen in einer Oratorienaufführung im
Konzerthaus und werden davon sehr wohl religiös berührt.

Mit den zuletzt genannten Fragen komme ich abschließend in den
Bereich einer Theologie der Kirchenmusik. Weil es hier nicht mehr um
die Musik allgemein geht, darf nun auch gefragt werden, wie sich das

genannte hermeneutische Geschehen praktisch in kirchliche Räume

integriert. Es kommt theologisch offensichtlich weniger darauf an, die
Aufmerksamkeit auf bestimmte Musik zu lenken, sondern auf einen
bestimmten Umgang mit ihr. Musik ist im Raum der gottesdienstlichen
Aufmerksamkeit einer Gemeinschaft für das Wort Gottes «zu Gast», wie
Andreas Marti schön formuliert hat.11 Und wie bei allen Einladungen
liegt es in der Verantwortung des Einladenden, den Anlass so zu gestalten,

dass der Gast sowohl er selbst bleiben als auch integrierter Teil des

Geschehens werden kann.

11 Andreas Marti, Wie klingt reformiert? Arbeiten zu Liturgie und Musik, hg. von
David Plüss, Katrin Kusmierz und Kirsten Jäger, Zürich: Theologischer Verlag,
2014, S. 22.



116 Stefan Berg

Geistliche Musik schlägt in ihren Para- und Vokaltexten selbst religiöse

Themen an, macht damit gewissermaßen aus sich selbst heraus einen
Vorschlag zu ihrem eigenen Gebrauch und formuliert eine bestimmte
hermeneutische Hoffnung. Auch die Gestaltung der gottesdienstlich-
liturgischen Gesamtsituation tut derartiges. Auch wenn es bei einer
Hoffnung bleibt, so kommt es damit doch zentral auf die bewusste
Gestaltung der gesamten kirchlichen, gottesdienstlichen beziehungsweise
liturgischen Situation an. Und wenn es etwa um das Argument der
theologischen Stimmigkeit des Gottesdienstes geht, dann muss hierbei
an eine theologisch-hermeneutisch zu fassende Stimmigkeit gedacht
werden - nicht eine musikalische.

Aus all dem folgt für mich, dass wir uns im Bereich einer Theologie
der Musik und insbesondere im Bereich einer Theologie der Kirchenmusik
nicht um eine musikalische Kriteriologie, sondern um hermeneutische
Kompetenzen bemühen müssen. Es kommt auf das Hören (und
Musizieren) an und nicht darauf, ob die Musik alt oder neu, ob sie ernsthaftklassisch

oder populär-unterhaltend, ob sie von Profis oder von Laien
gemacht ist. Aber: Wir müssen das, was wir hören und zu Gehör bringen,
hermeneutisch bewusst hören und zu Gehör bringen, damit sich auf dem
so vorbereiteten Feld das erhoffte Ereignis gnadenhaft einstellen mag.

Dabei erscheint es mir ratsam, starke Musik in einen starken, also

gezielt gestalteten Gottesdienst zu stehen, also der musikalischen Prägnanz

eine theologische und liturgische Prägnanz an die Seite zu stellen.
Der hermeneutische Zugang wird meiner Erfahrung nach nicht durch
kluge Kommentare und langfädige Erläuterungen gefördert. Das kann
gelingen, wirkt aber auch oft peinlich und gesucht. Ich denke eher an
ein Gegenüber auf Augenhöhe, etwa eine Lesung oder Predigt, die sich

um eine literarisch-poetische Sprache bemüht und der Musik auf diese
Weise als ein Gegenüber begegnet, das sie nicht gängelt, sondern mit
ihr selbst in eine wirkungsvolle Spannung kommt.

Die Ereigniswerdung der Unterschiedenheit von Gott und Mensch
anlässlich von musikalischen Ereignissen kann auf diesem Wege freilich
nicht erzeugt und erzwungen werden. Vonseiten der Theologie kann
man nur auf dem oben skizzierten schmalen Grat zwischen liberalen
und offenbarungstheologischen Intuitionen herumbalancieren und darin

auf die Möglichkeit verweisen, dass in der unverfügbaren Mitte die
Unterschiedenheit von Gott und Mensch selbst Ereignis werden könne.
Die Musik ist darin deshalb ein so gern gesehener Gast, weil sie den
Menschen sowohl emporzureißen als auch zu erden vermag. Sie fungiert
damit als eine Art Balancierstange, die es ein wenig leichter macht, nicht
auf der einen oder anderen Seite hinabzufallen.



Klingende Asche, tönender Staub 117

Sounding ashes, resounding dust

With its ethereal lightness of being and its heights of emotional and existential impact,
music seems to possess a particular affinity to religion. Music can touch us urgently and
directly in a manner that we associate with religious experiences in our lives. Does music
thus itself possess a kind of religious dignity? Does it have a special ability to articulate
faith or to instigate it? Or does theology place too much trust in music? On reflection,
after all, it possesses no higher ontological status. It is not closer to God than anything
else in the world. Music is an acoustic event that possesses particular phenomenological
qualities, but has no theological advantages over and above any other physical events.
Despite all theological reservations that can be brought to bear on music, both justified
and unjustified, these sounding ashes, this resounding dust, has nevertheless managed
to attain a special relevance in the Christian life of faith.




	Klingende Asche, tönender Staub : musiktheologische Überlegungen in evangelischer Perspektive

