Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 57 (2017)

Artikel: Verschwendung aus Freude : Anmerkungen zu Stockhausens
Vertonung des Pfingsthymnus

Autor: Brotbeck, Roman

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858624

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858624
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Verschwendung aus Freude

Anmerkungen zu Stockhausens Vertonung des Pfingsthymnus

ROMAN BROTBECK

Karlheinz Stockhausen (1928-2007) war einer der gldubigsten Kompo-
nisten des 20. Jahrhunderts, bis zum drei3igsten Lebensjahr als prakti-
zierender Katholik, spéter von ferndstlichen Religionen angezogen und
ab den 1970er-Jahren unter Einfluss des Buches Urantia, einer 1955 in
Chicago publizierten kosmischen Ersatzbibel. «Urantia» bezeichnet in
diesem Buch den Planeten Erde. Stockhausens monumentaler und sieben
abendfiillende Teile umfassender Opernzyklus Licht ist iiber die Zentral-
gestalten des Buches Urantia geschrieben worden. In der Kosmologie von
Urantia ist Michael kein Erzengel, sondern Gottes Sohn, und Jesus dessen
Inkarnation auf Erden. Ein Leben lang schrieb Stockhausen Musik zum
Lobe Gottes. Bereits sein erstes streng serielles Werk heil3t Kreuzspiel
(1951), weil das Schema der Permutationen die Form eines Kruzifixes
aufweist. Titel wie Der Gesang der Jiinglinge, Mantra, Hymnen, Prozes-
sion, Fiir kommende Zeiten, Am Himmel wandere ich, Sirius verweisen
alle auf das geistliche, wenn auch nie liturgische Anliegen seiner Musik.
Stockhausen hat sich damit das Leben gerade in Deutschland nicht leicht
gemacht, denn in der von der kritischen Frankfurter Schule und insbe-
sondere Theodor W. Adorno geprédgten Szene der Neuen Musik war seine
offen nach aulden getragene Religiositit stdndiger Anlass des Spottes.

In diesem Zusammenhang ist es interessant, dass Stockhausens
zeitweiliger kompositorischer Gegenspieler, Bernd Alois Zimmermann
(1918-1970), ebenfalls Rheinldnder und ebenfalls strenggldubiger Ka-
tholik, solchem Spott nicht ausgeliefert war, obwohl auch er alle seine
Werke mit OAMDG unterzeichnete: Omnia Ad Maiorem Dei Gloria. Zim-
mermann schrieb «Passionen» und liebte das apokalyptische Register,
er thematisierte die Schrecken der Welt, das Leiden der Kreatur. Diese
Theologie passte in die Zeit und wurde auch von der Szene der Neuen
Musik gerne akzeptiert. Stockhausen schrieb «Hymnen» und liebte das
doxologische Register, das reine Gotteslob, das es nach den historischen
Ereignissen des 20. Jahrhunderts auch in der Kirche selber schwer hat
und schnell der Verschwendung verdachtigt wird.

Ganz gleich ob Hymnen oder Passionen: Weder bei Zimmermann
noch bei Stockhausen haben sich die Kirchen um Kompositionsauftrige



52 Roman Brotbeck

bemiiht. So gesehen ist es ein Gliicksfall, dass der italienische Priester,
Komponist und Musikwissenschaftler Don Luigi Garbini (*1967), Leiter
von Artache, einer Institution des Maildnder Doms, Karlheinz Stockhausen
2005 und 2006 Auftrédge erteilen konnte. Artache organisiert und férdert
die Verbindung zwischen Religion und Kunst und organisierte von 2004
bis 2012 jahrlich Konzerte, Ausstellungen und Theaterauffiihrungen.
Don Garbini ist auch der Leiter des Laboratorio di musica contemporanea
al servizio della liturgia,' das 1999, wiahrend der Zeit des progressiv ein-
gestellten Maildnder Kardinals Carlo Maria Martini, am Maildnder Dom
gegriindet wurde. So sind die ersten beiden Stunden — Himmelfahrt und
Freude — seines letzten Werks Klang die ersten und einzigen offiziellen
Auftrige der katholischen Kirche, die Stockhausen je erhalten hat.

Bei Himmelfahrt hat Stockhausen einen eigenen Text verwendet,
bei Freude greift er auf den Rabanus Maurus zugeschriebenen bzw. von
ihm vermittelten Pfingsthymnus Veni Creator Spiritus zuriick. Auch diese
Vertonung eines liturgischen Textes ist in Stockhausens CEuvre eine Ra-
ritdt, hatte er doch nur gerade in der Jugend Texte anderer vertont. Und
es wirkt so, als hétte hier ein verlorener Sohn zuriick in den Schof3 der
katholischen Kirche gefunden: Die im Hymnus angesprochene Trinitét
und vor allem die Gleichwertigkeit von Gottes Sohn mit Gottvater waren
flir Stockhausen sicher der entscheidende Impuls fiir diese Vertonung
und in gewisser Weise auch die Fortsetzung seines Opernzyklus Licht,
der die Taten des Gottessohnes Michael thematisiert. Fiir Stockhausen
war das atque filium des Pfingsthymnus deshalb ein wichtiger Teil seines
eigenen Glaubensbekenntnisses.

Dem Klang-Zyklus hat Leopoldo Siano eine ausfiihrliche Studie ge-
widmet. Aufgrund der im Stockhausen-Archiv erhaltenen Skizzen zeigt
Siano eindriicklich, dass Stockhausen beim Klang die Formel-Komposi-
tion, die er seit Mantra (1970) in seinen Werken anwandte und die bei
Licht zur strukturellen Basis von 28 Stunden Musik geworden ist, ur-
spriinglich noch mit zuséitzlichen Parametern erweitern wollte. Da Klang
die Stunden des Tages vertont, spielt in den Skizzen die Zahl 24 eine
entscheidende Rolle: 24 Farben, 24 Instrumente, 24 Zeichen, 24 Gertiche,
24 menschliche Organe, 24 Themen, 24 Lautsprecher, 24 Rdume etc. Um
auf 24 Instrumente zu kommen, hatte er sogar eine Blockflote vorgese-
hen - ein Instrument, das sonst in Stockhausens Kosmos nie vorkommt.?
Gemadl} Siano haben Todesahnungen den Komponisten gezwungen, auf

[

<www.informusic.it/old/56Informazioni.htm> (Zugriff 22.07.2016).

2 Vgl Leopoldo Siano, «Karlheinz Stockhausens letzter Kompositionszyklus KLANG.
DIE 24 STUNDEN DES TAGES, Wien: Verlag Der Apfel, 2013 (= Signale aus Koln.
Beitrdge zur Musik der Zeit, 19), S. 34ff.



Verschwendung aus Freude 53

diese kosmologische Superformel zu verzichten, deren Bewiltigung und
auch Realisierung sehr viel Zeit beansprucht hétte.

Stockhausen kehrte daraufhin an seine Anfénge zuriick, ndmlich zur
klassischen Dodekaphonie. Anders als bei der Formel-Komposition, bei
der das kompositorische Ausgangsmaterial eine individuell ausgeformte,
hochst differenzierte musikalische Gestalt darstellt, also eine Art DNA,
die alle Informationen der spateren Komposition schon enthélt, ist eine
Zwolftonreihe viel abstrakter und die Komposition sehr viel weniger
determinierend, zumal fiir einen mit allen Wassern gewaschenen Kompo-
nisten wie Stockhausen. Bei Klang hat Stockhausen die Reihe noch stark
abstrahiert und vereinheitlicht: Zwei in sich verwandte Allintervallrei-
hen ergédnzen sich zu einer 24-Ton-Reihe, entsprechend den 24 Stunden
des Tages. Stockhausen hatte die erste Allintervallreihe schon bei den
Klavierstiicken VII, IX und X, bei Gruppen und am Schluss von Zeitma/3e
verwendet. Siano schreibt, dass Stockhausen in einem Gesprich am
6. September 2006 Iryna Krytska gestanden habe, dass er sich nicht
bewusst gewesen sei, die Reihe schon einmal verwendet zu haben.2 Das
darf ernsthaft bezweifelt werden! Ein Komponist, der in Meisterkursen
oder nach Konzerten sofort sagen konnte, welche Tone auch bei 40 Jah-
re alten Kompositionen falsch gespielt wurden, wusste ganz bestimmt,
dass er hier auf «seine» altbekannte Reihe aus den 1950er-Jahren zu-
riickgegriffen hatte, die er kannte und die ihm vieles vereinfachte, weil
sie letztlich — wie Siano zeigt — auf zwei Motive heruntergebrochen
werden konnte, ndmlich ein dreiténiges «Sprungmotiv» mit groRem
Terzsprung nach unten und Quartsprung nach oben (E-C-F) sowie eine
chromatische Umspielung mit einem Halbton nach unten und einem
Ganzton nach oben (D-Cis-Es). Damit schuf sich Stockhausen einerseits
das fiir dodekaphone Werke typische uniforme Klangmaterial, zugleich
aber auch die Moglichkeit, «tonale» Intervalle wie Terzen, Quarten und
Quinten reichlich zu benutzen.

Mit dieser Reihe gestaltete Stockhausen eines seiner erstaunlichsten
Werke, ndmlich eine geradezu madrigaleske Vertonung des Pfingsthym-
nus, das heil’t einen Wort-Musik-Bezug und eine direkte Ausdeutung des
Textinhaltes, die sonst in seinem Werk kaum zu finden sind und die er
zum Beispiel im Licht-Zyklus geradezu vermeiden wollte. Damit gibt er
dem Pfingsthymnus eine ganz spezifische Interpretation.

Siano dulSert sich zwar ausfiihrlich zur Bedeutung von Pfingsten,
aber er tut es dhnlich wie es die Theologen Georg Henkel* und Thomas

3. Ngl.ebd.;'S.61.
4  Georg Henkel, Kosmisches Lachen. SYNTHI-FOU und der ndrrische Humor in Karl-
heinz Stockhausens Opernzyklus LICHT, Hamburg: Tredition, 2012.



54 Roman Brotbeck

Ulrich® im Falle Stockhausens gemacht haben: Sie schwemmen mit mog-
lichst vielen Motiven und Assoziationen aus dem Christentum und den
Weltreligionen das Buch Urantia theologisch aus, um vom Skandalon
dieses merkwiirdigen Machwerks und der Schwierigkeit abzulenken,
dass ein Kopf wie Stockhausen ihm sein Leben verschreiben konnte. Bei
Freude spielt das Urantia-Buch kaum eine Rolle und weitschweifende Aus-
fiihrungen zu Pfingsten lenken von der Qualitédt des Werkes eher ab, weil
Stockhausen hier in einfacher und direkter Art jenen Hymnus vertont,
der in seiner stark katholisch geprigten Jugendzeit im Dritten Reich und
als téglich praktizierender Katholik nach 1945 sicher eine entscheidende
Bedeutung spielte. Man kann manchmal auch zu weit suchen!

An gewissen Stellen spilirt man férmlich, wie sehr Stockhausen es
geniel3t, einfach loskomponieren zu kénnen und sich an die formalen
Vorgaben eines préfixierten Schemas nicht mehr zu halten; oder anders
gesagt: wie sehr es ihn freut, wie in seiner Jugendzeit komponieren zu
diirfen und die zahlreichen, von ihm selbst aufgebauten determinieren-
den Systeme vergessen zu konnen. Das war auch der Grund, weshalb er
den urspriinglichen Titel Pfingsten fallen liel3: «Im Laufe des Komponie-
rens dnderte ich den Titel zu FREUDE. Mein Grundgefiihl war Freude.
Ich erlebte im Geiste immer wieder die Urauffiihrung im Maildnder
Dom, den Enthusiasmus der zwei Médchen,® ihr Spielen und Singen.
Die Partitur muss gewil} diese phantastische Freude meines Geistes und
meiner Seele wahrend der vielen Monate der Kompositionsarbeit bewahrt
haben. Es liegt etwas Einmaliges in dem Abenteuer, zwei Harfen, die
normalerweise in diatonischen Tonleitern gestimmt sind, als eine grof3e
chromatische Harfe zu vereinigen.»’

Da Siano die Reihen- und grof3formale Struktur von Freude bereits
ausfiihrlich analysiert und kommentiert hat, mochte ich mich im Folgen-
den ganz auf das «Madrigal», also auf den Text-Musik-Bezug konzentrie-
ren, auf den Siano nicht eingeht.

Vom Pfingsthymnus vertont Stockhausen nur die ersten sechs Stro-
phen, weil er damit 24 Verszeilen bekommt, die er in 24 unterschied-
lichen «Manieren» vertonen kann. Dadurch entféllt bei Stockhausen
jene doxologische siebte Strophe, die in Gustav Mahlers Vertonung des
Pfingsthymnus in der achten Symphonie eine zentrale Rolle spielt.

5  Thomas Ulrich, Stockhausen. A Theological Interpretation, Kiirthen: Stockhausen-
Stiftung fiir Musik, 2012.

6  Die hollindischen Harfenistinnen Marianne Smit und Esther Kooi, welche die
Urauffithrung an Pfingsten 2006 spielten und sangen.

7  Karlheinz Stockhausen, Texte zur Musik 1998-2007. KLANG-Zyklus — Geist und
Musik — Ausblicke, hg. von Imke Misch, Kiirten: Stockhausen-Stiftung fiir Musik,
2014 (= Stockhausen. Texte zur Musik, 17), S. 12.



Verschwendung aus Freude 1=

Ich beschreibe im Folgenden die sechs Strophen; um die Orientie-
rung zu erleichtern, fiige ich jeweils die Abschnittsnummern von Stock-
hausen (1-24) in Klammern ein.

1. Strophe (8'10"): Lockung des Kreatorgeistes

(1) Veni, Creator Spiritus,
ora seconda Klang

(2) mentes tuorum visita,
(3) imple superna gratia
(4) quae tu creasti pectora.

Die erste Strophe hat exponierenden Charakter, die meisten Harfen-
elemente sind ein erstes Mal zu horen; extrem dichter harmonischer
Satz (1) steht neben einstimmig wirkenden Hoquetuspartien (2). Auch
der Textvortrag der beiden Harfenistinnen wird in ganzer Breite vor-
gefiihrt: choralartiges gemeinsames Singen (1, 3), Intonation nur einer
Stimme (2), Fliistern und Rufen (4).

Der Beginn des Werkes (1) erinnert mit scharf angeschlagenen und
lange ausklingenden Akkorden an Glockenkldnge. Die Musikerinnen
singen danach um die Achse fis' symmetrisch gespiegelt und homophon
vorgetragen je elf Reihentdne. In Rhythmik und im Melodieverlauf mit
eingefiigtem Glissando wird ein verfiihrerischer Ton evoziert. Der Krea-
torgeist wird von den Frauen mit einem sehr kurzen und kecken «veni»
quasi eingeladen. Der fehlende 12. Ton — die Spiegelachse fis' — folgt
dann bei dem von Stockhausen eingeschobenen und teils ins Italienische
ibersetzten Text «ora seconda Klang», den die Harfenistinnen auf dem
fis' vortragen, wobei die erste Harfenistin rhythmisch unterschiedlich
nachschldgt, was sich als kleiner Madrigalismus in Bezug auf das Wort
«seconda» verstehen lésst.

Die zweite Verszeile (2) wird nur von der ersten Harfenistin gesun-
gen: «visita» ist mit einer Pause abgesetzt und wird in einer aufsteigenden
Linie betont. Die dritte Zeile (3) wird wiederum von beiden Harfenistin-
nen gesungen, diesmal aber weitgehend in Parallelbewegungen, die an
organale Zweistimmigkeit erinnern. Bei «<imple» verlaufen die Stimmen
in parallelen GroRterzen, bei «superna» in parallelen Tritoni und bei
«gratia» in Kleinterzen — auch hier bekommt jedes Wort eine spezifische
klangliche Ausdeutung. Bei der vierten Verszeile (4) bentitzt Stockhausen
zwei verschiedene Vertonungstechniken. Zuerst wird der Text von beiden
Frauen in héchster Hohe gefliistert und dann ausgeblendet; es wirkt so,
als wiirden sie wegtretend ganz leise noch etwas Wichtiges tuscheln.
Danach ldsst er unter Wiederaufnahme der Akkorde des Beginns (1)
den Text «quae cre—a—s—ti pec—to-ra» Silbe fiir Silbe rufen, und zwar



56 Roman Brotbeck

alternierend zwischen den Stimmen, so als miisste die zuvor gefliisterte
Wahrheit nun verkiindet werden.

2. Strophe (5'): Vorstellung des Kreatorgeistes

(5) Qui diceris Paraclitus,
(6) donum Dei altissimi,
(7) fons vivus, ignis, caritas
(8) et spiritalis unctio.

Die zweite Strophe ist die kiirzeste und dauert nur fiinf Minuten. Die
erste Zeile (5) erinnert an einen Tanz; der Text wird von der zweiten
Harfenistin auf einem verminderten Dreiklang intoniert. Nach dem
«Paraclitus» folgt ein deutlicher Kadenzgestus mit Triller und darauf im
Fortissimo zum ersten Mal der grol3e Effekt von mit flachen Handen auf
die Harfen geschlagenen Clustern. Diesem bedeutungsstarken Effekt folgt
gleich der nichste, ndmlich das schnelle Stéhnen der Musikerinnen. Das
wirkt wie ein starker auskomponierter Doppelpunkt. Die zweite Zeile (6)
wird damit zur Botschaft und strahlt eine feierlich stolze Stimmung aus;
in der ruhig schreitenden Musik wirkt der von der ersten Harfenistin
gesungene Text fast wie ein Untertitel, der die Musik erkldren soll. Die
Aufzdhlungen der dritten Zeile (7) werden wie pragnante rhythmische
und melodische Gebetsrufe vertont, die iiber den ganzen Abschnitt ver-
teilt sind. Die vierte Zeile (8) ist wie schon bei der ersten Strophe nur
gesprochen, wobei die Sprechmelodie von Stockhausen neumenédhnlich
notiert ist. Musikalisch wird hier der extensive Glissando-Teil der dritten
Strophe vorbereitet.

3. Strophe (6'58"): Das Lob des Glissandofingers

(9) Tu, septiformis munere,

(9 EXTRA und 10) JOY digitus paternae dexterae,
(11) JA! tu rite promissum Patris

(12) sermone ditans guttura.

Die dritte Strophe ist die musikalisch eingédnglichste und einfachste:
Sie weist auch die hochste Textverstdndlichkeit auf, verldsst iber weite
Strecken die Zwolftontechnik und wagt sprithenden madrigalesken Witz.
Das zeigt sich schon in den eingefiigten Wortern «Joy» und «Jal», die den
Vers mit dem rechten Finger Gottes umklammern und beim erotomanen
Stockhausen eine sexuelle Konnotation aufweisen.

Die erste Verszeile (9) ist eine Orgie von Glissandi, die zweimal un-
terbrochen werden, um die rhythmisch notierten Texte klar zu sprechen;
diese Tropierungstechnik wirkt verstirkend auf die befreiten Glissandi



Verschwendung aus Freude 57

der beiden Harfen. Stockhausen war davon so hingerissen, dass er
aus dem Formschema ausbrach und ein «Extra» dazu komponierte. Er
bezeichnet es in der Partitur als «9 EXTRA». Musikalisch ist diese Zu-
ordnung richtig, weil die Glissandi noch extremer weiterlaufen, von der
Textvertonung her gehort dieses EXTRA eigentlich schon zum 10. Ab-
schnitt, denn die beiden Musikerinnen miissen sich, nachdem sie ganz tief
auf einer grofen Terz das «Joy» intoniert haben, «exaltiert, gedehnt» den
Text des zweiten Verses zurufen. Dann folgt das ebenfalls tief gesungene
«Jal». AnschliefSend wird der Text mit dem «digitus paternae dextera»
nochmals wiederholt, diesmal aber sehr streng in einem homophonen
Choral gesungen, so als gehe es darum, den vorangegangenen erotischen
Ubermut etwas zu tadeln und nun ganz besonders gesittet zu tun. Die
dritte Zeile (11) ist eine iiber den gesamten Tonraum der Harfen gelegte
ab- und aufsteigende Skala, die wegen einer eingefiigten {iberméf3igen
Sekunde an harmonisch Moll erinnert. In diese Skala hinein und auf
den Tonen der Skala singt die erste Harfenistin das Versprechen Got-
tes. Niemand wiirde hinter dieser hier an Neoklassizismus erinnernden
Musik Stockhausen als Komponisten vermuten. Auch in dieser Strophe
wird die vierte Zeile wieder gesprochen, diesmal auf einer tiefen und
schon fast groovenden Wechselbewegung. Diese «Zungenrede» ladsst
Stockhausen in einem zweiminiitigen virtuosen Stiick fiir die beiden
Harfen aufblithen, das brillant die rhythmischen und chromatischen
Moglichkeiten der Instrumente zeigt. Dabei wechselt er raffiniert und
schnell zwischen Partien, bei denen die beiden Harfen als chromatische
Superharfe erscheinen, und solchen, bei denen die Instrumente hoquetus-
artig verzahnt nebeneinander durchspielen.

4. Strophe (529"): Passionen

(13) Accende lumen sensibus,
(14) infunde amorem cordibus,
(15) infirma nostri corporis
(16) virtute firmans perpeti.

Die vierte Strophe ist introvertiert und thematisiert fiir Stockhausens Kos-
mos wichtige Aspekte: das Licht, die Krankheit, die Liebe des Herzens. Musi-
kalisch trennen sich in dieser Strophe die beiden Harfen zunehmend auf.

Die erste Verszeile (13) wird von den Harfenistinnen in einfachem
Parallelgesang vorgetragen, zuerstin Kleinterzen, dann in grof3en Sexten.
Das Wort «lumens» ist das einzige im ganzen Werk, das als Einzelwort wie-
derholt wird, eine Anspielung an die gro3e Bedeutung des Lichtes, dem
Stockhausen seinen riesigen Opernzyklus gewidmet hat. Bei der zweiten
Zeile erfolgt nach einem zweistimmigen Gesang die einzige Stelle fiir



58 Roman Brotbeck

Harfe allein, ein melancholisch-verinnerlichtes Liebeslied. Ab dieser
Stelle bleiben die Harfen musikalisch stark getrennt und spielen sehr
unterschiedliches Material. Die dritte Zeile intonieren die Musikerinnen
mit langsamen klagenden Glissandi, die das Unsichere der Krankheit
erklingen lassen. Bei der vierten Zeile wird ein hohes, sich 14 Mal wie-
derholendes, piepsendes Rufmotiv der ersten Harfe der glissandierenden
zweiten Harfe gegeniibergestellt; auch dieses beharrlich herausstechende
Motiv kénnte man auf die «virtute» im Text beziehen. In diesem Vers wird
auch das gemeinsame Singen der Harfenistinnen gestort, denn die zweite
Musikerin konterkariert die Melodie der ersten in einem stark verfrem-
deten Stil. Die Welt ist in dieser Strophe mehrfach auseinandergeraten.

5. Strophe (7'54"): Des Kdmpfens miide

(17) Hostem repellas longius
(18) pacemque dones protinus;
(19) ductore sic te praevio
(20) vitemus omne noxium.

Bei der flinften Strophe sind die Mittel extrem vereinfacht und aufge-
kléart; bei manchen Stellen wiirde man wohl eher an Musik aus der ersten
Hilfte des 20. Jahrhunderts denken.

Die Harfenistinnen tragen den Text wahrend der ganzen Strophe im
Unisono vor: bei der ersten Zeile (17) im neumatisch notierten Sprech-
gesang, bei der zweiten (18) im frithen Organumstil, bei dem die eine
Stimme liegen bleibt, wdhrend die andere den Raum einer Terz aus-
schreitet, aber immer im Einklang endet, bei der dritten (19) wird uni-
sono ein tibermaéf3iger Dreiklang ausgeschritten und die vierte (20) wird
nur noch gesprochen, und zwar im Ton der Erschiitterung, so als hétte
sich eben Unvorstellbares ereignet. Die Harfen spielen weitgehend einen
zweistimmigen Satz. Nach dem ersten Vers komponierte Stockhausen das
langste instrumentale Stiick des Werkes, eine Auseinandersetzung mit
den «Feinden», die an barocke Figuren erinnert: Die Stimmen laufen in
Gegenbewegung, verfolgen sich, kommen nie zusammen und miinden
erst ganz am Schluss in eine gemeinsame Wechselfigur, auf der dann
der Friedenswunsch gesungen wird. Dieses lange Instrumentalstiick
ist allerdings keine Kriegsmusik, wie Stockhausen sie noch in der Oper
Dienstag komponierte, sondern es wirkt erschopft, des Kémpfens miide
geworden. Die zweite Zeile ldsst noch einmal die Glissandowelt aufleben,
aber diesmal nur zweistimmig und unterlegt durch tiefe dunkle Bass-
tone. Die Musik zu den letzten beiden Zeilen ist so karg und reduziert
gesetzt, dass man den Eindruck bekommt als wiirde hier eine einzelne
Gitarre begleiten.



Verschwendung aus Freude 59

6. Strophe (6'30"): Trinitdt

(21) Per te sciamus da Patrem
(22) noscamus atque Filium,
(23) te utriusque Spiritum
(24) credamus omni tempore.

Die letzte Strophe korrespondiert in ihren extremen stilistischen Wech-
seln mit der ersten. Es ist jene Strophe, in der die immer wieder disku-
tierte Gleichwertigkeit von Gottvater und Gottessohn postuliert wird.
Nach der ersten Verszeile (21), die von beiden Musikerinnen gesungen
wird, miissen sie das «atque Filium» gemeinsam «gliicklich rufen»; dann
folgt ein langes und musikalisch reiches Instrumentalduo, das in seiner
Virtuositit die Uberfiille dieses Sohnes zeigen will. Die dritte Zeile (23)
wird von den Musikerinnen in der hochsten Lage (Kopfstimme) quasi
gejauchzt und mehrfach wiederholt. Gesungen, gerufen, gejauchzt — das
ist Stockhausens musikalische Umsetzung der Trinitdt. Danach verein-
facht sich die Musik wieder. Das «credamus omni tempore» ist als ruhiger
Ausklang konzipiert. Die Musikerinnen schreiten singend noch einmal
den Zwolftonraum aus — korrespondierend zur ersten Zeile der ersten
Strophe. Auf dem Tritonus e-b'klingt das Werk ruhig und in magischer
Stimmung aus.

Mit Freude konnte Stockhausen in einem der wichtigsten katholischen
Gotteshduser anderthalb Jahre vor seinem Tod zeigen, was fiir ihn
neue geistliche Musik in und fiir die Kirche ist: Die Aufsprengung jeder
liturgischen Einbindung, die Musik als Ritus, als Gottesdienst. Freude ist
auch ein neuzeitliches liturgisches Drama: Die symmetrisch aufgestellten
Harfen bildeten in der Maildnder Auffiihrung ein Herz, und die weil3
gekleideten Harfenistinnen wirkten wie Engel. Das alles passte perfekt
ins Ambiente des Maildnder Doms. Allerdings produzierten die Musi-
kerinnen keine engelhaften Kldnge, sondern sie mussten «ihre Harfen
zupfen, pfliicken, streichen, schlagen, zwicken, reiben, streifen, stof3en,
klopfen, jubilieren».® Der Pfingsthymnus wird von Stockhausen in seiner
Interpretation enorm geweitet — wohl auch deshalb wihlte er Freude als
neuen Titel, denn alles Menschliche — Trauer, Krankheit, Liebe, Streit,
Lust etc. — wird in das Lob Gottes und in das trinitarische Glaubensbe-
kenntnis eingeschlossen.

«Geistlich heifdt nicht kirchlich», schreibt 1960 der 32-jédhrige
Stockhausen, und er macht den Unterschied zwischen «geistiger» und
«geistlicher» Musik, die erst dann entstehe, wenn das Rationale extrem

8 Stockhausen, Texte zur Musik 1998-2007, S. 11.



60 Roman Brotbeck

irrationalisiert wird und «geistige in geistliche Musik umschlégt». Das
Geistliche entsteht nach Stockhausen dann, «<wenn es in den Drédhten
einer Konstruktion zu spuken beginnt.»” Mit der Urauffithrung am 7. Juni
2006 konnte er dies endlich auch im Schol$ der Kirche vorfiihren.

Allerdings wird solchen Aufwand heute kaum eine Kirche noch
einmal wagen. Die Harfenistinnen schreiben in der Partitur: «Die Ein-
studierung hat uns grol3e Freude gemacht, vor allem auch die Proben
mit Stockhausen (2 X 9 Tage). Die Dauer der Einstudierung betrug drei
Monate, in denen wir tédglich mindestens drei Stunden geiibt haben.
Das Ziel war, jeden Tag eine Seite zu {iben, manchmal nur eine halbe
Seite (abhédngig vom Schwierigkeitsgrad), und alle Details, vor allem
in Dynamik und Tempo, bewusst zu lernen. Das Auswendiglernen hat
dann anschlieend einen Monat gebraucht, jeweils 1 oder 1% Seite pro
Tag.»'? Welche Kirche leistet sich heute einen solchen Aufwand fiir ein
Werk, das eigentlich nur Anspriiche stellt und bei der Kerngemeinde
nur Verwirrung stiftet? Hinzu kommt, dass die Theologen das Wort erst
noch weitgehend dem Komponisten und seinem 24-gliedrigen Hymnus
iberlassen miissten. Wire das viele Geld nicht besser eingesetzt, wiirde
man es unter den Armen verteilen? Die Verschwendung fiir die Kunst
und auch fiir das Gotteslob hat es heute schwer; und wenn sie beide
zusammenkommen, wird es erst recht kompliziert. Trotz seiner klang-
lichen Attraktivitdt wurde Freude nach der Urauffithrung in Mailand
nur noch in weltlichen Kontexten, also in Konzertsilen und auf Festivals
zeitgenossischer Musik gespielt.

Joyous extravagance. Notes on Stockhausen’s setting
of the Whitsun hymn

“Spiritual doesn’t mean ecclesiastical” wrote Stockhausen in 1960, at the age of 32.
He makes a distinction between “spiritual” and “religious” music, which only emerges
when the rational is irrationalised in extreme situations, and “spiritual music turns to
religious music”. The “religious”, according to Stockhausen, emerges “when things begin
to spook in the wires that make up a structure”. This paper also features an analysis of
Stockhausen’s setting of the Pentecostal hymn Freude for two harps.

9 Karlheinz Stockhausen, Aufsdtze 1952-1962 zur musikalischen Praxis, Koln: Du-
Mont Schauberg, 1963 (= Stockhausen. Texte zur Musik, 2), S. 249.

10  Zitiert nach der Partitur: FREUDE fiir zwei Harfen, Werk Nr. 82, Kiirten: Stock-
hausen-Verlag, 2007.



	Verschwendung aus Freude : Anmerkungen zu Stockhausens Vertonung des Pfingsthymnus

