Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft
Band: 57 (2017)
Artikel: Funktionsaquivalenz von Religion und Musik - oder: Das Werk ist der

Ritus : Einleitung zum 5. Internationalen Kongress fiur Kirchenmusik
Bern vom 21.-25. Oktober 2015 und zu den ersten Hauptreferaten
(Lennart Dohms, Roman Brotbeck)

Autor: Pluss, David
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858622

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858622
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Funktionsdquivalenz von Religion und Musik — oder:
Das Werk ist der Ritus

Einleitung zum 5. Internationalen Kongress fiir Kirchenmusik
Bern vom 21.-25. Oktober 2015 und zu den
ersten Hauptreferaten (Lennart Dohms, Roman Brotbeck)

DaviD PLUSS

Verehrte Kirchenmusikerinnen und Komponisten, Theologinnen und
Musikwissenschaftler, Liebhaber der Neuen Musik und Liebhaberinnen
der alten Gesdnge, Kirchenmitglieder und Liturgieverantwortliche,
Studierende und Dozierende —

Nach der feierlichen, um nicht zu sagen rituellen Eroffnung des
Kongresses gestern Abend im Berner Miinster mit einiger Prominenz aus
Gesellschaft, Kultur und Kirche, mit Ansprachen und Musik, begriif3e
ich Sie heute Morgen herzlich zum eigentlichen Kongress, ndmlich
zum wissenschaftlichen Kongressteil, der gerahmt oder unterlegt wird,
der inhaltlich gefiillt oder aufgemischt wird — je nach Geschmack und
Interesse — durch ein reichhaltiges Programm an Liturgien, Konzerten
und Workshops. Nach dem Apéro riche mit Weildwein und Lachs gestern
Abend im Berner Rathaus geht es heute mit Schwarzbrot weiter, das,
wie Sie wissen, je ldnger man es kaut, seinen intensiven Geschmack
in unterschiedliche Richtungen entfaltet und intensiviert und sich ja
vielleicht zu einem geistig und geistlich reichhaltigen Menu entwickeln
wird. Drei Gange sind jedenfalls geplant.

Ich heife Sie willkommen zum ersten Gang auch namens derjeni-
gen, die den wissenschaftlichen Teil des Kongresses mit vorbereitet ha-
ben und verantworten: von Thomas Gartmann von der Hochschule der
Kiinste Bern, Matthias Zeindler von den Reformierten Kirchen Bern-Jura-
Solothurn und Titularprofessor an unserer Fakultit, Katrin Kusmierz, der
Geschiftsleiterin des Kompetenzzentrums Liturgik, und Andreas Marti,
dem vielseitigen Musiker und Musikwissenschaftler, Hymnologen und
Theologen, auch er Dozent an der hiesigen Theologischen Fakultét.

Wir alle heien Sie willkommen und freuen uns, dass Sie hier sind
und sich der Kunst aussetzen, beziehungsweise sich mit den kniffligen
Fragen des Verhiltnisses von Kirche und Neuer Musik auseinandersetzen
wollen.



34 David Pliiss

Knifflig und herausfordernd wird das Gesprédch bestimmt werden.
Dazu tragen einige dullere Faktoren bei: Zum einen kommen die Ver-
anstalter/innen und Referierenden nicht aus demselben Stall, sprechen
nicht dieselbe Sprache: es sind Musikwissenschaftler und Theologinnen,
Komponisten und Musikerinnen. Die einen sind mit der Neuen Musik
seit vielen Jahren unterwegs und bestens vertraut, fiihren sie auf und
erforschen sie; andere — mich selber eingeschlossen — kennen sie und
setzen sich ihr gerne aus, bewegen sich daneben aber auch in anderen
musikalischen Stilen und befassen sich mit anderen Gegensténden. Noch
grosser diirften die Unterschiede bei Ihnen und also denjenigen sein, die
sich die Referate und Podiumsdiskussionen anhdren und sich mit ihren
Fragen und Kommentaren einbringen werden: Sie studieren Musik oder
Theologie, sind Kirchenmusiker oder Pfarrerin, Kirchgemeinder&tin oder
kirchendistanziert, religios aktiv oder religios unmusikalisch, vertraut
mit der Neuen Musik oder mit der des Barock und der Klassik; oder mit
Jazz, Rock und Pop-Musik inner- und aul3erhalb der Kirche.

Wie auch immer: Das Gespriach wird anregend werden. Funken wer-
den sprithen. Und zwar nicht nur, weil wir unterschiedliche Sprachspiele
spielen und uns darum immer wieder auf Spielregeln und Definitionen
verstindigen miissen, sondern auch, weil den meisten Menschen die
diskursive Verstdndigung {iber Religion und Musik schwerféllt, und zwar
aus unterschiedlichen Griinden:

Religion ist bei den meisten entweder verdampft oder in die sprach-
lose Innerlichkeit gerutscht. Uber Religion spricht man nicht. Sie ist fiir
viele keine offentliche Angelegenheit, sondern eine private oder gar
intime — jedenfalls eine, die nicht im Zugsabteil und nicht mit Arbeits-
kolleginnen verhandelt wird; nicht einmal in der Familie oder mit dem
Lebenspartner. Kommt hinzu, dass der Glaube — und sei es der christ-
liche — bei vielen sein traditionelles Gewand abgestreift hat, zumindest
in sprachlicher Hinsicht. Altgediente christliche Grundbegriffe — «Siinde»
und «Erlosung», «Auferstehung» und «Sithnopfer» — sind fiir viele unhand-
lich, unversténdlich und drgerlich geworden, sodass sie gezwungen sind,
nach anderen Begriffen, Konzepten und Traditionen Ausschau zu halten,
diese hinzuzuziehen, sie kreativ zu kombinieren und damit ihr Leben
zu deuten. Oder sie {ibersetzen diese in eine andere Symbolsprache, die
offener ist — oder so eigenwillig, dass nur noch sie selber sie verstehen.
Oder beides gleichzeitig. — Dabei ist es gerade die neue geistliche Musik,
die die unhandlich gewordenen alten Begriffe und Symbole wieder auf-
greift, sie in Klangraume verwandelt und dadurch neue Moglichkeiten
des Verstehens eroffnet.

Hinzu kommt: auch die Verstédndigung tiber Musik féllt schwer. Nicht
nur, weil uns da die Worte fehlten, sondern auch, weil bei der Musik der



Einleitung 35

SpaR aufhort. Zumindest in der Kirche und in Bezug auf den Gottesdienst
ist dies der Fall. Zwar streitet man sich auch tiber theologische Fragen
und solche der liturgischen Gestaltung; aber so richtig energisch und
emotional wird es, wenn es um die Musik in der Kirche geht. Das kennen
Sie alle. Das muss ich nicht weiter ausfiihren.

Warum ist das so? Warum hort bei der Musik nicht nur der Spaf3
auf, sondern auch die Kompromissbereitschaft, die Analysefdhigkeit und
die Diskussionsfreudigkeit? Doch wohl darum — so meine These —, weil
Musik — wie {ibrigens auch die Religion — zunéchst eine Hergenssache ist:
eine Sache der Gefiihle und der biographischen Pragung, die sich nur mit
Miihe und einiger Ubung in einen Gegenstand verwandeln, mit Begriffen
traktieren und trennscharf analysieren ldsst. Musik héren und spielen
wir nicht zuerst mit dem Kopf, sondern mit dem Bauch. Oder wahrneh-
mungstheoretisch gewendet: Im Klang, in der Musik sind wir immer
schon drin.! Was wir sehen, was unser Gesichtsfeld umfasst, ldsst sich
fokussieren, beschreiben oder ignorieren. Wir kénnen uns abwenden, die
Augen schliel3en oder nur auf einen Punkt scharfstellen und alles andere
tibersehen oder im Ungefdhren belassen. Beim Sehen sind wir souverdne
Subjekte unserer Wahrnehmung. Nicht so beim Horen: Der Klang oder
der Larm oder die Musik widerfahren uns — zumeist ohne unser Zutun.
Dem Klang gegeniiber sind wir zunéchst passiv, empfangend. Wir sind
ihm ausgesetzt. Wir erfahren uns als solche, die immer schon Teil eines
Klangraumes sind, der uns umfingt und durchdringt. Selbst wenn wir
uns die Ohren verstopfen. Man kann den Klangraum zwar ddmpfen und
begrenzen, aber im Moment des Vernehmens sind wir immer schon drin
und Teil desselben, bevor wir ihn bewusst wahrnehmen und strukturie-
ren, interpretieren und beurteilen kénnen.

Die Anstrengung der begrifflichen Objektivierung féllt darum beim
Klangraum besonders schwer. Wer {iber Klang und Musik sprechen
will, muss dies einiiben und sein sprachliches Vermégen ausbilden und
weiterentwickeln. Und zwar immer im Bewusstsein, dass wir damit das
Medium wechseln und auf einen anderen Wahrnehmungssinn setzen;
dass wir vom Modus des Pathischen in den Modus des vermeintlich sou-
verdnen Ausgriffs hiniiberwechseln und das Phdnomen des Klangs, des
Horens und des ganz und gar Drinseins nur noch von auf3en beriihren.

Wenn wir heute Morgen tiiber die Verwandtschaftsbeziehungen
zwischen Musik und Religion nachdenken, so verbindet beide zunéchst
die Schwierigkeit der Versprachlichung, wenn auch aus unterschiedlichen

3l Vgl. dazu Peter Sloterdijk, Weltfremdheit, Frankfurt: Suhrkamp, 1993, S. 294-325.



36 David Pliiss

Griinden. Dieser Schwierigkeit miissen wir uns stellen. Und zwar nicht,
indem wir forsch drauflosschwadronieren. Geschwiétzigkeit und Pathos
scheinen mir keine probaten Methoden zu sein, um den Wortfindungs-
storungen im Zusammenhang von Religion und Musik beizukommen.
Auch nicht das routinierte wissenschaftliche Sprachspiel, das Objektivitét
und Souverdnitdt des Sprechers suggeriert. Angemessen scheint mir viel
eher ein tentatives Sprechen zu sein: ein vorsichtig tastendes, suchendes
und zuweilen stockendes Sprechen, das immer wieder innehélt, nach-
denkt und vorausblickt, sich wiederholt, die gemeinte Sache umkreist
und variiert; das sich selber ins Wort fillt und immer wieder einen neu-
en Anfang wagt. Uber Musik und Religion kénnen wir sachgemif nur
tastend und anfanglich sprechen.

Damit ist allerdings erst ein Problemfeld angesprochen, wenn auch
kein nebenséchliches. Andere kommen hinzu. Sie sind Thnen bekannt und
ich will sie auch nicht vertiefen, aber doch in Frageform ansprechen, um
den Raum aufzuspannen, in dem sich unser Gesprich in den folgenden
Tagen bewegen wird:

An erster Stelle steht die Spannung von aktuellem Musikschaffen
und gelebter Religion; oder konkreter: von neuer geistlicher Musik und
Kirche. Diese wird von beiden Seiten als Entfremdung erlebt und be-
schrieben. Die Griinde fiir diese Entfremdung fiihren ins vorletzte Jahr-
hundert zuriick und werden heute bestimmt noch erértert. Sie kommen
in Zitaten zum Ausdruck wie denen, die Sie im Programmbuch finden
und die Sie auf diesen ersten Vormittag einstimmen sollten: «Das Werk
ist der Ritus», womit der Komponist Jorg Herchet die weitverbreitete
«Theologie der Neuen Musik» auf den Punkt bringt, bei der das absolute
Werk die Wahrheit schon enthélt — und keiner dariiber hinausgehenden
Religion und Kirche mehr bedarf. Oder wenn der junge Stockhausen
1960 «geistlich» und «kirchlich» kategorisch unterscheidet.

Hier schlief3en sich knifflige Fragen an: Was sind die Griinde fiir die-
se kategorische Absetzbewegung? Erfolgt sie nur vonseiten der Musiker
oder auch vonseiten der Kirche? Und falls auch von Kirchenseite: Sind es
dieselben Motive oder andere, die zu den akuten Trennungswiinschen in
einer alten und fiir eine lange Zeit bewéhrten Liaison fithren? Schreitet
die Entfremdung fort oder sind auch Formen der Annéherung oder der
Transformation der alten Liaison zu verzeichnen? Oder grundsétzlicher:
Ist denn geistliche Musik ohne Kirche, Ritus und christliches Symbol-
system {iberhaupt denkbar? Lebt sie nicht, leben nicht beide Seiten von
dieser Spannung, von der Eigenlogik und dem Selbstbehauptungswillen
beider Seiten, vom Hin und Her zwischen Tradition und Innovation,
zwischen Riickblick und Zeitgenossenschaft, zwischen Gedéchtnis und
Befreiung wie zwischen Struktur und charismatischem Aufbruch?



Einleitung 37

Ein zweites Spannungsfeld, das wir bei der Vorbereitung des Kon-
gresses immer wieder kontrovers diskutiert haben, ist dasjenige zwischen
sogenannter <klassischer> bzw. Neuer und populdrer Musik. Die Fragen,
die sich hier stellen und die zu diskutieren wéren, sind nicht so sehr die
des Alters der Musik. Darin unterscheiden sich die Komponisten und
Werke, die wir in diesen Tagen héren und besprechen, nicht wesentlich
von der Musik, die als populédr bezeichnet wird. Worum geht es dann?
Um Fragen des Stils? Um Geschmacksfragen, {iber die bekanntlich schwer
zu streiten ist? Um Fragen der Qualitdt? Und woran bemisst sich diese?
Geht es um Fragen der Funktionalitdt? Wie fiigen sich Werke der Neuen
geistlichen Musik in einen Sonntagmorgengottesdienst in Oberbottigen
oder im Berner Miinster ein? Oder um die Frage der Zumutbarkeit? Wie
viel Widerstdndiges, Ungewohntes kann einer Gemeinde vorgesetzt
werden? Diirfen wir sie «der Kunst aussetzen»? Wann und in welcher
Weise und in welcher Dosierung diirfen wir es? — Fragen iiber Fragen.
Sie werden heute Morgen wohl nicht alle beantwortet, aber vielleicht
die eine oder andere aufgenommen werden.

The functional equivalence of religion and music, or:
The work is the rite

Music opens up new possibilities to theology — and this congress poses the problem that
the topic of “church music” may (and indeed must) be seen from different sides, with
different “languages”, by theologians, musicians and musicologists.



it B Lot i T

e . 0§ et A . 8 s, e s i e ity il (=t i e

mQikheh Stk tdodaspleed s ssh distagnuetiag daisven iiche.
we seynisheal vose oy iresieahy e madethanuiiodzilr e Dasntiiinbbaie o Patuis
srbommr ol i 1 el unpodh bt e bE ey sl i il ma&mmaﬁ
slradgeoy wi ot et by nawdiBieil os sthcdbatoodllaszskiidaiaath
" A naaninhoe ok doie asheernsadidys Bivall [MMWMM
it Sebener 3dvin woriipogend-beu spebdrog sl e mbohe stlidetey
MMW w@ww mﬁmmiﬁhmqw{mmmw

5“‘}’ m P"“ i "*E*‘@“ e "!’ﬂmfﬁz ' sderysllem Miistiosghalfen

W mﬂl bemigion; - ovler Roakreten. ol Betwr getitlichier Musiicund

M&L Deose wmf vt ;mfik, Lairen aﬁ mm:ﬁg erlet und he-
iy f ‘_ '1“ oy 7 & :"A‘ﬂ‘; :; r,.x ._;. by

i) EasReE W-ﬁﬁ‘.*;‘*,-. e u*x’srim;m Py ;.’L :

4 ﬁ&m% dassdpuck wie 'iewsz, ﬁg _,p-.- iny Prog

4 “ ﬁ&% sk ﬁﬁ-w# @4‘*‘4‘:%

T.“:‘_ 5311

xmuv

ity ‘N\Ri . Ordar wenn d'*r mnﬁ&
- !mg; rkj silichs Rapegcisch mwwgmdﬁ
pele nich I’-.'-’f}!d‘:k, A yﬂm as Nt chwg &Eﬁﬂéﬁ !?r ‘
Abseribewepung? Erfi L"@“sﬁe s vonseilen der Musiloey
% der Kirche? Und fallsimes «o Kinrhenseiie: Sind &
. ghcece, die 2y den nite -"'w-i".'l'lgﬁiﬁfimﬁﬁl‘:ik11:1
wipelunge Teit bavihetee L o filren? Schreloes
p foet oder siad aueh Bormgs der Avalivenung oder der
odte bt Tinivon 1u verzeichmen? (e grandstelicher:
Be Musik ahne Kirche, am i ehtisttiches Symbol
Taebr she sict ﬂuﬁ“m it bewie Seiten von
% Hkglk m tidgh Settavie haa??tmgﬁwiﬂm’a
Her zwisches ﬂlsx*'ﬁr o ungd Innevation;
chaft, wiohen Gedichtnis und
- Bnd-wharivmmpisc ey Aufbrich?

v

s msmbaw sé&'

1
5
"

: |




	Funktionsäquivalenz von Religion und Musik - oder: Das Werk ist der Ritus : Einleitung zum 5. Internationalen Kongress für Kirchenmusik Bern vom 21.-25. Oktober 2015 und zu den ersten Hauptreferaten (Lennart Dohms, Roman Brotbeck)

