
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 57 (2017)

Artikel: Funktionsäquivalenz von Religion und Musik - oder: Das Werk ist der
Ritus : Einleitung zum 5. Internationalen Kongress für Kirchenmusik
Bern vom 21.-25. Oktober 2015 und zu den ersten Hauptreferaten
(Lennart Dohms, Roman Brotbeck)

Autor: Plüss, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858622

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858622
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Funktionsäquivalenz von Religion und Musik - oder:
Das Werk ist der Ritus

Einleitung zum 5. Internationalen Kongress für Kirchenmusik
Bern vom 21.-25. Oktober 2015 und zu den

ersten Hauptreferaten (Lennart Dohms, Roman Brotbeck)

David Plüss

Verehrte Kirchenmusikerinnen und Komponisten, Theologinnen und
Musikwissenschaftler, Liebhaber der Neuen Musik und Liebhaberinnen
der alten Gesänge, Kirchenmitglieder und Liturgieverantwortliche,
Studierende und Dozierende -

Nach der feierlichen, um nicht zu sagen rituellen Eröffnung des

Kongresses gestern Abend im Berner Münster mit einiger Prominenz aus
Gesellschaft, Kultur und Kirche, mit Ansprachen und Musik, begrüße
ich Sie heute Morgen herzlich zum eigentlichen Kongress, nämlich
zum wissenschaftlichen Kongressteil, der gerahmt oder unterlegt wird,
der inhaltlich gefüllt oder aufgemischt wird - je nach Geschmack und
Interesse - durch ein reichhaltiges Programm an Liturgien, Konzerten
und Workshops. Nach dem Apéro riche mit Weißwein und Lachs gestern
Abend im Berner Rathaus geht es heute mit Schwarzbrot weiter, das,
wie Sie wissen, je länger man es kaut, seinen intensiven Geschmack
in unterschiedliche Richtungen entfaltet und intensiviert und sich ja
vielleicht zu einem geistig und geistlich reichhaltigen Menu entwickeln
wird. Drei Gänge sind jedenfalls geplant.

Ich heiße Sie willkommen zum ersten Gang auch namens derjenigen,

die den wissenschaftlichen Teil des Kongresses mit vorbereitet
haben und verantworten: von Thomas Gartmann von der Hochschule der
Künste Bern, Matthias Zeindlervon den Reformierten Kirchen Bern-Jura-
Solothurn und Titularprofessor an unserer Fakultät, Katrin Kusmierz, der
Geschäftsleiterin des Kompetenzzentrums Liturgik, und Andreas Marti,
dem vielseitigen Musiker und Musikwissenschaftler, Hymnologen und
Theologen, auch er Dozent an der hiesigen Theologischen Fakultät.

Wir alle heißen Sie willkommen und freuen uns, dass Sie hier sind
und sich der Kunst aussetzen, beziehungsweise sich mit den kniffligen
Fragen des Verhältnisses von Kirche und Neuer Musik auseinandersetzen
wollen.



34 David Plüss

Knifflig und herausfordernd wird das Gespräch bestimmt werden.
Dazu tragen einige äußere Faktoren bei: Zum einen kommen die
Veranstalter/innen und Referierenden nicht aus demselben Stall, sprechen
nicht dieselbe Sprache: es sind Musikwissenschaftler und Theologinnen,
Komponisten und Musikerinnen. Die einen sind mit der Neuen Musik
seit vielen Jahren unterwegs und bestens vertraut, führen sie auf und
erforschen sie; andere - mich selber eingeschlossen - kennen sie und
setzen sich ihr gerne aus, bewegen sich daneben aber auch in anderen
musikalischen Stilen und befassen sich mit anderen Gegenständen. Noch
grösser dürften die Unterschiede bei Ihnen und also denjenigen sein, die
sich die Referate und Podiumsdiskussionen anhören und sich mit ihren
Fragen und Kommentaren einbringen werden: Sie studieren Musik oder
Theologie, sind Kirchenmusiker oder Pfarrerin, Kirchgemeinderätin oder
kirchendistanziert, religiös aktiv oder religiös unmusikalisch, vertraut
mit der Neuen Musik oder mit der des Barock und der Klassik; oder mit
Jazz, Rock und Pop-Musik inner- und außerhalb der Kirche.

Wie auch immer: Das Gespräch wird anregend werden. Funken werden

sprühen. Und zwar nicht nur, weil wir unterschiedliche Sprachspiele
spielen und uns darum immer wieder auf Spielregeln und Definitionen
verständigen müssen, sondern auch, weil den meisten Menschen die
diskursive Verständigung über Religion und Musik schwerfällt, und zwar
aus unterschiedlichen Gründen:

Religion ist bei den meisten entweder verdampft oder in die sprachlose

Innerlichkeit gerutscht. Über Religion spricht man nicht. Sie ist für
viele keine öffentliche Angelegenheit, sondern eine private oder gar
intime - jedenfalls eine, die nicht im Zugsabteil und nicht mit
Arbeitskolleginnen verhandelt wird; nicht einmal in der Familie oder mit dem
Lebenspartner. Kommt hinzu, dass der Glaube - und sei es der christliche

- bei vielen sein traditionelles Gewand abgestreift hat, zumindest
in sprachlicher Hinsicht. Altgediente christliche Grundbegriffe-«Sünde»
und «Erlösung», «Auferstehung» und «Sühnopfer»- sind fürviele unhandlich,

unverständlich und ärgerlich geworden, sodass sie gezwungen sind,
nach anderen Begriffen, Konzepten und Traditionen Ausschau zu halten,
diese hinzuzuziehen, sie kreativ zu kombinieren und damit ihr Leben
zu deuten. Oder sie übersetzen diese in eine andere Symbolsprache, die
offener ist - oder so eigenwillig, dass nur noch sie selber sie verstehen.
Oder beides gleichzeitig. - Dabei ist es gerade die neue geistliche Musik,
die die unhandlich gewordenen alten Begriffe und Symbole wieder
aufgreift, sie in Klangräume verwandelt und dadurch neue Möglichkeiten
des Verstehens eröffnet.

Hinzu kommt: auch die Verständigung über Musik fällt schwer. Nicht
nur, weil uns da die Worte fehlten, sondern auch, weil bei der Musik der



Einleitung 35

Spaß aufhört. Zumindest in der Kirche und in Bezug auf den Gottesdienst
ist dies der Fall. Zwar streitet man sich auch über theologische Fragen
und solche der liturgischen Gestaltung; aber so richtig energisch und
emotional wird es, wenn es um die Musik in der Kirche geht. Das kennen
Sie alle. Das muss ich nicht weiter ausführen.

Warum ist das so? Warum hört bei der Musik nicht nur der Spaß
auf, sondern auch die Kompromissbereitschaft, die Analysefähigkeit und
die Diskussionsfreudigkeit? Doch wohl darum - so meine These -, weil
Musik - wie übrigens auch die Religion - zunächst eine Herzenssache ist:
eine Sache der Gefühle und der biographischen Prägung, die sich nur mit
Mühe und einiger Übung in einen Gegenstand verwandeln, mit Begriffen
traktieren und trennscharf analysieren lässt. Musik hören und spielen
wir nicht zuerst mit dem Kopf, sondern mit dem Bauch. Oder
wahrnehmungstheoretisch gewendet: Im Klang, in der Musik sind wir immer
schon drin.1 Was wir sehen, was unser Gesichtsfeld umfasst, lässt sich
fokussieren, beschreiben oder ignorieren. Wir können uns abwenden, die

Augen schließen oder nur auf einen Punkt scharfstellen und alles andere
übersehen oder im Ungefähren belassen. Beim Sehen sind wir souveräne
Subjekte unserer Wahrnehmung. Nicht so beim Hören: Der Klang oder
der Lärm oder die Musik widerfahren uns - zumeist ohne unser Zutun.
Dem Klang gegenüber sind wir zunächst passiv, empfangend. Wir sind
ihm ausgesetzt. Wir erfahren uns als solche, die immer schon Teil eines
Klangraumes sind, der uns umfängt und durchdringt. Selbst wenn wir
uns die Ohren verstopfen. Man kann den Klangraum zwar dämpfen und
begrenzen, aber im Moment des Vernehmens sind wir immer schon drin
und Teil desselben, bevor wir ihn bewusst wahrnehmen und strukturieren,

interpretieren und beurteilen können.
Die Anstrengung der begrifflichen Objektivierung fällt darum beim

Klangraum besonders schwer. Wer über Klang und Musik sprechen
will, muss dies einüben und sein sprachliches Vermögen ausbilden und
weiterentwickeln. Und zwar immer im Bewusstsein, dass wir damit das
Medium wechseln und auf einen anderen Wahrnehmungssinn setzen;
dass wir vom Modus des Pathischen in den Modus des vermeintlich
souveränen Ausgriffs hinüberwechseln und das Phänomen des Klangs, des
Hörens und des ganz und gar Drinseins nur noch von außen berühren.

Wenn wir heute Morgen über die Verwandtschaftsbeziehungen
zwischen Musik und Religion nachdenken, so verbindet beide zunächst
die Schwierigkeit der Versprachlichung, wenn auch aus unterschiedlichen

1 Vgl. dazu Peter Sloterdijk, Weltfremdheit, Frankfurt: Suhrkamp, 1993, S. 294-325.



36 David Plüss

Gründen. Dieser Schwierigkeit müssen wir uns stellen. Und zwar nicht,
indem wir forsch drauflosschwadronieren. Geschwätzigkeit und Pathos
scheinen mir keine probaten Methoden zu sein, um den Wortfindungsstörungen

im Zusammenhang von Religion und Musik beizukommen.
Auch nicht das routinierte wissenschaftliche Sprachspiel, das Objektivität
und Souveränität des Sprechers suggeriert. Angemessen scheint mir viel
eher ein tentatives Sprechen zu sein: ein vorsichtig tastendes, suchendes
und zuweilen stockendes Sprechen, das immer wieder innehält,
nachdenkt und vorausblickt, sich wiederholt, die gemeinte Sache umkreist
und variiert; das sich selber ins Wort fällt und immer wieder einen neuen

Anfang wagt. Über Musik und Religion können wir sachgemäß nur
tastend und anfänglich sprechen.

Damit ist allerdings erst ein Problemfeld angesprochen, wenn auch
kein nebensächliches. Andere kommen hinzu. Sie sind Ihnen bekannt und
ich will sie auch nicht vertiefen, aber doch in Frageform ansprechen, um
den Raum aufzuspannen, in dem sich unser Gespräch in den folgenden
Tagen bewegen wird:

An erster Stelle steht die Spannung von aktuellem Musikschaffen
und gelebter Religion; oder konkreter: von neuer geistlicher Musik und
Kirche. Diese wird von beiden Seiten als Entfremdung erlebt und
beschrieben. Die Gründe für diese Entfremdung führen ins vorletzte
Jahrhundert zurück und werden heute bestimmt noch erörtert. Sie kommen
in Zitaten zum Ausdruck wie denen, die Sie im Programmbuch finden
und die Sie auf diesen ersten Vormittag einstimmen sollten: «Das Werk
ist der Ritus», womit der Komponist Jörg Herchet die weitverbreitete
«Theologie der Neuen Musik» auf den Punkt bringt, bei der das absolute
Werk die Wahrheit schon enthält - und keiner darüber hinausgehenden
Religion und Kirche mehr bedarf. Oder wenn der junge Stockhausen
1960 «geistlich» und «kirchlich» kategorisch unterscheidet.

Hier schließen sich knifflige Fragen an: Was sind die Gründe für diese

kategorische Absetzbewegung? Erfolgt sie nur vonseiten der Musiker
oder auch vonseiten der Kirche? Und falls auch von Kirchenseite: Sind es
dieselben Motive oder andere, die zu den akuten Trennungswünschen in
einer alten und für eine lange Zeit bewährten Liaison führen? Schreitet
die Entfremdung fort oder sind auch Formen der Annäherung oder der
Transformation der alten Liaison zu verzeichnen? Oder grundsätzlicher:
Ist denn geistliche Musik ohne Kirche, Ritus und christliches Symbolsystem

überhaupt denkbar? Lebt sie nicht, leben nicht beide Seiten von
dieser Spannung, von der Eigenlogik und dem Selbstbehauptungswillen
beider Seiten, vom Hin und Her zwischen Tradition und Innovation,
zwischen Rückblick und Zeitgenossenschaft, zwischen Gedächtnis und
Befreiung wie zwischen Struktur und charismatischem Aufbruch?



Einleitung 37

Ein zweites Spannungsfeld, das wir bei der Vorbereitung des

Kongresses immer wieder kontrovers diskutiert haben, ist dasjenige zwischen

sogenannter <klassischer> bzw. Neuer und populärer Musik. Die Fragen,
die sich hier stellen und die zu diskutieren wären, sind nicht so sehr die
des Alters der Musik. Darin unterscheiden sich die Komponisten und
Werke, die wir in diesen Tagen hören und besprechen, nicht wesentlich
von der Musik, die als populär bezeichnet wird. Worum geht es dann?
Um Fragen des Stils? Um Geschmacksfragen, über die bekanntlich schwer
zu streiten ist? Um Fragen der Qualität? Und woran bemisst sich diese?
Geht es um Fragen der Funktionalität? Wie fügen sich Werke der Neuen
geistlichen Musik in einen Sonntagmorgengottesdienst in Oberbottigen
oder im Berner Münster ein? Oder um die Frage der Zumutbarkeit? Wie
viel Widerständiges, Ungewohntes kann einer Gemeinde vorgesetzt
werden? Dürfen wir sie «der Kunst aussetzen»? Wann und in welcher
Weise und in welcher Dosierung dürfen wir es? - Fragen über Fragen.
Sie werden heute Morgen wohl nicht alle beantwortet, aber vielleicht
die eine oder andere aufgenommen werden.

The functional equivalence of religion and music, or:
The work is the rite

Music opens up new possibilities to theology - and this congress poses the problem that
the topic of "church music" may (and indeed must) be seen from different sides, with
different "languages", by theologians, musicians and musicologists.




	Funktionsäquivalenz von Religion und Musik - oder: Das Werk ist der Ritus : Einleitung zum 5. Internationalen Kongress für Kirchenmusik Bern vom 21.-25. Oktober 2015 und zu den ersten Hauptreferaten (Lennart Dohms, Roman Brotbeck)

