
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 57 (2017)

Rubrik: Gottesdienste

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gottesdienste





Laudes I und II in der
Christkatholischen Kirche St. Peter und Paul

Helene Ringgenberg

Am Anfang des Gebet- und Gesangbuchs der christkatholischen Kirche
der Schweiz1 stehen die Tagzeitengebete. Neben den großen
Tagzeitenliturgien Laudes (Morgengebet, eigentlich: Lobgesänge) und Vesper

(Abendgebet), je in zwei unterschiedlichen Formen, enthält es auch die
kleinen Tagzeitengebete, nach der antiken Tageseinteilung Terz, Sext
und Non genannt.

Im Rahmen des Kirchenmusikkongresses wurden die zwei Formen
des Morgengebetes gesungen. Am Donnerstag waren es die Laudes I,
musikalisch im gregorianischen Stil: einstimmig, in freiem Rhythmus
und einer von den Kirchentonleitern bestimmten Melodiegebung; die
Laudes II vom Samstag hingegen erklangen in einer Neuvertonung für
Zelebranten, gemischten Chor, Viola und Orgel von Johann Sonnleitner.
Auf sie soll hier näher eingegangen werden.

Inhaltlich und strukturell orientieren sich die Laudes II an dem, was
aus der frühkirchlichen Praxis von Stadtkirchen bekannt ist, wo sich eine
Gemeinde mit ihrem Bischof früh am Morgen (ebenso wie bei Einbruch
der Nacht) versammelte. Die Lichtsymbolik mit der aufgehenden Sonne

spielte dabei eine bedeutende Rolle, und es wurden nur bestimmte, zur
Tageszeit ausgewählte Psalmen gesungen.

Das Morgengebet umfasst sechs Teile: Nach einer kurzen Eröffnung
folgt der Lobpreisfür das Licht am Morgen; er besteht aus einem Strophenlied,

dem klassischen Morgenpsalm 63, welcher responsorial gesungen
wird (die Gemeinde antwortet jeweils mit einem Kehrvers), und einem
weiteren Lobpsalm, hier Psalm 103. Der Wortgottesdienst enthält als

Lesung in der Regel ein Evangelium von der Auferstehung Jesu Christi (in
der Fastenzeit von seinem Leidensweg), eingerahmt durch ein Halleluja;
darauffolgend das Benedictus, welches nun antiphonal, also im Wechsel
zwischen zwei Sängergruppen gesungen und von einem Leitvers (früher
auch Antiphon genannt) eingerahmt wird. Gleichsam als Antwort auf
die Schriftverkündigung erklingen dann die Bitten: Kyrie, Vaterunser,

1 Gebet- und Gesangbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz, Allschwil:
Christkatholischer Medienverlag, [2004].



252 Helene Ringgenberg

Fürbitten und eine abschließende Oration. Bei der nun folgenden
Heiligung des Tagewerks treten die Feiernden zu einer Schale mit Wasser
und bekreuzigen sich im Gedenken an ihre Taufe; hierauf folgt das
ebenfalls im Wechsel gesungene Gloria, welches - vor der Einfügung in
die Messliturgie - im Morgenoffizium seinen ursprünglichen Ort hatte.
Der Segen Gottes bildet den Abschluss des Morgengebets.

Der Cembalist und Komponist Johann Sonnleitner2 ist mit der
christkatholischen Kirchgemeinde Bern seit längerer Zeit verbunden. Unter
anderem vertonte er 2011 im Auftrag des Kirchenchores die Vesper II
neu,3 und aus Anlass des Kirchenmusikkongresses gestaltete er mit
ähnlichen Mitteln die Laudes II.

Sonnleitner bedient sich in seiner Kompositionsweise der Naturtöne,
einer erweiterten Tonalität also. Dabei geht es nicht um mikrotonale
Bestrebungen, wie sie seit dem späten 19. Jahrhundert immer wieder
auftauchen, sondern um die Erfahrung von Ur-Intervallen, welche in der
Gesetzmäßigkeit der physikalischen Naturtonreihe angelegt sind4 und in
vielen Volksmusiken vorkommen (die Quarte 8:11 beispielsweise kennt
die Schweiz als Alphorn-Fa).

Die Verhältniszahlen der Intervalle in der Obertonreihe lauten so:

Prim
Û

Sekund Terz Quart Quint Sext Septimen. Oktave

Äc-JW-4F ITT*
oo

8:8
-o43
8:9 8:10

te-
8:11

-o-
8:12

-o-
8:13 8:14

-o-
8:15 8:16

Zur Bezeichnung der Naturtöne werden das Kreuz und das b jeweils um
zwei Zeichen erweitert, die eine Erhöhung respektive Vertiefung um
(angenähert) einen Viertelton respektive drei Vierteltöne ausdrücken:

7^^ i« ÏO =1 -e te= te—- lOo

Dass eine reine Naturstimmung am idealsten durch den Gesang oder
durch Streich- und Blasinstrumente ausgeführt werden kann, ist
naheliegend. Klaviaturen mit 24 Tasten pro Oktave, das heißt neu entwickelte

2 Zu dem 1941 in Trofaiach, Österreich, geborenen und seit 1979 in Zürich lebenden
Musiker vgl. diverse Artikel im Internet, etwa <http://www.erweiterte-tonalitaet.
ch/musikerjohann_sonnleitner.html> (zuletzt aufgerufen am 6. April 2017).

3 Die Neuvertonung der Vesper II unter dem Titel «An der Schwelle des Abends» ist
auf der CD Christkatholische Kirchenmusik 3 zu hören; Allschwil: Christkatholischer

Medienverlag, 2012.
4 Bei Sonnleitners Deutung der Naturtöne ist ein philosophischer Hintergrund

ebenso wichtig, es kann aber in diesem Rahmen nicht darauf eingegangen werden,
vgl. <www.erweiterte-tonalität.ch> (6. April 2017).



Laudes I und II 253

Clavichorde, Cembali, Orgeln5, Akkordeons und ähnliche, haben sich
aber in der Praxis bewährt; die 24 Stufen bilden ein Raster, welches
einerseits die Naturintervall-Qualitäten erkennen lässt und die Töne
andererseits enharmonisch verwandelbar macht.

Sonnleitner nimmt seinen Tonvorrat aus der Dur- und Molltonleiter,
wie sie sich unter Einbezug der Naturtöne darstellen:

f1—h*—V ipES 4?*

Dur Moll

Sie sind gemeint, wenn in der nun folgenden Analyse der neuvertonten
Laudes von Dur und Moll die Rede sein wird.

Eröffnung

In der Eröffnung behält Sonnleitner die gregorianische Melodie von Zele-
brant und Gemeinde bei. Die Viola bereitet in einer sanften Gegenstimme
den Durchgangston fi vor, das «Alphorn-Fa» und die genaue Mitte
zwischen e und g, ebenso wie das dreiviertel vertiefte h (die tiefe Septime),
die genaue Mitte der Quarte g-c. Dieser die später oft vorkommenden
neuen Intervalle vorbereitende Schritt zu Beginn ist nicht nur wichtig
für die Singenden, sondern mindestens ebenso für die Hörenden.

ig \+m wrr-m- g--} M
P/D Herr, öff-ne un-se-re Lip-pen. G Und un-serMund soll dein Lob ver-kün-den.

wr~r 'r'rr i m ir'rr 'r r ri r'rEa

i mmw
m mm

Generell sind die Singstimmen melodisch und rhythmisch schlicht
gehalten, gedacht für einen Kirchenchor in einfachen Verhältnissen und
einen Vorsteher (Priester oder Diakon) ohne vertiefte sängerische
Ausbildung; die Naturtonerweiterungen finden zumeist in der Viola statt. Je
nach liturgischer Bedeutung eines Gesanges sind sie mehr oder weniger

5 Eine Vierteltonorgel steht etwa in der Kapelle der Christengemeinschaft in Bern.
Es ist ein 13-registriges Werk von Peter Kraul aus Herdwangen-Schönach, welches
im Rahmen des Kongresses vorgestellt wurde. Sein erweitertes Tonsystem reicht
von a bis c3.



254 Helene Ringgenberg

aufwändig gestaltet. Die Funktion der Orgel besteht hauptsächlich im
akkordischen Stützen des Satzes; sollte eine Vierteltonorgel zur Verfügung

stehen, wäre ein Ausbau auch dieser Stimme denkbar.

Lobpreis für das Licht am Morgen

Im nun folgenden Strophenlied Du Glanz aus Gottes Herrlichkeiten behält
Sonnleitner die alte Melodie aus dem Genfer Psalter bei; die Strophen
werden im Wechsel Männer/Frauen gesungen. Während die Orgel in
gewohnter Harmonik mitgeht, setzt die Viola einen naturtonreichen
Kontrapunkt in Achteln dazu. Das Lied steht in der «Sonnenaufgangs»-
Tonart F-Dur, leittönige Kadenzen sind vermieden.

Der anschließende Morgenpsalm Psalm 63 wird responsorial
gesungen, sein Kehrvers bewegt sich zu Beginn im Quintraum c-g mit der
Naturquarte; die fünf Doppelpsalmverse ordnen sich im Quintraum e-h
an und kommen ohne Erweiterung aus. Ab dem zweitletzten ihrer jeweils
acht Takte modulieren sie in die um einen Halbton höhere Durtonart;
der letzte Kehrvers steht somit wiederum in F-Dur. Das anschließende
Gebet wird recto tono gesungen.

Der folgende Lobpreis (hier Psalm 103) bleibt für die Singstimme
und Orgel sehr einfach. Das Vorspiel der Viola aber macht mit einer
Zwölftonreihe (und ihrer Umkehrung) bekannt:

I |H% h r ¥7it; 1J Ii il;fe^JiJiJrrr n r^r i -J- y *

P# iM"
£

Die Reihe liegt anschließend als Orgelbasslinie den vier Versen des

Lobpreises zugrunde: 1. Vers über der Reihe, 2. Vers über dem Krebs,
3. Vers über der Reihe, 4. Vers über der Umkehrung. Das Nachspiel der
Viola enthält die Krebsumkehrung, gefolgt von der Umkehrung. Die
Reihentechnik soll nach Aussage des Komponisten für «Ordnung im
Tonräumlichen» sorgen, ein Vorgehen, welches sich seit dem zweiten
Drittel des 20. Jahrhunderts viele Komponisten zunutze gemacht haben.

Die Reihentöne bewegen sich «im Zickzack» durch den Quintenzirkel,

wobei die auf ihnen bauenden Akkorde sich mit Dur und Moll
abwechseln; einzig auf dem a steht ein verminderter («gekreuzter»)
Akkord, das Zeichen für Christus.



Laudes I und II

1 i 1 1 1—MP=

255

1 -M-1 1 H i-l—1—^htr_. i. -i
V? 4 * 1 ' * ' ' 1 ' ' * V : i p f 1 1 | 1

I Lob - prei-se, mei-ne See - 1c, den Herrn, was in mir ist, sei-nen hei - li-gen Namen. usw.

tisnrr i r~tr rTr i r=FT-V-
11 4M 1—«"

'
3 j-| Ii i n i =f

—I—| 'U u ' U 1—-—1

§±±±4[; m ^k
ir i

y; Fg: 1 £ f 1

?' lt>J- "TT ~=ls
Umkehrung: I. Ton 2. Ton 3. Ton 4. Ton 5. Ton usw.

Wortgottesdienst

Die Melodie des Hallelujarufes, welcher die zumeist recto tono gesungene

Evangelienlesung einrahmt, ist aus dem gregorianischen Christ ist
erstanden entwickelt:

4 1 L'—ujjj jÜ r3ij3-i-^U_LzJ
Hai - le - lu - ja, hal - le - lu - ja,

Christ ist er stan - den

iBU-flr 1 f——iGgyNH—
Nach der Evangelienlesung und der Wiederholung des Hallelujarufes
folgt das Benedictus, der Lobgesang des Zacharias. Es wird wiederum
im Wechsel gesungen; sein Leitvers erklingt zu Beginn einstimmig, bei
der Wiederholung am Schluss auch im Kanon.

h4a _ 'i il I Ii 1
1 I i 1 i i Li L3'E£Fartr—4—^^^—J N J j j _y~»I- —

Der Herr ist gut, und e - wig wäh - ret sein Er -

«ü - 1 1-1 - 1 -

bar

f |-«i 1-
-G-

men. Der...

Bitten

Kyrie und Vaterunser sind der Vesper «An der Schwelle des Abends»

entnommen, die Sonnleitner 201L für die christkatholische Gemeinde in
Bern vertont hatte. Bei den Fürbitten kantillieren Diakon und Gemeinde
auf g, wobei ersterer mit e-Moll, letztere mit G-Dur begleitet wird; dazu
umspielt die Viola wiederum mit Christ ist erstanden:



256 Helene Ringgenberg

-M j j - H 1 1 1 1 1— i—i—
D Denn bei

-J 0 0 J 0 0

dir ist die Quel - le des

* J r
Le - bens;

if V f »r=p=

Gloria

Im Gloria werden die Tonalitäten C-Dur, c-Moll und As-Dur reicher
entfaltet. Die Chormelodie enthält nun viele Naturtöne und ist teils in zwei
Stimmen geteilt - bei einer Aufführung mit Laienchor müssen diese Teile
eventuell solistisch ausgeführt werden (was im Rahmen des
Kirchenmusikkongresses auch der Fall war). Häufig werden die Singstimmen
durch die Viola unterstützt, so auch im letzten Teil des Glorias, wo sie
abwechselnd Frauen- und Männerstimme verdoppelt:

I
Got tes des Va



Laudes I und II 257

Der Abschluss schließt in seiner schlichten Gestaltung den Kreis zum
Anfang.

Musik in erweiterter Tonalität ist <alte> Musik, insofern als die
Naturtöne beziehungsweise die Obertonreihe immer schon da waren - zum
Klingen gebracht in den verschiedenen Volksmusiken oder dann auch
in mitteltönigen Stimmungen, etwa der eines Zarlino. Sie heute neu zu
entdecken, und dies in zum Teil sehr moderner Umgebung, stellt eine

Anforderung ans Ohr und auch ans Gemüt dar, die einzugehen sich
durchaus lohnt, wie die Laudes vom 24. Oktober 2015 in der Kirche
St. Peter und Paul hoffentlich zeigen konnten.

Laudes I and II in the Old Catholic Church
of Saints Peter and Paul

In both content and structure, Johann Sonnleitner's new composition Laudes II in
expanded tonality orients itself on the practice in town churches in the early Church in
which a congregation would gather with its bishop in the early morning (and also at
nightfall). The light symbolism with the rising sun plays an important role in this, and

specific psalms were sung according to the time of day. Sonnleitner's compositional
method employs natural intervals, and thus works in an expanded tonality.





Schlussgottesdienst im Berner Münster, Liturgieblatt

ÖKUMENISCHER GOTTESDIENST ZUM ABSCHLUSS DES

V. INTERNATIONALEN KIRCHENMUSIKKONGRESSES

IM BERNER MÜNSTER

25. OKTOBER 2015, 21. SONNTAG NACH TRINITATIS

Unser Vater im Himmel!

Geheiligt werde dein Name.

Dein Reich komme.

Dein Wille geschehe

wie im Himmel, so auf Erden.

Unser tägliches Brot gib uns heute.

Und vergib uns unsere Schuld,

wie auch wir vergeben unseren Schuldigern.

Und führe uns nicht in Versuchung,

sondern erlöse uns von dem Bösen.

Denn dein ist das Reich und die Kraft

und die Herrlichkeit in Ewigkeit.

Amen.

Lukas Langlofz (*1971), «Gebet».
Kantate für Countertenor-Solo, Vokalquartett, Kinderchor,

gemischten Chor, zwei Saxophone und grosse Orgel.
Uraufführung.

kM 15



260 Liturgieblatt

LITURGIE

stehend | Gemeindelied
dazu: Einzug der Liturgen

sitzend | Gnadengruss und Begrüssung

RG 570, 1 - 4 «Lobet den Herren»

sitzend | Grusswort Kirchenbundspräsident Gottfried Locher

stehend | Gemeindelied RG 570, 5-8 «Lobet den Herren»

sitzend [ aus Psalm 19

Ant. & „ «• - ir=f i * ' éèé zkh'Z'l ir.ü
V/G Gott der Herr ist Son-nc und Schild, der Herr gibt Gna - de und Eh - re.

L Die Himmel rühmen die Herrlichkeit Gottes,
vom Werk seiner Hände kündet das Firmament.

G Ein Tag sagt es dem andern,
eine Nacht tut es der andern kund,

L ohne Worte und ohne Reden,
unhörbar bleibt ihre Stimme.

G Doch die Botschaft geht in die ganze Welt hinaus,
ihre Kunde bis zu den Enden der Erde.

L Die Weisung des Herrn ist vollkommen,
sie erquickt den Menschen.

G Das Gebot des Herrn ist lauter,
es erleuchtet die Augen.

L Die Urteile des Herrn sind wahr,
gerecht sind sie alle.

G Wer bemerkt seine eigenen Fehler?
Sprich mich frei von Schuld,
die mir bewusst ist!

alle Ehre sei dem Vater und dem Sohn und dem Heiligen Geist,
wie es war im Anfang, so auch jetzt und immerdar
und von Ewigkeit zu Ewigkeit. Amen.

Ant- 1-J-Utt+J— -~1

V/G Gott der Herr ist Son-ne und Schild, der Herr gibt Gna - de und Eh - re.



V. Internationaler Kirchenmusikkongress 261

sitzend \ Tagesgebet

sitzend | Kyrie RG 197 «Kyrie eleison» (im Kanon)

sitzend | Kantate I

I. «Vater Unser im Himmel»

Lukas Langlotz, «Gebet»

sitzend \ Gnadenzuspruch

stehend | Gloria RG 221, 1 «Allein Gott in der Höh sei Ehr»

i sitzend | Kantate II

II. «Geheiligt werde dein Name. Dein Reich komme.»

sitzend | Orgelimprovisation

sitzend | Kurzpredigt

; sitzend | Kantate III

III. «Dein Wille geschehe, wie im Himmel, so auf Erden.

Unser tägliches Brot gib uns heute.»

sitzend | Fürbitten

Nach jeder Bitte sagt die Gemeinde:
«Wir bitten dich, erhöre uns.» / «Seigneur, écoute nous.»

sitzend I Kantate IV

IV. «Und vergib uns unsere Schuld,
wie auch wir vergeben unsern Schuldigern.»

sitzend | Friedensgruss

Geben Sie einander die Hand zum Zeichen des Friedens und sagen Sie:
«Friede sei mit dir» / «La paix du Christ».

kM 15



262 Liturgieblatt

sitzend | Kantate V

V. «Und führe uns nicht in Versuchung,
sondern erlöse uns von dem Bösen.»

stehend | Unser Vater / Vaterunser RG 286 «Unser Vater im Himmel»

Die Gemeinde stimmt in das Vaterunser der Chöre ein.

sitzend | Kantate VI

VI.«Denn dein ist das Reich und die Kraft
und die Herrlichkeit in Ewigkeit. Amen.»

stehend | Sendung und Segen

Die Gemeinde stimmt in das «Amen» der Chöre ein.

stehend | Gemeindelied RG 75, 1 «Nun saget Dank»

kM 15



V. Internationaler Kirchenmusikkongress 263

MITWIRKENDE

Kai Wessel - Countertenor
Solovoices mit Svea Schildknecht, Sopran; Francisco Näf, Mezzosopran;
Jean-Jacques Knutti, Tenor; Jean-Christophe Grotte, Bass

Raphael Camenisch und Christian Roellinger- Saxophone
Berner Münster Kinder- und Jugendchor und Ensemble der Berner und
Zürcher Kantorei, Johannes Günther - Leitung
Daniel Glaus - Orgel
Kirchenbundspräsident Gottfried Locher - Grusswort

Pfr. Beat Allemand (ev.-ref.), Pfrn. Anne-Marie Kaufmann (christkath.),
Pfr. Christian Schaller (röm.-kath.), Pfrn. Esther Schläpfer (ev.-ref.) - Liturgie
und Predigt

MITTEILUNGEN UND DANK

Apéro und Worte zum Abschluss
Anschliessend an den Gottesdienst lädt der Kirchgemeinderat der
Münstergemeinde zum Apéro in der Matterkapelle ein.
Abschliessende Gedanken zum V. Internationalen Kirchenmusikkongress
durch Prof. Dr. David Plüss.

Kollekte
Die Kollekte kommt der Kirchenmusik im Berner Münster zugute.
Herzlichen Dank für Ihre Unterstützung!

Dank
Ein herzlicher Dank gilt der Vincenzenstiftung des Berner Münsters für die
Finanzierung des Kompositionsauftrags und
dem Kirchgemeinderat des Berner Münsters, dem Kanton Bern und der
Stadt Bern für das Apéro nach dem heutigen Gottesdienst.

kM 15



264 Liturgieblatt

Lukas Langlotz (*1971), Kantate für Countertenor-Solo,
Vokalquartett, Kinderchor, gemischten Chor,
2 Saxophone und grosse Orgel

Im Zentrum der sechsteiligen Kantate steht das «Vaterunser» als das alle
christlichen Konfessionen verbindende Gebet. Den Sätzen des «Vaterunser»
gegenübergestellt werden weitere Texte aus der Bibel (aus den Psalmen,
Hiob, den Klageliedern, dem Hohelied), dem apokryphen Thomasevangelium,

sowie von Meister Eckehart und Friedrich Nietzsche.
Den Sängerinnen fallen bestimmte Rollen zu:
So verkörpert der Solist (Countertenor) einen Prediger (im Sinne von «Kohe-
let»), der in dieser Funktion gleichzeitig ein Suchender, ein Zweifelnder und
ein Mystiker ist.

Die Chöre stehen für Menschen, die leiden, sich freuen, trauern, Angst
haben, hoffen. Dabei stellt der Kinderchor wiederholt offene Fragen und
Schlüsselbegriffe wie Vater / Mutter, Ich / Du, Gott, Name in verschiedensten

Sprachen (deutsch, englisch, französisch, italienisch, kurdisch, arabisch,
japanisch, hebräisch u.a.) in den Raum. Das Vokalquartett bildet eine Art
betende Gemeinde und singt den ganzen Text des «Vaterunsen) nach
Matthäus 6,9-13 auf Deutsch und Latein.
Gegen Ende lösen sich einige Sänger aus der festen Chorgruppe und
suchen Wege durch den Kirchenraum.

TEIL I

Soloquartett

- dreimaliger Schrei - Vater unser im Himmel.

Countertenor
Wohin bewegen wir uns? Fort von allen Sonnen? Stürzen wir nicht fortwährend?

Und rückwärts, seitwärts, vorwärts, nach allen Seiten? Gibt es noch
ein Oben und ein Unten? Irren wir nicht durch ein unendliches Nichts?
Haucht uns nicht der leere Raum an? Ist es nicht kälter geworden? Kommt
nicht immerfort die Nacht und mehr Nacht?
(Friedrich Nietzsche, aus: «Die fröhliche Wissenschaft», § 125)

kM 15



V. Internationaler Kirchenmusikkongress 265

Kinderchor
wo? wann? warum? wohin? wer? was? wieso?

- in verschiedenen Sprachen

Chor

Ich schreie zu dir, und du antwortest mir nicht; ich stehe da, und du starrst

mich an. (Hiob 30,20)

TEIL II

Soloquartett
Geheiligt werde dein Name. Dein Reich komme.

Countertenor
Gott ist ein Nichts, und Gott ist ein Etwas.

Wer sagt, Gott sei hier oder dort, dem glaubet nicht.

(Meister Eckehart)

Wenn ihr die zwei zu eins macht
und wenn ihr das Innere wie das Äußere macht
und das Äußere wie das Innere
und das Obere wie das Untere
und wenn ihr das Männliche und das Weibliche
zu einem einzigen macht,
so dass das Männliche nicht männlich
und das Weibliche nicht weiblich ist,

[...] dann werdet ihr in das Königreich eingehen.
(Thomas-Evangelium 22)

Kinderchor
ich; du; Vater; Mutter; Name; Gott

- in verschiedenen Sprachen
Maranatha!

Chor

Heilig. Sanctus.
Dein Reich komme.

kM 15



266 Liturgieblatt

TEIL III

Soloquartett
Dein Wille geschehe, wie im Himmel, so auf Erden.
Fiat voluntas tua sicut in caelo et in terra.
Unser tägliches Brot gib uns heute.

Countertenor
Du wirst niemals mehr beten, niemals mehr anbeten, niemals mehr im
endlosen Vertrauen ausruhen - du versagst es dir, vor einer letzten Weisheit,
letzten Güte, letzten Macht stehen zu bleiben und deine Gedanken
abzuschirren - du hast keinen fortwährenden Wächter und Freund für deine
sieben Einsamkeiten - du lebst ohne den Ausblick auf ein Gebirge, das
Schnee auf dem Haupte und Gluthen in seinem Herzen trägt - es giebt für
dich keinen Vergelter, keinen Verbesserer letzter Hand mehr - es giebt
keine Vernunft in dem mehr, was geschieht, keine Liebe in dem, was dir
geschehen wird - deinem Herzen steht keine Ruhestatt mehr offen, wo es

nur zu finden und nicht mehr zu suchen hat, du wehrst dich gegen irgend
einen letzten Frieden, du willst die ewige Wiederkunft von Krieg und
Frieden: - Mensch der Entsagung, in Alledem willst du entsagen? Wer wird dir
die Kraft dazu geben? Noch hatte Niemand diese Kraft!

(Friedrich Nietzsche, aus: «Die fröhliche Wissenschaft», § 285)

Kinderchor
wo? warum? wann? Gott; wie?

- in verschiedenen Sprachen
Fürbitten
Unser tägliches Brot gib uns heute.

Chor (gesprochen, geflüstert, geschrien)
Auszüge aus den Psalmen 39, 63, 88, 107, 126, dem Hohelied, H/ob und den
Klageliedern.

kM 15



V. Internationaler Kirchenmusikkongress 267

TEIL IV

Soloquartett / Chor
Und vergib uns unsere Schuld,

wie auch wir vergeben unsern Schuldigern.

Countertenor
Wer sucht, soll nicht aufhören zu suchen, bis er findet;
und wenn er findet, wird er bestürzt sein;

und wenn er bestürzt ist, wird er verwundert sein,

und er wird über das All herrschen.

(Thomas-Evangelium 2)

Wer das All erkennt, sich selbst aber verfehlt,
der verfehlt das All.

(Thomas-Evangelium 67)

(Soloquartett / Chor dazu geflüstert:)
Ich bin das Licht, ich bin das All.

(Thomas-Evangelium 77)

Kinderchor
tacet

TEIL V

19 Solisten im Kirchenraum wie suchend umhergehend

Chor / Soloquartett - Solisten

Und führe uns nicht in Versuchung,
sondern erlöse uns von dem Bösen.

Kinderchor - Solisten

Mutter; Vater; ich; du

- in verschiedenen Sprachen

Chor / Kinderchor (stehend, an Ort)

Ausgehend vom Satz «et ne nos inducas... » wird allmählich
das ganze lateinische Pater noster entfaltet.

kM 15



268 Liturgieblatt

Countertenor
Wer das All erkennt, sich selbst aber verfehlt,
der verfehlt das All.

(Thomas-Evangelium 67)

Ich bin das Licht, das über allen ist.

Ich bin das All,

das All ist aus mir hervorgegangen
und das All ist zu mir gelangt.
Spaltet das Holz, ich bin da,
habt einen Stein auf,
und ihr werdet mich dort finden.
(Thomas-Evangelium 77)

TEIL VI

Soloquartett / Chor / Kinderchor
Denn dein ist das Reich und die Kraft
und die Herrlichkeit in Ewigkeit.
Quia tuum est regnum et potestas et gloria
in saecula saeculorum. Amen.

Chor (den Raum verlassend)
Mein Gebet gelange zu dir /
neige dein Ohr meinem Flehn /
Elend bin ich und krank zum Tode /
wie mir angst ist! /
Wenn ich spreche, wird mein Schmerz nicht gelindert,
und auch wenn ich es lasse, weicht er nicht von mir. /
mein Herz glüht in meiner Brust /
ich bin krank vor Liebe! /
Und nun, was habe ich zu hoffen? /
Warum verstößt du mich, verbirgst dein Angesicht vor mir? /
Da ist unser Mund voll Lachen und unsere Zunge voll Jubel /
wie nichts ist meine Lebenszeit vor dir /
Ich werde jubeln in dem Schatten deiner Flügel /
wie vergänglich ich bin /
Lege mich wie einen Siegelring an dein Herz /

kM 15



V. Internationaler Kirchenmusikkongress 269

Kinderchor (den Raum verlassend)

Gott; warum? wie? wer? wann?

- in verschiedenen Sprachen

Countertenor
Du sollst ihn lieben, wie er ist

ein Nicht-Gott, ein Nicht-Geist,
eine Nicht-Person, ein Nicht-Bild, mehr noch:
wie er ein lauteres, reines, klares Eines ist,

abgesondert von aller Zweiheit.
Und in diesem Einen sollen wir ewig versinken

vom Etwas zum Nichts.

(Meister Eckeharf)

Werdet Vorübergehende!
(Thomas-Evangelium 42)

kM 15





«Gebet»

Kurzpredigt von Beat Allemand, Gottesdienst
im Berner Münster, Sonntag, 25. Oktober 2015, 10.00 Uhr

Liebe Gemeinde,
Es geht in der Kantate von Lukas Langlotz ums Beten, und ich frage
mich: Wie viele Tausende von Gebeten steigen wohl jeden Tag von der
Erde zum Himmel. Wie viele Gedanken, Fragen, Bitten und Wünsche -
im Glauben daran, dass einer ist, der Antwort gibt. Ich denke an all die
Gebete der Kinder, die ihre kleinen und großen Sorgen Gott anvertrauen,
in verschiedensten Sprachen. Ich denke an die Sätze der Menschen, die
leiden, sich freuen, Angst haben, hoffen. Und ich denke an die Schreie
der Verzweifelten, die einen Gott brauchen, dem sie klagen können.
Jedes der Gebete ein Ton, viele Töne, eine gewaltige Welle von Tönen, die

gegen den Himmel schlagen. Wie eine verdichtete Kraft. Eine Dimension,
die durch nichts Anderes ersetzt werden kann.

Und manchmal hört man Menschen erzählen, wie ihr Gebet erhört
worden ist. Sie sind überzeugt, dass Gott sie gehört hat. Was sie erlebt
haben, deuten sie als von Gott geschenkt. Im Beten wächst ihr Glaube
und sie fühlen sich gehalten.

Zu hören ist auch, dass andere ebenfalls gebetet haben, aber dass

nichts passiert ist, was ihrer Bitte entsprochen hätte. Die Krankheit wollte
nicht weggehen, der Streit ließ sich nicht beheben. Und oft fühlen sich
diese Menschen von Gott verlassen und beginnen zu zweifeln.
Unbekümmert, hartherzig, willkürlich: so kommt den Enttäuschten Gott vor,
wenn sie denn überhaupt noch an einen Gott glauben. Sie fühlen sich
nicht ernst genommen, dem Schicksal ausgeliefert.

Im ersten Teil der Kantate singt der Chor: «Ich schreie zu dir und du
antwortest nicht; ich stehe da, und du starrst mich an.» (Hi 30,20) Mit
diesen Worten fordert im Alten Testament der vom Unglück geschlagene
Hiob Gott zur Antwort auf. Sein Vertrauen zu Gott war erschüttert. Er
steht für alle, die Widerstand leisten, bis ein Gott sich zeigt. Widerstand
ist ein großes Wort, wie Friede und Liebe, und kann wie alle großen
Worte missbraucht werden. Trotzdem. Ohne Widerstand gibt es kein
Leben. Und solange es Leben gibt, wird es Not und Wünsche geben.
Solange es Menschen gibt, werden sie in ihrer Not beten, und sie werden
Erhörung finden oder enttäuscht sein. Das war auch in biblischen Zeiten
nicht anders.



272 Beat Allemand

Aber nicht alles Beten ist Bitten. Es gibt Dankgebete, Lobgebete, es

gibt meditatives Beten, es gibt ein Beten ohne Worte, es gibt eine
Anbetung, die nichts sein will als eben nur Anbetung. Eine Tänzerin sagte
einmal, mit Worten könne sie nicht, sie könne nur mit dem Körper beten.
Es gibt Gebete, die bloß aus Seufzern bestehen. Oder aus einem lautlosen
Schrei. Oder einfach aus dem Wort «Du». Einen solchen Beter hat der
deutsche Schriftsteller Jean Paul (1763-1825) einmal so geschildert: «Darauf

sah er gen Himmel, nannte Gott zweimal du und schwieg lange».1
Man darf sich also nicht einreden, Beten heiße, schöne, wohlgesetzte

Wörter und Sätze zu artikulieren. Wer das nicht könne, der könne
überhaupt nicht beten. Aber was heißt schon «beten können»? Was ist beten
überhaupt? Am meisten leuchtet mir der Satz eines ostjüdischen Rabbi
ein: «Beten heißt an Gott haften».2 An Gott haften, wie Efeu an einem
Baum, an einer Mauer haftet, mit allen Kräften und Säften, mit Geist und
Sinnen, in Hoffnung oder Verzweiflung. Alles ist möglich, alles ist erlaubt,
alles wird Gebet, was dieses «Haften an Gott» bewirkt oder ausdrückt.

Seinen Jüngern und seiner Umgebung hat Jesus dieses herrliche
Gebet geschenkt, das dem heutigen Gottesdienst zugrunde liegt: das

Unservater, für Katholiken und Lutheraner das Vaterunser. Er hat es uns
allen hinterlassen. Matthäus benützt das Unservater als Modell für die

gute Art zu beten - nämlich (kurz zusammengefasst): nicht plaudern und
nicht viele Worte, nicht religiöses Kunstmundwerk, nichts Erzwungenes
und keine ostentative Haltung, sondern Aufmerksamkeit, Konzentration,
Stille, Bereitschaft. Und dann fährt Jesus fort und sagt einfach: So sollt
ihr beten, und darauf spricht er das Unservater.

Jesus gibt seinen Jüngern Worte. Eine Vorlage sozusagen. Worte, die
ich mir leihe und die ich nachspreche, haben nicht nur eine Ausstrahlung

nach außen, auf diejenigen, die sie hören, sondern sie haben auch
eine Ausstrahlung nach innen, auf mich, der ich sie ausspreche oder
singe. Indem ich diese Worte in den Mund nehme, nehme ich sie auch
ein Stück weit in mein Herz auf. Und so können sie mein Denken und
meinen Glauben verändern, erweitern und vertiefen.

Das Beten verändert uns, bis wir an jenen Punkt kommen, wo unser
Bitten sozusagen einschwingt in Gottes Willen. Das kann unter Umständen

ein langer Prozess der inneren Wandlung sein, das kann über Zweifel
und Verzweiflung auch am Sinn des Betens und Bittens führen, so dass

wir nicht mehr wissen, was wir eigentlich beten sollen, bis wir zuletzt
auch um das Beten nur noch bitten, ums Bitten nur noch beten können.

1 Jean Paul, Flegeljahre, Tübingen: Cotta 1804/05, Bd. 4, S. 95.
2 Überliefert u. a. bei Martin Buber, Das verborgene Licht, Frankfurt am Main: Rütten

& Loening, 1924, S. 39.



«Gebet» 273

Ich glaube, dass das Unservater ein Ergebnis langen Nachdenkens
und einer großen Erfahrung ist. Eine kompakte Zusammenfassung von
allem jüdischen Gebetsleben von damals bis auf den heutigen Tag. Die
Bitten sind ebenso einfach und fundamental für unsere geistige
Orientierung: Die Bitte und das Hoffen auf Gottes gewaltlose Herrschaft. Auf
eine Welt, in der sein Wille, nicht unser Wille, geschieht, im Himmel
wie auf Erden. Die Bitte um das tägliche Brot für alle Menschen, nicht
nur für uns selber. Die Bitte um Vergebung unserer Schuld und um die
Bereitschaft, selber zu vergeben. Die Bitte, dass wir der Faszination des

Bösen nicht erliegen - denn Böses hat so viele und harmlos aussehende

Formen, dass wir es oft nicht gleich als solches erkennen. Und dann am
Schluss der Lobpreis, der über Gottes Präsenz und Kraft und Herrlichkeit
jubelt.

Diese Bitten bekommen bei der Komposition von Lukas Langlotz
eine besondere Bedeutung, weil sie mit anderen fragend-suchenden
Texten verwoben werden. Und alle Bitten buchstabieren den Wunsch,
dass wir in den wesentlichen Dingen unseres Lebens ein wenig Klarheit
und Orientierung gewinnen. Der Ruf des Chors bleibt uns im Ohr. Wie
ein mächtiger Klangkörper. Daraus können Antworten wachsen auf
Kinderfragen und auf das Suchen Erwachsener.

Amen.





Herausforderungen liturgischen Komponierens

Zum Schlussgottesdienst am 25. Oktober 2015
im Berner Münster

Lukas Langlotz, Komponist,
und Esther Schläpfer, Pfarrerin, im Gespräch

Werkbeschreibung des Komponisten

Im Zentrum meiner sechsteiligen Kantate «Gebet» steht das «Vaterunser»
als das alle christlichen Konfessionen verbindende Gebet. Den Sätzen des

Herrengebets gegenübergestellt werden Texte aus dem Alten Testament,
dem apokryphen Thomas-Evangelium sowie von Meister Eckhart und
Friedrich Nietzsche.

Die Kantate ist mit Countertenor-Solo, Vokalquartett, Kinderchor,
gemischtem Chor, zwei Saxophonen und Orgel besetzt. Den Sängern
fallen dabei bestimmte Rollen zu:

Der Solist (Countertenor) verkörpert einen zweifelnden, nach
Wahrheit ringenden Menschen. Ihm sind häretische Texte aus der
Antike (Thomas-Evangelium), dem Mittelalter (Meister Eckhart) und der
Neuzeit (Nietzsche) zugeordnet.

Die Chöre stehen für Menschen, die leiden, sich freuen, trauern,
Angst haben, hoffen. Sie artikulieren sich in emotional aufgeladenen
Aussprüchen aus den Psalmen, dem Buch Hiob, den Klageliedern und
dem Hohelied. Zusätzlich stellt der Kinderchor wiederholt offene Fragen
und Schlüsselbegriffe wie «Vater/Mutter», «Ich/Du», «Gott», «Name» in
verschiedensten Sprachen in den Raum. Das Vokalquartett singt den

ganzen Text des «Vaterunser» auf Deutsch und Latein.
Grundsätzlich gehe ich davon aus, dass die Form des Gottesdienstes

als eine Art «Gesamtkunstwerk» betrachtet werden kann: Neben der
begrifflich-diskursiven Botschaft im Wortgottesdienst finden ästhetische
Erfahrungen unterschiedlicher Art und Intensität statt. Die Musik als Teil
dieses «Gesamtkunstwerks» muss verschiedene Funktionen übernehmen
und sich mit anderen Elementen wie den Texten, dem Raum mit seiner
Geometrie und Akustik, den Bewegungen, dem Licht (respektive der
Beleuchtung) oder den Bildern verbinden. Sie soll demnach umfassend
kontextualisiert werden, wodurch ihre Bedeutung im Gottesdienst viel-



276 Lukas Langlotz/Esther Schläpfer

schichtig wird. Idealerweise entsteht eine ästhetische Mehrdimensiona-
lität, wie man sie auch vom Musiktheater her kennt, wo sich der Sinn
erst im Zusammenspiel der Elemente zeigt.

Ich versuchte beim Komponieren unterschiedliche Ebenen zu
verbinden, um diesem Anspruch nahe zu kommen.

Zusammenfassend möchte ich fünf Aspekte beleuchten:

«Klang an sich» im Kirchenraum

Unter «Klang an sich» verstehe ich eine kompositorische Anlage, die das

Klangphänomen zeitlich und räumlich so in den Mittelpunkt rückt, dass

es von sich aus zu wirken beginnt. «Klang an sich» kann eine ergreifende

Wirkung von erneuernder Kraft haben. Der Kirchenraum mit seiner
spezifischen, meist halligen Akustik und mit seiner ihm eigenen Aura
kommt dieser Wirkung entgegen.

Kinderchor 1,11

If
KCh (bei A):
Jcdc(r) für »ich: Individuell und intuitiv einen
au» klingendem Kontext heraushören.
Jcdc(r) singt seinen eigenen Ton

«im Nachbarn bccinfluss

PPP

KCh (bei H):
Solistisch: Aus notiertem Material 1.-3. auswählen;
darauf achten, dass bis zu Ziffer E alles Material vorgekommen ist.
Tempo: langsam Sehr ruhig, PPP, " introvertiert"; deutliche Pausen einfügen

so fortfahren bis kurz vor Ziffer Ii

2. 2-Ton-Motivc von intuitiv gehörtem
Ton aus in angegebenen Intervallen
(möglichst mit jedem Einsatz einen neuen Ton wühlen)

kl.Terz y Sekunde Sr- Sekunde :ofortfahren bis kurz tur Ziffer Ii

3. VTon-Motivc von intuitiv gehörtem
Ton aus in angegebenen Intervallen
(möglichst mit icdctu Einsatz einen neuen Ton wählen)

(t.Tcr kl. Sekunde r. Quarte gr. Sekunde n> fortfahren bis kurz tur Ziffer E

\

1—-— I h 'r Ul i
h a

T #

i » s t -

r '"yj i(Oi

% -

\ -

Chor (bei C
* gesproc

herausgehö

en ' (letäusch
die Tonhöhe je«

(intuitive Tbnhc
cils frei und indi
licnwahl).Ton m

iduell aus
t jedem Einsa

lern klingenden Kontext
zum ändern (neu hincinhörcn)

h a

T * -

a llil

j_ 1

h

i -

R (IV):Voix céleste 8' + Salicional 8"

R ppp da lonta

h'h-is l

ip

isje nach Raum

«\s X's

; R-Schwclhvcr

--v
• p —

1 .»>

- R(p

-Lt - f bei

(Schwclhvcr
oder halb zu

-- - .1» ..--.-1* - —

1

P: Flöte Tremulant (8")

' ï"— '

PP)

2 2
4

• PI'
3 ih~t. f i—

PP
8

' PI' p
A ' — PP



Herausforderungen liturgischen Komponierens 277

Eine solche klangbetonte Anordnung kommt beispielsweise in Satz II
(«Geheiligt werde dein Name. Dein Reich komme») vor. Dort spielen die
Saxophonisten komplexe Mehrklänge und sollen inmitten der Gemeinde

an einem Ort stehen, wo die Resonanz besonders gut ist. Die links und
rechts positionierten Choristen beteiligen sich mit der Orgel an einem
stehenden Klang. Die Hörer befinden sich mittendrin. Weitere solche
Situationen gibt es in den Sätzen V und VI: Sänger sind im ganzen
Kirchenraum verteilt, die Hörer werden von Klang eingehüllt.

Musik und Text

Als Ergänzung zum begrifflich-diskursiven Wortgottesdienst soll meine

Musik die mit den Texten verbundenen Emotionen, aber auch die
Text-Zwischenräume und Klangqualitäten der Wörter und Sätze ausloten:

Sprache wird so als Trägerin affektiver Bedeutungen musikalisch
interpretiert und klanglich nicht nur im Singen, sondern auch durch
verschiedene Sprechqualitäten vom Flüstern bis zum Schreien, vom
entspannten bis zum überhöhten Sprechen (an der Grenze zum Singen)
ausgedrückt. Dabei wird sie stellenweise fragmentiert und wie
Klangmaterial komponiert.

Körper und Aktion - Szenographie

Jeder Satz hat eine eigene Aufstellung und Bewegung im Raum. Das
Szenische und die Kirchenraumgeometrie werden so zu einem Teil der
Musik und umgekehrt. Der Solist stellt in Satz I («Unser Vater ...») einen
suchenden, in Satz III («Dein Wille ...») einen verzweifelten Menschen
dar. Vorne beim Altar beginnend, bewegt er sich zur Mitte hin, singt
auf der Kanzel, um dann bis zum hinteren Teil des Kirchenschiffs zu
gelangen, von wo aus er auf die Empore steigt.

In Satz V («Und führe uns nicht in Versuchung, sondern erlöse uns
von dem Bösen») lösen sich neunzehn Solisten aus dem Chortutti heraus
und gehen individuell im Kirchenraum umher. Sie beschreiten ihre eigenen

Wege mit Tempoänderungen, Innehalten und Richtungswechseln.
Dergestalt symbolisieren sie Lebenswege. Zum Schluss der Komposition
verlassen sie gemeinsam mit weiteren Choristinnen während des «Amen»
den Kirchenraum.



278 Lukas Langlotz/Esther Schläpfer

10"

4>—- -—•r «
—V— -- -3« 1"' r >" «>—

1 1 3 1 4 | 5 3,5 2 | 3 | 5

mittel : ichncll

Ik'*
pp inte

<9 ^

/ langsam

-i :ll"

9:

i 4

>! O

IV: --I' (IV: ff (nut)|

11= - *!ll

| H

>

I ti

,j
Ic-bi-to-ri-bus nos-trls

=r-»=
IV «p=— ppp

WÈ A

»>3 "TT" s <—a—1

Die Gemeinde als Teil der Komposition

Das einzelne Gemeindeglied wird durch die Kontextualisierung der
Musik auf vielen Wegen erreicht. Wenn seine Sinne aktiv am ästhetischen

Geschehen teilnehmen, wird es zu einem vertieften Erleben der
vermittelten Inhalte gelangen. Doch auch der teilnahmsvollste Besucher
bleibt letztlich Rezipient, und das widerspricht einem grundlegenden
liturgischen Anliegen: dass er selbst handelt. Ich habe deshalb in zwei
Sätzen die Gemeindebeteiligung explizit in die Komposition integriert
(weitere Möglichkeiten, liturgische Elemente in den Ablauf der Musik
einzufügen, beschreibe ich unten):



Herausforderungen liturgischen Komponierens 279

Satz III thematisiert den seinen Bedürfnissen und Ängsten
ausgelieferten Menschen: Nach emotionaler Zerrissenheit und einem Sprach-
Chaos beruhigt sich das Geschehen zur leise vorgetragenen Bitte «unser
tägliches Brot gib uns heute» hin. In eine zurückhaltend kreisende Musik
hinein werden die liturgischen Fürbitten gesetzt: Diese sind sowohl
musikalisch als auch liturgisch Teil der zusammenhängenden Form. Liturgen,
Gemeinde und Musiker bilden eine handelnde Einheit.

In Satz V wird der lateinische «Pater noster»-Text aus Sprachklangelementen

und Satzfragmenten innerhalb eines gleichbleibenden Akkordes

allmählich aufgebaut. Der Kern dieses Akkordes bleibt am Ende in
der Orgel übrig. Die Gemeinde wird nun eingeladen, gemeinsam mit den

Sängern auf diesen übrigbleibenden Tönen das «Vaterunser» zu beten.

SÄ [lj pppmiibilt.d M

V • ; U

i - mm
Chor: tangsam und ruhig! SolistUch, nicht koordiniert;
jcdc(r) in individuellem Tempo (mäisig - sehr langsam);
unablässig repetieren; nut dunkle Vokale

A (nur wenige)

langsame Abwilragliwandi
solistisch versetzt
(dunkle Vokale oder bocca chiusti)

Man.11 (nur 2'!)

'~~i * * \

1. t

16" 8'

8 : I "S

"

Musik und Liturgie verschmelzen

Die Musik soll mit der Liturgie so verschmelzen, dass beide zusammen
eine Form bilden. Indem ich in meiner Komposition ein Gleichgewicht
herstelle zwischen potenziell offener Anlage und inhaltlich-struktureller
Geschlossenheit, schaffe ich die Möglichkeit eines Ineinandergreifens der
Teile von Liturgie und Musik. Das formal Offene ist in der Komposition
«Gebet» stets mitgedacht: Es gibt viele Stellen, wo in der Musik Zäsuren

eingefügt werden können, um einer liturgischen Handlung, einer



280 Lukas Langlotz/ Esther Schläpfer

Meditation, einem Gebet oder ähnlichem Raum zu geben und so eine
enge Verschränkung von Liturgie und Musik zu gewährleisten. Dieses
Ineinander von Liturgie und Musik soll in enger Zusammenarbeit von
Musikern und beteiligten Liturgen gestaltet werden und kann abhängig
von einem jeweiligen Konzept verschieden sein.

Gespräch zwischen Komponist und Liturgin

Esther Schläpfer (ES): Du hast für den Abschlussgottesdienst des

Kirchenmusikkongresses «Kirchenmusik» komponiert. Hast du zum ersten
Mal «Kirchenmusik» komponiert? Wo hegen die besonderen Herausforderungen

dieser Gattung?

Lukas Langlotz (LL): Es war das erste Mal, dass ich einen Auftrag
erhielt, Musik zu komponieren, die explizit im Gottesdienst integriert
werden sollte. «Sakrale Musik» in einem weiteren Sinne habe ich schon
vor meiner Kantate Gebet geschrieben, beispielsweise die Missa Nova,
eine Vertonung des lateinischen Messordinariums, und Gewölbe, ein
Werk über den Psalm 150. Diese Kompositionen waren aber eher als
Konzertwerke gedacht. Die besondere Herausforderung des Schreibens
von Kirchenmusik ist neben der langen historischen Tradition, in der
man sich zu behaupten hat, dass sie direkt innerhalb des liturgischen
Geschehens wirken, also auch funktional sein muss.

ES: Was verstehst du persönlich unter «Kirchenmusik»? Inwiefern soll
deine kirchenmusikalische Komposition im «Dienst der Liturgie» stehen?

LL: Zu «Kirchenmusik» gehört unabdingbar die Kirche als akustischer
und szenographischer Raum dazu. Durch Kontextualisierung wird eine
hohe Intensität in der Durchdringung der Bedeutungen von Sprache,
Klang, Raum und Bewegung erreicht. Auf diese Weise steht meine Musik
ganz im «Dienst der Liturgie».

Allerdings ist es für mich fremd, dass sich das Eine dem Anderen
unterordnen soll. Ich wollte dem Anspruch des Kirchenmusikkongresses
gerecht werden und eine eigenständige Musik schreiben, die sich mit
den Teilen der Liturgie auf gleicher Ebene verbindet. Eine Musik, die

genauso herausfordert, wie ein Bibeltext oder eine starke Predigt
herauszufordern vermögen. Meine Musik will gewissermaßen selbst schon
Gottesdienst sein: Ästhetische und begrifflich-sprachliche Teile sollen
sich gegenseitig durchdringen. Dabei greift mein Werk natürlich auch



Herausforderungen liturgischen Komponierens 281

in den liturgischen Ablauf ein und fügt ihm neue Elemente hinzu, was
womöglich dem zurückhaltenderen Konzept einer «Musik ganz im Dienst
der Liturgie» widersprechen könnte.

Zur eben formulierten, etwas steilen These, dass «meine Musik selbst
Gottesdienst sein will»: Wie kommt das bei dir an?

ES: Wenn ich dich richtig verstehe, würde ein musikalisches Hörerlebnis
ausreichen, um das Erlebte als «Gottesdienst» zu bezeichnen?! Wenn du
«Gottesdienst» gleichsetzt damit, dass ich eine Beziehung zum Göttlichen
aufbauen oder intensivieren kann, gebe ich dir recht: Musik kann durchaus

Transzendenzerfahrungen ermöglichen oder verstärken. Ein Gottesdienst

ist für mich jedoch mehr als eine spirituell-sinnliche Erfahrung. Im
Gottesdienst stehen das Hören des Wortes Gottes, dessen Verkündigung
und Reflexion im Zentrum. Wortlose Musik kann die Wort-Verkündigung
nicht ersetzen, höchstens ergänzen. Dies gilt ebenso für das Bekennen
und Fürbittehalten. Die Kirchenmusik soll diese gottesdienstlichen Aktionen

unterstützen, nicht ersetzen.

LL: Da stimme ich mit dir überein: Es geht mir keineswegs um ein Ersetzen!

Und da ich als Grundlage den «Vaterunser»-Text wählte, ist meine
Musik auch dort, wo keine Sprache zu vernehmen ist, nicht wirklich
wortlos: Der Text wirkt stets im Hintergrund. Oft gibt es in textbasierter

Musik Stellen, wo die Musik zugunsten des Textes zurücktritt und
umgekehrt - so auch in Gebet. Auf gleiche Weise wechselt auch die
Gewichtung im Gottesdienst ab; das muss aber nicht heißen, dass dann
das Eine vom Anderen dominiert würde.

Wenn ich einen Text vertone, versuche ich die Botschaft «zwischen
den Zeilen» mit den Klängen auszuloten. Ist das nicht auch gerade ein
wesentlicher Aspekt der Interpretation des «Wortes Gottes»?

ES: Ja, auf jeden Fall: Deine Kantate Gebet ist eine großartige
«Interpretation», die - gemeinsam mit den Musikern, der Gemeinde und dem
Kirchenraum - um ein aktuelles Verständnis der alten Texte ringt.
Ich habe deine Kantate deshalb im Gespräch auch schon als «Predigt»
bezeichnet. Mir gefällt deine Predigt gut. Ich frage trotzdem kritisch
nach: Braucht es eine musikalische Predigt neben der Wort-Predigt, ein
«Ausloten» der «Botschaften zwischen den Zeilen»? Darf Kirchenmusik

- etwa nach der Predigt - der Gemeinde nicht auch einfach Raum
geben zum eigenen Nachdenken, Meditieren über die gelesenen Texte,
die Predigt? Meines Erachtens ist dies sogar notwendig. Die Botschaft
«zwischen den Zeilen» wird dann von der Gemeinde, jedem einzelnen
Gemeindeglied selber auf ganz individuelle Art und Weise «ausgelotet».
Ich möchte der Gemeinde Räume lassen, die frei sind von Deutungs-



282 Lukas Langlotz/Esther Schläpfer

vorgaben meinerseits und die weder ein Musiker noch ich komponieren
oder kontrollieren kann.

LL: Das würde ich unterschreiben! Denn ich bin überzeugt, dass in meiner

Interpretation genügend Räume bleiben, die jeden zum persönlichen
Denken (Denken im weitesten Sinn verstanden!) anregen. Übrigens stehe
ich da ganz in der Traditionslinie von Johann Sebastian Bach mit seinen
Kantaten: Damals hat man ebenfalls die musikalische Predigt Bachs der
Wortpredigt des Pfarrers (die im 18. Jahrhundert sehr ausführlich und
lang war) gegenübergestellt.

Es gibt auch heute einige Kirchenmusiker, die selber komponieren -
«neue» Musik schreiben. Was müsste deiner Ansicht nach «neue» Musik
«im Dienst der Liturgie» leisten? Ist es überhaupt möglich, dass sie in
solcher Funktion «neu» sein kann?

ES: Die Kirchenmusik hat in jedem Gottesdienst eigene liturgische
«Gefäße», die sie kreativ ausfüllen darf: Eingangs-, Zwischen- und
Ausgangsspiel, Liedbegleitungen, liturgische Gesänge. In diesen «Gefäßen»
genießt sie große Interpretations-Freiheiten und -Möglichkeiten: Hierin
kann sie genauso «alt» wie «neu» sein.

Die Hauptherausforderung besteht meines Erachtens also nicht
darin, die liturgischen Abläufe möglichst kreativ aufzulösen, sondern die
Orte, die in der Liturgie für ein musikalisches Wirken vorgesehen sind,
kreativ und meinetwegen «neuartig» zu nutzen.

LL: Hat das damit zu tun, dass Neues immer auch ein Moment der
Unsicherheit, des Fremden in sich birgt, demgegenüber der Wunsch vieler
Menschen nach einer Geborgenheit steht, die entsteht, wenn sie sich
im bekannten Umfeld wiederfinden? Wie sehr soll die Liturgie diesem
Bedürfnis nachkommen? Wo soll oder darf im Gegenteil das Neue
hereinbrechen?

ES: Ja, ich denke, das hat genau damit zu tun. Gottesdienstliche Liturgie
bietet Geborgenheit oder Heimat, weil sie weltweit überall (fast) genau
gleich funktioniert. Das Kriterium der Wiedererkennbarkeit des
Gottesdienstes ist mir viel wichtiger als dass in jeden Gottesdienst etwas Neues
und Aufregendes «hereinbricht». Die Gestaltung von Gottesdiensten und
Liturgien darf sich meines Erachtens mit gutem Gewissen befreien vom
Druck, immer neu und anders sein zu müssen. Im Vordergrund steht
nicht eine jedes Mal neu überzeugende Performance, sondern schlicht
und ergreifend die Gemeinde, die mit ihren ganz alltäglichen Sorgen und
Freuden zusammenkommt, um zu singen, zu beten, auf das Wort Gottes
zu hören, ihren Glauben zu bekennen und zu reflektieren. Sonntag für
Sonntag. Und jeden Sonntag immer wieder neu.



Herausforderungen liturgischen Komponierens 283

Kommen wir doch zum Entstehungsprozess: Üblicherweise schreibt
die Pfarrperson die Liturgie und der Kirchenmusiker ergänzt die
musikalischen Angaben oder spielt, was die Pfarrperson vorgibt. Diesmal
lief es aber gerade umgekehrt: Wir haben im Sommer 2015 von dir die
fertige Komposition erhalten. Unsere Aufgabe war es dann, deine Musik
so mit liturgischen Elementen zu ergänzen, dass daraus ein Gottesdienst
entstand: der Schlussgottesdienst des Kirchenmusikkongresses. Deine

Komposition ließ uns jedoch weniger Freiheiten als gedacht, denn
im Grunde hattest du bereits den ganzen Gottesdienst durchkomponiert

- mit ausgesparten «Fenstern» für liturgische Elemente. Wie kam
es dazu?

LL: Als ich mit der Themensuche, Texteinrichtung und Komposition
beginnen sollte, war die Planung des ökumenischen Schlussgottesdienstes
noch nicht soweit, als dass ich mich auf eine vorgegebene Liturgie und
ein Thema hätte einstellen können. Anstatt in ein Gefäß hineinzudenken
und zu komponieren, musste ich mir selbst eine Vorgabe machen, und
so richtete ich die Form meines Werkes ganz nach dem Text des «Vaterunser»

aus. Dabei schwebte mir eine flexible Tagzeitenliturgie vor, zu
der ich mir folgende Skizze notierte:

• Introitus («Vater unser im Himmel»): der einsame Mensch in der
Leere; da hinein die Hinwendung zu Gott als einem Du, einem Vater.

• Hymnus («geheiligt werde dein Name; dein Reich komme»): das

Heilige; Staunen und Überwältigt-Sein (mysterium fascinosum et
tremendum).

• Psalm, dann Preces (Fürbitten) («dein Wille geschehe, wie im Him¬

mel, so auf Erden; unser tägliches Brot gib uns heute»): Ausschnitte
aus Psalmen, die den Menschen in starken emotionalen Zuständen
zeigen; da hinein die Bitte um Beistand.

• Kyrie-Litanei («und vergib uns unsere Schuld, wie auch wir vergeben
unseren Schuldigern»): Erbarme dich, Bitte um Vergebung.

• ORATio/stilles Gebet («und führe uns nicht in Versuchung, sondern
erlöse uns von dem Bösen»): Innenschau, Meditation.

• Beschluss/Doxologie, Auszug

ES: Kurze Zwischenfrage: Warum hast du dich an einer Tagzeitenliturgie
orientiert und nicht an der Mess-/Gottesdienst-Liturgie, was für einen
Sonntagmorgengottesdienst ja naheliegender gewesen wäre?

LL: Das wurde mir ausdrücklich empfohlen, da wir ja einen
ökumenischen Gottesdienst ohne Eucharistie/Abendmahl feiern wollten.
Ursprünglich hatte ich aber tatsächlich den Gedanken, mich nach Missa
Nova von 2010 ein weiteres Mal mit der Messe auseinanderzusetzen.



284 Lukas Langlotz/Esther Schläpfer

Doch im Gespräch musste ich einsehen, dass das der Grundidee des

Schlussgottesdienstes eher entgegenwirken würde.
Tatsächlich habe ich mich gewundert, dass die Kirchen der verschiedenen

Konfessionen aus der Ökumene ein so großes Problem machen.
Ich sehe nicht ein, wieso ein gemeinsames Abendmahh/Eucharistiefeiern
nicht möglich ist. Die dahinterstehenden theologischen Spitzfindigkeiten
blockieren das Zusammenkommen. Eigentlich hat sich die katholische
Seite bei der Gestaltung des Schlussgottesdienstes beinahe ganz
zurückgezogen; das Resultat war ein modifizierter protestantischer Gottesdienst
ohne Abendmahl.

Ich muss dir übrigens widersprechen, wenn du sagst, ich hätte den

Liturgen wenig Freiheiten gelassen: Es gibt ja in meiner Komposition die

sogenannten liturgischen «Fenster». Allerdings hätten wir die Möglichkeit,

in meine Musik hinein liturgische Elemente zu setzen, ausgiebiger
nutzen können. Die Rahmenbedingungen und spezifischen Ansprüche
des Festgottesdienstes haben dies erschwert. Unter anderen Umständen
und mit mehr zeitlichem Vorlauf könnte man in enger Zusammenarbeit
mehr erreichen hinsichtlich einer gemeinsamen Form.

ES: Wie hätten wir denn die von dir vorgesehenen «Fenster» optimal mit
liturgischen Elementen «füllen» sollen, damit daraus ein gottesdienstliches

«Gesamtkunstwerk» entsteht?

LL: Ich stelle mir vor, dass sich die sechs Teile meiner Kantate je nach
Gottesdienst-Ablauf frei eingliedern lassen. Es ist auch möglich, innerhalb
der Musik an gewissen Stellen innezuhalten, indem ein Klang leise
stehenbleibt oder kreist: So könnten eine Lesung, ein gesprochenes Gebet,
eine «Kontemplation» eingefügt werden. Auf diese Weise lassen sich die
Teile verzahnen.

ES: Trotz dieser von dir angestrebten «Verzahnung» von Wort und
Musik hat die Musik in diesem Gottesdienst gegenüber den Textteilen
ein deutliches Übergewicht. Dies umso mehr, als du sogar vorgesehen
hast, dass die Musik im Grunde durchgehend, also auch während der
Textteile, weiterklingen könnte. Von einem klassischen reformierten
Gottesdienst erwarten wir das Gegenteil: Schlichtheit, Ruhe, Momente der
Stille. Ist deine Gottesdienst-Komposition ein geheimes (musikalisches)
Reform(ations)programm für den reformierten Gottesdienst?

LL: Meine Musik übernimmt im Gottesdienst tatsächlich eine starke
Rolle, sie schafft gewichtige Teile innerhalb der Liturgie. Ich wollte der
Musik diese Stellung einräumen, da ich der Ansicht bin, dass der Mensch,
wenn er sich dafür öffnet, über Musik und Klang direkte Zugänge findet



Herausforderungen liturgischen Komponierens 285

zu einer ihn erneuernden Wahrnehmung. In Verbindung mit Gebet,
Kontemplation und Ritual kann er so über Begrenzungen hinauswachsen.
Transzendenz kann nur in sinnlicher Erfahrung fußen. Diese aber muss
so intensiviert sein, dass sie den Bereich des Gewöhnlichen übersteigt.
Ich meine das nicht pathetisch und schon gar nicht demagogisch. Im
Gottesdienst sehe ich aber ein großes Potenzial für die Möglichkeit
solcher Erfahrungen, nach denen wir uns alle im Grunde genommen
sehnen. Und ich vermisse bei liturgischen Feiern (zu) oft eine Öffnung
in diese Richtung. Vielleicht hat diese Einstellung aber auch mit meinen
Wurzeln in der katholischen Liturgie und meiner Auseinandersetzung
mit buddhistischer Praxis zu tun.

Wie stehst denn du zu dieser Ansicht? Darf Musik im Gottesdienst
eine solch prominente Rolle übernehmen?

ES: Ich mag Kantatengottesdienste und Gottesdienste, in denen viel
gesungen wird und die Musik eine prominente Rolle spielt, sehr. Aber
auch da sollte die Musik nicht die vertrauten und für viele Menschen
Heimat gewordenen liturgischen Formen auflösen oder die Wortteile
verdrängen. Die Musik kann mir guttun, mir eine Seelentür zum Himmel

öffnen. Trotzdem hat aber der Gottesdienst auch die Aufgabe der
Verkündigung, des Bekenntnisses und der Fürbitte, die keine noch so

bewegende Musik ersetzen kann.
Apropos Verkündigung: Deine Komposition ist gemäß dem Titel ein

«Gebet» und wirkt doch eher wie eine lange Predigt über das Gebet.
Ist Gebet eher eine liturgische Gattungsbezeichnung oder thematische
Überschrift?

LL: Ich habe mein Werk Gebet genannt, weil es sich im Kern auf das «Gebet

des Herrn», das «Vaterunser» bezieht. In meiner Komposition wollte
ich unterschiedliche Aspekte des Sich-in-Beziehung-Setzens mit Gott
einfangen: intimes Gespräch, stilles Wahrnehmen, rituelles Anbeten,
Bitten, Loben, Anrufen, Klagen, Schreien, Flüstern, Gebet verstehe
ich so als eine Haltung: Ich bin in Beziehung mit Gott und richte meine
persönliche Lebenssituation auf ihn hin aus. So verstanden, haben die
Teile von Gebet nicht nur einen liturgischen Ort, denn ich versuche, mich
darin den Beweggründen zu nähern, die überhaupt zur Gottesbeziehung
führen, oder besser gesagt, ich versuche diese Gründe in meinem Klang-
Text-Komplex zu erkunden.

Allerdings gebe ich dir schon auch recht, wenn du mein Gebet als
eine komponierte Predigt bezeichnest, da ich durch meine Auswahl von
Texten und durch die Art der musikalischen Annäherung an sie durchaus
auch Bibelauslegung betreibe.



286 Lukas Langlotz/Esther Schläpfer

ES: Für deine Kirchenkantate hattest du ein definiertes Zielpublikum: die
Gottesdienstgemeinde, bestehend aus dem Kern der Münstergemeinde,
den Teilnehmenden am Kirchenmusikkongress und weiteren musikinteressierten

Laien und Profis. Welche Rolle spielte für dich die Gemeinde
beim Komponieren?

LL: Die Gemeinde spielt in meiner Komposition durchweg eine wichtige
Rolle, sonst würde die Musik gar keinen Sinn ergeben, denn es geht
immer um Wahrnehmung, um Kommunikation. Besonders zentral war
es für mich beispielsweise, die bereits erwähnten Fenster für liturgische
Handlungen der Gemeinde einzuplanen. So sind die Fürbitten im dritten
Satz integriert, während im fünften Satz das «Vaterunser» gemeinsam
mit allen Beteiligten rezitiert oder gesungen wird. Wenn sich die Sänger

im ganzen Kirchenraum verteilen, gibt es räumlich keine Trennung
mehr zwischen Interpreten und Gemeinde, die Gemeinde befindet sich
mittendrin.

ES: Und doch bleibt die Gemeinde ja während des gewaltigen Hörerlebnisses

insgesamt eher passiv: Sie singt nur zwei Lieder mit und spricht
das «Unser Vater», ansonsten ist sie nicht aktiv am Geschehen beteiligt...

LL: Wenn man teilnimmt, ist man nicht passiv! Ich weiß, das ist ein
hoher Anspruch, aber auch stilles Zuhören kann äußerst aktiv sein.
Wenn ich in einen Gottesdienst gehe, suche ich nach Tiefe, möchte dem

ganz Anderen begegnen, offen werden für das Göttliche. Das ist eine
Herausforderung und keineswegs leicht.

ES: Um es etwas provokativ zu sagen: Du «setzt» unsere Gottesdienst-
Gemeinde mit deiner Musik eine Stunde lang etwas Einmaligem, für
einige auch etwas Verstörendem «aus». Darf man das? Hast du dir im
Vorfeld im eigenen Wirken auch Grenzen gesetzt? Wenn ja, was hätte
die Gemeinde sonst noch zu hören bekommen?

LL: Ich habe vorhin von der inneren Herausforderung in der Begegnung
beziehungsweise Annäherung ans Göttliche gesprochen. Wieso sollte
die Musik in diesem Zusammenhang nicht auch Auseinandersetzung
bieten? Es geht um eine existentiell wichtige Sache! «Ausgesetzt» ist man
viel eher der Reizüberflutung im Alltag, gegen die man sich manchmal
schwer wehren kann. Meine Musik im Gottesdienst jedoch versucht,
ernste Gebiete auszuloten, genau und strukturiert. Ich nehme in diesem
Sinn jeden einzelnen Besucher ernst und setze ihn nicht einfach meinen
Launen aus.

ES: Trotzdem bleibt deine Kantate in allem auch deine Interpretation,
dein Ringen mit dem «Unser-Vater»-Gebet. Einige können sich während



Herausforderungen liturgischen Komponierens 287

des Gottesdienstes gut in dein Ringen einfügen, sich mit deinem Ringen
identifizieren, andere blieben im Zuhörer-/Zuschauer-Modus hier sitzen.
Dasselbe gilt ja für die Wortverkündigung: Jede Predigt ist Interpretation
des einzelnen Pfarrers, die nie alle anspricht.

LL: Zur tatsächlichen Wirkung meiner Musik beim einzelnen Zuhörer
mache ich mir während des Komponierens keine Gedanken. Ich kann
lediglich Klänge setzen, Anordnungen schaffen - und dabei stelle ich
mir hohe Ansprüche. Wie meine Musik aber letztlich auf die Menschen
wirkt, kann ich nicht steuern. Es wäre für mich ein seltsames Vorhaben,
mir zu sagen «jetzt machst du aber etwas Einmaliges» oder «dort sollen
die Hörer irritiert sein». Wie die Musik sein muss, ergibt sich aus dem
thematischen Zusammenhang, sozusagen aus der Sache selbst, und
zusätzlich aus gewissen äußeren Vorgaben wie den Mitwirkenden, der
räumlichen Situation, Vorgaben zur Dauer und anderem. Ich habe mir
keinerlei ästhetische Grenzen gesetzt, sondern genau die Musik komponiert,

die ich mir für das «Vaterunser» vorstellte.

ES: Lieber Lukas, ich danke dir für das spannende Gespräch und wünsche

dir von Herzen Gottes Segen für dein weiteres kirchenmusikalisches
Wirken, Ringen und Suchen.

Challenges of composing for the liturgy

The composer Lukas Langlotz and the clergywoman Esther Schläpfer here discuss music
and liturgy in general and Langlotz's composition Gebet ("Prayer") in particular.
Fundamentally, Langlotz's premise is that the form of a church service can be regarded as

a kind of "Gesamtkunstwerk". In this, he endeavours to unite the different dimensions
of space, time, faith and music. On the other hand, Schläpfer points to the danger that
such a "Gesamtkunstwerk" can confine the congregation very much to a passive role -
not unlike a sermon, though in a normal church service, the sermon is augmented by
elements such as hymns and prayers.





Fragen an den Schlussgottesdienst

Konrad Klek

Der «durchkomponierte» Gottesdienst im Berner Münster war zu erleben
als direktes Pendant zum durchkomponierten «Konzert Junge Stimmen»
am Donnerstagabend, wo drei Uraufführungen nahtlos ineinander
übergingen und die Einbeziehung des Raumes ebenfalls essentiell war. Schon
das war eine enorm starke Erfahrung. Was kann da der Gottesdienst
noch als Mehr bieten?

Zunächst freut sich der sangesfreudige Besucher, dass er selber
beteiligt ist, im aktiveren Stehen mitsingen darf, gleich am Anfang mit
insgesamt acht Strophen von Lobet den Herren, und er im vierstimmigen
Crüger-Satz zwischen den Stimmlagen je nach Laune wechseln kann.
Sobald aber die Gottesdienstkantate (im Folgenden: «Music») klanglich
im Raum steht, macht das keinen Spaß mehr, weil es den spezifischen
Klangraum der neuen Musik unterbricht, störend Gesangbuchstandard
dagegen stellt. Allein Gott in der Höh sei Ehr im Haßler-Satz passt da
wirklich nicht mehr! Später, beim gemeinsam von Choristen wie
Gemeinde gesungenen Vaterunser nach der musikalischen Elementarform
von RG 286 wird deutlich, wie die Integration des Gemeindegesangs
in die «Music» gelingen kann. Die Liedform passt nicht nur wegen der
festgelegten Tonalität schlecht zu solcher «Music». Gerade beim Thema
«Gebet» wäre Gemeindebeteiligung mit kurzen, wiederkehrenden
Singformen (vgl. die Form des Litanei-Gebets), die ad hoc geschaffen sein

können, doch naheliegender. Und wenn der Gottesdienst musikalisch
eine Uraufführung ist, dann darf gerade die singende Gemeinde daran
auch selber musikalisch uraufführen.

Ob das Gegenüber von Musik und gesprochenem Wort dem Gottesdienst

einen Mehrwert garantiert gegenüber dem Konzert, ist nicht nur
eine Frage des Inhalts. Der Terminus «Kurzpredigt» im Liturgieblatt ließ
den Verdacht eines schlechten Gewissens aufsehen des Wortes aufkommen:

Wir wollen der Musik bitte nicht zu viel Platz stehlen. So kurz war
die Predigt dann aber nicht, jedenfalls wirkte sie eher länglich, vielleicht
weil sie zu wenig Impulse aufgriff, die der Komponist der «Music» durch
seine ungewöhnliche Textzusammenstellung zuhauf bot. Oder wir waren
noch nicht reif für die Predigt an dieser Stelle, denn der gewichtigste und
herausforderndste Teil der «Music» kam erst noch in Satz III. Weil hier



290 Konrad Kiek

die Fürbitten integriert waren, folgte dieser nach liturgischer Logik auf
die Predigt. Aber wenn das Gebet Thema ist, kann die Reflexion auch
auf den Vollzug folgen. Jedenfalls will man in jedem Musik-Gottesdienst
erst einmal richtig Musik erleben, um sich dann zu öffnen für die Ebene
der Reflexion im Medium des Wortes.

Schlechtere Karten gegenüber der «Music» hatten die Wort-Akteure
allerdings schon dadurch, dass ihr Mikrophonsprechen das Klangraumkonzept

der «Music» konterkarierte. Gerade wenn die Raum-Positionen
der Musik-Ausführenden essentiell Bestandteil der Komposition sind,
wird die Totalbeschallung via Mikrophon zum banalen Ärgernis, und
mit ihrem Headset-Mikrophon wirkten die Münster-Geistlichen wie
extra ausstaffierte Gegenfiguren zu den Musikern, die mit ihren Stimmen

(und Instrumenten) sich den Herausforderungen wie Chancen des
Kirchenraumes stellten.

Dass ein Grußwort des Kirchenbundspräsidenten den Erlebniswert
nicht unbedingt steigern würde, war zu erwarten. Es gehört da, an den
Beginn des Gottesdienstes nach Eingangslied und Gnadengruß, aber dezi-
diert auch nicht hin. Wenn der Gottesdienst der Höhe- und Zielpunkt des

Kongresses ist, prädisponiert durch eine die Erwartungshaltung prägende
Veranstaltung schon in den Vortagen, dann kann man nicht die offizielle
Abschiedsrede an den Anfang stellen. Beim Sport hält man Siegerehrung
und Schlussreden ja auch nicht schon beim Start der Finalrunde. So

wurde gleich zu Beginn entschiedenes Weghören zugemutet, keine gute
Voraussetzung für das eigentlich gebotene Öffnen aller Sinne

Die «Music» allerdings sprach die Sinne umfassend an. Ihre
plastische Konzeption im «3D»-Format war plausibel angelegt, spannend
besonders das solistische Agieren der beiden Saxophonisten und des

Altus-Sängers von verschiedenen Orten. Hier ergaben sich auch klanglich

zwingende Dialoge zwischen Instrumenten und Sänger, faszinierende

Klang-Weitergaben. Auch die Fähigkeit von Kai Wessel, ins tiefe
Bass-Stimmfach zu wechseln, machte ihn zum kongenialen Partner des

heutigen Expressiv-Instruments schlechthin - Saxophon, das hier weit
jenseits der meist unvermeidlichen Klischee-Produktion zu vernehmen
war. Dass die Orgel die sonst aufwändig besetzten Symphonieorchestern

übertragenen Aufgaben bestens meistern kann, haben Komponist
Langlotz und Organist Glaus unter Beweis gestellt. Von zarten Schwebeklängen

über Perpetua mobiles bis zu eruptiven Ausbrüchen reichte das

Spektrum. Wesentlich die Orgel sorgte für das Klangkontinuum und den

Klangraum, ohne sich in simplen Klangmustern zu genügen (wie das für
popkulturelle Klangflächen typisch ist), und gewährte so den anderen
Akteuren ihre Bewegungsfreiheit (im Wortsinn). Dass der Orgelklang
von hinten oben den Kirchenraum flutet, wurde als Spezifikum im Dialog



Fragen an den Schlussgottesdienst 291

mit den sonstigen Schallereignissen im Raum neu zum Erlebnis. (Das
könnte viel öfter in liturgischer Dialogizität inszeniert werden - auch
mit Wortbeiträgen als Gegenüber.)

Die inhaltliche Konzeption der «Music» wirkte überfrachtet - wie
oft bei solch neuen Sachen von Komponisten, die viel sagen wollen und
auch viel zu sagen haben. Die provokative Kommentierung vertrauter
liturgischer Texte - hier das Vaterunser (dies allerdings bereits gedoppelt

in Deutsch und Latein) - ist als solche nicht das Problem. Es ist hier
einfach zu viel: Nietzsche, Meister Eckhart, Thomas-Evangelium neben

sonstigem Bibelwort (vor allem Psalmen) und von jedem jeweils zu
viel. Sicher, man muss nicht alles verstehen können, und komponierte
Mehrschichtigkeit als Infragestellung des Eindimensionalen ist ein Wert
an sich, aber irgendetwas sollte die Chance haben, hängen zu bleiben.
Vielleicht ist schon die mehrschichtige Hauptrolle des Countertenors als

Prediger, Suchender, Zweifler und zugleich Mystiker überfrachtet. Dies
nachzuvollziehen ist Herausforderung genug (und hätte zum Beispiel
Leitfaden für eine auf die Musik bezogene Predigt sein können), und
dann gibt es ja noch die vielen anderen Akteure in den Chören und im
Solistenquartett. Vor lauter Konzentration beim Hören auf die Solistentexte

rauschten etwa die Elementar-Kommentare in Gestalt von «Vater»,
«Mutter» in mehreren Sprachen einfach so durch.

Im Donnerstagabendkonzert gab es im ersten Beitrag auch eine solche

vielschichtige Textüberfrachtung, im zweiten als krasses Gegenstück
Inhaltsverweigerung und im dritten einen klassischen lateinischen Text

(komprimiert!) mit nur einer Kommentarebene in Namen von Opfern.
Letzteres hat überzeugt, vielleicht gerade im Gegenüber zu den beiden
vorausgehenden Polen, als Bündelung. Das könnte man so gerade als

genuin liturgisches «Musik»-Konzept anlegen. Jedenfalls erinnert der
Rezensent den Donnerstagabend als stärkere spirituelle Erfahrung denn
den Schluss-Gottesdienst.





Der ökumenische Abschlussgottesdienst

Alois Koch

Die Tradition sowohl des katholischen wie des lutherischen
Gottesdienstes kennt seit je die «durchkomponierte» Liturgie: So prägte seit dem
Mittelalter die Gregorianik mit einem stilistisch einheitlichen Gestus die
gottesdienstliche Feier katholischerseits, ihr folgten bis in die Gegenwart
die Ordinariums-Vertonungen - oft verbunden mit reziproken Propriums-
gesängen - beziehungsweise evangelischerseits die den Wortgottesdienst
bündelnden Kantaten.

Auf der aktuellen «Suche nach dem <Neuen Lied>» ist dieses
stilistische Selbstverständnis ins Wanken geraten, nicht nur durch «den
Umstand, dass zeitgenössische, bzw. <moderne> Musik kaum mehr Konsens
findet, sondern [auch] durch die Tatsache, dass die Kirche ihre Deutungshoheit

der Musik gegenüber verloren hat. Die genuinen Rahmenbedingungen

der Gregorianik und des lutherischen Chorals sind durchlässig
geworden, die Orthodoxie eines eigentlichen <Kirchenstils> oder einer
<wahren Kirchenmusik- ist verblasst».1

Deshalb war, wie schon an früheren Kirchenmusikkongressen, eine
musikalisch integrale Gottesdienstgestaltung das zentrale Anliegen des

ökumenischen Schlussgottesdienstes am Berner Kongress 2015:
Lukas Langlotz als beauftragter Komponist versuchte, mit einer

sechsteiligen Meditation über das «Gebet des Herrn», das «Vaterunser»,
eine kohärente Spannung über die im Übrigen dem schweizerischen
reformierten Gottesdienstmodell folgende Liturgie zu bilden. Wie in
seiner vorgängigen «Missa nova» wollte er dabei nicht bloß funktionale
Kirchenmusik schreiben, sondern mit den «Inhalte [n], die in den Texten
formuliert werden, [...] auf einer tieferen Ebene» Fragen berühren, «die
überkulturell sind und Menschen in ihrer Sehnsucht nach dem Kontakt
mit einem ganz Anderen überall beschäftigen.»2

1 Alois Koch, «Singet dem Herrn ein neues Lied. Musik im Gottesdienst», in: «Der

Kunst ausgesetzt». 5. Internationaler Kongress für Kirchenmusik Bern 2015
[Programmbuch], Bern: Länggass Druck, 2015, S. 42.

2 Zitiert nach: «Der Kunst ausgesetzt», S. 65.



294 Alois Koch

Langlotz' Kantate ist gesetzt für Countertenor, Vokalquartett, Kinderchor,

gemischten Chor, zwei Saxophone (Raphael Camenisch, Christian
Roellinger) und große Orgel (Daniel Glaus). Auch die Gemeinde wird
sporadisch miteinbezogen. Ausführende waren unter der Leitung von
Johannes Günther die Solisten Kai Wessel, Svea Schildknecht, Francisca
Näf, Jean-Jacques Knutti, Jean-Christoph Groffe, der Berner Münster
Kinder- und Jugendchor sowie ein Ensemble der Berner und Zürcher
Kantorei. Als gestaltende Liturgen wirkten - sowohl im Vorfeld wie im
Gottesdienst - Pfarrer Beat Allemand, Pfarrerin Anne-Marie Kaufmann,
Pfarrer Gottfried W. Locher, Pfarrer Christian Schaller und (federführend)

Pfarrerin Esther Schlüpfer mit.
Mit diesem Teamwork aber verwirklichte dieser Schlussgottesdienst

in eindrücklicher und bewegender Weise jene Vision des Zweiten
Vatikanischen Konzils, welches vor 50 Jahren die katholischen Kirchenmusiker

aufforderte, sie «mögen, von christlichem Geist erfüllt, [...]
Vertonungen schaffen, welche die Merkmale echter Kirchenmusik an sich

tragen und [...] die tätige Teilnahme der ganzen Gemeinde der
Gläubigen fördern.» «Dabei billigt die Kirche alle Formen wahrer Kunst, welche

die erforderlichen Eigenschaften besitzt», die da sind: Verbundenheit
mit der liturgischen Flandlung, Gebetshaltung und Förderung der
Einmütigkeit.3

Besonders Letzteres steht ja heute fatal zur Diskussion, indem «Förderung

der Einmütigkeit» mit künstlerischem Mainstream gleichgesetzt
wird. Dass gerade aber auch kompromisslos zeitgenössische Musik auf
essentielle spirituelle und theologische Anliegen aufmerksam und dafür
empfänglich macht, haben die zahlreichen Gottesdienste des Kongresses,

besonders aber der Abschlussgottesdienst nachhaltig zum Erlebnis
gebracht: Der mystischen Faszination von Lukas Langlotz' Werk, die
sein künstlerischer Umgang mit Texten aus der Bibel (Psalmen, Hiob,
Klagelieder, Hohelied), aus dem apokryphen Thomas-Evangelium, von
Meister Eckhart und Friedrich Nietzsche erzeugte, konnten sich die vielen
Teilnehmenden unterschiedlichster Provenienz nicht entziehen: Sie wurden

an diesem Sonntag im Berner Münster zu einer Art Pfingstgemeinde
und trotz aller unterschiedlichen Sprachen in Wort und Ton - Choräle,
Chöre, Solisten, Orgel, Predigt, Ansprachen - von einem gemeinsamen
Geist erfasst, der in der großen Doxologie des «Vaterunser» ihr Ziel und

3 Sacrosanctum Concilium (Liturgiekonstitution), Kap. VI, Abschnitte 121 und 112

gemäß <www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/
vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html> (aufgerufenam 7. März
2017).



Der ökumenische Abschlussgottesdienst 295

ihren Abschluss fand: «Denn dein ist das Reich und die Kraft und die
Herrlichkeit in Ewigkeit.»

Ob die aufwändige und anspruchsvolle Musik dieses Schlussgottesdienstes

anderweitig ihre Wiederholung findet, bleibt zu hoffen. Immerhin

ist sie - bei zwar verändertem Instrumentarium - mit den Mitteln
einer klassischen Messe oder einer barocken Kantate realisierbar, wenn
denn Kirchenmusikerinnen, Chöre und Organisten, aber auch Theologinnen,

Gemeinden und Liturgen bereit sind, sich nach der Devise des

Kirchenmusikkongresses 2015 «der Kunst auszusetzen».




	Gottesdienste
	Laudes I und II in der Christkatholischen Kirche St. Peter und Paul
	Schlussgottesdienst im Berner Münster, Liturgieblatt
	"Gebet" : Kurzpredigt von Beat Allemand, Gottesdienst im Berner Münster, Sonntag, 25. Oktober 2015, 10.00 Uhr
	Herausforderungen liturgischen Komponierens : zum Schlussgottesdienst am 25. Oktober 2015 im Berner Münster
	Fragen an den Schlussgottesdienst
	Der ökumenische Abschlussgottesdienst


