Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft
Band: 57 (2017)
Rubrik: Gottesdienste

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gottesdienste




RO SN

B
R
N

N I
L =T
3




Laudes I und II in der
Christkatholischen Kirche St. Peter und Paul

HELENE RINGGENBERG

Am Anfang des Gebet- und Gesangbuchs der christkatholischen Kirche
der Schweiz! stehen die Tagzeitengebete. Neben den grof3en Tagzei-
tenliturgien Laudes (Morgengebet, eigentlich: Lobgesénge) und Vesper
(Abendgebet), je in zwei unterschiedlichen Formen, enthdlt es auch die
kleinen Tagzeitengebete, nach der antiken Tageseinteilung Terz, Sext
und Non genannt.

Im Rahmen des Kirchenmusikkongresses wurden die zwei Formen
des Morgengebetes gesungen. Am Donnerstag waren es die Laudes I,
musikalisch im gregorianischen Stil: einstimmig, in freiem Rhythmus
und einer von den Kirchentonleitern bestimmten Melodiegebung; die
Laudes II vom Samstag hingegen erklangen in einer Neuvertonung fiir
Zelebranten, gemischten Chor, Viola und Orgel von Johann Sonnleitner.
Auf sie soll hier ndher eingegangen werden.

Inhaltlich und strukturell orientieren sich die Laudes II an dem, was
aus der friithkirchlichen Praxis von Stadtkirchen bekannt ist, wo sich eine
Gemeinde mit ihrem Bischof frith am Morgen (ebenso wie bei Einbruch
der Nacht) versammelte. Die Lichtsymbolik mit der aufgehenden Sonne
spielte dabei eine bedeutende Rolle, und es wurden nur bestimmte, zur
Tageszeit ausgewéhlte Psalmen gesungen.

Das Morgengebet umfasst sechs Teile: Nach einer kurzen Erdffnung
folgt der Lobpreis fiir das Licht am Morgen; er besteht aus einem Strophen-
lied, dem klassischen Morgenpsalm 63, welcher responsorial gesungen
wird (die Gemeinde antwortet jeweils mit einem Kehrvers), und einem
weiteren Lobpsalm, hier Psalm 103. Der Wortgottesdienst enthdlt als Le-
sung in der Regel ein Evangelium von der Auferstehung Jesu Christi (in
der Fastenzeit von seinem Leidensweg), eingerahmt durch ein Halleluja;
darauffolgend das Benedictus, welches nun antiphonal, also im Wechsel
zwischen zwei Sangergruppen gesungen und von einem Leitvers (frither
auch Antiphon genannt) eingerahmt wird. Gleichsam als Antwort auf
die Schriftverkiindigung erklingen dann die Bitten: Kyrie, Vaterunser,

i Gebet- und Gesangbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz, Allschwil:
Christkatholischer Medienverlag, [2004].



252 Helene Ringgenberg

Fiirbitten und eine abschlief3ende Oration. Bei der nun folgenden Hei-
ligung des Tagewerks treten die Feiernden zu einer Schale mit Wasser
und bekreuzigen sich im Gedenken an ihre Taufe; hierauf folgt das
ebenfalls im Wechsel gesungene Gloria, welches — vor der Einfiigung in
die Messliturgie — im Morgenoffizium seinen urspriinglichen Ort hatte.
Der Segen Gottes bildet den Abschluss des Morgengebets.

Der Cembalist und Komponist Johann Sonnleitner? ist mit der christ-
katholischen Kirchgemeinde Bern seit ldngerer Zeit verbunden. Unter
anderem vertonte er 2011 im Auftrag des Kirchenchores die Vesper II
neu,® und aus Anlass des Kirchenmusikkongresses gestaltete er mit
dhnlichen Mitteln die Laudes II.

Sonnleitner bedient sich in seiner Kompositionsweise der Naturtone,
einer erweiterten Tonalitdt also. Dabei geht es nicht um mikrotonale
Bestrebungen, wie sie seit dem spaten 19. Jahrhundert immer wieder
auftauchen, sondern um die Erfahrung von Ur-Intervallen, welche in der
GesetzméRigkeit der physikalischen Naturtonreihe angelegt sind* und in
vielen Volksmusiken vorkommen (die Quarte 8:11 beispielsweise kennt
die Schweiz als Alphorn-Fa).

Die Verhiltniszahlen der Intervalle in der Obertonreihe lauten so:

Prim Sekund  Terz Quart Quint Sext Septimen__ Oktave
0
gE— T I
e - o = - - © © -
8:8 8:9 8:10 8:11 8:12 8:13 8:14 8:15 8:16

Zur Bezeichnung der Naturténe werden das Kreuz und das b jeweils um
zwei Zeichen erweitert, die eine Erhohung respektive Vertiefung um
(angendhert) einen Viertelton respektive drei Vierteltone ausdriicken:

Dass eine reine Naturstimmung am idealsten durch den Gesang oder
durch Streich- und Blasinstrumente ausgefiihrt werden kann, ist nahe-
liegend. Klaviaturen mit 24 Tasten pro Oktave, das hei3t neu entwickelte

2 Zu dem 1941 in Trofaiach, Osterreich, geborenen und seit 1979 in Ziirich lebenden
Musiker vgl. diverse Artikel im Internet, etwa <http://www.erweiterte-tonalitaet.
ch/musiker johann_sonnleitner.html> (zuletzt aufgerufen am 6. April 2017).

3  Die Neuvertonung der Vesper II unter dem Titel «An der Schwelle des Abends» ist
auf der CD Christkatholische Kirchenmusik 3 zu horen; Allschwil: Christkatholi-
scher Medienverlag, 2012.

4  Bei Sonnleitners Deutung der Naturtone ist ein philosophischer Hintergrund
ebenso wichtig, es kann aber in diesem Rahmen nicht darauf eingegangen werden,
vgl. <www.erweiterte-tonalitdt.ch> (6. April 2017).



Laudes I und II 253

Clavichorde, Cembali, Orgeln®, Akkordeons und dhnliche, haben sich
aber in der Praxis bewdhrt; die 24 Stufen bilden ein Raster, welches
einerseits die Naturintervall-Qualitdten erkennen ldsst und die Tone
andererseits enharmonisch verwandelbar macht.

Sonnleitner nimmt seinen Tonvorrat aus der Dur- und Molltonleiter,
wie sie sich unter Einbezug der Naturtone darstellen:

® b
M =i | 1
1) 7 L T | ] 1 1
L4 L 1 | I | I
5 1 1 1
’ T

P
vy—
1
I

4 : T =
7 -al i I ==t

F
n | |
| Fan I Il I 1

i®
!
Dur Moll

Sie sind gemeint, wenn in der nun folgenden Analyse der neuvertonten
Laudes von Dur und Moll die Rede sein wird.

Eréffnung

In der Erdffnung behélt Sonnleitner die gregorianische Melodie von Zele-
brant und Gemeinde bei. Die Viola bereitet in einer sanften Gegenstimme
den Durchgangston fi vor, das «Alphorn-Fa» und die genaue Mitte zwi-
schen e und g, ebenso wie das dreiviertel vertiefte h (die tiefe Septime),
die genaue Mitte der Quarte g—c. Dieser die spater oft vorkommenden
neuen Intervalle vorbereitende Schritt zu Beginn ist nicht nur wichtig
fiir die Singenden, sondern mindestens ebenso fiir die Horenden.

Generell sind die Singstimmen melodisch und rhythmisch schlicht ge-
halten, gedacht fiir einen Kirchenchor in einfachen Verhéltnissen und
einen Vorsteher (Priester oder Diakon) ohne vertiefte sdngerische Aus-
bildung; die Naturtonerweiterungen finden zumeist in der Viola statt. Je
nach liturgischer Bedeutung eines Gesanges sind sie mehr oder weniger

5 Eine Vierteltonorgel steht etwa in der Kapelle der Christengemeinschaft in Bern.
Es ist ein 13-registriges Werk von Peter Kraul aus Herdwangen-Schénach, welches
im Rahmen des Kongresses vorgestellt wurde. Sein erweitertes Tonsystem reicht
von a bis ¢3.



254 Helene Ringgenberg

aufwindig gestaltet. Die Funktion der Orgel besteht hauptsédchlich im
akkordischen Stiitzen des Satzes; sollte eine Vierteltonorgel zur Verfii-
gung stehen, wire ein Ausbau auch dieser Stimme denkbar.

Lobpreis fiir das Licht am Morgen

Im nun folgenden Strophenlied Du Glanz aus Gottes Herrlichkeiten behélt
Sonnleitner die alte Melodie aus dem Genfer Psalter bei; die Strophen
werden im Wechsel Minner/Frauen gesungen. Wéahrend die Orgel in
gewohnter Harmonik mitgeht, setzt die Viola einen naturtonreichen
Kontrapunkt in Achteln dazu. Das Lied steht in der «Sonnenaufgangs»-
Tonart F-Dur, leittonige Kadenzen sind vermieden.

Der anschlieRende Morgenpsalm Psalm 63 wird responsorial ge-
sungen, sein Kehrvers bewegt sich zu Beginn im Quintraum c—g mit der
Naturquarte; die fiinf Doppelpsalmverse ordnen sich im Quintraum e-h
an und kommen ohne Erweiterung aus. Ab dem zweitletzten ihrer jeweils
acht Takte modulieren sie in die um einen Halbton hdéhere Durtonart;
der letzte Kehrvers steht somit wiederum in F-Dur. Das anschlief3ende
Gebet wird recto tono gesungen.

Der folgende Lobpreis (hier Psalm 103) bleibt fiir die Singstimme
und Orgel sehr einfach. Das Vorspiel der Viola aber macht mit einer
Zwolftonreihe (und ihrer Umkehrung) bekannt:

S . | S o~ |

[ W3 ) = b = | =13 1
[ E=n P2 ] el o] T | ] I B ==
T =i T e I e IS | 7| v M |
===t L i e T = S=

I " T | =

7
SPv— — — T 1 ‘5‘—1‘&—‘! ]
| s el ) 1t {3 1 —1
P 1 ma ||
E=r—=TI-¢ 1 i
I QU =g !

Die Reihe liegt anschlielfend als Orgelbasslinie den vier Versen des
Lobpreises zugrunde: 1. Vers iiber der Reihe, 2. Vers {iber dem Krebs,
3. Vers tiber der Reihe, 4. Vers iiber der Umkehrung. Das Nachspiel der
Viola enthilt die Krebsumkehrung, gefolgt von der Umkehrung. Die
Reihentechnik soll nach Aussage des Komponisten fiir «Ordnung im
Tonrdumlichen» sorgen, ein Vorgehen, welches sich seit dem zweiten
Drittel des 20. Jahrhunderts viele Komponisten zunutze gemacht haben.

Die Reihentone bewegen sich «im Zickzack» durch den Quinten-
zirkel, wobei die auf ihnen bauenden Akkorde sich mit Dur und Moll
abwechseln; einzig auf dem a steht ein verminderter («gekreuzter»)
Akkord, das Zeichen fiir Christus.



Laudes I und II 255

===

[Lob - prei-se, mei-ne See - le, den Herrn, was in mir ist, sei-nen hei -  li-gen Namen. usw.

I = 7 = Eoe——————— =E I
CECEETEsss S Ee S S e S S h e e =T |
Umkehrung: [. Ton 2. Ton 3. Ton 4. 'I:(m 5. Ton USW.
Wortgottesdienst

Die Melodie des Hallelujarufes, welcher die zumeist recto tono gesun-
gene Evangelienlesung einrahmt, ist aus dem gregorianischen Christ ist
erstanden entwickelt:

= T __?—r-—ﬁs.
-~ T P‘r - & *—\L—}—H_);Jfl_% ‘/‘*‘FI
,,,,7,,,,,47.+,L e — d e
Hzl - le-ln - ja, hql - le-lu -
Christ ist er stan- den

Nach der Evangelienlesung und der Wiederholung des Hallelujarufes
folgt das Benedictus, der Lobgesang des Zacharias. Es wird wiederum
im Wechsel gesungen; sein Leitvers erklingt zu Beginn einstimmig, bei
der Wiederholung am Schluss auch im Kanon.

L 2, 3,

D':r b e e r/'__—“~
fr‘w‘g = :!r'ﬂ; —af— j'[ = Ih =—t—+F IF—~ =\ —“I"—';—[h Wo— kf‘*[* ———= k]

o = ¥ = et e =i =

Der Herr st gut, und e - wig wih - ret sein Er - bar - men. Der..
—_—

I | 1 I |
I 1 E 1 1

Bitten

Kyrie und Vaterunser sind der Vesper «An der Schwelle des Abends»
entnommen, die Sonnleitner 2011 fiir die christkatholische Gemeinde in
Bern vertont hatte. Bei den Fiirbitten kantillieren Diakon und Gemeinde
auf g, wobei ersterer mit e-Moll, letztere mit G-Dur begleitet wird; dazu
umspielt die Viola wiederum mit Christ ist erstanden:



256 Helene Ringgenberg

) ;
e e e o e e et e o s et oy et T
R e o ——— . — I . |
% o
D Denn bei dir ist die Quel-le des Le - bens;

e
B

Gloria

Im Gloria werden die Tonalitdten C-Dur, c-Moll und As-Dur reicher ent-
faltet. Die Chormelodie enthilt nun viele Naturtone und ist teils in zwei
Stimmen geteilt — bei einer Auffithrung mit Laienchor miissen diese Teile
eventuell solistisch ausgefiihrt werden (was im Rahmen des Kirchen-
musikkongresses auch der Fall war). Haufig werden die Singstimmen
durch die Viola unterstiitzt, so auch im letzten Teil des Glorias, wo sie
abwechselnd Frauen- und Médnnerstimme verdoppelt:

O — :
Fal % pam—1 ==ty il__' e q_i_p e 1 ]
Bt Eo-we ke et e = I
v T b S — kot —— I 14
Mit dem Hei - li - gen Gei - ste in der Herr - lich-keit

G R
z 1= b T R s 2o g —_—
i | e $ E T } lL IF ; 1 "L = O I n
e e o P o [ i p_j‘_‘__
e ——

Q :
y 4l - I [®]
| Fan) Tk é' >
5 e e e e e e e e e

= e L e P L e T " e —— ST S e ——— S
- : 1 O —
e =F . e = ———




Laudes I und II 257

Der Abschluss schlief3t in seiner schlichten Gestaltung den Kreis zum
Anfang.

Musik in erweiterter Tonalitét ist <alte> Musik, insofern als die Na-
turtone beziehungsweise die Obertonreihe immer schon da waren — zum
Klingen gebracht in den verschiedenen Volksmusiken oder dann auch
in mitteltonigen Stimmungen, etwa der eines Zarlino. Sie heute neu zu
entdecken, und dies in zum Teil sehr moderner Umgebung, stellt eine
Anforderung ans Ohr und auch ans Gemiit dar, die einzugehen sich
durchaus lohnt, wie die Laudes vom 24. Oktober 2015 in der Kirche
St. Peter und Paul hoffentlich zeigen konnten.

Laudes I and II in the Old Catholic Church
of Saints Peter and Paul

In both content and structure, Johann Sonnleitner’s new composition Laudes II in ex-
panded tonality orients itself on the practice in town churches in the early Church in
which a congregation would gather with its bishop in the early morning (and also at
nightfall). The light symbolism with the rising sun plays an important role in this, and
specific psalms were sung according to the time of day. Sonnleitner’s compositional
method employs natural intervals, and thus works in an expanded tonality.



s 2iar g,mb»;ww!ﬂm&@- :ulﬂa&—lfm.&&gﬂ éﬁfddﬁﬁ wapldndh wd -
o =g S5 sasinA :

-4 9ib 2l mﬁeahi B cﬂﬁ&"ﬂi *ﬁxlﬁnﬁmmww o1 A

[N - Apsi 50 aodsasnuBiyfismprsdO Silroatovengeauilol |

done amnik .abﬁ woRieumelio¥ Gasah ﬁﬂ?ﬂ‘?ﬁﬁﬁ‘fﬁ Hantday nesaidi

ux yss stusd 9ig .enihel 2anis mb swels Sognuenmiig nagintilsing di i

- - grivdsgmU 1amishom 1dse 8T mus ai esib bay m::m E

1:{:ma ﬁ&dsgmﬂiﬂ il j6b wmaa .mﬁ fzus boy m‘m giurtabyol

B3P e O iR 9 ewhﬁiafw
hlLPt Die Chorme! f)d:e e-'r.r,I( & dan et : |

Sttinemen goteilt - hei einer Aniflhrung e Imimdm milissen d’iﬁﬂ:
eventuell sollstisch susgeflilher werden (was im Rehimen des Kfn-ﬁ:ﬁ.
masikkongresses such der- Fai] waﬁ,ﬁ Himm; weﬁdux diee SW‘M
durf'l* die Viﬂlﬂ uhters asehiin ! iy

yi )

sgém 1l - s
o ol then uitwbqaﬁow%

st

0

8 I- -m_’t’?-?“ﬁ_.,' '-ﬁ’l’ o
g = 5 7 J

] i m
.i?




Schlussgottesdienst im Berner Miinster, Liturgieblatt

OKUMENISCHER GOTTESDIENST ZUM ABSCHLUSS DES
V. INTERNATIONALEN KIRCHENMUSIKKONGRESSES
IM BERNER MUNSTER
25. OKTOBER 2015, 21. SONNTAG NACH TRINITATIS

Unser Vater im Himmel!
Geheiligt werde dein Name.
Dein Reich komme.

Dein Wille geschehe
wie im Himmel, so auf Erden.
Unser t&gliches Brot gib uns heute.
Und vergib uns unsere Schuld,
wie auch wir vergeben unseren Schuldigern.
Und fUhre uns nicht in Versuchung,
sondern erldse uns von dem Bdsen.
Denn dein ist das Reich und die Kraft
und die Herrlichkeit in Ewigkeit.

Amen.

Lukas Langlotz (*1971), «Gebety.
Kantate fUr Countertenor-Solo, Vokalquartett, Kinderchor,
gemischten Chor, zwei Saxophone und grosse Orgel.
UrauffUhrung.
kM 15



260 Liturgieblatt

LITURGIE

stehend | Gemeindelied RG 570, 1 — 4 «Lobet den Herren»
dazu: Einzug der Liturgen

sizend | Gnadengruss und Begriussung
sittend | Grusswort Kirchenbundsprdsident Gottfried Locher
stehend | Gemeindelied RG 570, 5 — 8 «Lobet den Herrenn

sitzend | aus Psalm 19
e e e e e e e e e
at. G e B
ViG Gott der Herr ist Son-ne und Schild, der Herr gibt Gna - de und Eh - re.
L Die Himmel rihmen die Herrlichkeit Gottes,
vom Werk seiner Hande kiindet das Firmament.
G Ein Tag sagt es dem andern,
eine Nacht tut es der andern kund,
L ohne Worte und ohne Reden,
unhérbar bleibt ihre Stimme.
G Doch die Botschaft geht in die ganze Welt hinaus,
ihre Kunde bis zu den Enden der Erde.
L Die Weisung des Herrn ist vollkommen,
sie erquickt den Menschen.
G Das Gebot des Herrn ist lauter,
es erleuchtet die Augen.
L  Die Urteile des Herrn sind wahr,
gerecht sind sie alle.
G Wer bemerkt seine eigenen Fehler?
Sprich mich frei von Schuld,
die mir bewusst ist!
alle Ehre sei dem Vater und dem Sohn und dem Heiligen Geist,
wie es war im Anfang, so auch jetzt und immerdar
und von Ewigkeit zu Ewigkeit. Amen.

V/G Gott der Herr ist Son-ne undSchild, der Herr gibt Gna - deund Eh - re.



V. Internationaler Kirchenmusikkongress 261

sizend | Tagesgebet
sittend | Kyrie RG 197 «Kyrie eleisony (im Kanon)

sitend | Kantate | Lukas Langlotz, «Gebet»
I. «Vater Unser im Himmel»

sittend | Gnadenzuspruch
stehend | Gloria RG 221, 1 «Allein Gott in der H&h sei Ehm

sizend | Kantate I
II. «Geheiligt werde dein Name. Dein Reich komme.»

sizend | Orgelimprovisation
sitzend | Kurzpredigt

sizend | Kantate Il
III. «Dein Wille geschehe, wie im Himmel, so auf Erden.
Unser tagliches Brot gib uns heute.»

sitzend | FuUrbitten

Nach jeder Bitte sagt die Gemeinde:
«Wir bitten dich, erhére uns.» / «Seigneur, écoute nous.»

sizend | Kantate IV

IV.«Und vergib uns unsere Schuld,
wie auch wir vergeben unsern Schuldigern.»

sittend | Friedensgruss

Geben Sie einander die Hand zum Zeichen des Friedens und sagen Sie:
«Friede sei mit dir» / «La paix du Christ».

kM 15



262 Liturgieblatt

sizend | Kantate V

V. «Und fuhre uns nicht in Versuchung,
sondern erlése uns von dem Bdsen.»

stehend | Unser Vater / Vaterunser RG 286 «Unser Vater im Himmely
Die Gemeinde stimmt in das Vaterunser der Chére ein.

stehend | Gemeindelied RG 75, 1 «Nun saget Dankn
sitzend | Kantate VI
VI.«Denn dein ist das Reich und die Kraft

und die Herrlichkeit in Ewigkeit. Amen.»

stehend | Sendung und Segen
Die Gemeinde stimmt in das «Amen» der Chére ein.

kM 15



V. Internationaler Kirchenmusikkongress 263

MITWIRKENDE

Kai Wessel — Countertenor

Solovoices mit Svea Schildknecht, Sopran; Francisca Ndaf, Mezzosopran;
Jean-Jacques Knutti, Tenor; Jean-Christophe Groffe, Bass

Raphael Camenisch und Christian Roellinger — Saxophone

Berner MUnster Kinder- und Jugendchor und Ensemble der Berner und
ZUrcher Kantorei, Johannes Ginther - Leitung

Daniel Glaus — Orgel
Kirchenbundsprésident Gottfried Locher — Grusswort
Pfr. Beat Allemand (ev.-ref.), Pfrn. Anne-Marie Kaufmann (christkath.),

Pfr. Christian Schaller (rém.-kath.), Pfrn. Esther Schlépfer (ev.-ref.) — Liturgie
und Predigt

MITTEILUNGEN UND DANK

Apéro und Worte zum Abschluss

Anschliessend an den Gottesdienst I&dt der Kirchgemeinderat der MUnster-
gemeinde zum Apéro in der Matterkapelle ein.

Abschliessende Gedanken zum V. Internationalen Kirchenmusikkongress
durch Prof. Dr. David PlUss.

Kollekte

Die Kollekte kommt der Kirchenmusik im Berner MUnster zugute.
Herzlichen Dank fUr Ihre UnterstUtzung!

Dank

Ein herzlicher Dank gilt der Vincenzenstiftung des Berner MUnsters fUr die
Finanzierung des Kompositionsauftrags und

dem Kirchgemeinderat des Berner MUnsters, dem Kanton Bern und der
Stadt Bern fUr das Apéro nach dem heutigen Gottesdienst.

kM 15



264 Liturgieblatt

Lukas Langlotz (*1971), Kantate fur Countertenor-Solo,
Vokalquartett, Kinderchor, gemischten Chor,
2 Saxophone und grosse Orgel

Im Zentrum der sechsteiligen Kantate steht das «Vaterunsem als das alle
christlichen Konfessionen verbindende Gebet. Den S&tzen des «Vaterunsem
gegenubergestellt werden weitere Texte aus der Bibel (aus den Psalmen,
Hiob, den Klageliedern, dem Hohelied), dem apokryphen Thomasevange-
lium, sowie von Meister Eckehart und Friedrich Nietzsche.

Den S&ngerinnen fallen bestimmte Rollen zu:

So verkorpert der Solist (Countertenor) einen Prediger (im Sinne von «Kohe-
letn), der in dieser Funktion gleichzeitig ein Suchender, ein Zweifelnder und
ein Mystiker ist.

Die Chore stehen fir Menschen, die leiden, sich freuen, trauern, Angst ha-
ben, hoffen. Dabei stellt der Kinderchor wiederholt offene Fragen und
Schlusselbegriffe wie Vater / Mutter, Ich / Du, Gott, Name in verschiedens-
ten Sprachen (deutsch, englisch, franz&sisch, italienisch, kurdisch, arabisch,
japanisch, hebrdisch u.a.) in den Raum. Das Vokalquartett bildet eine Art
betende Gemeinde und singt den ganzen Text des «Vaterunsem nach
Matthdus 6,9-13 auf Deutsch und Latein.

Gegen Ende 1&6sen sich einige Sénger aus der festen Chorgruppe und
suchen Wege durch den Kirchenraum.

TEIL |

Soloquartett
- dreimaliger Schrei - Vater unser im Himmel.

Countertenor

Wohin bewegen wir uns2 Fort von allen Sonnen? StUrzen wir nicht fortwdah-
rend? Und rOckwdrts, seitwdrts, vorwdarts, nach allen Seiten? Gibt es noch
ein Oben und ein Unten? Iren wir nicht durch ein unendliches Nichts?
Haucht uns nicht der leere Raum an? Ist es nicht kdlter geworden? Kommt
nicht immerfort die Nacht und mehr Nacht?

(Friedrich Nietzsche, aus: «Die fréhliche Wissenschafty, § 125)

kM 15



V. Internationaler Kirchenmusikkongress 265

Kinderchor
W02 wanne warume wohing were wase wieso?e
—in verschiedenen Sprachen

Chor
lch schreie zu dir, und du antwortest mir nicht; ich stehe da, und du starrst
mich an. (Hiob 30,20)

TEIL 11

Soloquartett
Geheiligt werde dein Name. Dein Reich komme.

Countertenor

Gott ist ein Nichts, und Gott ist ein Etwas.

Wer sagt, Gott sei hier oder dort, dem glaubet nicht.
(Meister Eckehart)

Wenn ihr die zwei zu eins macht

und wenn ihr das Innere wie das AuBere macht
und das AuBere wie das Innere

und das Obere wie das Untere

und wenn ihr das Mdnnliche und das Weibliche
ZU einem einzigen macht,

so dass das Mdnnliche nicht ménnlich

und das Weibliche nicht weiblich ist,

[...] dann werdet inrin das Kénigreich eingehen.
(Thomas-Evangelium 22)

Kinderchor

ich; du; Vater; Mutter; Name; Gott
—in verschiedenen Sprachen
Maranathal

Chor
Heilig. Sanctus.
Dein Reich komme.

kM 15



266 Liturgieblatt

TEIL 11l

Soloquartett

Dein Wille geschehe, wie im Himmel, so auf Erden.
Fiat voluntas tua sicut in caelo et in terra.

Unser tagliches Brot gib uns heute.

Countertenor

Du wirst niemals mehr beten, niemals mehr anbeten, niemals mehr im end-
losen Vertrauen ausruhen — du versagst es dir, vor einer letzten Weisheit,
letzten GUte, letzten Macht stehen zu bleiben und deine Gedanken ab-
zuschirren — du hast keinen fortwdhrenden Wdachter und Freund fUr deine
sieben Einsamkeiten — du lebst ohne den Ausblick auf ein Gebirge, das
Schnee auf dem Haupte und Gluthen in seinem Herzen trégt — es giebt for
dich keinen Vergelter, keinen Verbesserer letzter Hand mehr — es giebt
keine Vernunft in dem mehr, was geschieht, keine Liebe in dem, was dir
geschehen wird — deinem Herzen steht keine Ruhestatt mehr offen, wo es
nur zu finden und nicht mehr zu suchen hat, du wehrst dich gegen irgend
einen letzten Frieden, du willst die ewige Wiederkunft von Krieg und Frie-
den: — Mensch der Entsagung, in Alledem willst du entsagen? Wer wird dir
die Kraft dazu geben? Noch hatte Niemand diese Kraft!

(Friedrich Niefzsche, aus: «Die fréhliche Wissenschafty, § 285)

Kinderchor

wo¢ warume wann? Gott; wie?¢
—in verschiedenen Sprachen
Firbitten

Unser tagliches Brot gib uns heute.

Chor (gesprochen, geflistert, geschrien)
AuszUge aus den Psalmen 39, 63, 88, 107, 126, dem Hohelied, Hiob und den
Klageliedern.

kM 15



V. Internationaler Kirchenmusikkongress

267

TEIL IV

Soloquartett / Chor
Und vergib uns unsere Schuld,
wie auch wir vergeben unsern Schuldigern.

Countertenor

Wer sucht, soll nicht aufhdéren zu suchen, bis er findet;
und wenn er findet, wird er bestirzt sein;

und wenn er bestUrzt ist, wird er verwundert sein,

und er wird Uber das All herrschen.
(Thomas-Evangelium 2)

Wer das All erkennt, sich selbst aber verfehlt,

der verfehlt das All.

(Thomas-Evangelium 67)

(Soloquartett / Chor dazu geflUstert:)
Ich bin das Licht, ich bin das All.
(Thomas-Evangelium 77)

Kinderchor
tacet

TEIL V

19 Solisten im Kirchenraum wie suchend umhergehend

Chor / Soloquartett - Solisten
Und fUhre uns nicht in Versuchung,
sondern erldse uns von dem Bdsen.

Kinderchor - Solisten
Mutter; Vater; ich; du
—in verschiedenen Sprachen

Chor / Kinderchor (stehend, an Ort)

Ausgehend vom Satz «et ne nos inducas ... » wird allmdahlich

das ganze lateinische Pater noster entfaltet.

kM 15



268 Liturgieblatt

Countertenor

Wer das All erkennt, sich selbst aber verfehilt,
der verfehlt das All.

(Thomas-Evangelium 67)

Ich bin das Licht, das Uber allen ist.
Ich bin das All,

das All ist aus mir hervorgegangen
und das Allist zu mir gelangt.
Spaltet das Holz, ich bin da,

habt einen Stein auf,

und ihr werdet mich dort finden.
(Thomas-Evangelium 77)

TEIL VI

Soloquartett / Chor / Kinderchor

Denn dein ist das Reich und die Kraft

und die Herrlichkeit in Ewigkeit.

Quia tfuum est regnum et potestas et gloria
in saecula saeculorum. Amen.

Chor (den Raum verlassend)

Mein Gebet gelange zu dir /

neige dein Ohr meinem Flehn /

Elend bin ich und krank zum Tode /

wie mir angst ist! /

Wenn ich spreche, wird mein Schmerz nicht gelindert,

und auch wenn ich es lasse, weicht er nicht von mir. /

mein Herz glUht in meiner Brust /

ich bin krank vor Liebel! /

Und nun, was habe ich zu hoffen? /

Warum verstéB8t du mich, verbirgst dein Angesicht vor mire /
Da ist unser Mund voll Lachen und unsere Zunge voll Jubel /
wie nichts ist meine Lebenszeit vor dir /

lch werde jubeln in dem Schatten deiner Flugel /

wie vergdnglich ich bin /

Lege mich wie einen Siegelring an dein Herz /

kM 15



V. Internationaler Kirchenmusikkongress 269

Kinderchor (den Raum verlassend)
Gott; warum?e wie? werg wann?
—in verschiedenen Sprachen

Countertenor

Du sollst ihn lieben, wie er ist

ein Nicht-Gott, ein Nicht-Geist,

eine Nicht-Person, ein Nicht-Bild, mehr noch:
wie er ein lauteres, reines, klares Eines ist,
abgesondert von aller Zweiheit.

Und in diesem Einen sollen wir ewig versinken
vom Etwas zum Nichfs.

(Meister Eckehart)

Werdet VorUbergehende!
(Thomas-Evangelium 42)

kM 15



I
.
§
Yy fomai
g " o

:
‘ : |
Y
' MSEN -H_;'I-l.“\'_i sl ;'111]‘.:_,1 ame j';f'f'i:; - r)ﬂu
& s 2w/t lﬂat‘f
| Earioind ysisiahal
1
iahieW
\% rivilapnioyisomont)
s

B b
-/

"l iR




«Gebet»

Kurzpredigt von Beat Allemand, Gottesdienst
im Berner Minster, Sonntag, 25. Oktober 2015, 10.00 Uhr

Liebe Gemeinde,

Es geht in der Kantate von Lukas Langlotz ums Beten, und ich frage
mich: Wie viele Tausende von Gebeten steigen wohl jeden Tag von der
Erde zum Himmel. Wie viele Gedanken, Fragen, Bitten und Wiinsche -
im Glauben daran, dass einer ist, der Antwort gibt. Ich denke an all die
Gebete der Kinder, die ihre kleinen und groféen Sorgen Gott anvertrauen,
in verschiedensten Sprachen. Ich denke an die Sdtze der Menschen, die
leiden, sich freuen, Angst haben, hoffen. Und ich denke an die Schreie
der Verzweifelten, die einen Gott brauchen, dem sie klagen kénnen. Je-
des der Gebete ein Ton, viele Tone, eine gewaltige Welle von Toénen, die
gegen den Himmel schlagen. Wie eine verdichtete Kraft. Eine Dimension,
die durch nichts Anderes ersetzt werden kann.

Und manchmal hort man Menschen erzihlen, wie ihr Gebet erhort
worden ist. Sie sind {iberzeugt, dass Gott sie gehort hat. Was sie erlebt
haben, deuten sie als von Gott geschenkt. Im Beten wéchst ihr Glaube
und sie fiihlen sich gehalten.

Zu horen ist auch, dass andere ebenfalls gebetet haben, aber dass
nichts passiert ist, was ihrer Bitte entsprochen hétte. Die Krankheit wollte
nicht weggehen, der Streit liel$ sich nicht beheben. Und oft fiihlen sich
diese Menschen von Gott verlassen und beginnen zu zweifeln. Unbe-
kiimmert, hartherzig, willkiirlich: so kommt den Enttduschten Gott vor,
wenn sie denn tiberhaupt noch an einen Gott glauben. Sie fithlen sich
nicht ernst genommen, dem Schicksal ausgeliefert.

Im ersten Teil der Kantate singt der Chor: «Ich schreie zu dir und du
antwortest nicht; ich stehe da, und du starrst mich an.» (Hi 30,20) Mit
diesen Worten fordert im Alten Testament der vom Ungliick geschlagene
Hiob Gott zur Antwort auf. Sein Vertrauen zu Gott war erschiittert. Er
steht fiir alle, die Widerstand leisten, bis ein Gott sich zeigt. Widerstand
ist ein grof3es Wort, wie Friede und Liebe, und kann wie alle grof3en
Worte missbraucht werden. Trotzdem. Ohne Widerstand gibt es kein
Leben. Und solange es Leben gibt, wird es Not und Wiinsche geben. So-
lange es Menschen gibt, werden sie in ihrer Not beten, und sie werden
Erhérung finden oder enttduscht sein. Das war auch in biblischen Zeiten
nicht anders.



272, Beat Allemand

Aber nicht alles Beten ist Bitten. Es gibt Dankgebete, Lobgebete, es
gibt meditatives Beten, es gibt ein Beten ohne Worte, es gibt eine An-
betung, die nichts sein will als eben nur Anbetung. Eine Tanzerin sagte
einmal, mit Worten koénne sie nicht, sie konne nur mit dem Korper beten.
Es gibt Gebete, die blo aus Seufzern bestehen. Oder aus einem lautlosen
Schrei. Oder einfach aus dem Wort «Du». Einen solchen Beter hat der
deutsche Schriftsteller Jean Paul (1763-1825) einmal so geschildert: «Da-
rauf sah er gen Himmel, nannte Gott zweimal du und schwieg lange».!

Man darf sich also nicht einreden, Beten heil3e, schone, wohlgesetzte
Worter und Sétze zu artikulieren. Wer das nicht konne, der konne tiber-
haupt nicht beten. Aber was heif3t schon «beten kénnen»? Was ist beten
tiberhaupt? Am meisten leuchtet mir der Satz eines ostjiidischen Rabbi
ein: «Beten hei’t an Gott haften».? An Gott haften, wie Efeu an einem
Baum, an einer Mauer haftet, mit allen Kraften und Séften, mit Geist und
Sinnen, in Hoffnung oder Verzweiflung. Alles ist moglich, alles ist erlaubt,
alles wird Gebet, was dieses «Haften an Gott» bewirkt oder ausdriickt.

Seinen Jiingern und seiner Umgebung hat Jesus dieses herrliche
Gebet geschenkt, das dem heutigen Gottesdienst zugrunde liegt: das
Unservater, fiir Katholiken und Lutheraner das Vaterunser. Er hat es uns
allen hinterlassen. Matthius beniitzt das Unservater als Modell fiir die
gute Art zu beten — ndmlich (kurz zusammengefasst): nicht plaudern und
nicht viele Worte, nicht religioses Kunstmundwerk, nichts Erzwungenes
und keine ostentative Haltung, sondern Aufmerksamkeit, Konzentration,
Stille, Bereitschaft. Und dann féhrt Jesus fort und sagt einfach: So sollt
ihr beten, und darauf spricht er das Unservater.

Jesus gibt seinen Jiingern Worte. Eine Vorlage sozusagen. Worte, die
ich mir leihe und die ich nachspreche, haben nicht nur eine Ausstrah-
lung nach aulden, auf diejenigen, die sie héren, sondern sie haben auch
eine Ausstrahlung nach innen, auf mich, der ich sie ausspreche oder
singe. Indem ich diese Worte in den Mund nehme, nehme ich sie auch
ein Stiick weit in mein Herz auf. Und so konnen sie mein Denken und
meinen Glauben verdndern, erweitern und vertiefen.

Das Beten verdandert uns, bis wir an jenen Punkt kommen, wo unser
Bitten sozusagen einschwingt in Gottes Willen. Das kann unter Umstin-
den ein langer Prozess der inneren Wandlung sein, das kann tiber Zweifel
und Verzweiflung auch am Sinn des Betens und Bittens fiihren, so dass
wir nicht mehr wissen, was wir eigentlich beten sollen, bis wir zuletzt
auch um das Beten nur noch bitten, ums Bitten nur noch beten kdnnen.

1 Jean Paul, Flegeljahre, Tiibingen: Cotta 1804/05, Bd. 4, S. 95.
b/ Uberliefert u.a. bei Martin Buber, Das verborgene Licht, Frankfurt am Main: Riitten
& Loening, 1924, S. 39.



«Gebet» 273

Ich glaube, dass das Unservater ein Ergebnis langen Nachdenkens
und einer groRen Erfahrung ist. Eine kompakte Zusammenfassung von
allem jiidischen Gebetsleben von damals bis auf den heutigen Tag. Die
Bitten sind ebenso einfach und fundamental fiir unsere geistige Orien-
tierung: Die Bitte und das Hoffen auf Gottes gewaltlose Herrschaft. Auf
eine Welt, in der sein Wille, nicht unser Wille, geschieht, im Himmel
wie auf Erden. Die Bitte um das tégliche Brot fiir alle Menschen, nicht
nur fiir uns selber. Die Bitte um Vergebung unserer Schuld und um die
Bereitschaft, selber zu vergeben. Die Bitte, dass wir der Faszination des
Bosen nicht erliegen — denn Boses hat so viele und harmlos aussehende
Formen, dass wir es oft nicht gleich als solches erkennen. Und dann am
Schluss der Lobpreis, der iber Gottes Prasenz und Kraft und Herrlichkeit
jubelt.

Diese Bitten bekommen bei der Komposition von Lukas Langlotz
eine besondere Bedeutung, weil sie mit anderen fragend-suchenden
Texten verwoben werden. Und alle Bitten buchstabieren den Wunsch,
dass wir in den wesentlichen Dingen unseres Lebens ein wenig Klarheit
und Orientierung gewinnen. Der Ruf des Chors bleibt uns im Ohr. Wie
ein michtiger Klangkorper. Daraus konnen Antworten wachsen auf
Kinderfragen und auf das Suchen Erwachsener.

Amen.



it ;mpaa ogeli: 'm'mfemnw Covig 10405, Bl & S.08 > B

L Sttt
T By R — e = R :

L e Lk

arnaipab pald opsmetkarken il als TRewieEveoleseal, pdbalgisai o
s BOUEEsRar RS- By paito el pemlsid eolitng sammade
Sk RS Bt s1ah b i alarmhon nedainstind Tedou b swlis
TR0 S ming, Samamy AT At b e dontftionn sde farisarsiia
- B ginciomao | opitines wereol s asiioH Dekha o318 aiEugnses
sismmith e Jesideens 2l ey plunLelE.monasiiab oW dais
st aadupreialie s Joull aoHai) 2w au. bl dudonw
-aib.gry o hlord 1915am g tiogrsV s e sl setirants pitass
eolm sekRAivar veh Ui aeeh 08 5 S medie oy v tiive gt sbkaiaed
vehasdmsrenanl s haw Ssmronte Seilandd - seithadivaitisds
il PRAL acasshwsatelnt sl oisig o b sy anaireas b e
A siestthadsH by RenbbnusiesnBeameD il awmmm
sier «<Reten el am Gont haflen»™ &b Gott T*smmn wie L an “isledii

ﬁlﬁ@%hméﬁbm mm@éw&mm- P

. W 3n s,s_.,-. ,:'
mm@q wamemgﬁmﬁa

e R9adnmi: soxtowiad anaailian e mwmbmw
aften Hinterlassen. Mot hERESINGvERA Ao A 3Nk paaia il edg
gaite Ay g bewn - nnmbich t‘scdrz msmmmngefm}.nm;l saimerduind
nicht viels Worte, ndelin religidses Kunstonundyeerk, nichrs Mwm
apd-etne osenrative Halung, sondors Avlmerksanheis; Konzentvation, . .3
geille, Beraieschiaft, Und denn #3hrt Jesus fore uud sagy muﬁeh. $o Sdb;i_ pe

ihe bewen, wnd daral sprich o das Unserser.

Jesas gibt seinen J ,ﬂgam Warte. Bine Vorlage mmm Wmquhr
sch iy lethe nd die o Aschppreche. habes micht aud-eine A "
hinig nach ssfen wwmm die sie hiren, sondern sie haben auch
eine Aumstrahiseg nach inmepyanf ok, der o siv ausspreche oder
singe. ladems ich diesa Wore in dep Ml nehirne; Behine ichmm
ety Srick welr In mwin Herz aufl Und so kﬁmm&ﬂ el mkﬁn t;hd
mreineh Glaubes verindsrn, crwekern ung vertigtes,

Das Heern verindert ung, s wit sn jenen iﬁmkﬁmmmm mwm '
Biten sopusagen eimpchvang i Geottes Willwn. Das kantvunter Umstdn:
den ein tanger Prozess dit mwrezm Wandhing setn, das kann iber Zweifel
and Verzweiftung auch am Sinn des Becens und Bittens filliren, 0 dast

S g iicht ek wisgen, was wit mganﬂi@k beten sollem, his wir zuletzt:
: aﬁh umm Beten ﬂﬁ!’ﬁﬁd} hzt*an, s Bﬂum marwdhbaieﬂ kbﬁm

L ) A - )

3 ¢ hedieforiua, mfﬁﬁm Buber, I#Wrw;:utdn, mﬁknm mw@ﬁm
&Wﬂm 1&24 5. ss LA "% _
il 8 “=l | RLE ol




Herausforderungen liturgischen Komponierens

Zum Schlussgottesdienst am 25. Oktober 2015
im Berner Munster

LUKAS LANGLOTZ, Komponist,
und ESTHER SCHLAPFER, Pfarrerin, im Gesprach

Werkbeschreibung des Komponisten

Im Zentrum meiner sechsteiligen Kantate «Gebet» steht das «Vaterunser»
als das alle christlichen Konfessionen verbindende Gebet. Den Sétzen des
Herrengebets gegeniibergestellt werden Texte aus dem Alten Testament,
dem apokryphen Thomas-Evangelium sowie von Meister Eckhart und
Friedrich Nietzsche.

Die Kantate ist mit Countertenor-Solo, Vokalquartett, Kinderchor,
gemischtem Chor, zwei Saxophonen und Orgel besetzt. Den Sédngern
fallen dabei bestimmte Rollen zu:

Der Solist (Countertenor) verkorpert einen zweifelnden, nach
Wahrheit ringenden Menschen. Thm sind héretische Texte aus der An-
tike (Thomas-Evangelium), dem Mittelalter (Meister Eckhart) und der
Neuzeit (Nietzsche) zugeordnet.

Die Chore stehen fiir Menschen, die leiden, sich freuen, trauern,
Angst haben, hoffen. Sie artikulieren sich in emotional aufgeladenen
Ausspriichen aus den Psalmen, dem Buch Hiob, den Klageliedern und
dem Hohelied. Zusitzlich stellt der Kinderchor wiederholt offene Fragen
und Schliisselbegriffe wie «Vater/Mutter», «Ich/Du», «Gott», «Name» in
verschiedensten Sprachen in den Raum. Das Vokalquartett singt den
ganzen Text des «Vaterunser» auf Deutsch und Latein.

Grundsétzlich gehe ich davon aus, dass die Form des Gottesdienstes
als eine Art «Gesamtkunstwerk» betrachtet werden kann: Neben der
begrifflich-diskursiven Botschaft im Wortgottesdienst finden &sthetische
Erfahrungen unterschiedlicher Art und Intensitét statt. Die Musik als Teil
dieses «Gesamtkunstwerks» muss verschiedene Funktionen {ibernehmen
und sich mit anderen Elementen wie den Texten, dem Raum mit seiner
Geometrie und Akustik, den Bewegungen, dem Licht (respektive der
Beleuchtung) oder den Bildern verbinden. Sie soll demnach umfassend
kontextualisiert werden, wodurch ihre Bedeutung im Gottesdienst viel-



276 Lukas Langlotz / Esther Schlédpfer

schichtig wird. Idealerweise entsteht eine dsthetische Mehrdimensiona-
litdt, wie man sie auch vom Musiktheater her kennt, wo sich der Sinn

erst im Zusammenspiel der Elemente zeigt.

Ich versuchte beim Komponieren unterschiedliche Ebenen zu ver-

binden, um diesem Anspruch nahe zu kommen.
Zusammenfassend mochte ich fiinf Aspekte beleuchten:

«Klang an sich» im Kirchenraum

Unter «Klang an sich» verstehe ich eine kompositorische Anlage, die das
Klangphédnomen zeitlich und rdumlich so in den Mittelpunkt riickt, dass
es von sich aus zu wirken beginnt. «Klang an sich» kann eine ergreifen-
de Wirkung von erneuernder Kraft haben. Der Kirchenraum mit seiner
spezifischen, meist halligen Akustik und mit seiner ihm eigenen Aura

kommt dieser Wirkung entgegen.
|

(hiren) i KCh (bel B):
(] - i - o o L2 Solistisch: Aus notierter Material 1.-3. auswihlen;
| i ch darauf achten, dass bis zu Ziffer E alles Matenal vorgekommen ist.

Tempo: langsam. Schr ruhig, ppp, “introvertiert”™; deutliche Pausen einfiigen

1. freie, incuitiv aus Kontext |
herausgehorte Einzeltone

(2) (hiren) | PPP - . ‘ 10 fortfahren bis kurs vor Ziffer B
- ’ % o o o> |
|
du im
| pére
KCh (bei A): mere
Jede(r) fir sich: Individuell und intuitiv cinen Ton
Kinderchor LIT aus klingendem Kontext heraushéren.
Jede(r) singt scinen eigencn Ton

2, 2-Ton-Motive von intuitiv gehdrtem
“Ton aus in angegebenen Intervallen
{mdglichst mit jedem Einsatz einen neuen Ton withlen)

und lisst sich l!’iuh{ vom Nachbarn becinflussen.

| auf folge nlc\\ rier singen:
patera / mites otosan / okasan

Sopran (?, 4 I - - - - % = ‘yg & =

>

sa fortfahren bis kies vor Ziffor E

(allmdhlicher Volahvechscl) e .
(lmrc n) PPE L — e |
- o o - - L +
n
| 2] |
er 8 |
‘ Vater / Mutter / enti / anta / abo / emo / padre / madre |
3. 3-Ton-Motive von intuitiv gehortem
Ton aus in angegebenen Intervallen
(moglichst mit jedem Einsatz ¢inen neuen Ton withlen)
gr.Terz Kl Sckunde r.Quarte 81 Sekunde 50 fortfaliren bis kurs vor Ziffer E
(horen) _— e Y B Ot W
el ol ML % > . < ;
o (altmihlicher Vokatwee el

P . LT
K VPR Yo% 7 o=
. —
| | b o T T
i =y
Al éﬂ e | =+ . S 522058 g
3! | Chor (bei C): ]
» = gesprochen / Gerdusch b a | a [[T]
Chor = = gesungen, aber 50, dass die Tonhihe jeweils frei und individuell (1) aus dem klingenden Kontext |
| herausgehdrt werden muss (intuitive Tonhohenwahl). Ton mit jedem Einsawzton indern (new hineinhiren) PP
Tenor g - f f - S ’ -
| h |
| rp '
Bass |4~ ‘ > e = iy . = sig 2 - | . L
h
[ R (IV): Voix céleste & + Salicional &
R=IV=Récit e e
P=I11=Posiuf é i e = — A ; : i =R o |, 3
—— £ = | = ep -2 L f be_
48, E -£ = e
TR | B Sohwelinerk: e — e - e —— =
(Manuale) Y| (R PPP tato 'W'" |7 SRRt x e |
: e e e = — b} o = Dt } e
29 z"‘h | o—¢7e 12%t0 2900 O o i A ‘h‘ : o = 2o
G PR T e :ﬁ S , e ——
| ——— SN it -
(Schwellwerk: Jalousien zu = : =
oder halb au, i nach Raumklang) Fldte + Tremulant (8 (pp)
Orgel e = = — e = = — = ¥ = =
(Pedal) 92 t i i I ﬁ }3 i } | I
2 2 7
% o ez
<=3 :F- % F;- —

W

5
sopncseroen [ € e —T= - #0s :
. H,
sopoon | 2 o e ey ,q__,
¢ " pp '

="
‘:[ [
u“ ,10‘"



Herausforderungen liturgischen Komponierens 277

Eine solche klangbetonte Anordnung kommt beispielsweise in Satz II
(«Geheiligt werde dein Name. Dein Reich komme») vor. Dort spielen die
Saxophonisten komplexe Mehrklédnge und sollen inmitten der Gemeinde
an einem Ort stehen, wo die Resonanz besonders gut ist. Die links und
rechts positionierten Choristen beteiligen sich mit der Orgel an einem
stehenden Klang. Die Horer befinden sich mittendrin. Weitere solche
Situationen gibt es in den Sitzen V und VI: Sénger sind im ganzen Kir-
chenraum verteilt, die Hérer werden von Klang eingehiillt.

Musik und Text

Als Erganzung zum begrifflich-diskursiven Wortgottesdienst soll mei-
ne Musik die mit den Texten verbundenen Emotionen, aber auch die
Text-Zwischenrdume und Klangqualitdten der Worter und Sétze auslo-
ten: Sprache wird so als Trigerin affektiver Bedeutungen musikalisch
interpretiert und klanglich nicht nur im Singen, sondern auch durch
verschiedene Sprechqualitdten vom Fliistern bis zum Schreien, vom
entspannten bis zum tiberhohten Sprechen (an der Grenze zum Singen)
ausgedriickt. Dabei wird sie stellenweise fragmentiert und wie Klang-
material komponiert.

Korper und Aktion — Szenographie

Jeder Satz hat eine eigene Aufstellung und Bewegung im Raum. Das
Szenische und die Kirchenraumgeometrie werden so zu einem Teil der
Musik und umgekehrt. Der Solist stellt in Satz I («Unser Vater ...») einen
suchenden, in Satz III («Dein Wille ...») einen verzweifelten Menschen
dar. Vorne beim Altar beginnend, bewegt er sich zur Mitte hin, singt
auf der Kanzel, um dann bis zum hinteren Teil des Kirchenschiffs zu
gelangen, von wo aus er auf die Empore steigt.

In Satz V («Und fiihre uns nicht in Versuchung, sondern erlése uns
von dem Bdsen») 10sen sich neunzehn Solisten aus dem Chortutti heraus
und gehen individuell im Kirchenraum umbher. Sie beschreiten ihre eige-
nen Wege mit Tempoédnderungen, Innehalten und Richtungswechseln.
Dergestalt symbolisieren sie Lebenswege. Zum Schluss der Komposition
verlassen sie gemeinsam mit weiteren Choristinnen wihrend des «Amen»
den Kirchenraum.



278 Lukas Langlotz / Esther Schlapfer

10" n 10"
10 e
! 2 il g mw AT L _
Ct .é—, = = e e—— ke b.—*—’ac - = - -
€ - e - =
: : v
@ - ber al - len ist. Ich bin das  Liche
o«
[ f | |
Sal. = = &
gehend || 1{3]4]5 J:!? | 2E3)s
t 1
=
|
|
9 e
Steine [HH el s I |
| »
s+
| —_—s
| miiteel | schmell ][ = ':ll
! e— ~
s é © [ s . ;;|_+; P ’,,
e B—
| PP in tentationem »p l:n
| a
| ti
|
Clav. !II | ee t - i
| P f
langsam T |\: a1 4
" | — .
A é _e_ = iHE = ’1
| sed libera nos a malo P on
| PP = mp—=—-pp fem
Gongs g t t 2 1
P P
NI R iy
e e whiteel | schelt
| miteed | langsan i-usisu...
| & —» o b » |
¥ S—— _
et ne nos inducas in tentationem i €=0=€=0,...
koordiniert
| —— e - 70
smittel / langsam + e
i 2 T 5 — 1 .
JE=" —pi & Ee===—=r___ — S
| <t ne nos mducas in tentationem FP si . cut
Bass| koordiniert
- ca. 80
> i . —— — o = =
FE=rrrr e rtil———Pp
PP ge .bi-to-ri-bus nos-tris
V- [IV: § (nun)] " Wi+ 2+ 4
— % 3" ca.
¥ ba _L'ﬁ=’a)§—_
[ {1 ' I
= f s ——————————————
e
Vap——  PPP
3 ca
1 i
: i |
> v
|
« = 60
3 l 5!.!)’\
Ten. S,)"(\ - i ""4‘?‘
e 7

Die Gemeinde als Teil der Komposition

Das einzelne Gemeindeglied wird durch die Kontextualisierung der
Musik auf vielen Wegen erreicht. Wenn seine Sinne aktiv am &stheti-
schen Geschehen teilnehmen, wird es zu einem vertieften Erleben der
vermittelten Inhalte gelangen. Doch auch der teilnahmsvollste Besucher
bleibt letztlich Rezipient, und das widerspricht einem grundlegenden
liturgischen Anliegen: dass er selbst handelt. Ich habe deshalb in zwei
Sétzen die Gemeindebeteiligung explizit in die Komposition integriert
(weitere Moglichkeiten, liturgische Elemente in den Ablauf der Musik
einzufiigen, beschreibe ich unten):



Herausforderungen liturgischen Komponierens 279

Satz III thematisiert den seinen Bediirfnissen und Angsten ausge-
lieferten Menschen: Nach emotionaler Zerrissenheit und einem Sprach-
Chaos beruhigt sich das Geschehen zur leise vorgetragenen Bitte «unser
tdgliches Brot gib uns heute» hin. In eine zuriickhaltend kreisende Musik
hinein werden die liturgischen Fiirbitten gesetzt: Diese sind sowohl musi-
kalisch als auch liturgisch Teil der zusammenhé&ngenden Form. Liturgen,
Gemeinde und Musiker bilden eine handelnde Einheit.

In Satz V wird der lateinische «Pater noster»-Text aus Sprachklang-
elementen und Satzfragmenten innerhalb eines gleichbleibenden Akkor-
des allméhlich aufgebaut. Der Kern dieses Akkordes bleibt am Ende in
der Orgel {ibrig. Die Gemeinde wird nun eingeladen, gemeinsam mit den
Sangern auf diesen iibrigbleibenden Tonen das «Vaterunser» zu beten.

oI pp possibile, dolce M
2 = + - Na — - - I
G é = e g T b ==
é T B B SR S = 4
Haucht uns. nicht der lee - re Raum an?
o0 - i - - - - - - - - §.
conar (g | r | | | | | & %
Chor: langsam ui h, nicht keordinicrt;
jede(r) in individu issig - schr langsam);
unabliissig repetic kale
r g
SA é - S /A (dic anderen) H T — = T ['
. — _\_-_—7‘
| A (nur wenige)
N —
I e und Tt ~ -
[ angsame Abwiirtsglissandi es'a, T———
solisti T (nur wenige)
I (dun ader bocea chiusa) p
e HEl L 42 ek e
I I o — = = 2 = = —
B |9 T (die anderen) | B | L —— |
>
Man “- (nur 2 n‘ o ey o [ 5 o ey N PR =3
@ === = | v : = 4
Ors Man.1 PPP ]
(Man) o ]
S e 5 < < == fo ro - ¢ ',g?ﬂ
S = = —
beimischen?) rp - S o i
Org =t = T = = ?
(Ped) 2 = t f f f E I f = 4 = i
= = S - - 3 3
|
Asax. T - - - - - - - - I - I
o [ t r | | i 1
gt [ i : : -
@ 19 | | i H i 2

Musik und Liturgie verschmelzen

Die Musik soll mit der Liturgie so verschmelzen, dass beide zusammen
eine Form bilden. Indem ich in meiner Komposition ein Gleichgewicht
herstelle zwischen potenziell offener Anlage und inhaltlich-struktureller
Geschlossenheit, schaffe ich die Moglichkeit eines Ineinandergreifens der
Teile von Liturgie und Musik. Das formal Offene ist in der Komposition
«Gebet» stets mitgedacht: Es gibt viele Stellen, wo in der Musik Zdsu-
ren eingefiigt werden konnen, um einer liturgischen Handlung, einer



280 Lukas Langlotz / Esther Schlapfer

Meditation, einem Gebet oder d&hnlichem Raum zu geben und so eine
enge Verschrankung von Liturgie und Musik zu gewéhrleisten. Dieses
Ineinander von Liturgie und Musik soll in enger Zusammenarbeit von
Musikern und beteiligten Liturgen gestaltet werden und kann abhéngig
von einem jeweiligen Konzept verschieden sein.

Gespréach zwischen Komponist und Liturgin

ESTHER SCHLAPFER (ES): Du hast fiir den Abschlussgottesdienst des Kir-
chenmusikkongresses «Kirchenmusik» komponiert. Hast du zum ersten
Mal «Kirchenmusik» komponiert? Wo liegen die besonderen Herausfor-
derungen dieser Gattung?

Lukas LanGLoTZ (LL): Es war das erste Mal, dass ich einen Auftrag
erhielt, Musik zu komponieren, die explizit im Gottesdienst integriert
werden sollte. «Sakrale Musik» in einem weiteren Sinne habe ich schon
vor meiner Kantate Gebet geschrieben, beispielsweise die Missa Nova,
eine Vertonung des lateinischen Messordinariums, und Gewdlbe, ein
Werk iiber den Psalm 150. Diese Kompositionen waren aber eher als
Konzertwerke gedacht. Die besondere Herausforderung des Schreibens
von Kirchenmusik ist neben der langen historischen Tradition, in der
man sich zu behaupten hat, dass sie direkt innerhalb des liturgischen
Geschehens wirken, also auch funktional sein muss.

ES: Was verstehst du personlich unter «Kirchenmusik»? Inwiefern soll
deine kirchenmusikalische Komposition im «Dienst der Liturgie» stehen?

LL: Zu «Kirchenmusik» gehort unabdingbar die Kirche als akustischer
und szenographischer Raum dazu. Durch Kontextualisierung wird eine
hohe Intensitdt in der Durchdringung der Bedeutungen von Sprache,
Klang, Raum und Bewegung erreicht. Auf diese Weise steht meine Musik
ganz im «Dienst der Liturgie».

Allerdings ist es fiir mich fremd, dass sich das Eine dem Anderen
unterordnen soll. Ich wollte dem Anspruch des Kirchenmusikkongresses
gerecht werden und eine eigenstdndige Musik schreiben, die sich mit
den Teilen der Liturgie auf gleicher Ebene verbindet. Eine Musik, die
genauso herausfordert, wie ein Bibeltext oder eine starke Predigt her-
auszufordern vermogen. Meine Musik will gewissermal3en selbst schon
Gottesdienst sein: Asthetische und begrifflich-sprachliche Teile sollen
sich gegenseitig durchdringen. Dabei greift mein Werk natiirlich auch



Herausforderungen liturgischen Komponierens 281

in den liturgischen Ablauf ein und fiigt ihm neue Elemente hinzu, was
womoglich dem zuriickhaltenderen Konzept einer «Musik ganz im Dienst
der Liturgie» widersprechen konnte.

Zur eben formulierten, etwas steilen These, dass «meine Musik selbst
Gottesdienst sein will»: Wie kommt das bei dir an?

ES: Wenn ich dich richtig verstehe, wiirde ein musikalisches Horerlebnis
ausreichen, um das Erlebte als «Gottesdienst» zu bezeichnen?! Wenn du
«Gottesdienst» gleichsetzt damit, dass ich eine Beziehung zum Géttlichen
aufbauen oder intensivieren kann, gebe ich dir recht: Musik kann durch-
aus Transzendenzerfahrungen erméglichen oder verstirken. Ein Gottes-
dienst ist fiir mich jedoch mehr als eine spirituell-sinnliche Erfahrung. Im
Gottesdienst stehen das Horen des Wortes Gottes, dessen Verkiindigung
und Reflexion im Zentrum. Wortlose Musik kann die Wort-Verkiindigung
nicht ersetzen, hochstens ergénzen. Dies gilt ebenso fiir das Bekennen
und Fiirbittehalten. Die Kirchenmusik soll diese gottesdienstlichen Aktio-
nen unterstiitzen, nicht ersetzen.

LL: Da stimme ich mit dir iberein: Es geht mir keineswegs um ein Erset-
zen! Und da ich als Grundlage den «Vaterunser»-Text wihlte, ist meine
Musik auch dort, wo keine Sprache zu vernehmen ist, nicht wirklich
wortlos: Der Text wirkt stets im Hintergrund. Oft gibt es in textbasier-
ter Musik Stellen, wo die Musik zugunsten des Textes zuriicktritt und
umgekehrt — so auch in Gebet. Auf gleiche Weise wechselt auch die
Gewichtung im Gottesdienst ab; das muss aber nicht heilsen, dass dann
das Eine vom Anderen dominiert wiirde.

Wenn ich einen Text vertone, versuche ich die Botschaft «zwischen
den Zeilen» mit den Kldngen auszuloten. Ist das nicht auch gerade ein
wesentlicher Aspekt der Interpretation des «Wortes Gottes»?

ES: Ja, auf jeden Fall: Deine Kantate Gebet ist eine grof3artige «Inter-
pretation», die — gemeinsam mit den Musikern, der Gemeinde und dem
Kirchenraum — um ein aktuelles Verstdndnis der alten Texte ringt.
Ich habe deine Kantate deshalb im Gesprich auch schon als «Predigt»
bezeichnet. Mir geféllt deine Predigt gut. Ich frage trotzdem kritisch
nach: Braucht es eine musikalische Predigt neben der Wort-Predigt, ein
«Ausloten» der «Botschaften zwischen den Zeilen»? Darf Kirchenmu-
sik — etwa nach der Predigt — der Gemeinde nicht auch einfach Raum
geben zum eigenen Nachdenken, Meditieren iiber die gelesenen Texte,
die Predigt? Meines Erachtens ist dies sogar notwendig. Die Botschaft
«zwischen den Zeilen» wird dann von der Gemeinde, jedem einzelnen
Gemeindeglied selber auf ganz individuelle Art und Weise «ausgelotet».
Ich mochte der Gemeinde Rdume lassen, die frei sind von Deutungs-



282 Lukas Langlotz / Esther Schlépfer

vorgaben meinerseits und die weder ein Musiker noch ich komponieren
oder kontrollieren kann.

LL: Das wiirde ich unterschreiben! Denn ich bin {iberzeugt, dass in mei-
ner Interpretation gentigend Rdume bleiben, die jeden zum persoénlichen
Denken (Denken im weitesten Sinn verstanden!) anregen. Ubrigens stehe
ich da ganz in der Traditionslinie von Johann Sebastian Bach mit seinen
Kantaten: Damals hat man ebenfalls die musikalische Predigt Bachs der
Wortpredigt des Pfarrers (die im 18. Jahrhundert sehr ausfiihrlich und
lang war) gegentibergestellt.

Es gibt auch heute einige Kirchenmusiker, die selber komponieren —
«neue» Musik schreiben. Was miisste deiner Ansicht nach «neue» Musik
«im Dienst der Liturgie» leisten? Ist es tiberhaupt moglich, dass sie in
solcher Funktion «neu» sein kann?

ES: Die Kirchenmusik hat in jedem Gottesdienst eigene liturgische
«Gefd3e», die sie kreativ ausfiillen darf: Eingangs-, Zwischen- und Aus-
gangsspiel, Liedbegleitungen, liturgische Gesédnge. In diesen «Gefaf3en»
geniel3t sie grofde Interpretations-Freiheiten und -Moglichkeiten: Hierin
kann sie genauso «alt» wie «neu» sein.

Die Hauptherausforderung besteht meines Erachtens also nicht da-
rin, die liturgischen Ablaufe moglichst kreativ aufzulosen, sondern die
Orte, die in der Liturgie fiir ein musikalisches Wirken vorgesehen sind,
kreativ und meinetwegen «neuartig» zu nutzen.

LL: Hat das damit zu tun, dass Neues immer auch ein Moment der Un-
sicherheit, des Fremden in sich birgt, demgegeniiber der Wunsch vieler
Menschen nach einer Geborgenheit steht, die entsteht, wenn sie sich
im bekannten Umfeld wiederfinden? Wie sehr soll die Liturgie diesem
Bediirfnis nachkommen? Wo soll oder darf im Gegenteil das Neue her-
einbrechen?

ES: Ja, ich denke, das hat genau damit zu tun. Gottesdienstliche Liturgie
bietet Geborgenheit oder Heimat, weil sie weltweit {iberall (fast) genau
gleich funktioniert. Das Kriterium der Wiedererkennbarkeit des Gottes-
dienstes ist mir viel wichtiger als dass in jeden Gottesdienst etwas Neues
und Aufregendes «hereinbricht». Die Gestaltung von Gottesdiensten und
Liturgien darf sich meines Erachtens mit gutem Gewissen befreien vom
Druck, immer neu und anders sein zu miissen. Im Vordergrund steht
nicht eine jedes Mal neu iiberzeugende Performance, sondern schlicht
und ergreifend die Gemeinde, die mit ihren ganz alltdglichen Sorgen und
Freuden zusammenkommt, um zu singen, zu beten, auf das Wort Gottes
zu horen, ihren Glauben zu bekennen und zu reflektieren. Sonntag fiir
Sonntag. Und jeden Sonntag immer wieder neu.



Herausforderungen liturgischen Komponierens 283

Kommen wir doch zum Entstehungsprozess: Ublicherweise schreibt
die Pfarrperson die Liturgie und der Kirchenmusiker ergénzt die mu-
sikalischen Angaben oder spielt, was die Pfarrperson vorgibt. Diesmal
lief es aber gerade umgekehrt: Wir haben im Sommer 2015 von dir die
fertige Komposition erhalten. Unsere Aufgabe war es dann, deine Musik
so mit liturgischen Elementen zu ergénzen, dass daraus ein Gottesdienst
entstand: der Schlussgottesdienst des Kirchenmusikkongresses. Dei-
ne Komposition liel3 uns jedoch weniger Freiheiten als gedacht, denn
im Grunde hattest du bereits den ganzen Gottesdienst durchkompo-
niert — mit ausgesparten «Fenstern» fiir liturgische Elemente. Wie kam
es dazu?

LL: Als ich mit der Themensuche, Texteinrichtung und Komposition be-
ginnen sollte, war die Planung des 6kumenischen Schlussgottesdienstes
noch nicht soweit, als dass ich mich auf eine vorgegebene Liturgie und
ein Thema hatte einstellen kdnnen. Anstatt in ein Gefaf3 hineinzudenken
und zu komponieren, musste ich mir selbst eine Vorgabe machen, und
so richtete ich die Form meines Werkes ganz nach dem Text des «Vater-
unser» aus. Dabei schwebte mir eine flexible Tagzeitenliturgie vor, zu
der ich mir folgende Skizze notierte:

e INTROITUS («Vater unser im Himmel»): der einsame Mensch in der
Leere; da hinein die Hinwendung zu Gott als einem Du, einem Vater.

e Hywmnus («geheiligt werde dein Name; dein Reich komme»): das
Heilige; Staunen und Uberwiltigt-Sein (mysterium fascinosum et
tremendum).

e  PsaLM, dann PrRECES (Fiirbitten) («dein Wille geschehe, wie im Him-
mel, so auf Erden; unser tagliches Brot gib uns heute»): Ausschnitte
aus Psalmen, die den Menschen in starken emotionalen Zustdnden
zeigen; da hinein die Bitte um Beistand.

e  Kyrie-LITANEI («und vergib uns unsere Schuld, wie auch wir vergeben
unseren Schuldigern»): Erbarme dich, Bitte um Vergebung.

e OraTio/stilles Gebet («und fithre uns nicht in Versuchung, sondern
erlose uns von dem Bdsen»): Innenschau, Meditation.

e Beschluss/Doxologie, AUSZUG

ES: Kurze Zwischenfrage: Warum hast du dich an einer Tagzeitenliturgie
orientiert und nicht an der Mess-/Gottesdienst-Liturgie, was fiir einen
Sonntagmorgengottesdienst ja naheliegender gewesen wére?

LL: Das wurde mir ausdriicklich empfohlen, da wir ja einen 6kume-
nischen Gottesdienst ohne Eucharistie/Abendmahl feiern wollten. Ur-
spriinglich hatte ich aber tatsédchlich den Gedanken, mich nach Missa
Nova von 2010 ein weiteres Mal mit der Messe auseinanderzusetzen.



284 Lukas Langlotz / Esther Schlédpfer

Doch im Gespridch musste ich einsehen, dass das der Grundidee des
Schlussgottesdienstes eher entgegenwirken wiirde.

Tatsédchlich habe ich mich gewundert, dass die Kirchen der verschie-
denen Konfessionen aus der Okumene ein so groes Problem machen.
Ich sehe nicht ein, wieso ein gemeinsames Abendmahl-/Eucharistiefeiern
nicht méglich ist. Die dahinterstehenden theologischen Spitzfindigkeiten
blockieren das Zusammenkommen. Eigentlich hat sich die katholische
Seite bei der Gestaltung des Schlussgottesdienstes beinahe ganz zurtick-
gezogen; das Resultat war ein modifizierter protestantischer Gottesdienst
ohne Abendmabhl.

Ich muss dir {ibrigens widersprechen, wenn du sagst, ich hétte den
Liturgen wenig Freiheiten gelassen: Es gibt ja in meiner Komposition die
sogenannten liturgischen «Fenster». Allerdings hétten wir die Moglich-
keit, in meine Musik hinein liturgische Elemente zu setzen, ausgiebiger
nutzen konnen. Die Rahmenbedingungen und spezifischen Anspriiche
des Festgottesdienstes haben dies erschwert. Unter anderen Umstdnden
und mit mehr zeitlichem Vorlauf konnte man in enger Zusammenarbeit
mehr erreichen hinsichtlich einer gemeinsamen Form.

ES: Wie héitten wir denn die von dir vorgesehenen «Fenster» optimal mit
liturgischen Elementen «flillen» sollen, damit daraus ein gottesdienstli-
ches «Gesamtkunstwerk» entsteht?

LL: Ich stelle mir vor, dass sich die sechs Teile meiner Kantate je nach
Gottesdienst-Ablauf frei eingliedern lassen. Es ist auch méglich, innerhalb
der Musik an gewissen Stellen innezuhalten, indem ein Klang leise ste-
henbleibt oder kreist: So konnten eine Lesung, ein gesprochenes Gebet,
eine «Kontemplation» eingefiigt werden. Auf diese Weise lassen sich die
Teile verzahnen.

ES: Trotz dieser von dir angestrebten «Verzahnung» von Wort und
Musik hat die Musik in diesem Gottesdienst gegeniiber den Textteilen
ein deutliches Ubergewicht. Dies umso mehr, als du sogar vorgesehen
hast, dass die Musik im Grunde durchgehend, also auch wéihrend der
Textteile, weiterklingen konnte. Von einem klassischen reformierten Got-
tesdienst erwarten wir das Gegenteil: Schlichtheit, Ruhe, Momente der
Stille. Ist deine Gottesdienst-Komposition ein geheimes (musikalisches)
Reform(ations)programm fiir den reformierten Gottesdienst?

LL: Meine Musik {ibernimmt im Gottesdienst tatsédchlich eine starke
Rolle, sie schafft gewichtige Teile innerhalb der Liturgie. Ich wollte der
Musik diese Stellung einrdumen, da ich der Ansicht bin, dass der Mensch,
wenn er sich dafiir 6ffnet, tiber Musik und Klang direkte Zugénge findet



Herausforderungen liturgischen Komponierens 285

zu einer ihn erneuernden Wahrnehmung. In Verbindung mit Gebet, Kon-
templation und Ritual kann er so iiber Begrenzungen hinauswachsen.
Transzendenz kann nur in sinnlicher Erfahrung ful3en. Diese aber muss
so intensiviert sein, dass sie den Bereich des Gewohnlichen {ibersteigt.
Ich meine das nicht pathetisch und schon gar nicht demagogisch. Im
Gottesdienst sehe ich aber ein grofies Potenzial fiir die Moglichkeit
solcher Erfahrungen, nach denen wir uns alle im Grunde genommen
sehnen. Und ich vermisse bei liturgischen Feiern (zu) oft eine Offnung
in diese Richtung. Vielleicht hat diese Einstellung aber auch mit meinen
Waurzeln in der katholischen Liturgie und meiner Auseinandersetzung
mit buddhistischer Praxis zu tun.

Wie stehst denn du zu dieser Ansicht? Darf Musik im Gottesdienst
eine solch prominente Rolle ibernehmen?

ES: Ich mag Kantatengottesdienste und Gottesdienste, in denen viel
gesungen wird und die Musik eine prominente Rolle spielt, sehr. Aber
auch da sollte die Musik nicht die vertrauten und fiir viele Menschen
Heimat gewordenen liturgischen Formen auflésen oder die Wortteile
verdrangen. Die Musik kann mir guttun, mir eine Seelentiir zum Him-
mel 6ffnen. Trotzdem hat aber der Gottesdienst auch die Aufgabe der
Verkiindigung, des Bekenntnisses und der Fiirbitte, die keine noch so
bewegende Musik ersetzen kann.

Apropos Verkiindigung: Deine Komposition ist gema dem Titel ein
«Gebet» und wirkt doch eher wie eine lange Predigt tiber das Gebet.
Ist Gebet eher eine liturgische Gattungsbezeichnung oder thematische
Uberschrift?

LL: Ich habe mein Werk Gebet genannt, weil es sich im Kern auf das «Ge-
bet des Herrn», das «Vaterunser» bezieht. In meiner Komposition wollte
ich unterschiedliche Aspekte des Sich-in-Beziehung-Setzens mit Gott
einfangen: intimes Gesprach, stilles Wahrnehmen, rituelles Anbeten,
Bitten, Loben, Anrufen, Klagen, Schreien, Fliistern, ... Gebet verstehe
ich so als eine Haltung: Ich bin in Beziehung mit Gott und richte meine
personliche Lebenssituation auf ihn hin aus. So verstanden, haben die
Teile von Gebet nicht nur einen liturgischen Ort, denn ich versuche, mich
darin den Beweggriinden zu nihern, die iiberhaupt zur Gottesbeziehung
fiihren, oder besser gesagt, ich versuche diese Griinde in meinem Klang-
Text-Komplex zu erkunden.

Allerdings gebe ich dir schon auch recht, wenn du mein Gebet als
eine komponierte Predigt bezeichnest, da ich durch meine Auswahl von
Texten und durch die Art der musikalischen Annédherung an sie durchaus
auch Bibelauslegung betreibe.



286 Lukas Langlotz / Esther Schlapfer

ES: Fiir deine Kirchenkantate hattest du ein definiertes Zielpublikum: die
Gottesdienstgemeinde, bestehend aus dem Kern der Miinstergemeinde,
den Teilnehmenden am Kirchenmusikkongress und weiteren musikinte-
ressierten Laien und Profis. Welche Rolle spielte fiir dich die Gemeinde
beim Komponieren?

LL: Die Gemeinde spielt in meiner Komposition durchweg eine wichtige
Rolle, sonst wiirde die Musik gar keinen Sinn ergeben, denn es geht
immer um Wahrnehmung, um Kommunikation. Besonders zentral war
es fiir mich beispielsweise, die bereits erwdhnten Fenster fiir liturgische
Handlungen der Gemeinde einzuplanen. So sind die Fiirbitten im dritten
Satz integriert, wahrend im fiinften Satz das «Vaterunser» gemeinsam
mit allen Beteiligten rezitiert oder gesungen wird. Wenn sich die Séan-
ger im ganzen Kirchenraum verteilen, gibt es rdumlich keine Trennung
mehr zwischen Interpreten und Gemeinde, die Gemeinde befindet sich
mittendrin.

ES: Und doch bleibt die Gemeinde ja wahrend des gewaltigen Horerleb-
nisses insgesamt eher passiv: Sie singt nur zwei Lieder mit und spricht
das «Unser Vater», ansonsten ist sie nicht aktivam Geschehen beteiligt ...

LL: Wenn man teilnimmt, ist man nicht passiv! Ich weil3, das ist ein
hoher Anspruch, aber auch stilles Zuhoren kann duflerst aktiv sein.
Wenn ich in einen Gottesdienst gehe, suche ich nach Tiefe, méchte dem
ganz Anderen begegnen, offen werden fiir das Gottliche. Das ist eine
Herausforderung und keineswegs leicht.

ES: Um es etwas provokativ zu sagen: Du «setzt» unsere Gottesdienst-
Gemeinde mit deiner Musik eine Stunde lang etwas Einmaligem, fiir
einige auch etwas Verstorendem «aus». Darf man das? Hast du dir im
Vorfeld im eigenen Wirken auch Grenzen gesetzt? Wenn ja, was hétte
die Gemeinde sonst noch zu héren bekommen?

LL: Ich habe vorhin von der inneren Herausforderung in der Begegnung
beziehungsweise Anndherung ans Gottliche gesprochen. Wieso sollte
die Musik in diesem Zusammenhang nicht auch Auseinandersetzung
bieten? Es geht um eine existentiell wichtige Sache! «Ausgesetzt» ist man
viel eher der Reiziliberflutung im Alltag, gegen die man sich manchmal
schwer wehren kann. Meine Musik im Gottesdienst jedoch versucht,
ernste Gebiete auszuloten, genau und strukturiert. Ich nehme in diesem
Sinn jeden einzelnen Besucher ernst und setze ihn nicht einfach meinen
Launen aus.

ES: Trotzdem bleibt deine Kantate in allem auch deine Interpretation,
dein Ringen mit dem «Unser-Vater»-Gebet. Einige konnen sich wahrend



Herausforderungen liturgischen Komponierens 287

des Gottesdienstes gut in dein Ringen einfiigen, sich mit deinem Ringen
identifizieren, andere blieben im Zuhorer-/Zuschauer-Modus hier sitzen.
Dasselbe gilt ja fiir die Wortverkiindigung: Jede Predigt ist Interpretation
des einzelnen Pfarrers, die nie alle anspricht.

LL: Zur tatsdchlichen Wirkung meiner Musik beim einzelnen Zuhorer
mache ich mir wihrend des Komponierens keine Gedanken. Ich kann
lediglich Kldnge setzen, Anordnungen schaffen — und dabei stelle ich
mir hohe Anspriiche. Wie meine Musik aber letztlich auf die Menschen
wirkt, kann ich nicht steuern. Es wire fiir mich ein seltsames Vorhaben,
mir zu sagen «jetzt machst du aber etwas Einmaliges» oder «dort sollen
die Horer irritiert sein». Wie die Musik sein muss, ergibt sich aus dem
thematischen Zusammenhang, sozusagen aus der Sache selbst, und
zusétzlich aus gewissen dulleren Vorgaben wie den Mitwirkenden, der
rdumlichen Situation, Vorgaben zur Dauer und anderem. Ich habe mir
keinerlei dsthetische Grenzen gesetzt, sondern genau die Musik kompo-
niert, die ich mir fiir das «Vaterunser» vorstellte.

ES: Lieber Lukas, ich danke dir fiir das spannende Gesprach und wiin-
sche dir von Herzen Gottes Segen fiir dein weiteres kirchenmusikalisches
Wirken, Ringen und Suchen.

Challenges of composing for the liturgy

The composer Lukas Langlotz and the clergywoman Esther Schlapfer here discuss music
and liturgy in general and Langlotz’s composition Gebet (“Prayer”) in particular. Fun-
damentally, Langlotz’s premise is that the form of a church service can be regarded as
a kind of “Gesamtkunstwerk”. In this, he endeavours to unite the different dimensions
of space, time, faith and music. On the other hand, Schlépfer points to the danger that
such a “Gesamtkunstwerk” can confine the congregation very much to a passive role —
not unlike a sermon, though in a normal church service, the sermon is augmented by
elements such as hymns and prayers.



Bk, e ans e wmﬂuzﬁeﬁﬂt¢'-~aumwiﬁ‘ehﬂxmil ,

= lapncicmas

ogiimem il a i dan peg dintensfoeiyiish sieeaisiepaibbanaddeb
v Lo rhar spooiadesinaamadein Niaw tvistidenatipuopoyaisiiineh
dssifBaghasmhng ngihm aldlrgn gibidnlromalidibeilnahia ol et
HasieTion Lo vl Froiis sidichaRelle apidth Seislidiedlasattadd

L“_mkf‘% iﬁ&%‘m 5 miad Alznb mmsfﬁ 3&1}:& i ﬂsﬂmiﬁnsmm ‘ﬂ;!'.& Lfl
iﬂﬂﬁ#ﬁ&mﬁ?ﬁﬂmhmwm O : rveden i ol
ﬁi@ﬁs‘kﬁﬁ dndelbalic M&éﬁﬂagarwb MtMammﬁ :
irrartusrield Sthits o] wwm@mmﬁwmmm Fheih
‘S"Wsﬁﬂﬁmﬂ@m*ﬂjm Biraiwaillon i G5 ing
sHrb e m&mﬁﬁﬁmﬂ@@aﬁeﬁm‘*ﬁmw Filivis

MWMﬁMm smub ey e Hhimey Bl W%W&M%mw
%&m%&&wmmmmmimi@mnﬂm fafior L

* B '*“itﬁ ‘!! Tﬂemlt die %g=,}a G g}‘g}aﬁgfij Tefirh

i
i

5 :]t:.*’-"" i ) dhe ‘:
iww Mﬁm&:fr abet- s Etiﬂés .émhbﬂm i@iﬁhﬁlﬁ@ts{ akthn
i{'h% i piid Efm%&ﬁm 24 g& % .af‘*hﬁ m Ok ~
ghie Anderen Ispguenen affen. |
- }Efﬁiﬂmﬁéﬁ'ﬁﬁg urict ey (210

Ecion i =
1 "

F&' Lim ﬂﬁ»‘&tﬁ% m@@ﬁf 24

s F

- Rl SR A e
fl _dm %:ﬁm%& Lmd g Huvsorasii iy mch{ ag@ﬁ& semandersctzung |
. ,.;-ﬁMﬁWﬁmc;aﬁmﬂ*wﬂﬁ&w%&ﬁi ﬂsﬁg@m?ﬁt'
[ el er der Reiafiber e l%ﬁximg;gﬁge%géégmsﬁﬁ&‘ @1@;
B 'fwm%sm %.ami Bl Musstic i Gouesdienst jedoch
=L ) ?-,‘mﬁm gn&m;;km Telt nelime i dic:

erast m@aﬁﬁ%ﬁ” m% -_'_ einfach meinen

IH"'. i




Fragen an den Schlussgottesdienst

KoNRAD KLEK

Der «durchkomponierte» Gottesdienst im Berner Miinster war zu erleben
als direktes Pendant zum durchkomponierten «Konzert Junge Stimmen»
am Donnerstagabend, wo drei Urauffiihrungen nahtlos ineinander tiber-
gingen und die Einbeziehung des Raumes ebenfalls essentiell war. Schon
das war eine enorm starke Erfahrung. Was kann da der Gottesdienst
noch als Mehr bieten?

Zunichst freut sich der sangesfreudige Besucher, dass er selber
beteiligt ist, im aktiveren Stehen mitsingen darf, gleich am Anfang mit
insgesamt acht Strophen von Lobet den Herren, und er im vierstimmigen
Criiger-Satz zwischen den Stimmlagen je nach Laune wechseln kann.
Sobald aber die Gottesdienstkantate (im Folgenden: «Music») klanglich
im Raum steht, macht das keinen Spal3 mehr, weil es den spezifischen
Klangraum der neuen Musik unterbricht, storend Gesangbuchstandard
dagegen stellt. Allein Gott in der Hoh sei Ehr im Hal3ler-Satz passt da
wirklich nicht mehr! Spiter, beim gemeinsam von Choristen wie Ge-
meinde gesungenen Vaterunser nach der musikalischen Elementarform
von RG 286 wird deutlich, wie die Integration des Gemeindegesangs
in die «Music» gelingen kann. Die Liedform passt nicht nur wegen der
festgelegten Tonalitét schlecht zu solcher «Music». Gerade beim Thema
«Gebet» wire Gemeindebeteiligung mit kurzen, wiederkehrenden Sing-
formen (vgl. die Form des Litanei-Gebets), die ad hoc geschaffen sein
konnen, doch naheliegender. Und wenn der Gottesdienst musikalisch
eine Urauffiithrung ist, dann darf gerade die singende Gemeinde daran
auch selber musikalisch urauffiihren.

Ob das Gegeniiber von Musik und gesprochenem Wort dem Gottes-
dienst einen Mehrwert garantiert gegeniiber dem Konzert, ist nicht nur
eine Frage des Inhalts. Der Terminus «Kurzpredigt» im Liturgieblatt lief3
den Verdacht eines schlechten Gewissens aufseiten des Wortes aufkom-
men: Wir wollen der Musik bitte nicht zu viel Platz stehlen. So kurz war
die Predigt dann aber nicht, jedenfalls wirkte sie eher ldnglich, vielleicht
weil sie zu wenig Impulse aufgriff, die der Komponist der «Music» durch
seine ungewohnliche Textzusammenstellung zuhauf bot. Oder wir waren
noch nicht reif fiir die Predigt an dieser Stelle, denn der gewichtigste und
herausforderndste Teil der «Music» kam erst noch in Satz III. Weil hier



290 Konrad Klek

die Fiirbitten integriert waren, folgte dieser nach liturgischer Logik auf
die Predigt. Aber wenn das Gebet Thema ist, kann die Reflexion auch
auf den Vollzug folgen. Jedenfalls will man in jedem Musik-Gottesdienst
erst einmal richtig Musik erleben, um sich dann zu 6ffnen fiir die Ebene
der Reflexion im Medium des Wortes.

Schlechtere Karten gegentiber der «Music» hatten die Wort-Akteure
allerdings schon dadurch, dass ihr Mikrophonsprechen das Klangraum-
konzept der «Music» konterkarierte. Gerade wenn die Raum-Positionen
der Musik-Ausfiihrenden essentiell Bestandteil der Komposition sind,
wird die Totalbeschallung via Mikrophon zum banalen Argernis, und
mit ihrem Headset-Mikrophon wirkten die Miinster-Geistlichen wie
extra ausstaffierte Gegenfiguren zu den Musikern, die mit ihren Stim-
men (und Instrumenten) sich den Herausforderungen wie Chancen des
Kirchenraumes stellten.

Dass ein Grul3wort des Kirchenbundsprésidenten den Erlebniswert
nicht unbedingt steigern wiirde, war zu erwarten. Es gehort da, an den
Beginn des Gottesdienstes nach Eingangslied und Gnadengrul3, aber dezi-
diert auch nicht hin. Wenn der Gottesdienst der Hohe- und Zielpunkt des
Kongresses ist, pradisponiert durch eine die Erwartungshaltung pragende
Veranstaltung schon in den Vortagen, dann kann man nicht die offizielle
Abschiedsrede an den Anfang stellen. Beim Sport hdlt man Siegerehrung
und Schlussreden ja auch nicht schon beim Start der Finalrunde. So
wurde gleich zu Beginn entschiedenes Weghoren zugemutet, keine gute
Voraussetzung fiir das eigentlich gebotene Offnen aller Sinne ...

Die «Music» allerdings sprach die Sinne umfassend an. Ihre plas-
tische Konzeption im «3D»-Format war plausibel angelegt, spannend
besonders das solistische Agieren der beiden Saxophonisten und des
Altus-Sangers von verschiedenen Orten. Hier ergaben sich auch klang-
lich zwingende Dialoge zwischen Instrumenten und Sénger, faszinie-
rende Klang-Weitergaben. Auch die Fihigkeit von Kai Wessel, ins tiefe
Bass-Stimmfach zu wechseln, machte ihn zum kongenialen Partner des
heutigen Expressiv-Instruments schlechthin — Saxophon, das hier weit
jenseits der meist unvermeidlichen Klischee-Produktion zu vernehmen
war. Dass die Orgel die sonst aufwéndig besetzten Symphonieorches-
tern {ibertragenen Aufgaben bestens meistern kann, haben Komponist
Langlotz und Organist Glaus unter Beweis gestellt. Von zarten Schwebe-
kldngen tiber Perpetua mobiles bis zu eruptiven Ausbriichen reichte das
Spektrum. Wesentlich die Orgel sorgte fiir das Klangkontinuum und den
Klangraum, ohne sich in simplen Klangmustern zu gentigen (wie das fiir
popkulturelle Klangfldchen typisch ist), und gewdhrte so den anderen
Akteuren ihre Bewegungsfreiheit (im Wortsinn). Dass der Orgelklang
von hinten oben den Kirchenraum flutet, wurde als Spezifikum im Dialog



Fragen an den Schlussgottesdienst 291

mit den sonstigen Schallereignissen im Raum neu zum Erlebnis. (Das
konnte viel ofter in liturgischer Dialogizitit inszeniert werden — auch
mit Wortbeitrdgen als Gegeniiber.)

Die inhaltliche Konzeption der «Music» wirkte {iberfrachtet — wie
oft bei solch neuen Sachen von Komponisten, die viel sagen wollen und
auch viel zu sagen haben. Die provokative Kommentierung vertrauter
liturgischer Texte — hier das Vaterunser (dies allerdings bereits gedop-
pelt in Deutsch und Latein) — ist als solche nicht das Problem. Es ist hier
einfach zu viel: Nietzsche, Meister Eckhart, Thomas-Evangelium neben
sonstigem Bibelwort (vor allem Psalmen) und von jedem jeweils zu
viel. Sicher, man muss nicht alles verstehen konnen, und komponierte
Mehrschichtigkeit als Infragestellung des Eindimensionalen ist ein Wert
an sich, aber irgendetwas sollte die Chance haben, hdngen zu bleiben.
Vielleicht ist schon die mehrschichtige Hauptrolle des Countertenors als
Prediger, Suchender, Zweifler und zugleich Mystiker {iberfrachtet. Dies
nachzuvollziehen ist Herausforderung genug (und hétte zum Beispiel
Leitfaden fiir eine auf die Musik bezogene Predigt sein kénnen), und
dann gibt es ja noch die vielen anderen Akteure in den Choren und im
Solistenquartett. Vor lauter Konzentration beim Horen auf die Solisten-
texte rauschten etwa die Elementar-Kommentare in Gestalt von «Vater»,
«Mutter» in mehreren Sprachen einfach so durch.

Im Donnerstagabendkonzert gab es im ersten Beitrag auch eine sol-
che vielschichtige Textiiberfrachtung, im zweiten als krasses Gegenstiick
Inhaltsverweigerung und im dritten einen klassischen lateinischen Text
(komprimiert!) mit nur einer Kommentarebene in Namen von Opfern.
Letzteres hat iiberzeugt, vielleicht gerade im Gegeniiber zu den beiden
vorausgehenden Polen, als Biindelung. Das konnte man so gerade als
genuin liturgisches «Musik»-Konzept anlegen. Jedenfalls erinnert der
Rezensent den Donnerstagabend als stirkere spirituelle Erfahrung denn
den Schluss-Gottesdienst.



AE FAOS e U e s A0 s mabiEgEn

D T e e e o T L LEE S R R s e

HBG T hinria o g Ay R te A nabRigrgismedbn ok fpbiegtigub i
R "SIE#JJ}'%‘LJ mmammﬁmfgn ik radverdan dicvilfdsian swmmbnd
v dlen Wnllzag el oe o deden [alla vill Gasdisoneihal SinstiE G i
e#}wfmvﬂrzﬁm}*xsﬁ NiipierstaiMerel nolinesneBiteed Saddicilione
R m el hpapiiaty sltbdusisegarod oov imtlisg nsuen mlos jed 1t
TRkl A sisnen e autimiovoig e siesd rokow v i alons
aong esirtdiegniboolls 4o weaninme¥ estosid memmml
wassAget e crnwident suin itliin ndoloeale seies faimead bos dosgiad wirtls
(et oy dlagiav Beenime T sara (] p&mmﬁaam;ml@.msm
gl bt waiuig . Gasatkentmalin ot vl st Germigi ande
rarlgaamoN-has ik todeteTei asils i oT nevm- Geie loteiR e
W findel mn@wr:ﬁm&wMMm%&ﬁsﬂ@mﬁgiﬁmm&m
m@dﬁéﬂﬂmmwhmﬁ&mﬂam&sﬁmmmwmm
}W@ﬂbﬂlﬁﬁf@%ﬁﬂﬁlqwﬁﬂ ﬁﬁmzdm:iﬁm mb m:tf!::z izi m:usl!si\f

gnarbm&th ﬂm@wﬁbwwm&mm!amm&mmm-

ﬁr.ﬁf%: ixim*,g me‘.u oaben,, ".dt‘i} iite Fﬁh&giwip il soeplrng
Bass-Suiminfach au vmuwh machie thi zuen gongy nmlen?arm ée&
heutigen Expreasivdmsiraments sehlechihin — Sazophon, das hiey weit
jenseits der mels anvsraetichen Klischee-Produktion yu w‘mn
war. Das¢ die Orgal die s sulwiindig besettten 5}*‘&1}:1;5&%&%
tern {iber trigenen Afzaben bestans meistorn kann, haben Kmnpﬁmsg
. Lang;mz nrd Organist Gigss anrer Bewels gestells, Von 2arten Schwebes |
© ¢ klingen iber Perpetus mebiles bis 2y eriptiven Ausbriichen reichie dag
cou | Bpelerrutn. Wesentlich die Orgel gorges fiiz das Kiangkontinuem und den
o wﬁm onne sich in simplen Klangmasren zi geniigen (win das filr

Lie clturelle Klangflichen rypisch isg9). und gewilrie so dea audeﬁm
s A&ﬁgm thee Bewegungsfreiheit (im Wortsing), Dass der Orgelklang
T mﬁm ohen den Kirchm;rama flutet, warde ais Speziﬁkum im Dla&zg

e . e K i
: A

u ‘\ |-: B
i



Der okumenische Abschlussgottesdienst

Arois KocH

Die Tradition sowohl des katholischen wie des lutherischen Gottes-
dienstes kennt seit je die «durchkomponierte» Liturgie: So préigte seit dem
Mittelalter die Gregorianik mit einem stilistisch einheitlichen Gestus die
gottesdienstliche Feier katholischerseits, ihr folgten bis in die Gegenwart
die Ordinariums-Vertonungen — oft verbunden mit reziproken Propriums-
gesdngen — beziehungsweise evangelischerseits die den Wortgottesdienst
blindelnden Kantaten.

Auf der aktuellen «Suche nach dem <Neuen Lied» ist dieses stilis-
tische Selbstverstédndnis ins Wanken geraten, nicht nur durch «den Um-
stand, dass zeitgendssische, bzw. <moderne> Musik kaum mehr Konsens
findet, sondern [auch] durch die Tatsache, dass die Kirche ihre Deutungs-
hoheit der Musik gegeniiber verloren hat. Die genuinen Rahmenbedin-
gungen der Gregorianik und des lutherischen Chorals sind durchlédssig
geworden, die Orthodoxie eines eigentlichen <Kirchenstils> oder einer
«wahren Kirchenmusik> ist verblasst».!

Deshalb war, wie schon an fritheren Kirchenmusikkongressen, eine
musikalisch integrale Gottesdienstgestaltung das zentrale Anliegen des
okumenischen Schlussgottesdienstes am Berner Kongress 2015:

Lukas Langlotz als beauftragter Komponist versuchte, mit einer
sechsteiligen Meditation {iber das «Gebet des Herrn», das «Vaterunser»,
eine kohirente Spannung iiber die im Ubrigen dem schweizerischen
reformierten Gottesdienstmodell folgende Liturgie zu bilden. Wie in
seiner vorgiangigen «Missa nova» wollte er dabei nicht blof3 funktionale
Kirchenmusik schreiben, sondern mit den «Inhalte[n], die in den Texten
formuliert werden, [...] auf einer tieferen Ebene» Fragen beriihren, «die
iberkulturell sind und Menschen in ihrer Sehnsucht nach dem Kontakt
mit einem ganz Anderen iiberall beschéftigen.»?

1 Alois Koch, «Singet dem Herrn ein neues Lied. Musik im Gottesdienst», in: «Der
Kunst ausgesetzt». 5. Internationaler Kongress fiir Kirchenmusik Bern 2015 [Pro-
grammbuch], Bern: Langgass Druck, 2015, S. 42.

2 Zitiert nach: «Der Kunst ausgesetzt», S. 65.



294 Alois Koch

Langlotz’ Kantate ist gesetzt fiir Countertenor, Vokalquartett, Kinder-
chor, gemischten Chor, zwei Saxophone (Raphael Camenisch, Christian
Roellinger) und grofde Orgel (Daniel Glaus). Auch die Gemeinde wird
sporadisch miteinbezogen. Ausfiihrende waren unter der Leitung von
Johannes Gilinther die Solisten Kai Wessel, Svea Schildknecht, Francisca
Nif, Jean-Jacques Knutti, Jean-Christoph Groffe, der Berner Miinster
Kinder- und Jugendchor sowie ein Ensemble der Berner und Ziircher
Kantorei. Als gestaltende Liturgen wirkten — sowohl im Vorfeld wie im
Gottesdienst — Pfarrer Beat Allemand, Pfarrerin Anne-Marie Kaufmann,
Pfarrer Gottfried W. Locher, Pfarrer Christian Schaller und (federfiih-
rend) Pfarrerin Esther Schlédpfer mit.

Mit diesem Teamwork aber verwirklichte dieser Schlussgottesdienst
in eindriicklicher und bewegender Weise jene Vision des Zweiten Vati-
kanischen Konzils, welches vor 50 Jahren die katholischen Kirchen-
musiker aufforderte, sie «mdgen, von christlichem Geist erfiillt, [...] Ver-
tonungen schaffen, welche die Merkmale echter Kirchenmusik an sich
tragen und [...] die tdtige Teilnahme der ganzen Gemeinde der Glau-
bigen fordern.» «Dabei billigt die Kirche alle Formen wahrer Kunst, wel-
che die erforderlichen Eigenschaften besitzt», die da sind: Verbundenheit
mit der liturgischen Handlung, Gebetshaltung und Forderung der Ein-
miitigkeit.®

Besonders Letzteres steht ja heute fatal zur Diskussion, indem «Forde-
rung der Einmiitigkeit» mit kiinstlerischem Mainstream gleichgesetzt
wird. Dass gerade aber auch kompromisslos zeitgenossische Musik auf
essentielle spirituelle und theologische Anliegen aufmerksam und dafiir
empfanglich macht, haben die zahlreichen Gottesdienste des Kongres-
ses, besonders aber der Abschlussgottesdienst nachhaltig zum Erlebnis
gebracht: Der mystischen Faszination von Lukas Langlotz’ Werk, die
sein kiinstlerischer Umgang mit Texten aus der Bibel (Psalmen, Hiob,
Klagelieder, Hohelied), aus dem apokryphen Thomas-Evangelium, von
Meister Eckhart und Friedrich Nietzsche erzeugte, konnten sich die vielen
Teilnehmenden unterschiedlichster Provenienz nicht entziehen: Sie wur-
den an diesem Sonntag im Berner Miinster zu einer Art Pfingstgemeinde
und trotz aller unterschiedlichen Sprachen in Wort und Ton — Chorile,
Chore, Solisten, Orgel, Predigt, Ansprachen — von einem gemeinsamen
Geist erfasst, der in der grof3en Doxologie des «Vaterunser» ihr Ziel und

3 Sacrosanctum Concilium (Liturgiekonstitution), Kap. VI, Abschnitte 121 und 112
gemall <www.vatican.va/archive/hist councils/ii vatican_council/documents/
vat-ii_const 19631204 sacrosanctum-concilium_ge.html> (aufgerufenam 7. Marz
2017).



Der okumenische Abschlussgottesdienst 295

ihren Abschluss fand: «Denn dein ist das Reich und die Kraft und die
Herrlichkeit in Ewigkeit.»

Ob die aufwéindige und anspruchsvolle Musik dieses Schlussgottes-
dienstes anderweitig ihre Wiederholung findet, bleibt zu hoffen. Immer-
hin ist sie — bei zwar verdndertem Instrumentarium — mit den Mitteln
einer klassischen Messe oder einer barocken Kantate realisierbar, wenn
denn Kirchenmusikerinnen, Chore und Organisten, aber auch Theolo-
ginnen, Gemeinden und Liturgen bereit sind, sich nach der Devise des
Kirchenmusikkongresses 2015 «der Kunst auszusetzens».



o .= e o S a el

spasndiich i as disld prulc @ ghilodmbal ¥ s rsbieiiden s ade s

ses, bosonders aber dey Abuclihssgot _ plebais -8
gebrach: Dey mysuislen ¥asgination von lakas Langlots Werk, die.

__' Qﬁﬂ Hfaﬁat, ddar in der groflen Doxclogie des «Vassrun

SR ' Faaly De i o Seeifldpdad A artazs H a;ﬂli(‘ e~ )

- — -

il L Vs srlpsbmig vbaiedl anh od e oveeatdy \binedcauilon i sl
.'hn:_n'-_;.ﬂ!.'-l'& e R G el 5s eophinie | Raphwodidbaiwl sefargidsiimt
resivgrantdotisrabolah dlemildfdans baw ikl veabidQrird

oioinghd TS St g Seitime e tieas el shn % i k¥on dell - Piarseistid
riftowpandisiedegy seam i Voasstiedaonis obéezadld Hadnei diiinaais
kpidert T depguedsisiareiang 10 hntseddll e aiur BebammuadoFik cioeb
Freab spavaliagh dode e |, haizsrwmd-ogusthd bob e e m
L oiteadieno - i’lMW%M&W@%M@@&mﬁi S R YL T
Fracrer Gedtfried W, Locher, Plarrer Chiristian Schaller angd (fi”dertuh
rend) Plarverin Hschegr Schingler mil.

Mt diesem Tearpworl aber verwindichise dheser S¢ nmssgntru-‘chﬁua_
s sirdrivicGicher ung ‘.kwwiz%mier Weise jens Vision des dweiien Vati
kasischen Konzils, welches vor 50 Jahren die katholischen Kt'ﬂ’m@*
ousi ke wifforderte, sie «mbeen, von-chnstlichens Gefsy erfidile, .1 Ve
wenugen sehalten, welche die Metkmale echier Kirchenmysik an ﬁu:h
uagen und £ die titige Teilnahae der.gangen Gemeinde der Gl
Digen forarss «Dahei nliigh die Kinche alle formien wahrer Kynss, web
che e erfordarlchen Nigenschaften hesiozts, die da sind: Verbundenheit
miit der livargischen Hzndiwg, Gebetshaltung uad Eﬁi@mmg der Em—
miltigheir? : | B pe ‘.“.H‘.F,glé_

Besonders Letzterss stehr ja heute le sut Jiakmmm, indam »ﬁﬁflﬁé- |
vupy der Sinmicipkeits mil kilnstlerischem Mainstream. lt'd&gesw -

- wird. Dasa gevarle aber anch kempronuissios &e&g@msisube Musikauf

esgentielle spisineile und thentogische Auuﬁgmmffmamm &ﬁr
empthuglicl; macks, haben dig zzhlreichen Gottesdiensre des &
st nachhaltig s

sein kiinscierischer Umgang sic Texten aus dec Bibel (Peaimery, Hiob, = @
Klagalieder, Hobulied), man mwphan Tl Evangelium, von - g
Bdeister Eckhart und mwm erzeugte, komnten sich dievielen 8
Teilnehmenden untarsehisgiichsesr Provenienz piche entztehen: Blewur

o  den s dlesenn Sorstag s Barape Miinsies zo einer ArcPlingsigensinds -~ |
" e eoptz aller wnrarseidediichen Sprachen in Wortund Ton - Chordle,

% S(J!!:;h.i;, L.*[@M_L p"nqhgt !‘tﬂi‘pﬂl schen ~ mm mm‘ X

i W




	Gottesdienste
	Laudes I und II in der Christkatholischen Kirche St. Peter und Paul
	Schlussgottesdienst im Berner Münster, Liturgieblatt
	"Gebet" : Kurzpredigt von Beat Allemand, Gottesdienst im Berner Münster, Sonntag, 25. Oktober 2015, 10.00 Uhr
	Herausforderungen liturgischen Komponierens : zum Schlussgottesdienst am 25. Oktober 2015 im Berner Münster
	Fragen an den Schlussgottesdienst
	Der ökumenische Abschlussgottesdienst


