Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft
Band: 56 (2014)

Artikel: "Englische" und irdische Musik im 15. Jahrhundert
Autor: Fuhrmann, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858686

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858686
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WOLFGANG FUHRMANN

«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert

1. Geistliche «Renaissance»?

Als der kastilische Edelmann Pero Tafur (ca. 1410—vor 1484) im Jahre 1438 die
Reichsstadt Basel besuchte, wo soeben das grofle Konzil stattfand, da begab er sich
zur Kurierung einer alten Wunde in einen nahe gelegenen Badeort, den er lediglich
als «Heilige Quellen» bezeichnete; moglicherweise Baden im Aargau. Und hier
hielt Pero Tafur folgenden Eindruck fest: «Das Volk daselbst kann durchweg gut
singen, bis zu den gemeinen Leuten herab singen sie kunstgemal dreistimmig wie
geiibte Kiinstler.»' Es ist die einzige Bemerkung in Pero Tafurs Reisebericht, die
sich eindeutig auf Polyphonie bezieht — obwohl der weitgereiste Autor auch {iber die
italienischen Kommunen und Adelssitze und die frankoflamischen Handelszentren
zu berichten weifl. Es erscheint kaum glaubhaft, dass Tafur nicht etwa in Briigge,
im Ferrara des Niccolo d’Este, beim Basler Konzil oder dem Okumenischen Konzil
in Florenz polyphone Kunstmusik gehort hitte — bewegte er sich doch durchwegs
in den hochsten Kreisen, lernte den Herzog von Burgund, Philipp den Guten, Papst
Eugen IV, den deutschen Konig Albert II., den Kaiser von Konstantinopel Johan-
nes Palaiologos und sogar den Grof3en Tiirken kennen. Und als Angehdriger des ka-
stilischen Adels, aus Cordoba gebiirtig, wird Tafur die KunstméBigkeit des Gesangs
— das «cantar por arte» — zweifellos zu beurteilen gewusst haben.

Dass ihm gerade und nur hier eine Bemerkung dazu angebracht erschien,
liegt wohl einerseits an dem ganz profanen Kontext, denn unmittelbar zuvor
kommentierte Tafur befremdet den bei den «Heiligen Quellen» tiblichen Brauch,
beide Geschlechter nackt gemeinsam baden zu lassen’ — wobei ihm aber die

1 «Esta generagion comunmente cantan bien, e fasta las personas comunes cantan por arte
con todas tres voges como personas artistas.» Andangas e viajes de Pero Tafur por diver-
sas partes del mundo avidos (1435-1439). Estudio preliminar, glosario e indice geografico
por José Maria Ramos (Biblioteca Clasica, Seccion de precldsicos Espafioles 265), Madrid
1934, S. 179. Die Ubersetzung nach Jacques Handschin, «Zur Musikgeschichte des 15. Jahr-
hunderts», in: Gedenkschrift Jacques Handschin, hg. von der Ortsgruppe Basel der Schwei-
zerischen Musikforschenden Gesellschaft, zusammengestellt von Hans Oesch, Bern und
Stuttgart 1957 (zuerst in: Neue Ziircher Zeitung Nr. 2376 [1934]), S. 113—-116, hier S. 115.

2 Tafur, loc. cit.: «[E] alli me paresge que non an por desonesto entrar en los bafios los onbres e
las mugeres desnudos en carnes; e alli fazen muchos juegos € muchas bevidas a la manera de
la tierra.»



86 Wolfgang Fuhrmann

Gewohnheit der Kammerméadchen einer Edelfrau, nach in das Wasser geworfenen
Miinzen zu tauchen, zu einer anziiglichen Bemerkung Gelegenheit gab.’ (Auch
wenn Tafur nicht ausdriicklich sagt, dass er den kunstméBigen Gesang im Bade
gehort hat, legt dies der Zusammenhang doch nahe.) Andererseits schien Tafur
offensichtlich die Tatsache hervorhebenswert, dass der dreistimmige Gesang an
diesem Badeort bis zu den «personas comunes» hinab getibt wurde — woraus sich
schliefen ldsst, dass er ihn eigentlich als selbstverstidndliche Praxis, wenn nicht
gar als ein Anrecht der hoheren Stéinde, der klerikalen und aristokratischen Ober-
schicht, verstand. Schlaglichtartig erhellt Tafurs Bericht also nicht nur das Be-
sondere, Ungewdhnliche, sondern auch die indirekt dadurch feststellbare Norm.
Auch heute noch frappiert seine Beobachtung. Direkt zeigt sie, dass um 1438 die
Praxis des kunstvollen mehrstimmigen Gesangs bis in einen kleinen Schweizer
Ort vorgedrungen war (ob es sich nun um komponierte Kunstmusik handelte oder
um «kunstgemélBe» Improvisation, vergleichbar dem heutigen innerschweizeri-
schen «Naturjodel», steht dahin). Indirekt legt sie von der grof3en Verbreitung der
Polyphonie im geistlichen Kontext und in den héheren Schichten der Gesellschaft
Zeugnis ab.

In der Tat haben sich im 15. Jahrhundert die Kenntnis und die Ubung
kunstvoller Polyphonie an Orten verbreitet, die man fiir gewohnlich nicht als
Brennpunkte der Musikgeschichte empfindet. In Tirol war es gegen Ende des
Jahrhunderts iiblich, dass junge Leute — vermutlich Chorknaben — in Tavernen
fiir Trinkgeld mehrstimmig sangen.® Eine scheinbar elitire Kunst war populir
geworden. Und das zeigt eine Tendenz an, die im Titel eines bekannten Buchs
als «die Entstehung europdischer Musik» bezeichnet worden ist:> Wiahrend im
14. Jahrhundert Polyphonie in lokalen Zentren gepflegt wurde, die bis hin zur
Notationsweise so spezifisch ihre Eigentiimlichkeit hiiteten, dass sie Stiicke von
aullerhalb erst in ihre eigene Notation «iibersetzen» mussten, fand im Lauf des
15. Jahrhunderts eine allméhliche Integration der europédischen Musiklandschaft
durch immer weitldufigere Zirkulation von Musik (und Musikern) statt, die um
1500 so weit vorangeschritten war, dass es Ottaviano Petrucci aus Fossombrone
als sinnvolles und gewinntridchtiges Unterfangen erschien, erstmals Polyphonie
im grof3en MaB3stab durch den Druck zu verbreiten. Die mittlerweile eingetretene
Vereinfachung und Homogenisierung der Notation bildete dafiir eine wichtige

3 Tafur, loc. cit.: «Estava alli una sefiora, que venie en romeria [...], e a sus dongellas muchas
veges me acaesgio echalles dineros de plata en el suelo del agua del bafio, e ellas avianse de
cabullir para sacarlos en la boca, e de aqui se puede creer qué es lo que tenian alto, quando la
cabega tenian baxa.» Unmittelbar darauf folgt das oben wiedergegebene Zitat.

4 Reinhard Strohm, «Fragen zur Praxis des spatmittelalterlichen Liedes», in: Trossinger Jahr-
buch fiir Renaissancemusik 1 (2001), S. 53-76, hier S. 58, mit Verweis auf Hans Joachim Mo-
ser, Paul Hofhaimer. Ein Lied- und Orgelmeister des deutschen Humanismus, Stuttgart 1929,
S. 12f. Die Quelle ist ein Reisebericht venezianischer Gesandter von ca. 1492.

5  Reinhard Strohm, The Rise of European Music, 1380—1500, Cambridge etc. 1993.



«Englischey» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 87

Voraussetzung, und Petrucci ging noch einige Schritte weiter darin, diese Musik
einem mdoglichst breiten Adressatenkreis zugédnglich zu machen — wie sich deut-
lich an seiner ab 1502 zu verzeichnenden Strategie zeigt, esoterische Rétselka-
nons durch Auflésung exoterisch zu machen.® Zumindest Petruccis Einschitzung
des Markts — wenn auch nicht seiner Gewinnspannen — erwies sich als durchaus
realistisch; zu seinen Kéufern gehorten der portugiesische Konig wie die romi-
sche Laterankapelle, die Augsburger Kirche St. Anna erwarb Petrucci-Drucke
ebenso wie die reichen Kaufmannsfamilien der Fugger oder Medici, gelehrte
Humanisten und Musiktheoretiker wie Heinrich Glarean oder Ercole Bottriga-
ri, Camillo Castiglione, der Sohn von Baldassare (dem Verfasser des beriihmten
Buchs iiber den Hofmann) und Fernando Colén, der Sohn von Cristoforo (dem
Entdecker Amerikas). Und es gehdrten auch heute unbekannte Namen dazu wie
ein Paul Widmann aus Geras in der Steiermark, der die drei Messbiicher Josquins
und die Mouton-Messen besaB3.” Auch wenn die mehrstimmige Kunstmusik am
Beginn des 16. Jahrhunderts immer noch einen recht kleinen Ausschnitt der mu-
sikalischen Wirklichkeit umfasste (wozu gleich noch etwas gesagt werden wird),
hatte sich der Kreis ihrer Horer und der Institutionen, die sie pflegten, gegeniiber
den Verhéltnissen 100 Jahre zuvor doch wohl stark erweitert.

Die gingigen Darstellungen der Musikgeschichte des 15. und 16. Jahrhun-
derts — herkdmmlich als «Renaissance» bezeichnet — tragen dieser Verbreitung
Rechnung. In ihnen wird man vorwiegend Auskunft iiber die Musik der soge-
nannten Franko-Flamen erhalten, das heif3t jener Séanger-Komponisten, die aus
den Kathedralschulen des heute nordfranzdsischen und niederlédndischen Raums
kamen und deren Musik im lateinischen Europa verbreitet und bewundert wurde,
eine Geltung, der erst im Ausgang der Renaissance durch die Italiener Konkur-
renz erwuchs. Voraussichtlich wird immer noch das althergebrachte Modell einer
Gliederung nach «Schulen» oder Generationen durchschimmern — Dufay und Bin-
chois; Ockeghem und Busnoys; Obrecht, Josquin, Isaac, La Rue und so weiter —,
das als Orientierung unentbehrlich scheint; und sicherlich wird man etwas iiber
die Gattungen kunstvoller Polyphonie erfahren, die diese Komponisten vor allem
pflegten: den Messzyklus, die Motette, die liturgische Gebrauchsmusik, sowie die
Chanson und andere Gattungen der vulgérsprachlichen weltlichen Musik wie die
Frottola oder das deutsche Tenorlied, Musik, die sich durch die kunstvolle Fiihrung
mehrerer rhythmisch und melodisch unterschiedlicher Stimmen nach den Regeln
des Kontrapunkts und innerhalb der Grenzen von Tonsystem und Tonartenordnung
des einstimmigen geistlichen Gesangs auszeichnet.

Freilich nahm diese im Rahmen traditioneller musikgeschichtlicher Dar-
stellungen bevorzugt oder ausschlieBlich erdrterte Musik in der musikalischen

6 Vgl. etwa Bonnie J. Blackburn, «Canonic Conundrums: The Singer’s Petrucci», in: Ottaviano
Petrucci 1501-2001, in: Basler Jahrbuch fiir Historische Musikpraxis 25 (2001), S. 53—69.
7  Stanley Boorman, Oftaviano Petrucci: Catalogue raisonné, Oxford 2006, S. 336-349.



88 Wolfgang Fuhrmann

Wirklichkeit des 15. (oder 16.) Jahrhunderts vermutlich noch immer keinen domi-
nierenden Raum ein — oder tat dies hochstens in besonders wohlhabenden Stidten
und hofischen Zentren. Immer noch wurde an den geistlichen Institutionen in Hof,
Stadt oder Kloster nach der Ordnung des Kirchenjahrs Choral gesungen, wobei
«Choral» hier als ein sehr vager Sammelbegriff dienen muss fiir ein {iber Jahr-
hunderte hinweg immer mehr gewachsenes Repertoire an Gesdngen, an dem auch
immer noch weitergeschaffen wurde: Vom 1474 gestorbenen Guillaume Dufay
beispielsweise, einer Schliisselfigur der Epoche, wissen wir, dass er ein Mari-
enoffizium fiir die Recollectio Festorum Beatae Mariae Virginis im Auftrag des
Michel de Beringhen komponierte,® und angesichts der bis heute kaum kartogra-
phierten Fiille spitmittelalterlicher geistlicher lateinischer Gesdnge — Hymnen,
Reimoffizien, Propriums- und Ordinariumsgesénge — wire es zumindest verwun-
derlich, wenn nicht auch andere bekannte Komponisten an dieser Produktion
beteiligt gewesen wiren. Dazu kam eine Vielzahl vulgérsprachlicher geistlicher
Lieder, kamen Formen «einfacher», nach Regeln improvisierter Polyphonie, tiber-
dies das uns nur umrisshaft erfassbare Repertoire der professionellen Lautenisten
und Lautenisten-Sénger wie etwa des beriihmten Pietrobono, die zu ihrer Zeit
enthusiastischer gefeiert wurden als unsere Komponisten;” dazu kam schlieSlich

8  Barbara Haggh, «The Celebration of the Recollectio festorum beate Marie virginis, 1457—
1987», in: Trasmissione e recezione delle forme di cultura musicale: atti del XIV Congresso
della Societa Internazionale di Musicologia, Bologna, 27 agosto — 10 settembre 1987, Ferrara-
Parma, 30 agosto 1987, hg. V. Angelo Pompilio et al., Turin 1990, Bd. 3, S. 559-571; dies.,
«Guillaume Du Fay, Teacher and Theoristy, in: IMS Study Group Cantus Planus: Papers Read
at the 12" Meeting, hg. V. Laszlo Dobszay et al., Budapest 2006, S. 817-844.

9 Vgl etwa Nino Pirrotta, «Music and Cultural Tendencies in Fifteenth-Century Italy», in:
Ders., Music and Culture in Italy from the Middle Ages to the Baroque: A Collection of Es-
says, Cambridge (Mass.) 1984, S. 80—112 (zuerst in: JAMS 19 [1966], S. 127-161); vgl. auch
ders., «The Oral and Written Traditions in Music», in: ebd., S. 70-79. Beispiele fiir den Ruhm
von Sidngern und Instrumentalisten auch in: Laurenz Liitteken, «Auctor und auctoritas —
Mittelalterliche Traditionen und verdnderte Konzepte in der Frithen Neuzeity, in: Autoritdit
und Autoritdten in musikalischer Theorie, Komposition und Auffiihrung, = Trossinger Jahr-
buch fiir Renaissancemusik 3 (2004), S. 9—18, hier S. 16. Im Hinblick auf Liittekens Inter-
pretation der Portritmedaillen von Giovanni Boldu (1457) wire jedoch anzumerken, dass es
eben nicht die auctoritas der drei Musiker Nicolaus Schlifer (in der Literatur seit André Pirro
oft auch irrtiimlich als «Schefer» bezeichnet), Filippo Maserano oder Pietro Bono war, die
den Portritmedaillen eingepragt werden sollte, sondern ihre gloria, wobei die sinnliche Pri-
senz und Uberwiltigungskraft der Virtuosen durch den Verzicht auf zeitliche Dauer erkauft
werden musste. Dem Musiker flicht die Nachwelt eben selten Kridnze, obwohl zumindest
Pietro Bono zu Lebzeiten eine auBerordentliche Berithmtheit war (und Nicolaus Schlifer
mit jenem «Niccolo tedesco» identisch sein konnte, der am Hof zu Ferrara als «pulsator et
cantor optimus et suavissimus» gefeiert wurde, vgl. Lewis Lockwood, «Pietrobono and the
Instrumental Tradition at Ferrara in the Fifteenth Century», in: Rivista italiana di musicolo-
gia 10 [1975], S. 115-133: 119ff.). Ubrigens waren Pietro Bono wie Maserano «autoritativ»
genug, um noch ca. 1520 in Philippo Oriolo da Bassanos Gedicht Monte Parnaso als «Piero
bon famoso da ferrara» und «Maseran» angefiihrt zu werden — auch wenn es sich hier kaum



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 89

auch das Repertoire der Stadtmusiker, der fahrenden Musiker und schliellich
der versunkene Kontinent der Musik des «Volksy, die zwischen dem gehobenen
Stadtbiirgertum und den Bauern und Leibeigenen sicherlich in sich noch reich
differenziert war. Aus dieser sozialgeschichtlich geweiteten Perspektive erscheint
das Repertoire der sogenannten Frankoflamen als die Musik einer winzigen Ober-
schicht, einer Elite aus geistlichen Wiirdentrégern, adeligen Patronen und wohl
auch so mancher Angehdriger des biirgerlichen Patriziats, etwa der englische
Wollhandler George Celys'® oder der Briigger Kaufmann Zeghere van Male, aus
dessen Besitz vier Stimmbiicher mit Musik der ersten Hélfte des 16. Jahrhunderts
erhalten sind."' Trotz dieser Einschrankungen ist eine immer grofere Verbreitung
und damit einhergehend auch eine immer hohere kompositorische Aktivitdt im
Laufe des 15. Jahrhunderts festzustellen, auch wenn sich diese Tendenzen kaum
in harten Zahlen festmachen lassen.

Nun kann es nicht eindringlich genug betont werden, dass den Léwenanteil
dieses immer starker anschwellenden Stroms kompositorischer Produktion die
geistliche Musik ausmacht — das heifit primdr Musik auf lateinischsprachige
Texte, die zur Liturgie oder doch zu ihrem Umkreis gehdren.!? Dies ist umso
auffallender, wenn man den Blick auf die vorangegangenen Jahrhunderte rich-
tet, in denen eine so eindeutige Ausrichtung polyphoner Musik auf den gottes-
dienstlichen Gebrauch zumindest fraglich erscheint: Obwohl die Motetten des
13. und 14. Jahrhunderts offenbar immer iiber Ausschnitte aus Melodien des
gregorianischen oder mittelalterlichen Chorals konstruiert wurden, sind doch
viele — vor allem franzosische — Texte der Oberstimmen eindeutig weltlich und
reichen dabei vom oft auch derb erotischen Liebeslied {iber moralische Kri-
tik an den Zeitlduften bis hin zur Invektive gegen personliche Gegner."? Eine

um mehr als eine literarische Reminiszenz handeln diirfte; vgl. H. Colin Slim, «Musicians
on Parnassusy, in: Studies in the Renaissance 12 (1965), S. 134-163, bes. S. 146 und 149
(Kommentar 161, 159). Hinter dem ebenfalls erwéhnten «Nicolo pifar» (S. 144) konnte sich
sogar Nicolaus Schlifer verbergen.

10 George Celys nahm 1474/75 Harfen- und Lauten-Unterricht bei einem Harfenisten aus Calais
namens Thomas Rede und lernte bei ihm unter anderem Lieder namens O freshest flower,
O rosa bella (Bedyngham?), Toujours (= Toujours Bien von Johannes Martini?) und Mine
Heart’s Lust. Alison Hanham, «The Musical Studies of a Fifteenth-Century Wool Merchant»,
in: The Review of English Studies n. s. 8 (1957), S. 270-274; vgl. dies., The Celys and their
World: an English Merchant Family of the 15" Century, Cambridge etc. 1985, S. 33f.

11 Vgl. George K. Diehl, «The Illuminated Music Books of a Renaissance Merchant», in: Stu-
dies in Musicology in Honor of Otto E. Albrecht: A Collection of Essays by his Colleagues
and Former Students at the University of Pennsylvania, hg. V. John Walter Hill, Kassel 1980,
S. 88-109.

12 Ich klammere die komplizierte Frage, ab wann ein Musikstiick als «liturgisch» zu betrachten
ist, im Folgenden aus.

13 Vgl. Mark Everist, French Motets in the Thirteenth Century: Music, Poetry and Genre (Cam-
bridge Studies in Medieval and Renaissance Music), Cambridge 1994, z.B. S. 135-137



90 Wolfgang Fuhrmann

derart heterogene Collage aus «Geistlichem» und «Weltlichem» verschwindet
mit dem Aussterben des mehrtextigen Motettentypus um 1450 fast vollig. Nicht
selten wird stattdessen — wie in den Experimenten des spiteren 15. Jahrhun-
derts mit geistlichen Motetten iiber cantus firmi aus dem weltlichen Repertoire
— Weltliches «vergeistlicht»: Wenn Josquin in seinem Stabat mater den Tenor
der Chanson Comme femme desconfortée von Gilles Binchois verwendet, dann
wird die leidende Frau dieser Chanson zur leidenden Gottesmutter spiritua-
lisiert. Noch deutlicher zeigt sich der Aufschwung geistlicher Musik im Ver-
héltnis zur Messe. Wahrend vor 1400 nur einzelne Teile des Messordinariums
vertont werden und nur eine einzige wirklich zyklische Vertonung, diejenige
von Guillaume de Machaut, entsteht,'* wird zwischen 1400 und 1450 sowohl
mit Satzpaaren (Gloria-Credo, Sanctus-Agnus) als auch mit Messzyklen mit
und ohne Proprium experimentiert, und nach 1450 entstehen zahllose, bald in
die Hunderte gehende zyklische Vertonungen des Messordinariums.

Das hat Folgen auch fiir unser Epochenverstindnis: Wenn die Rede von der
musikalischen Renaissance mehr sein soll als eine blofe konsensuelle Abbrevia-
tur, dann handelt es sich hier, im 15. und 16. Jahrhundert, in allererster Linie um
eine Renaissance der geistlichen Musik. Das ist angesichts der iiblichen Konnota-
tionen des Renaissance-Begriffs ziemlich irritierend. Selbst wenn man nicht mehr
an vulgdrburckhardtianischen (oder vielleicht eher: vulgérnietzscheanischen)
Vorstellungen einer «verweltlichten», «diesseitigen» oder gar «neopaganen» Re-
naissance festhalten mochte, fillt es doch schwer, in diesem Zeitalter eine ent-
schiedene Hinwendung zur geistlichen Sphire zu erkennen. Genau dies scheint
aber in der Musikgeschichte der Fall: Wiahrend in der Polyphonie des «christlichen
Mittelalters» im 13. und 14. Jahrhundert das Geistliche mit dem Weltlichem, sei
es Profanem, ja Obszonem, sei es «Politischem», Herrscherlich-Reprasentativen
oder Moralisch-Kritischem, in uns heute oft anstoBig erscheinender Weise col-
lagiert wurde, setzte sich im 15. und 16. Jahrhundert ein Comeback geistlicher
Musik im grofB3en Stil durch. Genau dies bestimmt jenen Epochenbruch, den man
um 1420/1430 ansetzt und der die musikalische Renaissance einléutet.

Freilich ist das Verhéltnis zwischen geistlicher und weltlicher Sphére auch
hier komplexer, als es zunédchst den Anschein hat. Neben den groflen Kathe-
dralen und Weltkirchen im nordfranzosisch-niederldndischen Sprachraum war
ein weiterer und vermutlich ebenso bedeutender institutioneller Rahmen dieser
geistlichen Polyphonie die fiirstliche Hofkapelle, zentral etwa im burgundischen,

tiber die Motette De la virge Katerine/Quant froidure/Agmina milicie/AGMINA, in der zu
einer urspriinglich dreistimmigen Motette zum Lob der heiligen Katharina eine vierte mit
einem rein weltlichen Liebestext gefiigt wurde, der das Gesicht, die Briiste und die Haare der
Geliebten preist.

14 Vgl. Max Liitolf, Die mehrstimmigen Ordinarium missae-Sdtze vom ausgehenden 11. bis zur
Wende des 13. zum 14. Jahrhundert, Bern 1970; Daniel Leech-Wilkinson, Machaut’s Mass:
An Introduction, Oxford and New York, revised edition 1992 [1990].



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 91

franzosischen oder italienischen Raum. Und dass sich mit der Installation
geistlicher Hofkapellen natiirlich auch ein Prestigezuwachs und das Streben nach
interhdfischer Konkurrenz und Représentation verband — gut zu beobachten etwa
im Machtdreieck zwischen Ferrara, Mailand und der Medici-«Republik» Florenz
—, steht aufler Frage. Auch die Verkniipfung von Geistlichem und Weltlichem wird
keineswegs ginzlich aufgelost, wie zuvor an Josquins Stabat mater angedeutet
wurde und wie sich auch an den zahlreichen Messkompositionen zeigen ldsst,
denen ein weltliches Lied zugrundegelegt wurde — auch wenn dieses meist auch
(wie etwa L’homme armé) im symbolischen Sinne geistlich interpretiert werden
konnte und der Kontrast zwischen weltlich und geistlich kaum jemals so krass
ausfillt wie in mancher Motette des 13. Jahrhunderts.'> Wie stets in vormoder-
nen Zeiten sind religiGse, politische, dsthetische Motive dicht ineinandergefadelt,
ja bis zur Unkenntlichkeit verwoben. Dies widerlegt jedoch nicht den im Kern
geistlichen Charakter und die geistliche Zwecksetzung dieser Musik und der sie
ausfiihrenden Kapellen; auch wenn sich diese zumindest im hdfischen Bereich
im Laufe des 16./17. Jahrhunderts immer stirker zu musikalischen Institutionen
wandelten, blieb ihre primér religidse Funktion doch noch lange gewahrt. Zumin-
dest im 15. Jahrhundert rekrutierten ihre Mitglieder vorwiegend aus dem Klerus;
ihre primére Aufgabe war Teilnahme an Messe und Offizium.

Dies gilt fiir Komponisten wie fiir ihre nicht kompositorisch tdtigen Sén-
gerkollegen. Diese Musiker waren in den Chorschulen der groffen nérdlichen
Kathedralen und Weltkirchen ausgebildet worden — etwa in Cambrai, Antwerpen
oder Briigge. Die besten unter ihnen wurden als Sdnger und/oder als Komponi-
sten in ganz Europa begehrt: an den Hoéfen der Herzoge von Burgund und der
franzosischen Konige, aber auch am Kaiserhof, in Italien, Deutschland oder Spa-
nien. Diese Attraktivitdt der frankoflimischen Sdnger und Sdnger-Komponisten
ist iberzeugend durch die Professionalitdt ihrer Ausbildung erklédrt worden, die
Chorschulen der Kathedralen und Weltkirchen — die sogenannten Maitrisen —
waren so etwas wie Talentschmieden wie im 17. und 18. Jahrhundert die (eben-
falls geistlich fundierten) neapolitanischen Konservatorien oder venezianischen
Ospedali.'® Mit einer modernen Musikhochschule sind diese spétmittelalterlichen
Institutionen freilich nicht zu verwechseln. Der geistliche Rahmen blieb gewahrt:
So erhielten die Chorknaben neben ihrer musikalischen Ausbildung auch die
sonstigen Fundamente der Klerikerbildung — die Kenntnis des Lateinischen und
seiner Grammatik, der Liturgie und des Computus (um die beweglichen Feste des

15 Vgl. Andrew Kirkman, The Cultural Life of the Early Polyphonic Mass: Medieval Context to
Modern Revival, Cambridge 2010.

16  Laurenz Liitteken, «Die maitrise im 15. Jahrhundert. Zum institutionsgeschichtlichen Hinter-
grund der Vorrangstellung franko-flimischer Musiker», in: Professionalismus in der Musik.
Arbeitstagung in Verbindung mit dem Heinrich-Schiitz-Haus Bad Késtritz vom 22.—25. August
1996, hg. von Christian Kaden und Volker Kalisch, Essen 1999 (Musik-Kultur 5), S. 132-144;
ders., Art. «Maitrise», in: MGG?S, Bd. 5 (1996), Sp. 1597-1602.



92 Wolfgang Fuhrmann

Kirchenjahres berechnen zu kénnen) —, und nicht zuletzt wurden sie einer stren-
gen religios-moralischen Disziplinierung unterworfen.'” Wie selbstverstindlich
wurden die meisten von ihnen selbst Kleriker und verbrachten ihr Leben in geist-
lichen Institutionen, sei es in einer Kirche, sei es in einer fiirstlichen Hofkapelle,
wo das Musizieren zu einem groflen Teil im Rahmen der Liturgie stattfand. Nur
sehr wenige Musiker, etwa Heinrich Isaac, scheinen nicht einmal die niederen
Weihen empfangen zu haben, und nur vereinzelt finden sich Komponisten ganz
aullerhalb der klerikalen Institutionen, wie etwa der burgundische Héfling Hayne
van Ghizeghem.

Dieser geistliche Rahmen bedingt sogar den oft bemerkten Umstand, dass
viele der Komponisten, deren Lebensldufe wir einigermaf3en nachvollziehen kon-
nen, zumindest einmal in ihrem Leben nach Italien gereist sind. Als Friihform
des Grand Tour, der Kavaliers- und Bildungsreise spaterer Jahrhunderte, ldsst
sich dies nicht deuten, die Italienreisen hatten einen durchaus handfesten Sinn:
Die blithende Wirtschaft und Kultur des Italiens der Renaissance und die dar-
aus resultierende, oben bereits angedeutete heftige Konkurrenz der italienischen
Stadtstaaten und Fiirstentiimer untereinander machten die Bedingungen fiir Mu-
siker besonders attraktiv. Uberdies war es wohl auch die Nihe zum Papsttum, die
engen Klientelverhiltnisse, die ganz Italien mit dem Vatikan verbanden, die fiir
die Musiker eine italienische Reise besonders attraktiv erscheinen lie3. Denn fiir
einen Kleriker, der nicht von seiner Hinde Arbeit leben durfte und konnte, war
die hauptsédchliche Einnahmequelle die Versorgung durch ein kirchliches Bene-
fizium, oder besser gleich durch deren mehrere, etwa die Einkiinfte eines Altars
in einer bestimmten Kirche, wie sie durch den Zehnten und andere Einnahme-
quellen garantiert wurden. Erlangen lieBen sich diese Benefizien nur in einem
komplizierten Marsch durch die Institutionen der papstlichen Biirokratie, der mit
Gebiihren und wohl auch Bestechungsgeldern gepflastert war und iibrigens kei-
neswegs von vornherein den Erfolg garantierte. Umso wichtiger war es fiir die
Musiker, einen Fiirsten als ihren Fiirsprecher zu wissen, der iiber gute, am Ende
gar verwandtschaftliche Kontakte zum romischen Bischof verfiigte, um womag-
lich gelegentlich selbst vor Ort in Rom ihre Sache betreiben zu kdnnen. '

Mankann die immer grof3ere Verbreitung geistlicher—freilichauch weltlicher—
Polyphonie im 15. Jahrhundert auch an anderen Quellen erkennen, etwa an den
Griindungsdaten der Chorschulen, in denen die frankoflimischen Musiker ihre
Ausbildung empfingen, die sich im Laufe des 15. (und noch des 16.) Jahrhunderts

17  Alejandro Enrique Planchart, «The Early Career of Guillaume Du Fay», in: JAMS 46 (1993),
S. 341-368: 350f.

18 Vgl. Pamela Starr, Music and Music Patronage at the Papal Court, 1447—1464 (Ph. D. the-
sis), Yale University 1987 (besonders die eindringliche Schilderung eines Behdrdengangs von
Johannes Pulloys als Prokurator fiir Johannes Ockeghem, S. 40-62); dies., «<Rome as the Cen-
tre of the Universe: Papal Grace and Music Patronage, in: Early Music History 11 (1992),
S. 223-262 (hier eine verkiirzte Fassung von Pulloys’ Tétigkeit S. 228-234).



«Englischey und irdische Musik im 15. Jahrhundert 93

hiufen, an der zunehmenden Zahl von ausdriicklich der Polyphonie gewidmeten
Séngerkapellen in weltlichen oder geistlichen Herrschaften, an der Zunahme der
Manuskriptproduktion (auch der institutionellen, planméBigen Anlage eines Re-
pertoires etwa in der pépstlichen Kapelle) — und nicht zuletzt an einem immer
starker anschwellenden Chor, der die Praxis des kunstvoll-polyphonen Gesangs,
des discantus oder canfto figurato, mit einer Flut von Schméahreden iiberzieht —
vor allem, was seine Anwendung im geistlichen Bereich betrifft. Diese Verdam-
mung der Polyphonie war eine Tradition, die wenigstens bis ins 13., wenn nicht
ins 12. Jahrhundert zuriickging und damit in die Griinderzeiten einer rhythmisch
einigermallen koordinierten Mehrstimmigkeit."” Aber sie erreichte im 15. Jahr-
hundert erstaunliche Lautstdrke. Rob Wegman hat vor wenigen Jahren eine Fiil-
le von Belegen zusammengestellt, in denen sich die Zeitgenossen des 15. und
frithen 16. Jahrhunderts gegen polyphone Kunstmusik wandten, und daraus so-
gar eine «Crisis of music in early modern Europe» zwischen 1470 und 1530 zu
konstruieren versucht.”” Niichtern betrachtet, belegen die Befunde freilich eher
das Gegenteil. Denn sie gehen mit dem beschriebenen ungeheuren Aufschwung
der Pflege geistlicher Polyphonie an groflen Weltkirchen und fiirstlichen oder
geistlichen Hofkapellen parallel. Dass der Chor der Verdchter dieser Art von Mu-
sik immer lauter wird, ist eine natiirliche Folge dieser blilhenden Landschaften,
deutet aber gerade nicht auf eine «Krise» der Musik hin, allenfalls auf eine Krise
ihres Verstédndnisses.

2. Die geschmihte Polyphonie

Bei den geistlichen Gegnern polyphoner Kunstmusik handelte es sich in der Mehr-
heit um Frommigkeitstheologen, die den gesellschaftlichen Entwicklungen des
hohen und spéten Mittelalters skeptisch gegeniiberstehen, vor allem der Zunahme
des gesellschaftlichen Reichtums (und seiner zunehmenden Ungleichverteilung)
sowie der Ausdifferenzierung eines stiddtisch-weltlichen Bereichs. Gepredigt
wird eine reformatio, eine Riick-Formierung, Riickwendung zu den asketischen
Idealen des Monchstums und durch dieses hindurch bzw. dariiber hinaus zum
besitzlosen Gemeinschaftsleben der vita apostolica. Im Rahmen der Fragestel-
lung nach Musik als Medium zum Heil muss hier zumindest ein einziger Autor

19  Vgl. Wolfgang Fuhrmann, Herz und Stimme. Innerlichkeit, Affekt und Gesang im Mittelalter
(Musiksoziologie 13), Kassel 2004, S. 251-254, und zu einem moglichen Zeugnis des 12.
Jahrhunderts (Aelred von Rievaulx) S. 231-236.

20 Rob C. Wegman, The Crisis of Music in Early Modern Europe 1470-1530, New York
etc. 2005.



94 Wolfgang Fuhrmann

herangezogen werden, um kurz, aber in typischer Weise vor Augen zu fiihren, wie
solche Argumentationen verliefen. Am 30. November 1494 erklarte der Domi-
nikaner Girolamo Savonarola in einer Predigt im Dom zu Florenz — eben jenem
Dom, dessen Weihe fast sechzig Jahre zuvor in Guillaume Dufays Motette Nuper
rosarum flores besungen worden war: «Die Lobgesidnge und die gottlichen Offizi-
en in der Kirche» — also Messe und Stundengebet — «sind eingefiihrt worden, auf
dass Gott immer gelobt werde. Aber wir haben heute diese gottlichen Lobgesédnge
zu weltlichen Dingen pervertiert, in mehr- und einstimmige Gesénge» — musiche
e canti — «die die Sinne und das Ohr entziicken, und nicht den Geist; und das ge-
schieht nicht zur Ehre Gottes. Und wenn auch diese Gesédnge den Ohren siif3 klin-
gen, so ziigeln sie doch nicht die Seele, noch richten sie sie auf den Geschmack
der gottlichen Dinge, und deswegen wire es notwendig, zur alten Einfachkeit zu-
riickzukehren und die Offizien ohne viel Singerei, sondern allein mit Andacht und
nur geringer Bewegung der Stimme und mit Einfachkeit zu rezitieren.»*! (Diese
letzte Forderung erinnert auffallend an einen bekannten Bericht des Augustinus
tiber Athanasius.)* In derselben Weise ermahnte Savonarola in anderen Predigten
die Nonnen, die sein Konvent beaufsichtigte, von den canti figurati und anderem
weltlichen Pomp Abstand zu nehmen;* und die Benediktinerinnen von Murate
unterrichtete er dariiber, dass der canto figurato vom Satanas erfunden worden
sei und man die Gesangsbiicher wegwerfen sollte.>* Schliellich griff Savonarola

21 «Accid che Dio sia sempre laudato, sono poste le laude e gli officii divini nella Chiesa. Ma
noi oggidi abbiamo convertite queste laude divine in cose seculari e in musiche e canti che
delettino el senso e 1’orecchio e non lo spirito; e questo non € onore di Dio; e benché questi
canti siano dolci agli orecchi, tamen non infrenano 1’anima, né la tengano infrenata al gusto
delle cose divine, e perd sarebbe di bisogno tornare a quella prima simplicita e che si dices-
sino gli officii sanza tanti cantamenti, ma solo con devozione e con poca flessione di voce e
semplicemente.» Savonarola, Prediche sopra Aggeo [Haggai], hg. von Luigi Firpo, Rom 1965
(Girolamo Savonarola: Edizione nazionale delle opere 2), 30. NoV. 1494, S. 115; zit. nach
Patrick Macey, Bonfire Songs: Savonarola’s Musical Legacy, Oxford 1998, Anm. &, S. 93.

22 Aliguando autem hanc ipsam fallaciam inmoderatius cavens erro nimia severitate, sed valde
interdum, ut melos omne cantilenarum suavium, quibus Davidicum psalterium frequentatur,
ab auribus meis removeri velim atque ipsius ecclesiae, totiusque mihi videtur, quod de Alexan-
drino episcopo Athanasio saepe dictum mihi commemini, qui tam modico flexu vocis faciebat
sonare lectorem psalmi, ut pronuntianti vicinior esset quam canenti. Augustinus, Confessio-
nes X, 33,50, hier zitiert nach Augustinus, Bekenntnisse, zweisprachige Ausgabe, aus dem
Lateinischen von Joseph Bernhart, mit einem Vorwort von Ernst Ludwig Grasmiick, Frankfurt
a.M. 1987, S. 564 (lat. Text nach Saint Augustin, Confessions, hg. von Pierre de Labriolle,
Paris I 1950°, II 19473).

23  Savonarola, Prediche sopra Aggeo (Anm. 21), S. 19, vgl. Macey, ebd., S. 95.

24 «[E] ho detto loro che quello canto figurato 1’ha trovato Satanasso e che le gettino via questi
libri di canti e organi.» Savonarola, Prediche sopra i Salmi, hg. von Vincenzo Romano, Rom
1969 (Girolamo Savonarola: Edizione nazionale delle opere 2), S. 181f., zit. nach Macey,
ebd., Anm. 16, S. 96. Indirekt beweisen diese Zeugnisse, wie verbreitet die Praxis polyphoner
Musik auch in Florentiner Nonnenkldstern war.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 95

in Predigten im Friithjahr 1496 die Fiirsten und ihre Kapellen direkt an: «Der Herr
will diese Dinge nicht, sondern sagt: Aufer a me tumultum carminum tuorum et
cantica lyrae tuae non audiam» — Amos, 5. Kapitel, Vers 23, was Savonarola
sogleich in seinem Sinne iibersetzt als: «Tu weg von mir diese schonen canti
figurati. Diese Herren haben die Sdngerkapellen, die einem regelrechten Tumult
gleichen (wie der Prophet hier sagt), denn da steht ein Sénger mit einer groflen
Stimme wie ein Kalb und die anderen schreien um ihn herum wie die Hunde und
man versteht kein Wort von dem, was gesungen wird.»*

Soweit also Savonarola. Man konnte auch Thomas a Kempis, Giovanni
Caroli, Dionysius den Kartduser oder Erasmus von Rotterdam zitieren, die sich
in dhnlicher Weise, wenn auch weniger schroff gedufert haben (wobei die Reich-
weite und die Adressaten dieser Uberlegungen stark differieren). Savonarola aber
ist deswegen unser Kronzeuge, weil er nicht bei diesen theoretischen Uberlegun-
gen stehen blieb. Wihrend er diese Predigten vor bis zu 10.000 Florentinern hielt,
hatte er eine Art von geistlicher Fiihrerschaft in Florenz iibernommen (nach der
Vertreibung der Medici am 8. November 1494); eine Reihe von Sittengesetzen
wie das Verbot von «Sodomie», Gliicksspiel oder ein (niemals durchgefiihrter)
Beschluss zur Vertreibung der Juden aus der Republik wurden durch seine Pre-
digten sozusagen vorbereitet und ideologisch untermauert, bevor der gro3e Rat
der Stadt sie beschloss.?® In seinem Auftrag durchsuchten fanatisierte Kinder und
Jugendliche — Savonarolas fanciulli — private Hauser nach weltlichen Luxusgii-
tern. Der beriihmte Florentiner Karneval wurde umfunktioniert zu einer religi-
Osen Veranstaltung, auf deren Hohepunkten weltliche Giiter auf einem grof3en

25  «l Signore non vuole queste cose, ma dice: Aufer a me tumultum carminum tuorum et cantica
lyrae tuae non audiam [Am 5,23]; dice Dio: lieva via quelli tuoi belli canti figurati. Egli hanno
questi signori le cappelle de’ cantori che bene pare proprio uno tumulto (come dice qui el pro-
feta), perché vi sta 1a un cantore con una voce grossa che pare un vitello e li altri gli cridono
atorno come cani e non s’intende cosa che dichino. Lasciate andare e’ canti figurati, e cantate
e’ canti fermi ordinati dalla Chiesa.» Savonarola, Prediche sopra Amos e Zaccaria, Bd. 2, hg.
von Paolo Ghiglieri, Rom 1971 (Edizione nazionale delle opere di Girolamo Savonarola),
I, S. 23, zit. nach Macey, ebd., Anm. 25, S. 98. Vgl. die Behauptung von Kardinal Dome-
nico Capranica (1400-1458), die Sénger von Papst Nikolaus V. wiirden wie ein Sack Ferkel
schreien (Wegman, Crisis [Anm. 20], S. 24). Interessanterweise zieht schon der Wiistenva-
ter Pambo (ca. 320/330—vor 373) in einer allerdings apokryphen Anekdote einen dhnlichen
«tierischen» Vergleich: «Wie kann ein Monch Zerknirschung besitzen, wenn er in der Kirche
oder Monchszelle steht und briillt wie die Ochsen?» Zitiert nach: Othmar Wessely, «Die Mu-
sikanschauung des Abtes Pambo», in: Anzeiger der Phil-hist. Klasse der Osterreichischen
Akademie der Wissenschaften 89/4 (1952), S. 46-62: 51. Welchen dokumentarischen Status
auch immer man diesen Polemiken zusprechen mdochte, jedenfalls lassen sie sich nicht fiir
jene Art sduselnd-verhauchender Stimmgebung heranziehen, die im Gefolge eines beriihmten
englischen Vokalensembles vielen auch heute noch als unabdingbar fiir die Auffithrung von
Renaissance erscheint.

26 Macey, Bonfire Songs (Anm. 21), S. 16f. Die Judenvertreibung wurde offenbar rein aus 6ko-
nomischen Erwédgungen unterlassen. Hier auch das Folgende.



96 Wolfgang Fuhrmann

Scheiterhaufen — dem «Fegefeuer der Eitelkeiten» — verbrannt wurden. Darunter
Musikinstrumente und wohl auch Noten. Die Kapellen an den drei bedeutendsten
Florentiner Kirchen — die Kathedrale Santa Maria del Fiore, das Baptisterium San
Giovanni und die Kirche Santissima Annunziata — waren schon im Maérz 1493,
wohl ebenfalls unter dem steigenden Machteinfluss Savonarolas und seiner An-
hénger, aufgelost worden.”’

Soll man darin nun mit Wegman eine «crisis of music» erblicken? Gewiss gilt:
Savonarolas Argumente gegen die Polyphonie stehen im Kontext einer eineinhalb
Jahrtausende alten Diskussion liber Notwendigkeit und Zweck des dufleren Gottes-
dienstes und vor allem der religiosen Musik. Die Tonlage dieser Diskussion hatte
sich seit der Entwicklung kunstvoller Polyphonie im Abendland — und der parallel
entstandenen Kirchen- und Liturgiekritik gewisser «héretischer» Bewegungen —
verschirft, und im 15. Jahrhundert nahm, wie erwdhnt, die Frequenz und wohl
auch der Erregungsgrad der AuBerungen zu. In dieser Diskussion wurde stets das
Innere, der Geist oder das Herz, gegen die Verlockungen des AuBeren, des Wohl-
lauts, der Stimme ausgespielt; im 15. Jahrhundert spielten die Eitelkeit der Fiirsten,
die Kosten der Kapelle, der zweifelhafte moralische Lebenswandel der Sdnger mit
hinein, aber der eigentliche Kernpunkt des Arguments war die verfiihrerische Sinn-
lichkeit des Gesangs, der das Ohr kitzelte, aber die Worte des Heiligen Geistes
unverstindlich machte und so den Geist dem Verderben anheim fallen lie3. Niich-
terner und ohne die starke moralisierende Komponente kann man dieses Argument
auch bei Huldrych Zwingli finden, dessen beildufige AuBerungen zur Gestaltung
des Gottesdiensts, zur Doktrin verfestigt, ebenso einschneidende, aber entschieden
lingerlebige Konsequenzen hatten als die Savonarolas.?®

Sollen wir daraus schlieBen, dass die kunstvolle Polyphonie von vornher-
ein als tendenziell irreligios aufgefasst wurde oder gar intendiert war, dass etwa
die zyklische Messe, wie es die éltere Forschung gesehen hatte, als autonomes
Kunstwerk, als eine Art fiinfsdtzige Vokalsymphonie ins Leben trat, fiir das die
Kirchen und Hofkapellen nur eine Art Konzertpodium darstellten? Wohl kaum,;
es wird schwerlich angehen, den Beflirwortern und Praktikern der kunstvollen
geistlichen Polyphonie einfach jede Art von religidser Zwecksetzung abzuspre-
chen, und sie etwa zu Begriindern musikalischer Autonomie und zu &dsthetischen
Opponenten kirchlicher Dunkelméinner zu ernennen. «Die» Kirche war keine
monolithische Institution und selbst das Papsttum hatte mindestens bis zum Tri-
dentinum recht wenig zur Pflege der Kirchenmusik zu sagen.”” Die Ansichten

27 Vgl. auch Frank A. D’Accone, «The Singers of San Giovanni in Florence during the
15" Century», in: JAMS 14 (1961), S. 307-358; 346-349.

28 Vgl allerdings die differenzierte Interpretation bei Markus Jenny, Zwinglis Stellung zur Musik im
Gottesdienst, Ziirich 1966 (Schriftenreihe des Arbeitskreises fiir evangelische Kirchenmusik 3).

29  Auch der Autoritdtsanspruch der pédpstlichen Sénger blieb, wenn man nicht in die Zeit Karls
des Groflen zuriickgehen will, zumindest bis zur ersten Hélfte des 16. Jahrhunderts auBerhalb
Roms weitgehend rhetorische Behauptung, vgl. Klaus Pietschmann, «<Eadem capella in toto



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert .7,

zur religidsen Signifikanz der Polyphonie waren durchaus vielfiltiger, als es die
bisher zitierten Zeugnisse vermuten lassen, und sie fand durchaus ihre Beflirwor-
ter, die ihre religiose Legitimation zu begriinden versuchten. Diesen Bestrebungen
miissen wir uns nun zuwenden, um die Gegenposition der polyphoniefeindlichen
Reformer zu rekonstruieren — eine zugegebenermalBen weniger deutlich artiku-
lierte, weniger in sich geschlossene Position, dafiir aber eine, die musikhistorisch
letztlich siegreich blieb.

3. Rechtfertigungen der Polyphonie (1): Memoria

Dass das Singen geistlicher Gesdnge und das Vernehmen solchen Gesangs dem
Horer den Weg zum Heil 6ffnen kann, indem die affektive Wirkung der Musik sein
verhdrtetes Herz empfénglich macht fiir das Gotteswort, das ist spétestens seit
dem frithen Mittelalter weitverbreitete Uberzeugung im lateinischen Westen. Hier
soll es jedoch um die Frage gehen, wie und warum denn kunstvolle Polyphonie im
Laufe des 15. Jahrhunderts gerade im religiosen Kontext so reich zum Einsatz ge-
kommen ist, wo sie doch, zumindest nach der Uberzeugung eines Savonarola, eine
Erfindung des Satans war. Eine so streng, ja bis zur Verdiisterung die moralische
Reinheit ihrer Mitglieder iiberwachende Institution wie die Kathedrale von Cam-
brai, an der der Komponist Guillaume Dufay frithe und spéte Jahre verlebte,* hat
die mehrstimmige Kirchenmusik entschieden gepflegt und gefordert. Ein selbst
nach den Mafistédben seiner Zeitgenossen als religioser Fanatiker zu bezeichnender
Fiirst wie Ercole I d’Este von Ferrara® holte den Komponisten Josquin Desprez
trotz seiner hohen Honorarforderungen und des ihm vorauseilenden Rufs einer
eigenwilligen Personlichkeit als Kapellmeister an seinen Hof; Josquin kompo-
nierte fir ihn seine monumentale Psalm-Motette Miserere mei, Deus, und der
Bologneser Humanist Giovanni Sabadino degli Arienti pries Ercoles Griindung
seiner kostspieligen Hofkapelle beim Amtsantritt ausdriicklich als Zeichen seiner

terrarum orbe primatum obtinuity — Hintergriinde und Auspragungen des Autoritatsanspruchs
der pépstlichen Sanger im 16. Jahrhunderty», in: Autoritit und Autoritditen in musikalischer
Theorie, Komposition und Auffiihrung», = Trossinger Jahrbuch fiir Renaissancemusik
3 (2004), S. 81-96.

30 Vgl Craig Wright, «Dufay in Cambrai: Discoveries and Revisions», in: JAMS 28 (1975),
S. 175-229; 203, sowie Planchart, «Early Career» (Anm. 17), S. 350f. und 367.

31 Werner L. Gundersheimer, Ferrara: The Style of a Renaissance Despotism, Princeton 1973,
S. 185-199. Vgl. auch Lewis Lockwood, Music in Renaissance Ferrara 1400—-1505: The
Creation of a Musical Center in the Fifteenth Century, Cambridge (Mass.) 1984, S. 124 und
129 etc. (Neuausgabe New York etc. 2009, S. 136 und 142.)



98 Wolfgang Fuhrmann

«religioney, als einen triumphus religionis.** Nicht nur waren die allermeisten Mu-
siker der Zeit (wie schon erwidhnt) Kleriker, prominente Komponisten wie Dufay
oder Josquin, Pierre de la Rue und selbst Heinrich Isaac (als Nicht-Kleriker eher
eine Ausnahmeerscheinung) waren, wie ihre Testamente und Legate beweisen, si-
cherlich nicht irreligiés. Und doch haben Dufay und Josquin — vermutlich auch
schon der Dichter und Komponist Guillaume de Machaut im 14. Jahrhundert®
— sich testamentarisch eigene Kompositionen zu ihrem Gedéachtnis gestiftet: So
umfassen die in Dufays Testament festgelegten Stiftungen neben der Gabe eines
Marienbilds und von Wachskerzen sowie Almosen fiir Spitiler, Gefangene, Lepra-
kranke, Beginen und eine Rekluse auch eine Auffiihrung seiner eigenen Requiem-
Vertonung am Tag nach dem Begrédbnis sowie eine jdhrliche Auffiihrung der von
Dufay selbst komponierten Messe fiir den heiligen Anthonius von Padua sowie
zweier Motetten am Tag dieses Heiligen.** Josquin wiederum hat, den Akten des
Kathedralkapitels von Condé-sur-LEscaut zufolge, in seinem Testament verfiigt,
dass er seine Motette Pater noster — Ave Maria wihrend allen allgemeinen Prozes-
sionen im Kirchenjahr vor seinem Haus gesungen haben wollte.*

Fromme und wohltédtige Gaben, aber auch liturgisch-musikalische Stiftun-
gen solcher Art sollen zur Memoria beitragen, dem erinnernden Andenken an
die Toten durch die Lebenden, dem seit dem Friihmittelalter in der Liturgie ein
fester Platz zukommt.*®* Wenn eine abwesende oder tote Person wahrend des

32 Gundersheimer, Ferrara (Anm. 31), S. 194f.

33 Vgl. Leech-Wilkinson, Machaut'’s Mass (Anm. 14), S. 8-13; Anne Walters Robertson, «The
Mass of Guillaume de Machaut in the Cathedral of Reimsy, in: Plainsong in the Age of
Polyphony (Cambridge Studies in Performance Practice 2), hg. von Thomas Forrest Kelly,
Cambridge 1992, S. 100-139.

34 Dufays Testament ist ediert in Jules Houdoy, Histoire artistique de la cathédrale de Cambrai,
Lille 1880 (Repr. Geneve 1972), S. 409-414. Zur Identifikation der hier genannten Werke
vgl. David Fallows, Dufay (The Master Musicians), London 19872 (1982), S. 190, und Ale-
jandro Enrique Planchart, «Guillaume Du Fay’s Second Style», in: Music in Renaissance Ci-
ties and Courts: Studies in Honor of Lewis Lockwood, hg. von Jessie Ann Owens and Anthony
M. Cummings, Warren (Michigan) 1996, S. 307-340, Anm. 33, S. 315.

35 Herbert Kellman, «Josquin and the Courts of the Netherlands and France: The Evidence of
the Sourcesy, in: Josquin des Prez: Proceedings of the International Josquin Festival Confe-
rence New York 1971, hg. V. Edward E. Lowinsky und Bonnie J. Blackburn, London etc. 1976,
S. 181-216, hier S. 208f.

36 Grundsitzlich dazu die Schriften von Otto Gerhard Oexle: «Memoria und Memorialiiberliefe-
rung im fritheren Mittelalter», in: Friihmittelalterliche Studien 10 (1976), S. 70-95; ders., «Die
Gegenwart der Toteny, in: Death in the Middle Ages (Medieaevalia Lovaniensia I/IX), hg. von
Herman Braet und Werner Verbeke, Leuven 1983, S. 19-77; ders., «Memoria und Memorial-
bild», in: Memoria. Der geschichtliche Zeugniswert des liturgischen Gedenkens im Mittelalter
(Miinstersche Mittelalter-Schriften, Bd. 48. Bestandteil des Quellenwerks Societas et Fraterni-
tas), hg. von Karl Schmid und Joachim Wollasch, Miinchen 1984, S. 384-440; ders., «Memoria
als Kultur», in: Memoria als Kultur (Veroffentlichungen des Max-Planck-Instituts fiir Geschich-
te 121), hg. von Otto Gerhard Oexle, Gottingen 1995, S. 9-78.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 99

Memento-Gebets im Kanon der Messe genannt wurde, dachte man, dal3 diese
personlich am eucharistischen Opfer teilnehmen wiirde, ein Konzept, das vom
Liturgiehistoriker Rupert Berger «Gegenwart durch Namensnennung» benannt
worden ist.’” Indem die Gemeinschaft der Lebenden im Namen dieses verstor-
benen Individuums einen liturgischen oder geistlichen Akt vollzieht, gedenkt sie
nicht nur seiner, sie trdgt auch zur Tilgung seiner Siindenlast und damit zur Ver-
kiirzung des Aufenthalts im Fegefeuer bei.

Dieser scheinbar rein geistliche Akt des liturgischen Gedenkens hat einschnei-
dende Konsequenzen auch fiir die Ausbildung der Individualitéit im lateinischen
Westen. Der Biograph des Bischofs Benno von Osnabriick (11. Jahrhundert) er-
klért, dass Benno nicht zu jenen hervorragenden Méannern gehdren solle, von de-
nen der Nachwelt kein Gedéchtnis tiberliefert wire, nulla sit posteris transmissa
memoria, auf dass fiir ihn gebetet werden mdge, noch dazu an jenem Ort, den er
selbst gegriindet hat. Und ausdriicklich betont der Verfasser, dass er keinerlei ha-
giographische Intentionen hat, sondern Benno mit all seinen Schwéchen, seiner
Erregbarkeit, unerbittlichen Hérte und Neigung zum Zorn darstellen wolle, denn,
so fligt er mit makelloser Logik hinzu: «Wenn er ndmlich in seinen Handlungen
ganz ohne Unvollkommenheit gewesen wére, so miilte ja nicht er dem Gebet
anderer empfohlen werden, sondern selbst angefleht werden, fiir uns zu beten.»*®
Eine Konsequenz dieser erinnernden Hinwendung zur Individualitdt ist das Me-
morialportrdt.’® Dufays Grabmal beispielsweise ist vor seinem Tod nach seinen
eigenen Angaben angefertigt worden und spielt in seinen testamentarischen Ver-
fligungen zu seinem liturgischen Gedenken eine tragende Rolle.* Gilles Joye,
Theologe und Komponist in Briigge, ist uns durch ein Gemélde bekannt, das
moglicherweise von Hans Memling stammt, und das vermutlich ebenfalls an sei-
ner Grabstitte in der Sakristei von Sankt Donatian in Briigge aufgestellt wurde.*!
Und vor einigen Jahren wurde das Bild von Jakob Obrecht, einem anderen wich-
tigen Komponisten des spiten 15. Jahrhunderts, wiederentdeckt.*” Solche Me-
morialbilder sind von dullerster Genauigkeit in der Wiedergabe der physischen
Erscheinung ihrer Stifter, sie versuchen ihn (oder sie) als Individuum zu erinnern.

37 Rupert Berger, Die Wendung «offerre pro» in der romischen Liturgie (Liturgiewissenschaft-
liche Quellen und Forschungen 41), Miinster (Westfalen) 1964, S. 228, zitiert bei Oexle,
«Memoria und Memorialiiberlieferung» (Anm. 36), S. 85.

38 Karl Schmid, «Der Stifter und sein Gedenken. Die Vita Bennonis als Memorialzeugnis»,
in: Tradition als historische Kraft. Interdisziplindre Forschungen zur Geschichte des friihe-
ren Mittelalters, hrsg. V. Norbert Kamp und Joachim Wollasch, Berlin — New York 1982,
S. 297-322; 297-299.

39  Vgl. Oexle, «Memoria und Memorialbild» (Anm. 36).

40  Fallows, Dufay (Anm. 34), Tafeln | und 2.

41  Abbildung in: David Fallows, Art. «Joye, Gilles», in: NGrove 1980, Bd. 9, S. 742.

42 Wiedergegeben auf dem Umschlag und als Frontispiz von Rob C. Wegman, Born for the
Muses: the Life and Masses of Jacob Obrecht (Oxford Monographs on Music), Oxford 1994.



100 Wolfgang Fuhrmann

Im selben Sinne erinnern einige der bedeutendsten polyphonen Kompositio-
nen der Zeit — Machauts Messe (wenn sie denn wirklich fiir diesen Zweck kom-
poniert worden ist)** — und die angefiihrten Werke Dufays und Josquins an ihre
Schopfer. Solche Verwendung von Polyphonie zum Zweck des liturgischen Ge-
denkens war nichts Ungewdhnliches; wie die Forschungen der letzten Jahrzehnte
gezeigt haben, war sie gerade im Bereich der Messe die Regel;* ungewohnlich
war allenfalls, dass sich die Komponisten ihre eigenen Werke und damit ihre per-
sonliche Schreibart zum Gedenken setzten, gleichsam als ein Memorialbild im
Medium der Musik. Es war aber auch nicht ungewohnlich, dass ein Komponist
fiir einen verstorbenen Kollegen ein entsprechendes Werk schrieb: In seiner Dé-
ploration auf Johannes Ockeghem fordert Guillaume Crétin dessen Nachfolger
als Trésorier von St-Martin des Tours, Evrard de la Chapelle, auf:

«Et tous les jours, si I’aisement avez, Und lasst allezeit, wenn es Euch moglich ist,
Quelque motet sonnez qui a Dieu plaise Eine Gott gefillige Motette erklingen
Pour le deffunct, il en sera bien aise.»* fiir den Verstorbenen, sie wird ihm helfen.

Ob Evrard dieser Aufforderung nachgekommen ist, wissen wir nicht, aber dass
Josquin ein ebenfalls auf Ockeghems Tod geschaffenes Gedicht von Jean Molinet,
Nymphes des bois, mit dem Introitus der Totenmesse, dem Requiem aeternam, im
Tenor vertonte und mit den Worten requiescant in pace schloss, ist wohl im ganz
handfesten Sinne einer solchen Memorialpraxis zu verstehen. Gleichzeitig aber
erldutert uns diese (vielleicht noch weiter verbreitete) Praxis auch, dass zumin-
dest den Komponisten selbst und den vielen Zeitgenossen, die eine Messe in con-
trapuncto oder in discantu bestellten, gerade polyphone Kunstmusik keineswegs
als irreligids erschien. Polyphonie, die manch reformerisch gesonnener Theologe
als Klangpfad zur Holle betrachtete, erschien diesen Musikern und vielen Glaubi-
gen im allerwdrtlichsten Sinne als Medium des Heils, das die Wartezeit der Seele
im Fegefeuer verkiirzte und so den Himmel 6ffnete.

Die Praxis der liturgischen Memoria bildete den sozialgeschichtlichen Le-
gitimationsrahmen der Polyphonie (weitere Aspekte, etwa die flirstliche Re-
préisentation, sind wichtig, aber in unserem Zusammenhang nicht relevant).

43 Vgl. Anm. 33.

44 Vgl grundsitzlich Barbara Haggh, «Foundations or Institutions? On Bringing the Middle
Ages into the History of Medieval Musicy, in: Acta Musicologica 68 (1996), S. 87—128. Um
nur eines von unzidhligen dokumentierten Beispielen zu zitieren: 1477 errichtete Maria von
Burgund an der Kathedrale Notre-Dame in Briigge eine Stiftung von £72 jahrlich fiir zwolf
feierliche Messen mit discantus an hohen Feiertagen. Reinhard Strohm, Music in Late Me-
dieval Bruges, Oxford 1990% (1985), S. 49, mit Verweis auf Joseph Gailliard, Inscriptions
Junéraires et monumentales de la Flandre Occidentale, Bruges 1856, Bd. 2, S. 456.

45  Déploration de Guillaume Crétin sur le trépas de Jean Okeghem: musicien |[...], hg. von Ernest
Thoinan, Paris 1864, S. 41.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 101

Freilich wirft diese extrinsische Legitimation die Frage nach ihrer intrinsischen
Begriindung auf. Vor welchem Hintergrund begriffen die Komponisten diese Mu-
sik? Was war die — um einen Begriff des Kirchenhistorikers Berndt Hamm zu
bemiihen — frommigkeitstheologische Rechtfertigung dafiir, {iber die durch Tradi-
tion und Legende geheiligten Choréle hinauszugehen?*® Die Antwort darauf wird
schon im Titel dieses Beitrags angedeutet. Polyphone Kunstmusik im 15. Jahr-
hundert bewegt sich im Spannungsfeld zwischen englischer und irdischer Musik.

4. Rechtfertigungen der Polyphonie (2): Polyphonie als
«englische» Musik

Das Adjektiv «englisch» ist dabei bewusst doppeldeutig gewdhlt. Bekanntlich
hat die englische Musik, bedingt durch die Besetzung weiter Teile Frankreichs
durch englische Truppen zwischen 1415 und 1453, hier ein einziges Mal, doch
umso entscheidender, in die Entwicklung der kontinentalen Kunstmusik einge-
griffen: Englische Improvisationstechniken, englisches Komponieren, englische
Gattungen stellten entscheidende Weichen fiir die musikalische Renaissance und
tibten einen starken Einfluss auf franko-fliimische Komponisten, insbesondere
Guillaume Dufay aus, wihrend gleichzeitig eine regelrechte und historisch ein-
malige «Invasion» englischer Musik in kontinentale Manuskripte zu verzeichnen
ist. Zwischen ca. 1420 und 1460 ist die Entwicklung der englischen Musik in
kontinentalen Quellen sogar besser dokumentiert als auf den britischen Inseln
selbst, in deren Institutionen Manuskripte nach dem Veralten ihres Repertoires
vernichtet bzw. zum Binden anderer Manuskripte verwendet wurden.

Zugleich lasst sich die Entwicklung, die die européische geistliche Kunst-
musik ab dem frithen 15. Jahrhundert nimmt, zumindest teilweise als Reaktion
auf die Vorwiirfe erkldren, die ihr bis dahin begegnet waren. Dazu miissen wir
noch einmal einen, den prominentesten und — zumindest was die Dauer seiner
Rezeption betrifft — wirkmaéchtigsten Gegner der Polyphonie bemiihen, auch
wenn er sich bereits im 14. Jahrhundert geduflert hatte. Die beriihmte Bulle
Papst Johannes’ XXII. Docta sanctorum patrum (1324/25)*" nennt als gewichtige

46 Berndt Hamm, «Frommigkeit als Gegenstand theologiegeschichtlicher Forschung: Metho-
dische Uberlegungen am Beispiel von Spétmittelalter und Reformation», in: Zeitschrift fiir
Theologie und Kirche 74 (1977), S. 464-497; ders., Frommigkeitstheologie am Anfang des
16. Jahrhunderts: Studien zu Johannes von Paltz und seinem Umbkreis (Beitrdge zur Histori-
schen Theologie 65), Tiibingen 1982.

47 Dazu nun die grundlegende Untersuchung von Franz Kérndle, «Die Bulle Docta sanctorum
patrum. Uberlieferung, Textgestalt und Wirkungy, in: Musikforschung 63 (2010), S. 147-165.



102 Wolfgang Fuhrmann

Vorwiirfe die Auflésung des Kirchengesangs in kleine und kleinste Noten(werte),
die Unkenntnis der fundamenta, ndmlich des Antiphonars und Graduale und der
darin verwendeten foni (also der Kirchentonarten), und generell eine empé6rende
Verweltlichung, die sich in Formulierungen wie «Sie zerschneiden die [Choral-]
Melodien mit Hoquetus [nach anderer Quelle: mit Geschwitz] und machen sie
mit Diskant schliipfrig, sie stampfen sie mit Tripla und gewdhnlichen Muteten
[= Stimm-, nicht Gattungsbezeichnung!] platt»*® ausspricht und zu dem Resul-
tat fiihrt: «die anzustrebende Andacht wird verachtet, die zu vermeidende Aus-
gelassenheit [oder sogar: Geilheit] Gffentlich gemacht».* Franz Koérndle hat
nachgewiesen, dass die Bulle in zahlreichen Quellen verbreitet wurde und «als
Erlass eines Papstes allerhochste Autoritdty genoss. Allerdings hat er auch ge-
zeigt, dass beinahe sofort eine Texttradition entstand, in der der oben zitierte Satz
tiber (kunstvolle) Polyphonie «Sie zerschneiden ... platty (nam melodias ... in-
culcant) einfach weggelassen wurde, sodass der eindeutige Bezug auf Praktiken
bzw. Stimmtypen der Mehrstimmigkeit wie discantus oder motetus wegfiel. Eine
zweite — vor allem deutsche — Texttradition, die den Satz beibehielt, kam im Ge-
genteil zu dem Schluss, dass der discantus in der Messe und im Offizium verbo-
ten war.”® Es ist unschwer zu erkennen, dass die widerspriichliche Lage, die wir in
Bezug auf die Entwicklung von Institutionen und Formen polyphoner Musik im
15. Jahrhundert einerseits und den Chor ihrer Verdchter andererseits gezeichnet
haben, sich in diesen beiden Texttraditionen widerspiegelt.

Obwohl Korndle auch gezeigt hat, dass die Bulle stark verbreitet und
— durch Druck und Kommentare — auch wahrgenommen wurde, sind ihre
unmittelbaren Konsequenzen schwer zu fassen. Zwar beruft man sich hier
und da auf sie, aber die Mehrzahl der Polemiken gegen Mehrstimmigkeit
im Gottesdienst namentlich im 15. Jahrhundert, die mir bekannt geworden
sind, kommen ohne Verweis auf die pdpstliche Autoritdt aus. Zwischen 1402
und 1404 bemerkte der Kanonist Gilles de Bellemére, niemand befolge
die pépstlichen Anordnungen zum kirchlichen Gesang, jeder solle aber fiir
sich selbst sehen.’’ Auch wenn es sich hier um eine private Notiz handelt,

Ich danke Franz Koérndle, der mir seinen Aufsatz bereits vor der Publikation zur Verfiigung
gestellt hat. Vgl. jetzt auch Ders., «Liturgieverstdndnis an der Schwelle zur Neuzeit. Die Bulle
<Docta sanctorum patrum> Papst Johannes’ XXII. und ihre Anwendungy, in: Papsttum und
Kirchenmusik vom Mittelalter bis zu Benedikt XVI. (Analecta musicologica 47), hg. von Klaus
Pietschmann, Kassel etc. 2012, S. 67-80.

48  Nam melodias hoquetis [oder loquetis] intersecant, discantibus lubricant, triplis et motetis
vulgaribus nonnunquam inculcant, zitiert nach Korndle, «Die Bulle» (Anm. 47), S. 164. In
den Ubersetzungen folge ich mit leichten Modifikationen Kérndle.

49 [...] devotio quaerenda contemnitur, vitanda lascivia propalatur. Ebd., S. 165.

30 - Ebd;S.:151,7153%

51  Docta sanctorum patrum. Hic ordinat Jo xxij de cantu ecclesiastico sed non seruatur Et ideo
vide per te ipsum, I-Rvat, Vat. lat. 6351, fol. 266v, ebd., S. 155.



«Englischey» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 103

gibt sie — vielleicht gerade deswegen — offensichtlich die vorherrschende
Einstellung der Zeit wieder.>? Jedenfalls hat sie weder Guillaume de Machaut
noch Matheus de Sancto Johanne (vgl. unten Anm. 121) noch zahlreiche an-
dere Musiker des 14. und 15. Jahrhunderts daran gehindert, kunstvolle Mehr-
stimmigkeit fiir die Liturgie zu schaffen.

In unserem Zusammenhang ist freilich ein anderer Punkt von Interesse,
namlich nicht das Verbot, sondern die Erlaubnis bestimmter polyphoner Prak-
tiken. Papst Johannes XXII. — aus welchem Anlass und mit welcher Musik
im Blick auch immer er 100 Jahre zuvor seine Constitutio verfasst hat — war
nicht grundsidtzlich gegen Mehrstimmigkeit. Die Zielrichtung der Bulle ist
iiberhaupt, so verbliiffend das klingen mag, nicht primér gegen musikalische
Praktiken, sondern gegen die durch sie verkorperten moralisch-religiosen
Haltungen gerichtet: gegen ein Musikmachen, das die Wiirde und Integritit
des Chorals verletzt, sei es durch seine rhythmische «Zerstiickelung», sei es
durch ein «Gewimmel» von Noten (multitudine notarum), die die «ziichtigen
Aufwirtslinien und die mallvollen Abwirtsbewegungen des cantus planus»
und seine tonale Identitdt verdunkeln.’®* Auch Savonarola warf, wie wir sa-
hen, den modernen Gesdngen vor, dass sie «die Sinne und das Ohr entziik-
ken, und nicht den Geist», und es liele sich ebenso gut bei vielen anderen
Autoren zeigen, dass die Topik der Kritik an Mehrstimmigkeit im geistlichen
Kontext primar moralisch und wirkungsésthetisch begriindet war. Verdammt
wurde nicht die Musik an sich, sondern die irreligiose Haltung, aus der sie
angeblich entsprang und die sie ebenso angeblich bei ihren Horern wieder-
um hervorrief.

Nun ist der Choral einerseits aufgrund der Tradition unantastbar — auf sei-
ne mythische Begriindung durch Papst Gregor den Grofen beruft sich Johannes
XXII. allerdings nicht —, andererseits aber, weil er durch seinen langsamen und an-
ddchtigen Vortrag die wahre Andacht der anwesenden Glaubigen hervorruft. Und
diesen Effekt, auf den alles ankommt,>* erreicht eben auch der maf3volle Einsatz
von (simultanen) Konsonanzen. Das war schon lange vor dem Papst bekannt, etwa
wenn es im Kolner Organumtraktat hiel: «Man bittet aber, das Organum stets mit
sorgféltiger und méBiger Langsamkeit auszufiihren, und es wird hochst ehrenhaft

52 Ahnlich stellte der toledanische Kapellmeister Bartolomé de Quevedo zwischen 1562 und
1569 fest, die Constitutio werde nicht gentigend beachtet, Korndle, ebd., S. 158, mit Verweis
auf Martin Giimpel, «Der Toledaner Kapellmeister Bartolomé de Quevedo und sein Kom-
mentar zu der Extravagante <Docta sanctorum» Johannes XXIL», in: Gesammelte Aufsditze zur
Kulturgeschichte Spaniens 21 (Spanische Forschungen der Gorresgesellschaft I, 21), Miinster
1963, S. 294-308.

53 Korndle, «Die Bulle» (Anm. 47), S. 164.

54 Vgl. Fuhrmann, Herz und Stimme (Anm. 19), Kapitel 5. 2: «Die Etablierung des psychagogi-
schen Modells«, S. 141-157.



104 Wolfgang Fuhrmann

den heiligen Gesdngen hinzugefiigt.»* Aber es wird von Johannes XXII. aus-
driicklich autorisiert:

Per hoc autem non intendimus prohibere, Hiermit wollen Wir jedoch keineswegs verbieten,
quin interdum diebus festis praecipue, dass bisweilen — besonders an Festtagen in den

sive solennibus in missis et praefatis Hochédmtern und im Stundengebet — iiber dem
divinis officiis aliquae consonantiae quae Gregorianischen Gesang einige Konsonanzen,
melodiam sapiunt, puta octavae, quintae, welche die Melodie also erkennen lassen, wie
quartae et huiusmodi supra cantum Oktaven, Quinten, Quarten und derartige Intervalle,
ecclesiasticum simplicem proferantur, sic  ausgefiihrt werden, und zwar so, dass der Cantus in
tamen, ut ipsius cantus integritas illibata  seiner Ganzheit erhalten bleibt und nichts von dieser
permaneat [...] maxime quum huiusmodi wohlgesitteten Musik dadurch verdndert wird; und

consonantiae auditum demulceant, zwar vor allem deshalb, damit Konsonanzen dieser
devotionem provocent, et psallentium Art dem Ohr schmeicheln, Andacht erregen und die
Deo animos torpere non sinant.>® Seelen der zu Gott Singenden kdrperlich erhalten.

Warum ist diese pépstliche Auslassung in unserem Zusammenhang von Bedeutung?
Etwa seit 1420/1430 gibt es unter englischem Einfluss einen deutlichen Wandel in
Ton, Technik und Textur der kirchlichen Musik auf dem Kontinent, der so wirkt, als
héatten sich die Beteiligten die soeben zitierte Bemerkung Johannes” XXII. zu Herzen
genommen. Dieser stilistische Wandel korreliert dabei genau mit der oben bereits
thematisierten neuen Konzentration der kompositorischen Produktion auf die geist-
liche Musik: So konnte man die (zumeist in regulierter Improvisation verlaufende)
Fauxbourdon-Praxis gleichsam als eine Realisation von Johannes’ XXII. Idee auf-
fassen, der Choral solle mit einigen Konsonanzen ausgefiihrt werden, aber so, dass
er «in seiner Ganzheit» erhalten bleibe. (Freilich wire dem Papst rund 100 Jahre
zuvor die Eingliederung von Terz und Sext in den Kanon der erlaubten — wenn auch
imperfekten — Konsonanzen wohl noch als illegitim erschienen.) Man kann aber
auch elaboriertere Choralbearbeitungen als diesem Ideal verpflichtet sehen. Damit
soll freilich kein direkter Zusammenhang zwischen der pépstlichen Bulle (deren Re-
zeption in England ohnehin noch zu untersuchen wire) und der Musik des friihen
15. Jahrhunderts unterstellt werden. Es geht eher darum, dass Johannes XXII. eine
Lizenz fiir eine mafvolle Mehrstimmigkeit aussprach, die primér auf eine feierliche,
andéchtige und dennoch die Sinne erfreuende Wirkung abzielte. Und genau diese &s-
thetisch-religiose Wirkung, so scheint es, hatte die englische Musik in der Phase ihrer
Rezeption auf dem Kontinent zumindest auf jene Horer, die kunstvollere Polyphonie

55  Poscit autem semper organum diligenti et modesta morositate fieri, et honestissime sacris
canticis adhibetur, in: Musica et scolica enchiriadis una cum aliquibus tractatulis adiunctis,
ed. Hans Schmid, Miinchen 1981, S. 223. Zum Begriff der morositas jetzt Leofranc Holford-
Strevens, «Suavis et morosus: The Ways of a Wordy, in: Quomodo cantabimus canticum?
Studies in Honor of Edward H. Roesner (= Miscellanea 7), hg. von David Butler Cannata
et al., Middleton (Wisconsin) 2008, S. 3—14.

56 Korndle, «Die Bulle» (Anm. 47), S. 165.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 105

nicht gleich in Bausch und Bogen ablehnten. Wichtig war vor allem, dass der Choral
«in seiner Ganzheit» erkennbar blieb — und genau das leistete die neue Technik der
Paraphrasierung einer integralen Choralmelodie etwa im Superius einer Motette,
wiahrend die durch die erwdhnten imperfekten Konsonanzen Terz und Sext (und ihre
Intonation in reiner Stimmung) bestimmte Klanglichkeit der englischen Musik offen-
bar auf dem Kontinent besonderes Interesse erregte und bald Nachahmer fand.

Unter dem hier nur angedeuteten Gesichtspunkt satztechnischer Innovationen
ist die (schon von den Zeitgenossen thematisierte) Rezeption englischer Musik auf
dem Kontinent in der musikhistorischen Forschung bisher vor allem diskutiert wor-
den. Doch die Transformation, die die Musik des frithen 15. Jahrhunderts durch
die «Invasion» englischer Kompositionen auf den Kontinent durchmacht, ist auch
eine Transformation in Verstidndnis und Funktion dieser Musik.”” Denn weit stirker
als die vergleichsweise «verweltlichte» Musik auf dem Kontinent war die englische
Musik fiir die Liturgie, aber auch fiir freie devotionale Praktiken bestimmt. Offen-
sichtlich war es die Verbindung von dieser Zwecksetzung und einem dieser Zweck-
setzung besonders addquatem musikalischen Idiom, die fiir die grofle Resonanz von
Komponisten wie Dunstaple, Power, Bedyngham, Forest, Frye und andere in kon-
tinentalen Quellen zwischen etwa 1420 und 1460 verantwortlich war. Das betrifft
auf der Ebene der Gattungen die Idee der zyklischen Integration der Messe, bei der
England offenbar federfiihrend war, das betrifft aber genauso gut jene unauffillige
Kleinform der nicht-isorhythmischen Motette, die offenbar von England aus den
Kontinent erobert hat und der fast immer religidse Texte zugrunde lagen, etwa Ma-
rienantiphonen, mit oder ohne die zugehorigen Choralmelodien. Diese «neue» Mo-
tette, die ab der Jahrhundertmitte die isorhythmische Motette vollstindig verdrangt
hatte, sei hier Devotionsmotette genannt. Und schlielich betrifft es die liturgische
Gebrauchsmusik, etwa die Magnificat-, Hymnen- oder Propriumskompositionen.

Aber in jedem Fall — und damit komme ich wieder zu den stilistischen Anre-
gungen, die von England ausgingen — hat die sogenannte «contenance angloise»
einen neuen Stil mitgeschaffen, der in vieler Hinsicht dieser neuen religiésen Ori-
entierung entgegenkam:

—  durch ihre Betonung der Paraphrase ganzer Choralmelodien, die nach dem
Vorbild des Liedsatzes durch Kadenzen in textgezeugte Phrasen gegliedert
wurden, wihrend in der Tradition der isorhythmischen Motette ja meist nur
Choralausschnitte behandelt wurden,

57 Diese Interpretation habe ich an anderer Stelle ausgefiihrt, nimlich im Beitrag «Subjekti-
vierung von Polyphonie: Die Devotionsmotette im Kontext der Gattungstransformation
1420-1450» (Publikation im Bericht iiber die von der Osterreichischen Akademie der Wis-
senschaften im November 2010 durchgefiihrte Tagung «Prozesse und Praktiken der Aneig-
nung musikalischer Repertoires in Zentraleuropa, ca. 1420—1450»).

58 Ein Uberblick bei Gareth Curtis and Andrew Wathey, «Fifteenth-Century English Liturgical
Music: a List of the Surviving Repertory», in: RMARC 27 (1994), S. 1-69.



106 Wolfgang Fuhrmann

—  durch ihre generelle Angleichung der melodischen Sprache vor allem der
Oberstimmen an die Sprache des Chorals (nicht immer ist es bei Dunstaple
oder Power auf den ersten Blick feststellbar, ob einem Stiick eine Choralpa-
raphrase zugrunde liegt oder nicht!),

— durch die allgemeine Anmutung eines wiirdevoll flieBenden Charakters,
wie sie Heinrich Besseler in Bourdon und Fauxbourdon (1950) in die Be-
griffe «Vollklang» und «Stromrhythmus» gefasst hat: Einschrinkung des
Dissonanzgebrauchs bis hin zu pankonsonanten Stiicken, Uberspielung der
perfectio im mensuralen Geflige mit dem Ergebnis einer «schwebendeny
Rhythmik, Vorliebe fiir den Terz- und Sextenklang in reiner Intonation, kurz-
um den «euphonischen Kontrapunkt» (Besseler), der im englischen Gefolge
auf dem Kontinent Einzug gehalten hatte.

Diese Polyphonisierung des Chorals, wie man sie nennen konnte, erfasste jedoch
nicht alle Gattungen der liturgischen Gesinge gleichermallen. Sie widmete sich
vorwiegend jenen Genres, die positiven oder freudigen Charakter ausstrahlen, und
vor allem jenen, in denen eine Vereinigung von himmlischer und irdischer Liturgie
suggeriert wird, bei denen sich mittelalterlicher Uberzeugung zufolge der Himmel
offnet und der Gesang der irdischen Zelebranten und Gemeinden sich mit den En-
gelschoren der himmlischen Liturgie vermischt. Sie werden in der mittelalterlichen
Tradition bis ins 15. Jahrhundert hinein bevorzugt polyphon geschmiickt.

Es ist hier wohl kaum nétig, noch einmal die Idee von der himmlischen, also von
Engeln zelebrierten Liturgie in ihrer geschichtlichen Breite zu referieren;” ich kann
nur darauf hinweisen, dass sich ein Bezug zwischen Polyphonie und himmlischer Li-
turgie schon hie und da im Mittelalter findet.*® Im Schwesternbuch von Engelthal (!),
verfasst von Christine Ebner (1277-1356), berichtet Schwester Anna von Weitersdorf
auf dem Sterbebett: «So han ich in der zit [als Bischof Nikolaus von Regensburg das
Kloster besuchte] die engel horen singen den respons Summe trinitati und schonew
Kirieleison mit drien stimmen: daz sprach als schon, daz ez uber alle menschelich
sinne waz.»®' Dass die Formel «mit drien stimmen» dreistimmig-polyphon bedeuten
soll,** wird durch einen anderen Bericht nahegelegt: Diemut Ebnerin von Niirnberg

59 Die nach wie vor maligebliche Untersuchung ist Reinhold Hammerstein, Die Musik der En-
gel. Untersuchungen zur Musikanschauung des Mittelalters, Bern — Miinchen 1962.

60 Vgl auch die Hinweise bei Fuhrmann, Herz und Stimme (Anm. 19), S. 209f.

61  Der nonne von Engelthal biichlein von der genaden uberlast, ed. Karl Schroder, Tiibingen
1871 (Bibliothek des Litterarischen Vereins in Stuttgart 108), S. 27f. Vgl. auch Stephanus
Hilpisch OSB, «Chorgebet und Frémmigkeit im Spétmittelalter», in: Heilige Uberlieferung.
Ausschnitte aus der Geschichte des Mdénchstums und des Heiligen Kultes, dem hochwiirdig-
sten Herrn Abte von Maria Laach Dr. theol. et iur. h. c. Ildefons Herwegen zum silbernen
Abtjubildum, Miinchen 1938, S. 263284, hier S. 271.

62 Hammerstein, Musik der Engel (Anm. 59), S. 59 kommentiert skeptisch: «Ob mit den drei Stim-
men mehrstimmiger Gesang gemeint ist, 148t sich schwer sagen, da schon der Kyrietext eine Drei-
ersymbolik nahelegt.» Tatsichlich sind die numerologischen Uberlegungen zu den drei mal drei



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 107

hort «an aller engel tag die engel den respons singen 7é sanctum dominum, und da sie
an den vers komen «Cherubin), daz sungen sie mit drien stimmen: daz sprach als gar
stiezlich, daz waz uber menschlich sinne.»® Gar keine Zweifel schlieBlich ldsst eine
Stelle in den nach 1391 entstandenen Marienliedern des Bruder Hans offen, wo tiber
den Himmel berichtet wird:

In meysterliichen doene

Singt man da die montetten [Motetten].
Miin vrou, die werte scone,

Can da den nuwen habetans voertretten.®

Dass in dieser Zeit auch Jenseitsvisionen und mystische Ekstasen von Wohlklang
und Engelsgesang widerklingen, ldsst sich etwa an der Musik der Mystik zeigen,
aber auch an dem geradezu iibersinnlichen Uberschwang, den schon die ganz
elementaren Zusammenklidnge, gewissermallen das Grundmaterial polyphonen
Komponierens, bei einem Theoretiker des 15. Jahrhunderts wie Ugolino von Or-
vieto auslosen konnten, der von der inextimabilis animae [...] laetitia schwirmte,
die der Seele durch den drei- oder vierstimmigen Kontrapunkt zuteil werde.%

Anrufungen im Kyrie bei den Liturgikern weit verbreitet, vgl. nur Guilelmus Duranti, Rationale
divinorum officiorum 1V:12 (Corpus Christianorum continuatio mediaevalis, Band 140-140B),
hg. von A.[nselme] Davril OSB und T.[imothy] M. Thibodeau, 3 Bde., Turnhout 1995-2000,
S. 295-297. Siehe aber Gertrud Jaron Lewis, By Women, for Women, about Women: The Sister-
Books of Fourteenth-Century Germany (Studies and Texts 125), Toronto 1996, S. 78, die auch dar-
auf hinweist, dass in Frauenkldstern schon ab dem zwdlften Jahrhundert polyphon gesungen wurde.

63  Der nonne von Engelthal biichlein, ed. Schroder (Anm. 61), S. 32f. Vgl. Kerstin Bartels, Mu-
sik in deutschen Texten des Mittelalters (Europdische Hochschulschriften: Reihe 1, Deutsche
Sprache und Literatur 1601), Frankfurt a.M. etc. 1997, S. 74f. Gemeint ist der Vers «Tibi
cherubim et seraphim incessabili voce proclamant», der auch durch das folgende Sanctus
ebenfalls einen Bezug zur Dreizahl aufweist.

64  Bruder Hansens Marienlieder (Altdeutsche Textbibliothek 58), hg. von Michael S. Batts, Tiibingen
1963, vV. 3135-3138; zit. nach Bartels, Musik (Anm. 63), S. 42. Der habetans ist ein Schlulltanz oder
Kehraus (vgl. Bartels, Musik, Anm. 83, S. 39). Die Formulierung «in meysterliichen doene» erweckt
Assoziationen an den Sprachgebrauch der Meistersinger, obwohl von Polyphonie die Rede ist. Wie
es scheint, entwickelte sich hier eine Tendenz, den alten Topos von Gott als dem hochsten Kiinstler
(summus artifex) mit der neuen Praxis des Meistergesangs kurzzuschlielen. Noch stérker sind diese
Ankldnge bei dem von Bartels, Musik, S. 43, zitierten, leider undatierten Gedicht von Pseudo-Boppe:
«Die engel singent wunniklich und also schon, / daz ez bi Got erklingt im oberosten tron, / ir sank der
ist geziert mit meisterschefte. / Dar umb lob’ ich ein singer, der wol singen kan; / gesank daz hat Got
liep, der allerhoehste man, / der uns den sig’ gewan mit seiner krefte. / Got sizzet uf der kiinste stuol,
/ er hoert die engel singen wunniklichen, / si singent al in hoher schuol’, / unt lobent Got, den edlen
viirsten richten; dar umb lob’ ich den meister guot, / der alliu dink hat ouch so schon’ gemezzen.»

65 Vgl. Wolfgang Fuhrmann, «Melos amoris: Die Musik der Mystik», in: Musiktheorie 23
(2008), S. 23-44.

66 Ugolinus Urbevetanis, Declaratio musicae disciplinae (Corpus scriptorum de musica 7), hg.
von Albertus Seay, 3 Bde., Rom 1962, II, 1, Bd. 2, S. 3f. Ausfiihrlicher zitiert bei Fuhrmann,
«Melos amoris» (Anm. 65), S. 42f.



108 Wolfgang Fuhrmann

Die auch bei Ugolino auftretenden Schliisselworter sind dabei dulcedo und suavi-
tas, die immer wieder im Diskurs tiber die dsthetischen Qualitdten von Musik ver-
wendet wurden,®” die aber im Mittelalter stets auch mystische Konnotationen mit
sich fiihrten als die wesentlichen Empfindungsqualitdten der Gotteserfahrung.®®

Welch eine sinnliche Sensation in einer weitgehend monophonen Kultur
die Polyphonie dargestellt haben muss, ist in unserer klangiiberschwemmten
Zeit kaum mehr nachzuvollziehen. Und vor allem die Betonung der imperfek-
ten Konsonanzen (Terzen und Sexten) in der englischen Musik erschien den
Zeitgenossen als Verkdrperung freudiger Affekte: Davon legt auch die be-
rithmte Schilderung bei Martin Le Franc iiber den englischen Einfluss auf den
Kontinent Zeugnis ab: Dufay und Binchois pflegen die «nouvelle pratique /
De faire frisque concordance» [et] «ont prins de la contenance / Angloise et
ensuy Dunstable / Pour quoy merveilleuse plaisance / Rend leur chant joyeux
et notable».”” Ebenso bezeichneten englische Theoretiker die Mehrstimmigkeit
«mery to the singer and to the herer»’ und erklirten: «And it es to wite that the
mo|[re] inperfite tones that a man synges in the trebull, the meriere it es.»’" Diese
nachgerade archaische Freude an den sinnenfélligsten Momenten, den blof3en
Konsonanzen des euphonischen Kontrapunkts, die eindringlicher und fréhlicher
erscheinen mussten als heute, verband sich im Denken mancher Zeitgenossen
offensichtlich wie von selbst mit der Musik der Engel, wo ihr Liebreiz anderen
wie Savonarola als die Musik des Teufels erschienen war. Und das erklért, wie
mir scheint, auch die Wahl bestimmter Genres liturgischer Musik und die Ver-
nachldssigung anderer.

67 Vgl. beispielsweise Nino Pirrotta, «Dulcedo> e subtilitas> nella pratica polifonica franco-
italiana al principo del ’400», in: Revue Belge de musicologie 2 (1948), S. 125-132.

68 Vgl. Fuhrmann, «Melos amoris» (Anm. 65), S. 42f.; Rob C. Wegman, «Musical Understan-
ding in the 15" Century», in: Early Music 30 (2002), S. 47-66: 53—56, mit den Hinweisen in
Anm. 19, S. 65.

69 Martin Le Franc, Le Champion des dames (1440—42). Hier zitiert nach David Fallows, «The
Contenance Angloise: English Influence on Continental Composers of the fifteenth centu-
ry», in: Renaissance Studies 1 (1987), S. 189-208; vgl. jetzt auch die Neuausgabe: Martin
Le Franc, Le Champion des dames (Les Classiques Frangais du Moyen Age 130), hg. von
Robert Deschaux, Paris 1999, Bd. 4, S. 67-69. Auf die ausgedehnte Forschungskontroverse
um die Interpretation dieser Passagen (mit wichtigen Beitrdgen von Margaret Bent, Christo-
pher Page, Reinhard Strohm und Rob C. Wegman) kann ich an dieser Stelle nicht eingehen.

70 Sylvia W. Kenney, Walter Frye and the «Contenance Anglois», S. 111 und 152, mit Verweis
auf Manfred Bukofzer, Geschichte des englischen Diskants und des Fauxbourdons nach den
theoretischen Quellen (Sammlung musikwissenschaftlicher Abhandlungen 21), Strassburg
1936, S. 149.

71  Bukofzer, Geschichte, S. 138. Vgl. auch die Bemerkungen: «also it is fair singing merry for to
sing many imperfite acordes togeder.» Bukofzer, Geschichte, S. 146, und «it is fayre & meri
singing many jnperfite cordis to-gedir, zit. nach Sanford B. Meech, «Three Musical Treatises in
English from a Fifteenth-Century Manuscripty», in: Speculum 10 (1935), S. 235-269, hier S. 260.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 109

Die Messe ist natiirlich nicht nur das neue Hauptgenre des 15. Jahrhunderts,
sondern zugleich auch gerade in ihren Ordinariumsgesidngen (also den iiber das
Kirchenjahr hinweg im Text unverdnderten Geséngen Kyrie, Gloria, Credo, Sanc-
tus und Agnus) vielfach mit der himmlischen Liturgie verkniipft. Neben den
biblisch belegten Gesingen Gloria™ und Sanctus™ galten auch, wie Schwester
Anna berichtete, das Kyrie — dessen neun Anrufungen mit den neun Engelschéren
gleichgesetzt wurden — und das Alleluia als Musik der Engel.”* Nun zdhlen die
Alleluja-Melodien zu den am frithesten polyphon bearbeiteten {iberhaupt: Das
Winchester-Tropar (11. Jh.) enthdlt von 100 Sitzen allein 54 Tropen. Sanctus,
Kyrie, Gloria und Agnus wurden als himmlische Akklamationen polyphon ver-
tont.” Umgekehrt wurden liturgische Gattungen von asketischem oder trauern-
dem Charakter wie die Passion, das Requiem oder der Tractus — der Ersatz fiir
das Mess-Alleluja in der Fastenzeit — im 15. Jahrhundert viel weniger gepflegt.”
Explizit ausgesprochen findet sich diese Tendenz in einer alten Frankfurter

72\ k2, 14.

13"t JesiG; 3.

74  Belege bei Hammerstein, Musik der Engel (Anm. 59), S. 38f., 41-43. Zum Alleluja siehe auch
Offb 19, 1-6.

75 Vgl. Sabine Zak, Musik als «Ehr und Ziers im mittelalterlichen Reich. Studien zur Musik im
héfischen Leben, Recht und Zeremoniell, Neuss 1979, Anm. 43, S. 17, mit Verweis auf Liitolf,
Ordinarium missae-Sdtze (Anm. 14), S. 286.

76  Allerdings ist auch hier so manches verloren gegangen: Neben Dufays Requiem etwa die «pas-
sions en nouvelle maniérey, fiir deren Komposition und Niederschrift Gilles Binchois am 29.
Mai 1438 in Douai 24 livres erhielt (Georges Doutrepont, La Littérature frangaise a la Cour
des Ducs de Bourgogne, Paris 1909/Reprint Geneve 1970, S. 211, mit Verweis auf Alexandre
Pinchart, Archives des arts, sciences et lettres, Gand 1860—1881, III, S. 140145, vgl. auch
Jeanne Marix, Histoire de la Musique et des Musiciens de la Cour de Bourgogne sous le régne
de Philipp le Bon (1420-1467) [Collection d’études musicologiques 29], Strasbourg 1939/
Reprint Baden-Baden 1974, S. 180). Die Formulierung «nouvelle maniére» klingt so auffillig
an die Bezeichnungen «nouvelle pratique» bzw. die «ars nova» an, mit der Martin Le Franc
und Tinctoris den Einfluss der englischen Musik auf den Kontinent beschrieben, dass es nahe
liegt, einen Zusammenhang zu den Passionen herzustellen, wie sie in englischen Manuskripten
der Zeit tiberliefert sind (Egerton, Shrewsbury, Eton). Andrew Kirkman hat (auf Anregungen
von David Fallows und Brian Trowell hin) sogar die These aufgestellt, dass die in Egerton 3307
enthaltenen Passionen nach Lukas und Matthéus mit Binchois’ Werken zu identifizieren seien
(Andrew Kirkman, «Binchois the Borrowery, in: Binchois Studies, hg. von Andrew Kirkman
und Dennis Slavin, Oxford 2000, S. 119—136, hier S. 128f.; eine Edition in Gwynne S. McPeek,
The British Museum Manuscript Egerton 3307, London 1963, S. 48-50, 54-61). Andererseits
hat Kurt von Fischer es zumindest fiir nicht ausgeschlossen gehalten, dass Binchois’ Passio-
nen mit den simplen Fauxbourdon-Vertonungen nach Matthdus und Johannes im Manuskript
Modena, Biblioteca Estense a.M.1.12 identisch sind (Art. «Passion», NGr). In diesem wie in
Jjenem Fall verdankten sich die Kompositionen irgendwie einem englischen Einfluss. Zugleich
sind sie in ihrer sehr einfachen Satzart offensichtlich vom Ideal liturgischer Gebrauchsmusik
bestimmt; prinzipiell geht es, auch noch in der Passion von Antoine de Longueval (félschlich
Obrecht zugeschrieben) um feierliche Darbietung der Passionstone in simpler Polyphonie.



110 Wolfgang Fuhrmann

Kirchenordnung, in der der Gebrauch des discantus (also Polyphonie) als cantus
laetitie fur die Fastenzeit schlichtweg untersagt wird.”” In diesem Zusammenhang
erscheint es als ein jedenfalls bemerkenswerter Umstand, dass die ersten Ansét-
ze zu einer zyklischen Vereinheitlichung der Messe von einzelnen Satzpaaren
ausgingen, den Gloria-Credo-Sdtzen und den Sanctus-Agnus-Sétzen, die also je-
weils mit dem Zitat eines Gesangs der Engel beginnen: Das Gloria geht auf das
Lukas-Evangelium zuriick, das Sanctus auf den Propheten Jesaja. Die Satzpaare
werden dadurch quasi von vornherein in einen «englischen» Kontext gestellt. Die
«englische Musik» im Titel dieser Studie ist also beides: Musik von Engldandern
und Musik der Engel, der himmlischen Liturgie.

Als die vielleicht erste Begegnung zwischen englischen und kontinentalen Mu-
sikern und somit als ein Wendepunkt in der Geschichte der europdischen Musik gilt
gemeinhin das Konzil von Konstanz (1414—1417). Das mag sich eher den Zufillig-
keiten der Uberlieferung verdanken, aber es kann wohl kaum als Zufall angesehen
werden, dass in der «einzigen ausfiihrliche[n] Erwéhnung eines kirchenmusikali-
schen Ereignisses»” in einer zeitgendssischen Chronik dieses Konzils ausgerech-
net englische Musik thematisiert wird. Es handelt sich um den Bericht des Ulrich
von Richental iiber die Feier des Fests des heiligen Thomas von Canterbury (29.
Dezember) 1416 durch die Musiker im Gefolge der Bischofe von Lichfield und
Norwich, mit der die Engldnder nach der Schlacht von Agincourt (Oktober 1415)
ihre Prasenz auf dem Kontinent auch liturgisch nachdriicklich etablierten:

An sant Thomas aubend [der Abend vor dem 29.] nach wichinéchten, do begiengen die Engel-
schen das fest sant Thomas von Cantzelberg. Und hiessent umb vesper durch die stat prosunen
mit vier prosonern. Die hatten an iren prosonen hangen des kiings von Engelland wappen, und
hiessen uBriffen, das die Engelschen ain grof3 fest wolten haben und sant Thomas began zi
dem thiim [Dom]. Und mornends do begiengen sy das fest gar schon und loblich mit groflem
geliit mit groBen brinenden kertzen und mit Engelschem siissem gesang, mit den ordnen’® und
mit den prosonen, dariiber tenor, discant und medium ze vesperzit.®

77  Discantus vel cantus laetitiae a dominica in passione domini usque ad vigiliam paschae inclusive
hiis, cum sit tempus compassionis Christi nullus fiant, sed omnia dolorose et humilius quam alio
tempore prosequantur. Charles du Fresne, Sire Du Cange, Glossarium mediae et infimae latini-
tatis, Niort 188388, Bd. 3, S. 128. Du Canges Quelle waren die Statuta antiqua huius ecclesiae
Francofordensi, in: Subsidia diplomatica ad selecta juris ecclesiastici Germaniae et historiarum
capita elucidanda, hg. von Stephan Alexander Wiirdtwein, Heidelberg 1772—-1780, Bd. 1, S. 66.

78 Manfred Schuler, «Die Musik in Konstanz wihrend des Konzils 1414-1418», in: Acta Musi-
cologica 38 (1966), S. 150—168, hier S. 158.

79 Nach der sog. Aulendorfer Handschrift (heute New York Public Library, Spencer Collection,
Nr. 32) «in den organeny, also mit der Orgel. Vgl. Ulrich Richental, Das Konzil zu Konstanz, 2
Bde. ([Bd. 1:] Faksimileausgabe der Handschrift im Rosgarten-Museum in Konstanz, [Bd. 2:]
Kommentar und Text), bearbeitet von Otto Feger, Starnberg und Konstanz 1964, Editions-
band, Anm. 199, S. 217.

80 Richental, Konzil, ONB: 1,126.235-D (HS-Abt.)*, Faksimileausgabe: 69°, Editionsband:
217. Diese vielzitierte Stelle ist allerdings philologisch hochproblematisch. In einer anderen



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert /49

Der Interpret dieser Stelle steht vor einer schwierigen Aufgabe: Handelt es sich
bei dem «Engelschem siissen gesang» wirklich, wie David Fallows die Stelle
uibersetzte, um «angelically sweet singing»?®' Oder doch nur um Musik der Eng-
lander, wie der sonstige Sprachgebrauch Ulrichs von Richental schndderweise
nahelegt?®* So oder so handelt es sich um «englische» Musik — die ausdriicklich,
mit termini technici, als polyphon beschrieben wird. Und es ist vielleicht mehr als
nur eine Fulinote, dass in der Legenda aurea des Jacobus de Voragine gerade mit
Bezug auf den heiligen Thomas von Canterbury — also auf Thomas Becket — von
Engelsmusik berichtet wird: Als die Kleriker nach seiner Ermordung durch vier
konigstreue Ritter am 29. Dezember 1170 die Totenmesse mit dem Gesang des
Requiem aeternam anstimmten, unterbrachen sie Engel, indem sie das Laetabitur
Jjustus in Domino sangen — den Introitus der Messe flir einen Mértyrer, als Hin-
weis auf Beckets neu erworbenen himmlischen Status.*

5. Gemalte Musik: Ein Seitenblick in den Himmel

Solche Engelsmusik zeigt eines der bekanntesten Bildwerke jener Zeit, der Genter
Altar von Jan und vielleicht auch Hubert van Eyck, der im Auftrag des Genter Pa-
triziers Judocus Vyd und seiner Ehefrau Elisabeth Borluut 1432 vollendet wurde

mafigebenden Quelle von Richentals Bericht, der Aulendorfer Handschrift, fehlt der Hinweis
auf die Mehrstimmigkeit, und es wird die Fesper, nicht das Morgenamt ausfiihrlich beschrie-
ben, vgl. die nach dieser Quelle erstellte Edition: Ulrichs von Richental Chronik des Con-
stanzer Concils 1414 bis 1418, hg. von Michael Richard Buck, Tiibingen 1882 (Bibliothek
des Litterarischen Vereins in Stuttgart 158), ONB 292.111-B Per 158, S. 97 (Vgl. auch die
Beschreibung des St.-Thomas-Festes 1414, S. 86f.). Zur Problematik vgl. Schuler, «Die Mu-
sik» (Anm. 78) und Sabine Zak, «Fiirstliche und stidtische Reprisentation in der Kirche (Zur
Verwendung von Instrumenten im Gottesdienst)», in: Aspects of Music in Church, Court and
Town from the Thirteenth to the Fifteenth Century, Musica disciplina 38 (1984), S. 231-259:
Anm. 34, S. 238; Fallows, Dufay (Anm. 34), Anm. 8, S. 277; vgl. jedoch auch Strohm, Rise
(Anm. 5), Anm. 253, S. 108. Das lateinische Original von Richentals Chronik ist nicht erhal-
ten. Eine kritische Kollationierung und Bewertung der Uberlieferung steht noch aus.

81 Fallows, Dufay (Anm. 34), S. 19.

82 Zak, «Fiirstliche und stidtische Reprisentation» (Anm. 80), erklirt sogar: «Die englische
Sprache bei diesem Gesang [!] spricht gegen einen liturgischen Text [...].» (Anm. 34, S. 238).

83  Die Stelle lautet: Dum igitur clerici requiem aeternam inciperent et pro eo missam agerent de-
Jfunctorum, subito, ut ajunt, angelorum chori adstantes voces cantantium interrumpunt, mar-
tiris missam incipiunt, laetabitur justus in domino, concinunt et caeteri clerici prosequuntur.
Jacobus de Voragine, Legenda Aurea, hg. von Th. Graesse, Bratislava 1890, S. 68, hier zitiert
nach Richard Rastall «Heaven: The Musical Repertory», in: The Iconography of Heaven, hg.
von Clifford Davidson, Kalamazoo (Mich.) 1994 (Medieval Institute Publications: Early Dra-
ma, Art, and Music Monograph Series 21), S. 162-196, hier S. 168.



112 Wolfgang Fuhrmann

Abb. 1: Jan und Hubert van Eyck, «Genter Altar», Gent, St.-Bavo-Kathedrale, Innenseite ganz.

(Abb. 1).%* Jedes Mal, wenn die gestiftete tdgliche Messe in der Genter Sint-Baafs-
kathedraal zelebriert wurde, wurden die Fliigel des Altarbilds — dessen Auf3ensei-
ten unter anderem die Verkiindigung und die Stifter darstellten — geoffnet, und
mit ihm Offnete sich buchstéblich der Himmel: Es entfaltet sich die himmlische
Liturgie gemdl3 der Offenbarung des Johannes (der ebenfalls auf der Aullenseite
dargestellt ist), «a mass set in the Paradise that is Heaven».® Zur Rechten Gottes
stehen singende Engel um einen Altar und tragen die Dalmatiken — die liturgi-
sche Kleidung von Diakon und Subdiakon. Zu seiner Linken (als Zeichen des
niedrigeren Stellenwerts von Instrumentalmusik in der Liturgie) sind Engel mit
Instrumenten abgebildet, von denen freilich, im Gegensatz etwa zur italienischen
Bildtradition des Engelskonzerts, nur einer wirklich musiziert, ndmlich an der Or-
gel (Abb. 2). Gemeinsam zelebrieren diese Engel die himmlische, Ewige Messe,
die den gedanklichen Hintergrund des Werks bildet.

84 Dazu Hammerstein, Musik der Engel (Anm. 59), S. 249-251, und Alexandra Goulaki-Voutira,
«Die musizierenden Engel des Genter Altarsy», in: Imago musicae 5 (1988), S. 65-74.

85 Barbara Haggh, «The Mystic Lamb and the Golden Fleece: Impressions of the Ghent Altarpi-
ece on Burgundian Music and Culturey, in: Revue Belge de musicologie 61 (2007), S. 5-59,
hier S. 7.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 113

’ i1
LS

t“““hlm I

LA

TIYTUTT UT

Abb. 2: Genter Altar (wie
Abb. 1), singende und
musizierende Engel.

Was singen nun die Engel zur Rechten Gottes? Es wire interessant, dariiber zu
spekulieren. Vielleicht, wie im oben erwdhnten Schwesternbuch aus Engelthal,
das Kyrie eleison. Ein solcher Gesang wiirde zur Darstellung der Gottheit pas-
sen und zum liturgischen Anlass. Man konnte auch, mit Blick auf das gottliche
Liammchen im unteren Mittelfeld, an ein Agnus Dei denken. Und schlielich (und
das ist im Hinblick auf die aus Offb 7, 9—12 bzw. 22,1-5 stammende Darstellung
im unteren Mittelteil vielleicht sogar am wahrscheinlichsten) singen die Engel
moglicherweise das Alleluja. Die Frage muss natiirlich unbeantwortet bleiben,
aber eines steht fest: Die Engel singen Polyphonie (Abb. 3).*¢ Dies lésst sich an
den unterschiedlichen Kopfhaltungen und Munddffnungen erkennen;®” letztere
verdeutlichen, dass hier verschiedene Vokale zur selben Zeit, also unterschied-
liche Textpassagen gesungen werden, was nur in mehrstimmigem Gesang mdog-
lich ist, wie er Jan (und Hubert?) van Eyck und den Auftraggebern des Altars
wohlvertraut gewesen sein muss.* Das heiflt aber auch: Die Engel, iiberirdische
Wesen, die sie sind, singen Sopran wie Bass.

86  Zur Frage, ob die Stiftung von Judocus Vijd und Elisabeth Borluut, die den Anlass des Genter
Altars bildete, fiir die téglich an ihm zelebrierte Messe Polyphonie einforderte, vgl. Haggh,
«The Mystic Lamb» (Anm. 85), S. 8f.

87 Darauthin hat mich erstmals M. J. Grant aufmerksam gemacht.

88 Bei seinem feierlichen Einzug in Gent am 23. April 1458 wurde der burgundische Herzog
Philipp der Gute von den Genter Biirgern mit einer Reihe von fableaux vivants begriifit, dar-
unter eine Darstellung der Anbetung des Lammes mit mehr als neunzig Mitwirkenden auf



114

Wolfgang Fuhrmann

Abb. 3: Genter Altar (wie Abb. 1), Singende Engel — Detail.

Der mehrstimmige Gesang der Engel ist schon dem niederldndischen Kunst-
theoretiker Carel van Mander in seinem Schilder-Boeck (1604) aufgefallen, der
notierte: «Men aen hun actien licht mercken can wie den boven sangh, hoogh
contre, tenor en bassus singt» (man kann an ihren Gesten leicht unterscheiden,
wer Sopran, Alt, Tenor und Bass singt).* Heute werden die Engel meist als drei-
stimmig singend interpretiert” — und das mit gutem Grund, denn wir kdnnen
sogar eine wohlbegriindete Vermutung iiber die Tonhohen anstellen, die sie sin-
gen. Dafiir ist nur ein Blick auf die musizierenden Engel zur Linken Gottes not-
wendig (Abb. 4). Der Engel am Orgelpositiv ndmlich spielt die Tone ¢ — g — €’

&9

90

einer dreistufigen Biithne, wobei einige Darsteller als Engel verkleidet sangen oder Instrumen-
te spielten. Barbara Haggh («The Mystic Lamb» [Anm. 85], S. 12f.) hat wohl zu Recht hier
das bereits beriihmte Altarbild der van Eycks als ikonographisches Vorbild vermutet.

Zitiert und iibersetzt nach Hubert Herkommer, «Der horbare Himmel. Gerard Horenbouts
Salve-Regina-Miniatur und das geistige Leben am Hofe Margaretes von Osterreich, in: Das
Stundenbuch der Sforza. Add. MS. 34294 der British Library, London, Kommentar von Mark
L. Evans und Bodo Brinkmann mit einem Beitrag von Hubert Herkommer, Luzern: Faksimile-
Verlag 1995, S. 321-392: Anm. 27, S. 346f.

Vgl. etwa die Deutung bei Hammerstein, Musik der Engel (Anm. 59), S. 250, und (etwas
abweichend) Tilman Seebass, «The Visualisation of Music through Pictorial Imagery and No-
tation in Late Mediaeval Francey, in: Studies in the Performance of Late Medieval Music, hg.
von Stanley Boorman, Cambridge 1983, S. 19-34; hier S. 30: «Their way of singing suggests
three-voice polyphony — with the three figures in the left foreground singing the tenor, the two
on the right (with their somewhat strained visual expression) singing the superius in a high
range, and the three in the back performing the less important middle voice.»



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 115

Abb. 4: Genter Altar (wie Abb. 1), das Orgelpositiv spielender Engel — Detail.

(oder ¢’— g’ —e”). Dabei handelt es sich nicht um einen Schlussakkord (wie Alex-
andra Goulaki-Voutira meinte, die ihn ikonologisch auf das Alpha und Omega be-
ziehen wollte),”’ sondern um einen Quint-Dezim-Klang, der im 15. Jahrhundert
nicht als schlussfiahig galt. Eher liee sich vermuten, dass dieser nicht schlussfa-
hige Klang fiir das laus perennis, die unauthorliche himmlische Liturgie, stehen
soll — wird doch gerade diese in der Uberschrift der Seitentafel mit den singenden
Engeln angesprochen: Melos Deo, laus perhennis, gratiarum a[cti]o. Genau diese
Art von Klang aber hatte zu jener Zeit in der Kunstmusik durch die Englédnder
eine prominente Stellung im musikalischen Satz erlangt wie nie zuvor: Ein just
in der Zeit um die Fertigstellung des Genter Altars so ungeheuer populéres Stiick
wie John Dunstaples kleine Motette Quam pulchra es, die fast nur aus terzhalti-
gen Klingen besteht, verwendet ihn mehrfach.®

Dunstaples Werk ist ein prominentes Beispiel fiir das — nach dem Messzyklus —
zweite groe Genre geistlicher Polyphonie, das in der Néhe zur Engelsmusik steht,

91 Goulaki-Voutira, «Die musizierenden Engel» (Anm. 84).

92 Quam pulchra es ist ein Ausschnitt aus dem Hohelied, dessen Texte in der Liturgie immer auf
Marienfeste bezogen worden ist. Vgl. Shai Burstyn, Fifteenth-Century Polyphonic Settings
of Verses from the Song of Songs (Ph. D. dissertation, Columbia Unversity, New York, 1972);
dies., «Early 15"-Century Polyphonic Settings of Song of Songs Antiphonsy, in: Acta Musi-
cologica 49 (1977), S. 200-227, und Jirg Stenzl, Der Klang des Hohen Liedes. Vertonungen
des Canticum Canticorum vom 9. bis zum Ende des 15. Jahrhunderts (Salzburger Stier. Ver-
offentlichungen aus der Abteilung Musik- und Tanzwissenschaft der Universitit Salzburg 1),
2 Bde., Wiirzburg 2008.



116 Wolfgang Fuhrmann

der bereits erwihnten «Devotionsmotette».” Sieht man sich die am hiufigsten ver-
wendeten Texte bzw. Chorile im Bereich der Devotionsmotette an, so zeigt sich bis
weit liber die Jahrhundertmitte hinaus eine Dominanz von Marienmotetten, die auch
verstehbar sind als ein Lobpreis der Engel. Texte wie Regina celi oder Ave regina
celorum, aber auch eine Reihe von Hoheliedantiphonen stehen in engstem Zusam-
menhang mit dem Bildtypus der Marienkronung, bekanntlich der Hauptanlass fiir
den Typus des Engelskonzerts, wie er sich auch in der Praxis des mittelalterlichen
liturgischen Spiels realisierte. Es erscheint in diesem Zusammenhang keineswegs
als Zufall, dass die einzigen Stiicke kunstvoller Polyphonie in der Musik des mittel-
englischen Dramas in einem Drama der Weberzunft von York tiber die Himmelfahrt
Mariens zu finden sind.** Es handelt sich um zweistimmige Stiicke zu zwei gleichen
Stimmen auf drei Ausschnitte aus dem Hohelied, die in einigen Details der Textaus-
legung starke Parallelen zum englischen Carol, aber auch zu englischen Hohelied-
vertonungen aufweisen.”

Dass englische Polyphonie — und die von ihr beeinflusste kontinentale Musik
vor allem eines Dufay — auch im Himmel selbst hoch im Kurs stand, das kann
man auch an anderen bildlichen Zeugnissen sehen. Eine Reihe von Bildern des 15.
Jahrhunderts — und auch spéterer Zeit — zeigen polyphones Notenmaterial in den
Hénden von Engeln, und in einem besonders spektakuldren Fall ist das abgebildete
Werk sogar identifizierbar: Walter Fryes Motette Ave regina celorum, mater regis
angelorum (ca. 1450-607) ist teilweise auf zwei Bildern und vollstindig auf einem
Deckengemailde zu sehen (Abb. 5).°° Fryes Motette ist ein weiteres Stiick eines
Englédnders, das sich ausschliellich in kontinentalen Quellen verbreitet hat, und war
wiederum ein hdchst populéres, neben den drei Bildern auch in 15 Mensural- und

93 Zu diesem Begriff vgl. oben Anm. 57. Er dient der Abgrenzung zu nicht-isorhythmischen
Motetten mit priméar politischer oder religios-politischer Zweckbestimmung wie etwa Hugo
de Lantins’ Christus vincit, Christus regnat, das trotz seines vermeintlich religidsen Textinci-
pits primér ein Huldigungsgesang an den venezianischen Dogen war, vgl. J. Michael Allsen,
«Intertextuality and Compositional Process in Two Cantilena Motets by Hugo de Lantins», in:
The Journal of Musicology 11 (1993), S. 174-202.

94 Richard Rastall, The Heaven Singing. Music in Early English Religious Drama Vol. I, Cam-
bridge: D. S. Brewer, 1996, S. 121-37, vgl. allgemein zur «music of heaven» im mittelengli-
schen Drama S. 176-93.

95 Editionen der insgesamt sechs Stiicke (es existiert zu jedem Text jeweils eine Alternativverto-
nung) etwa bei The York Plays (York Medieval Texts. Second Series), hg. von Richard Beadle,
London 1982, S. 465—74 (hier ediert von John Stevens) oder Six Songs from the York Mystery
Play «The Assumption of the Virgin), hg. von Richard Rastall, Newton Abbot 1985; s. auch
ders, «Vocal Range and Tessitura in Music from York Play 45», in: Music Analysis 3/2 (1984),
S. 181-199, sowie ders., The Heaven Singing (wie Anm. 94).

96 Vollstandig ist das Werk im Deckengemailde des Oratoriums des Chéteau Montreuil-Bellay
erhalten, in Ausschnitten in zwei Altarbildern des in Briigge tdtigen «Meisters mit dem ge-
stickten Lauby, wie ihn der Kunsthistoriker Max Friedldnder 1924 taufte. Eines dieser Bilder
befindet sich heute im Louvre (Collection Grog), das andere in der Kirche Madre in Polizzi
Generosa (Sizilien). Vgl. die folgende Anmerkung.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 117

Abb. 5: Maitre au feuillage en broderie, «Vierge en majesté». Marienkronung mit sechs
musizierenden Engeln (letztes Drittel 15. Jh.), Paris, Musée du Louvre, Collection Grog-
Carven, InV. RF 1973-75. Abbildung nach Florence Gombert/Didier Martens, Le Maitre
au Feuillage brodé. Primitifs flamands. Secrets d‘ateliers. Palais des Beaux-Arts de Lille,
13 mai — 24 juillet 2005 (Ausstellungskatalog), Paris 2005, Abb. 55, S. 54.



118 Wolfgang Fuhrmann

vier Tabulaturfassungen tiberliefertes Werk.?” Wie nicht anders zu erwarten, preist
der Text die Himmelskonigin;*® die Bilder beziehen sich auf die Himmelsfahrt und
Krénung Mariens (Fest am 15. August), und damit auf einen traditionellen Topos
des Engelskonzerts.” Wer jedoch erwartet, dass die Komposition einen festlich-
reprasentativen Charakter aufweise, findet sich getduscht: Walter Fryes Stiick, und
das hat sicherlich zu seiner Beliebtheit mit beigetragen, hat einen durchaus intimen
Charakter.'” Es ist nur dreistimmig (wenn es auch in einigen Quellen durch hin-
zukomponierte Contratenores bis zur Fiinfstimmigkeit ergdnzt wurde), durchaus
vergleichbar der zeitgendssischen weltlichen Musik. Und in diesem Kontext ist es
auch tiiberliefert worden, denn neben einigen Sammelhandschriften mit geistlich-
liturgischem Schwerpunkt findet es sich vor allem in Chansonniers. So eréfinet es
gleichsam als religiése Einstimmung, wie sie so hdufig in mittelalterlichen Hand-
schriften auftritt, den Wolfenbiitteler und den Laborde-Chansonnier; au3erdem fin-
det es sich unter anderem im «ersten» Riccardiana-Chansonnier, dem Cancionero
musical de Colombina von Sevilla und dem Chansonnier im Berliner Kupferstich-
kabinett. Es handelt sich also um eine Devotionsmotette von intimer, fast personli-
cher Natur, um eine geistliche Chanson.'"!

Mit diesem chansonartigen Charakter verbindet sich ein seit Sylvia Kenneys
Monographie tiber Walter Frye von 1964 diskutiertes Forschungsproblem. Das
Stiick weist ndmlich eine hochst eigentiimliche literarisch-musikalische Form
auf, die Form der Ballade: A — B — C — B. Das heiB}t, die Takte 13-21 (Schluss

97 Vgl. die Quelleniibersicht (auch zu den Gemalden, Bearbeitungen und Tabulaturen) bei David
Fallows, 4 Catalogue of Polyphonic Songs, 1415—1480, Oxford 1999, S. 572574, sowie als
neueste Diskussion ders., «Walter Frye’s Ave regina celorum and the Latin song style», in: «Et
Jfacciam dolci canti». Studi in onore di Agostino Ziino in occasione del suo 65 compleanno,
hg. von Bianca Maria Antolini et. al., 2 Bde., Lucca 2003, S. 331-345.

98 Es handelt sich nicht um Ave regina celorum, ave domina angelorum, eine der vier groflen
Marienantiphonen, sondern um die Reimantiphon Ave regina celorum, mater regis angelo-
rum, hier wie dort aber wird der Bezug zwischen dem himmlischen Koénigtum Mariens und
ithrer Herrschaft iiber die Engel hergestellt.

99  Vgl. die Schilderung von Tod und Himmelfahrt Mariens (15. August) in der Legenda aurea.

100 S. die Edition in Walter Frye, Collected works (Corpus mensurabilis musicae 19), hg. von Syl-
via W. Kenney, 0. O. 1960, Nr. 5, S. 8f. Eine andere Edition in Strohm, Rise (Anm. 5), S. 395f.,
dazu die Diskussion S. 394 und 397.

101 Ein stilistisch und im Quellenbefund vergleichbares Gegenstiick bildet die ebenfalls Frye, aber
auch John Plummer (und sogar Josquin) zugeschriebene Motette O pulcherrima mulierum, die
sich unter anderem zu Beginn des Chansonnier Pixérécourt findet; vgl. Strohm, Music in Me-
dieval Bruges, S. 133 und die Edition des Stiick 224-226. Vgl. auch Strohm, Rise (Anm. 5),
S. 398f. Strohm schreibt das Stiick Plummer zu. Johannes Prioris’ Dulcis amica Dei erdffnet das
Liederbuch des Johannes Heer und den Pepys Chansonnier; es ist eines der nur vier Stiicke des
lateinischen Liedrepertoires zwischen 1415 und 1480, dessen Text in daktylischen Hexametern
geschrieben ist. Vgl. Fallows, «Walter Frye’s Ave regina celorumy, S. 338, dort auch S. 338-341
zur Tradition, weltliche Liedsammlungen mit einem musikalischen Gebet zu er6ffhen und/oder zu
beenden, wobei diese Werke auffillig hdufig englischen Ursprungs sind (oder zu sein scheinen).



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 119

der ersten Hélfte) entsprechen musikalisch den Takten 38—44 (Schluss des ganzen
Stiicks); und auch die Worte O Maria flos virginum velut rosa velut lilium wer-
den — zumindest in der Mehrzahl der Quellen — am Ende wiederholt (siche die
Textwiedergabe unten). Nun beruht der Text des Stiicks auf einer Antiphon, die
diese Textwiederholung nicht kennt. Und Fryes Komposition paraphrasiert oder
zitiert auch in keiner Weise die Melodie dieser Antiphon. Daher ist die Vermu-
tung ausgesprochen worden, dass es sich bei diesem Stiick um ein Kontrafaktum
handelt — um eine geistliche lateinische Neutextierung einer weltlichen und ver-
mutlich englischsprachigen Ballade; die im 15. Jahrhundert mehr oder weniger
archaische Balladenform ist ja gerade in England, und gerade in einigen Kompo-
sitionen Walter Fryes, gepflegt worden.'*

Fiir diese These gibt es aber keinen Beweis, nur die eben zitierten Verdachts-
momente. Das Stiick findet sich zwar in mittel- und osteuropéischen Quellen, wo
solche geistliche Kontrafakturen iiblich waren, aber es findet sich auch in den
erwahnten Chansonniers italienischer, franzdsischer oder spanischer Herkunft
und einer Florentiner Motettenhandschrift, wo sich solche Kontrafakturen kaum
finden. Daher und aus einer Reihe von analytischen Beobachtungen neigen wohl
die meisten Forscher — etwa David Fallows oder Reinhard Strohm — heute der An-
sicht zu, dass es sich doch um eine originale Komposition handelt.'” Und diese
Vermutung wird durch einen bisher unbeachtet gebliebenen Umstand erhértet.
Wie gesagt, weist Fryes Motette keinen melodischen Bezug zu der choralen Anti-
phon auf denselben Text auf. Sie weist aber eine formale Analogie auf. Denn die
Antiphon entfaltet, wie Fryes Komposition, eine balladenartige Struktur, oder in
den Worten von Willi Apel, eine musikalische Reimstruktur (Abb. 6).'* Die vier-
te und die sechste Halbzeile sind musikalisch — nicht textlich! — identisch. Solche
Formbildungen kommen im Choral gelegentlich vor, etwa im Introitus Requiem
aeternam zur Totenmesse.'” Und es scheint doch schwer glaublich, dass diese
formale Identitdt der musikalischen Anlage lediglich Zufall sein sollte, dass die
formale Struktur des Chorals nicht Fryes Form inspiriert hétte.'* Allerdings sind

102 Kenney, Walter Frye, S. 67-76. Vgl. auch die Diskussion bei Paolo Emilio Carapezza, «Re-
gina angelorum in musica picta: Walter Frye e il <Maitre au feuillage brodé», in: RIDM 10
(1975), S. 134—154: 142f. Rastall, «<Heaven: The Musical Repertory» (Anm. 83), S. 171-174.

103 Fallows, «Walter Frye’s Ave regina celorum» (Anm. 101); Strohm, Rise (Anm. 5), S. 397.

104 Willy Apel, Gregorian Chant, Bloomington — Indianapolis 1990 [© 1958], S. 260. Die Anti-
phon findet sich im Liber Usualis Missae et Officii [...], Paris u. a. 1937, S. 1864.

105 Musikalischer Binnen- und Endreim findet sich auch im Introitus zum Griindonnerstag Mihi
autem (vgl. Bruno Stiblein, «Zum Verstandnis des <klassischen> Tropusy, in: Acta musicologica
35 (1963), S. 84-95, hier S. 90). In Melismen-Bildungen auf dem Final-A von Alleluja sind
AAB-Formen sehr gebrdauchlich, vgl. David Hiley, Western Plainchant: A Handbook, Oxford
1993, S. 134136, ferner S. 153 (Kyrie-Melismen) etc. und die Beispiele bei Apel (Anm. 104).

106 Ubrigens findet sich in einem Manuskript des ausgehenden 15. Jahrhunderts, dem sog. Kut-
tenberger Cantionale (A-Wn, Hs. 15.501, fol. 61r), eine Fassung der Antiphon, die auf die
oben zitierte iibliche Version noch einmal die Worte O Maria folgen ldsst, also gleichsam



120 Wolfgang Fuhrmann

'

sk} R ]
T —— — " 4
H By - —

-ve Regina caelé- rum, * Ma-ter Régis Ange-16-
: :
.

R-R — - L &

—al a4 0 g . " T BN

rum : O Ma-ri-a, flos virginum, vel-ut r6- sa vel li-li-um :

s

il ..S.A.I——.—lﬂ
. .

finde pré-ces ad Démi-num pro sa-la- te fi- dé-li-um.

Abb. 6: Antiphon Ave regina celorum, mater regis angelorum, nach der Wiedergabe im
Liber Usualis Missae et Officii [...], Paris u. a. 1937, S. 1864.

die formalen Entsprechungen zwischen Text und Musik in Antiphon und Motette
durchaus nicht dieselben (wobei in der folgenden Ubersicht kursivierte Textteile
musikalisch identisch sind):

Antiphon Ave regina coelorum, mater regis

Musik Text

A Ave regina caelorum, mater regis angelorum
O Maria, flos virginum,

B velut rosa vel lilium.

C Funde preces ad Dominum,

B pro salute fidelium.

Walter Frye, Ave regina coelorum, mater regis

Musik Text

A Ave regina coelorum, mater regis angelorum
B O Maria, flos virginum, velut rosa vel lilium.
(< Funde preces ad Filium pro salute fidelium
B O Maria, flos virginum, velut rosa vel lilium.

die Binnen-Wiederholung der Motette Fryes wenigstens ansatzweise in den Choral iibertragt,
allerdings ohne eine musikalische Parallele herzustellen.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 121

Nichtsdestoweniger ist mindestens einem zeitgendssischen Kollegen Fryes diese
formale Parallele zwischen Antiphon und Motette aufgefallen, und er hat sie sich
auch zunutze gemacht: Jakob Obrecht hat in seiner Motette Ave regina celorum
Fryes Chanson-Tenor (um eine Terz tiefer transponiert) mit der Paraphrase der
Original-Antiphon im Sopran kombiniert. Da beide Melodien Balladenstruktur
haben, {iberlagern sich die formal reimenden B-Teile jeweils kontrapunktisch
identisch.'”

6. Rechtfertigungen der Polyphonie (3): Polyphonie als Jubilus
zwischen Himmel und Erde

Liturgische und allgemein geistliche Polyphonie konnte also von ihren Beflirwortern
— nicht von ihren reformatorisch-asketisch gesonnenen Verdchtern — als irdisches
Abbild der himmlischen Liturgie verstanden werden. Wir haben schon anldsslich
des Genter Altars angedeutet, dass in der Liturgie der ecclesia militans eine Anndhe-
rung oder Angleichung an die ecclesia triumphans stattfindet (siehe auch das unten
zu zitierende Zeugnis von Johannes Tinctoris); der Himmel 6ffnet sich gleichsam,
der Gesang der Engel klingt unhdrbar — oder doch nur fiir wenige Auserwihlte,
Heilige horbar — im Gesang der irdischen Kirche mit. Merkmal einer solchen Anné-
herung oder Verschmelzung des Irdischen mit dem Himmlischen ist eine besondere
Form des Gesangs, der iubilus: das Jubeln oder Jauchzen. Besonders gejubelt und
gejauchzt wird himmlischerseits bei der Auffahrt Mariens in den Himmel: Die En-
gel singen im lateinischen Marienleben einen Jubilus und eine Lobesharmonie, sie
griilen sie cum iubilatione.'”™ Daran kniipfen die deutschen Fassungen an. In seinem

107 Vgl. Jacob Obrecht, Collected Works 15: Motets I, hg. von Chris Maas, Utrecht 1995,
S. 11-16: T. 35-60 = 102-27. Obrecht geht allerdings mit der Choralvorlage so frei um, dass
sich ein Bezug {iberhaupt nur zu der letzten Choralphrase (vel lilium bzw. fidelium) herstellen
ldsst (T. 53—60 bzw. 120-127). Unter den beiden anderen Motetten, die Fryes Tenor verwen-
den (vgl. Fallows, Catalogue, S. 573), weist Agricolas Salve regina II (ediert in Opera omnia
Alexandri Agricola 4: Motetta, Contrafacta [Corpus mensurabilis musicae 22,4], hg. von
Edward R. Lerner, 0. O. 1966) keinen solchen musikalischen Reim auf, hingegen das in Pe-
truccis Motetti C anonym gedruckte O decus innocencie, das die Parallele noch betont, indem
die Parallelstellen prima pars, T. 3661 = secunda pars, T. 4469 mit dem rhythmisch vari-
ierten Bassostinato f — ¢ — e — d unterlegt werden; vgl. die Edition in Selections from Motetti
C (Venice, 1504) (Sixteenth Century Motet 2), hg. von Richard Sherr, New York — London
1991, S. 109-117.

108 Cantantes ei iubilum et laudis harmoniam. [...] Cum hymnis atque canticis huic laudes de-
cantantes / Et cum iubilatione dicebant resonantes: / «Salve, virgo nobilis, salve generosa, /
Salve, sancta genitrix, salve gloriosa). Hier zitiert nach Herkommer, «Der hérbare Himmel»
(Anm. 89), S. 343. Vgl. Vita beate Virginis Marie et Salvatoris rhythmica (Bibliothek des



122 Wolfgang Fuhrmann

Marienleben (Anfang 14. Jh.) schildert Bruder Philipp, wie bei der Himmelfahrt
Marias jeder der neun Engelschore fiir sich zu singen beginnt: die Engel («vroelich
singen alle begundeny), die Erzengel («und huoben eines lobes sanc / da von der
himel aller erklang») usw. Die Seraphim aber, als der hochste der Chére, trumpfen
auch musikalisch auf:

[...] und vuorten si [Maria] mit siiezem sange,
mit gigen und mit harpfen klange,

in ir kor und jubelieren

alle begunden unde zieren

iren sanc mit symphonien

ze lobe der reinen magt Marfen.»'%®

Nicht nur werden hier erstmals Instrumente eingefiihrt, das ebenfalls erstmals er-
klingende Verb «jubelieren» wird sogleich ndher charakterisiert:''® Es wird durch
die Auszierung des Gesangs mit «symphonien», das heiit im Sprachgebrauch
der Zeit mit polyphonietauglichen, also konsonant zusammenklingenden (sym-
phonischen) Intervallen als polyphoner Gesang gekennzeichnet — und steht zu-
gleich symbolisch fiir himmlische Eintracht und Harmonie.'"' Und auch der Tanz
stellt sich, wie zuvor bei Bruder Hans’ «montetten» (vgl. oben zu Anm. 64), so-
gleich ein, ja alles gerdt aufler Rand und Band:

die Heilegen und die séle sungen,
daz die himel alle klungen,

und mit siiezer armonien
enphiengen si die reinn Marfen.
herpfen, gigen unde liren,
tanzen, singen, jubilieren

und manger slahte seitenspil

und siiezes dones was da vil.!'?

Litterarischen Vereins 180), hg. von Adolf Vogtlin, Tiibingen 1888, S. 251-266: vv. 7735 und
7592-7595.

109 Bruder Philipp der Carthduser, Marienleben (Bibliothek der gesammten deutschen National-
Literatur von der dltesten bis auf die neuere Zeit 34), hg. von Heinrich Riickert, Quedlinburg
1853, vv. 9619. 9636. 9806-9811. Zitiert nach Bartels, Musik (Anm. 63), S. 63f.

110 Vgl. dazu Bartels, Musik (Anm. 63), S. 6.

111 Vgl. dazu Klaus-Jiirgen Sachs, Art. «Symphonia II, Lateinische Tradition», in: MGG?S, Bd. 9,
Sp. 13—16, und Therese Bruggisser-Lanker, Musik und Tod im Mittelalter. Imaginationsrdume
der Transzendenz, Gottingen 2010, S. 374 und 376. Vgl. auch den Hinweis bei Herbert Grund-
mann, «Jubel», in: Ders., dusgewdhlte Aufsdtze, Teil 3: Bildung und Sprache (Schriften der
Monumenta Germaniae Historica 25, 3), Stuttgart 1978, S. 130-162, hier Anm. 13, S. 141:
Auf jubilus cum symphonia in einem Lied De assumptione Mariae in einer Wiener Hand-
schrift des 13. Jahrhunderts (Nat.-Bibl. 963 fol. 186”) wies mich Arno Borst hin.

112 Bruder Philipp, Marienleben, vv. 9842-9. Zitiert nach ebd., S. 64.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 123

Wenn mit den «siiezen armonien» beim «jubilieren» mehrstimmiger Gesang
suggeriert werden soll, dann wirkt das nur auf den ersten Blick einigermalflen
erstaunlich angesichts der Tatsache, dass Bruder Philipp ein Kartduser war, in
dessen Orden eigentlich strengstes Verbot jeder Art von Polyphonie herrschte:
Denn ein solches asketisches Verbot galt freilich nicht fiir Engel.

Die Idee mehrstimmigen Gesangs in der himmlischen Liturgie wird in diesen
und den folgenden Zeugnissen also mit dem Terminus «jubelieren» umschrieben,
einem Lehnwort aus dem Lateinischen. Das Wort iubilare und seine verschiede-
nen Derivate (iubilum, iubilatio, iubilus) wiederum bilden ein Begriffsfeld der
theologischen Musikanschauung. Es geht auf Augustinus’ Psalmdeutungen zu-
riick und bezeichnet jene musikalischen AuBerungen, in denen der Seele, die von
der Unaussprechlichkeit Gottes erfiillt wird, die Sprache unzulénglich erscheint
und nur noch der wortlose Uberschwang des melismatischen Gesangs als ad-
dquates Ausdrucksmedium zur Verfiigung steht.'”” Mittelalterliche Liturgieer-
kldrungen identifizierten es mit den Schlussmelismen des Alleluja. So erklérte
Rupert von Deutz (12. Jh.): Beim Alleluia «jubeln wir mehr, als wir singen, und
wir ziehen eine einzige kurze Silbe des wiirdigen Gesanges durch mehrere Me-
lismen (neumae) und melismatische Phrasen so in die Lénge, dass der Geist, vom
freudigen Horen verziickt, ganz erfiillt wird und dahin entriickt wird, wo «die
Heiligen in Herrlichkeit frohlocken werden, auf ihren Lagern sich freuen wer-
den> (Ps 149, 5).»''* Im spéten Mittelalter hatte der Begriff der jubilatio ein rei-
ches Konnotationsfeld entwickelt, das einerseits auf die Musik der Engel verwies
(so etwa Heinrich Seuse im 14. Jahrhundert: «der engel frode ist ein himelsches
jubilieren»'"®), andererseits — in Fortfiihrung und Abstraktion der Deutung, fiir
die oben Rupert von Deutz zitiert wurde — auf die Verschmelzung der irdischen
Seele mit Gott in der unio mystica zielte, gewissermallen der (temporire) Him-
mel auf Erden. Die mystischen Schriften des 14. und 15. Jahrhunderts hallen
wider vor musikalischen Metaphern und Visionen im Zeichen der Jubilatio.''®

Auf einer mehr technischen, liturgisch-musikalischen Ebene verwendete
1337 John de Grandisson, der Bischof von Exeter, in seinem Ordinale Exon den
Terminus jubilare als Synonym fiir discantare und organizare: In Festen vom

113 Vgl. Fuhrmann, Herz und Stimme (Anm. 19), Kap. 4.

114  «[...] jubilamus magis quam canimus, unamque brevem digni sermonis syllabam in plures neumas,
vel neumarum distinctiones protrahimus, ut jucundo auditu mens attonita repleatur, et rapiatur il-
luc, ubi Sancti exsultabunt in gloria.» Rupert von Deutz, Liber de divinis officiis. Der Gottesdienst
der Kirche (Fontes Christiani Bd. 33), I, 35, auf der Textgrundlage der Edition von Hrabanus Haak-
ke neu herausgegeben, iibersetzt und eingeleitet von Helmut und Ilse Deutz, Erster Teilband, S. 230
(Ubersetzung 231, modifiziert). Vgl. Hammerstein, Musik der Engel (Anm. 59), S. 42.

115 Heinrich Seuse, Deutsche Schriften, hg. von Karl Bihlmeyer, Stuttgart 1907 (Reprint
Frankfurt/M. 1961), S. 246; vgl. Hammerstein, Musik der Engel (Anm. 59), S. 44.

116 Vgl. dazu Fuhrmann, Herz und Stimme (Anm. 19), Kap. 7, sowie den in Fulnote 42 zitierten
Aufsatz.



124 Wolfgang Fuhrmann

Rang des duplex major solle die Psalm-Antiphon, niemals aber der Psalm selbst,
jubiliert, das hei3t diskantiert werden (discantare und discantus meinen polypho-
nen Gesang — sei es in Form regulierter Improvisation, sei es gemaf schriftlich no-
tierten Kompositionen).''” In der Polyphonie des 13. und 14. Jahrhunderts finden
sich mitunter Anspielungen auf die im Jubilus verschmelzenden himmlischen und
irdischen Regionen. In einem etwa um 1300 (in Worcester?) entstandenen Weih-
nachts-Rondellus /n excelsis gloria''® heillt es, im Himmel herrsche «Gloria» (vgl.
Lk 2,14: «Gloria in excelsis») und auf Erden Freude iiber den Neugeborenen, den
Himmel und Erde mit jubelndem Gesang (canore cum iubilo) verehrten.'® Und
auf die Vorwiirfe des Reformtheologen John Wyclif, der im spaten 14. Jahrhundert
jene «vain and pleasure-loving wastrels» angegriffen hatte, «[which] fracture the
most devout service so that nobody can understand the meaning of the wordsy,'?°
antwortet die spatestens um 1400 komponierte Motette Are post libamina/Nunc
surgunt in populo von «Mayshuet» (= Matheus de Sancto Johanne)'?' mit der Ver-
sicherung, am Altar nach dem Opfer wiirden «Oden und Lobgesédnge gejubelt»
(Are post libamina / odas atque carmina / laudis iubilemus), wobei die «Bewe-
gung der Stimme, wie es die Vernunft fordert, mit dem Herzen zusammenklinge»
(vocis modulacio / sicut iubet racio / concinat cum corde), womit auf den alten
Topos von Herz und Stimme als der unerldsslichen Voraussetzung fiir wahrhaft
frommen Gesang angespielt wurde. Auch wenn die beiden Texte im Folgenden
Kritik an korrupten Sidngern {iben, ist doch klar — schon durch die Funktion der

117 Frank Ll.[ewelyn] Harrison, Music in Medieval Britain, Anm. 4, S. 109, mit Verweis auf Or-
dinale Exon, hg. von J. N. Dalton, 4 Bd., London 1909-1940, Bd. 1, S. 19: Caput XXVI: De
modo psallendi et modulandi discantandi aut organizandi: In duplicibus ergo festis maioribus
antiphona[m] super psalmos, nunquam tamen ipsos psalmos iubiletis, id est discantetis [...].

118 Edition: English Music of the 13" and Early 14" Centuries (Polyphonic Music of the Four-
teenth Century 14), hg. von Ernest H. Sanders, Nr. 36, S. 66—68.

119 In excelsis Gloria / in terris Leticia / agitur de puero. / Quem adorant omnia / celica terrestrial /
canore cum iubilo. Der Text fahrt fort: Tuba gaudet celica / psallat vox angelica, / Dulcisonat
musica / Hodie cum gaudio [in anderer Quelle: iubilo]. / Natus est rex glorie, / De Maria virgi-
ne / Betlehem in solio. Zit. nach der Textedition in: Motets of English Provenance (Polyphonic
Music of the Fourteenth Century 15), hg. von Frank L1. Harrison (Anm. 117), S. 220.

120 The English works of John Wyclif hitherto unprinted (Early English Text Society, Original se-
ries 74), hg. von E. D. Matthew, London 1880, S. 192 und 91, zit. nach Christopher Page, «An
English motet of the 14" century in performance: two contemporary images, in: Early Music
25 (1997), S. 7-32, hier S. 8. Vgl. auch das Zitat in der originalen Schreibweise bei Wegman,
Crisis (Anm. 20), S. 21-23.

121 Vgl. die Edition in The Old Hall Manuscript, hg. von Andrew Hughes und Margaret Bent
(Corpus mensurabilis musicae 46), 3 Bd., o. O. 1973, Bd. 1/2, S. 419-422. Ungeachtet der
Uberlieferung dieses Werks in einer englischen Quelle war sein Komponist franzésischer Ab-
stammung, doch ist der Text fiir den Gebrauch in England aus dem Franzsischen ins Latei-
nische iibersetzt worden; vgl. Karl Kiigle, Art. «Matheus de Sancte Johanney, in: MGG°P,
Bd. 11 (2004), Sp. 1308-1310, hier Sp. 1309. Kiigle datiert das Werk bereits in die Mitte der
1360er Jahre.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 125

Motette als eines Substituts fiir das Deo gratias, wie der Text belegt —, dass hier
nicht der Polyphonie selbst der Prozess gemacht werden kann und soll.

Es ist auffallend, dass die zuletzt zitierten Zeugnisse alle dem englischen Raum
entstammen,'?? der sich ja, wie erwéhnt, im Vergleich zur kontinentalen Entwicklung
starker durch den geistlichen Bezug seiner Werke auszeichnete. Auch die hier zu fin-
denden Argumentationsfiguren zur Rechtfertigung polyphonen Singens in der Litur-
gie und allgemein im geistlichen Kontext wurden wohl vor allem im 15. Jahrhundert
und gerade im unmittelbaren Kulturraum der franko-flimischen Komponisten ofter
verwendet, gleichsam als ideelle Unterfiitterung der Transformation kontinentalen
Komponierens und Singens unter englischem Einfluss. Zu denken ist hier vor al-
lem an die Deutung und Rechtfertigung der Mehrstimmigkeit durch den Theologen
Gilles Carlier, der von 1431 bis zu seinem Tode 1472 Dekan der Kathedrale von
Cambrai und somit unmittelbarer Vorgesetzter von Guillaume Dufay gewesen ist. Es
war Carlier, der die Texte zu Dufays oben erwdhntem Choraloffizium Recollectio Fe-
storum Beatae Mariae Virginis verfasste.'” In seinem Tractatus de duplici ritu can-
tus ecclesiastici in divinis officiis hat Carlier den Choral und die Mehrstimmigkeit als
zwei je nach Zeit, Ort und Ausfiihrenden legitime unterschiedliche Schmuckformen
der Liturgie gerechtfertigt. Sein Ausdruck fiir die Mehrstimmigkeit lautet jedoch
nicht discantus, contrapunctus oder cantus figuratus — und was es an fermini tech-
nici mehr geben mag — sondern iubilatio musicalis oder dulcis iubilatio armonica-
que vocum concordia.'** Er greift also mit dem theologisch-musikalischen Terminus
der iubilatio einen Begriff auf, der sich im Vorstellungsbereich der Anndherung und
Assimilation irdischer an himmlischer Liturgie bewegt — und betont ausdriicklich
den freudigen Affekt mehrstimmiger Musik als Abbildung der himmlischen Freuden

122 Matheus de Sancto Johanne (1 1391) war zwar Franzose, aber auch an englischen Héfen aktiv;
der Schluss der Oberstimme seiner Motette thematisiert in etwas unklarer Weise eine Art von
Kulturtransfer, der wohl so zu verstehen ist, als sei die Motette zuerst auf einen franzosischen
Text komponiert und spéter ins Lateinische tibertragen worden, um englischen Ohren gefilli-
ger zu sein (sed post reformavit latini lingua anglis sepius fit amena reddendo deo gratias); in
jedem Fall bezieht sich der Text also auf eine englische Situation. Vgl. Andrew Hughes, «The
Old Hall Manuscript: A Re-Appraisaly, in: Musica disciplina 21 (1967), S. 97-129; hier 104f.

123 Vgl. die Literatur oben Anm. 8.

124 Gilles Carlier, Tractatus de duplici ritu cantus ecclesiastici in divinis officiis, in: On the Digni-
ty & the Effects of Music. Egidius Carlerius — Johannes Tinctoris: Two fifteenth-century treati-
ses [lat./engl.], hg. von Reinhard Strohm und J. Donald Cullington, London 1996 (Study Texts
2), S. 39-47; hier 39. Dass das Adjektiv musicalis (oder andere Derivate von musica) selbst
schon einen Hinweis auf Polyphonie bedeuten konnte — indem musica auf die gelehrte Tradi-
tion verweist und damit auf ein «cantar por arte», wie Pero Tafur es nannte — habe ich versucht
plausibel zu machen in Herz und Stimme (Anm. 19), S. 41-44. In Cambrai selbst findet sich
dafiir ein Beleg: Polyphone Gesinge wurden nicht nur als discantus und contrapunctus, son-
dern auch durch den Zusatz in musica bezeichnet, vgl. Craig Wright, «Performance Practices
at the Cathedral of Cambrai 1475-1550%», in: Musical Quarterly 64 (1978), S. 295-328; 298.
Vgl. auch oben im Zitat von Anm. 119: Dulcisonat musica.



126 Wolfgang Fuhrmann

(caelestium imago gaudiorum), auch weil sie in die Gesellschaft der Engel fiihrt
(associatio angelorum).'>

Auch Johannes Tinctoris betont in seinen — von Carliers Schrift beeinflussten
— Effectus musices beispielsweise als den zweiten und vierten Effectus der musica
die Anndherung der triumphierenden (also himmlischen) und der kiimpfenden (irdi-
schen) Kirche.'? Dass die himmlische Musik der irdischen freilich in unvergleich-
licher Weise iiberlegen ist, irdische Polyphonie also nur als schwacher Ersatz gelten
kann, diese Meinung vertritt hingegen 1495 der Bischof von Utrecht, Matthaeus
Herbenus.'?” Indirekt klingt sie freilich schon bei englischen Mystikern des 14. Jahr-
hunderts an, bei Richard Rolle (1300-1349)!2® oder Walter Hilton (T 1396),'” und

125 Carlier, Tractatus (Anm. 124), S. 43, 45.

126 Johannes Tinctoris, «Complexus effectuum musicesy, in: Johannis Tinctoris Opera theorefica
(Corpus scriptorum de musica 22), hg. von Albert Seay, 3 Bd., 0. O. 1975-1978, Bd. 2, S. 165—
177; 167f.,, 169 (auch in: On the Dignity, hg. Strohm/Cullington, S. 67-77). Wegman, «Musical
Understanding» (Anm. 68), S. 56, ldsst diese Passagen zum Schaden seiner Interpretation un-
berticksichtigt. Die inhaltliche Struktur dieses Texts, der mit Aussagen tiber Gott beginnt und
mit solchen iiber die Seligwerdung des Menschen endet, ist letztlich theologisch bestimmt,
wihrend seine duflere Form aus der mittelalterlichen Florilegienpraxis herriihrt. Dies gilt auch
fiir eine andere Fassung dieses Traktats mit 27 effectus, die Ronald Woodley im Manuskript
F-CA MS A 416 entdeckt und als eine Uberarbeitung interpretiert hat, vgl. Ronald Woodley,
«The Printing and Scope of Tinctoris’s Fragmentary Treatise De inventione et usu musice», in:
Early Music History 5 (1985), S. 239-268; 251-253 (Kommentar) und 263-266 (Edition).

127 In seinem Traktat De natura cantus ac miraculis vocis (1495) erldutert Herbenus die Musik der
Engel als der menschlichen Musik so sehr iiberlegen, wie diese der Musik der Vogel tiberlegen
sei; er kann sie genauso wenig niher beschreiben, wie die Vogel die Musik der Menschen
beschreiben konnten, so muss er sie gewissermallen ex negativo charakterisieren: Concinunt
igitur angelici spiritus Conditori suo non aviculos cantus, non humanas symphonias arithmeti-
cis numeris compactas, sed caelestes et proprias et angelicas harmonias. Herbeni Traiectensis
De natura cantus ac miraculis vocis 1, 9 (Beitrdge zur rheinischen Musikgeschichte 22), hg.
von Joseph Smits van Waesberghe, Koln 1957, S. 36f. (vgl. auch Klaus-Jiirgen Sachs, «Zu
den Fassungen der Musikschrift des Mattheus Herbenus (um 1495)», in: Musikforschung 55
[2002], S. 395-405; hier 397). Wenn er etwas frither ausdriicklich feststellt: Non enim illic
alius Tonor a Contratonore [sic!] est, non a gravi acutus cantus alius, non diapason a diapente
dissidet, ubi omnes proportiones unius generis non intra quaternarium numerum continentur,
ut nostri cantus qui numerales sunt; ubi cantus semel inceptus, summa dulcedine decurrens,
numquam habiturus est finem. Quamquam autem caelestes chori multipliciter distinguantur,
ut alii summi sint, alii medii, infimi alii: non tamen eorum cantus ullo modo discrepantes
sunt, quin summa aequabilitate consonantiarum conveniunt. (Herbenus, De natura cantus 1, 7,
S. 33), dann scheint das weniger zu bedeuten, dass es im Himmel keine Polyphonie gébe, als
dass die dort erfolgende utopische Versohnung der musikalischen Gegensétze — sogar iiber die
arithmetischen Grundlagen der Musik hinaus (!) — mit unseren Kategorien nicht zu fassen ist.

128 Fuhrmann, «Melos amoris» (Anm. 65), S. 37f.

129 Rastall, «Heaven: The Musical Repertory» (Anm. 83), S. 162—196; hier 162f. Hiltons Traktat
Of Angels’ Song — der einzige mittelalterliche Traktat, der sich ausschlie8lich der Engelsmu-
sik widmet — warnt geradezu davor, Engelsgesang auf Erden vernehmen zu wollen: Dies sei
nur Seelen in hochstem Gnadenzustand moglich, alles andere sei ein Trugwerk des Teufels.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 127

damit genau in jenem Umfeld, in dem jene Polyphonie sich ausbildete, die im 15.
Jahrhundert dann dem Kontinentaleuropa als Engelsmusik gelten sollte. Vielleicht
mag man auch hier den Zusammenhang darin sehen, dass die bestimmten Negatio-
nen der Theologie (die grundsétzliche Unvergleichbarkeit transzendenter mit imma-
nenter Erfahrung) auf die Komponisten herausfordernd und anspornend wirkten.
Ein Verstandnis von Polyphonie als «Vorschein» — oder besser: «Vorklang» — des
himmlischen Jubels klingt sogar noch in Martin Luthers beriihmter Beschreibung
einer polyphonen Komposition mit Tenor-Cantus-firmus an: «[...] in welcher vor al-
lem das seltsam und wohl zu verwundern ist, da} einer eine schlechte Weise oder
Tenor (wie es die Musici heiflen) hersinget, neben welcher drei, vier oder flinf ande-
re Stimmen auch gesungen werden, die um solche schlechte einfiltige Weise oder
Tenor gleich mit Jauchzen ringsumher um solchen Tenor spielen und springen und
mit mancherlei Art und Klang dieselbige Weise wunderbarlich zieren und schmii-
cken und gleichwie einen himmlischen Tanzreihen auffiihren, freundlich einander
begegnen.»'*® Auch wenn Luther eine Anndherung der himmlischen an die irdische
Liturgie aus theologischen Griinden verneinen musste, die Musik nur noch eschatolo-
gisch, als Hinweis auf das Kiinftige, auffassen kann,"*' wird auch bei ihm Polyphonie
zumindest in diesem Sinne als himmlische (Tanz-)Liturgie gedeutet — auf der Basis
eines zum Zeitpunkt der AuBerung schon etwas veralteten satztechnischen Modells.
SchlieBlich bietet auch die Musik konkreter Komponisten den Zeitgenos-
sen diesen Vorschein der himmlischen Liturgie. So in Guillaume Crétins schon
erwahnter Totenklage auf Johannes Ockeghem (1497), in der er in einer Traum-
vision eine Trauerfeierlichkeit fiir den eben verstorbenen Komponisten erlebt,
und in der zweimal von Ockeghems «chantz angélicques» die Rede ist."** Doch
handelt es sich hier nicht eigentlich um eine Szene im Jenseits, sondern um ei-
nen mythischen locus amoenus, in dem Allegorien, biblische, mythologische und

Rastall bezieht sich auf die schwer zugingliche Edition von Fumio Kuriyagawa und Toshiyuki
Takamiya, Two Minor Works of Walter Hilton, Tokyo 1980.

130 Martin Luther, «Vorrede zu den Symphoniae iucundae von Georg Rhau, Leipzig 1538, in:
D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe, Weimar 1883ff., Bd. 50, S. 368-374: 372f.:
Hic tandem gustare cum stupore licet [...] quod vna et eadem voce canitur suo tenore pergente
pluribus interim vocibus circum circa mirabiliter ludentibus, exultantibus et iucundissimis gesti-
bus eandem ornantibus, et velut iuxta eam diuinam quandam choream ducentibus, vt iis, qui sal-
tem modice afficiuntur, nihil mirabilius hoc seculo extare videatur. Ubersetzung nach Friedrich
Blume, Die evangelische Kirchenmusik (Handbuch der Musikwissenschaft), Potsdam 1931, S. 6.
Zur Vorstellung tanzender Engel s. auch Hammerstein, Musik der Engel (Anm. 59), S. 47-49.

131 Ebd, S. 34. Vgl. auch Willibald Gurlitt, «Johannes Walther und die Musik der Reformations-
zeitw, in: Luther-Jahrbuch 15 (1933), S. 1-112, hier S. 92.

132 Crétin beklagt den Tod «Du bon Seigneur, qui tant a decorez / Et embellizles livres de musi-
que, / Et de sa main nous en sont demourez / D’ouvraige exquis, si trés bien labourez, / Qui
semble ouyr ung droict chant angélique.» Crétin, Déploration (Anm. 45), S. 35. Hier werden
also Kunstanspruch und Engelsmusik direkt ineinandergeblendet. Und spiter heiB}t es: «Chan-
tres plorez ce notable seigneur, / En visitant ses doulx chantz angélicques» (S. 40).



128 Wolfgang Fuhrmann

historische Gestalten gemeinsam Ockeghem betrauern. Der Reigen beginnt mit
den beiden biblischen Gestalten Tubal und Konig David sowie mit der mythi-
schen Figur des Orpheus; zuletzt treten verstorbene Musiker der unmittelbaren
Vergangenheit auf, Dufay, Binchois, Dunstable und andere bis zu Busnoys und
Regis, um Werke Ockeghems, darunter das Requiem zu singen.

Ein letztes, wiederum etwas anders gelagertes Beispiel findet sich in Eloy
d’Amervals Livre de la deablerie (Erstdruck 1508)."** Siifle Polyphonie wird bei
Eloy schon mit dem irdischen Paradies assoziiert: Wenn er nicht die ersten Men-
schen zu Fall gebracht hétte, briistet sich Sathan gegeniiber Lucifer, dann wiirde
es heute noch keine Siinder geben, die Holle wére entvolkert und leer, und alle
Menschen wiirden in Liebe und Eintracht leben:

«Chanté sans fin, j’en suis tout seur, Gesungen wiirden — da bin ich mir sicher —
Chantz musicaulx plains de doulceur polyphone Gesinge'* voller Siifle

En meuf parfait et imparfait, in perfektem und imperfektem Modus,

Si je n’eusse fait ce beau fait.»'3* wenn ich nicht diese schone Tat vollbracht hétte.

An spéterer Stelle hilt dann «1’acteun» — also kein Teufel, sondern der Erzéhler — eine
enthusiastische Lobrede auf die «clercz scientifiques» in den «grand esglises» und ihre
Fahigkeiten in Grammatik, Bibelkunde, Kirchenrecht, Dichtkunst und Rhetorik.'*

«Bref, telz galans, quoy qu’il en soit, Kurz, solche Ehrenmdnner haben jedenfalls
Ont les esperis fort subtilz, hochsubtile Geister,

Ingenieux et inventifz, ingenids und erfinderisch,

Et si sont grans musiciens, und wenn sie grofle Musiker sind,
Composans et cantans lyens komponieren und singen sie dort

Si bien qu’ilz y font grant honneur so gut, dass ihnen allen grofle Ehren

Par dessus tous, je t’en fay seur; von oben zuteil werden, das kann ich dir
Car, de vray, la belle musique sagen;

Est science plus angelique Denn wahrhaftig, die edle Musica

Que humaine [...]»"7 ist eine eher englische

als menschliche Wissenschaft.[...]

133 Eloy d’Amerval, Le livre de la deablerie, hg. von Robert Deschaux und Bernard Charrier, Pa-
ris 1991 (Textes littéraires frangais). Im Folgenden mit den Zeilenzahlen im Haupttext zitiert.

134 Ebd., vv. 785-788, S. 89.

135 Vgl. zu dieser Ubersetzung Anm. 124.

136 «Et si sont clercz scientifiques, / Bien entendus, pour dire acoup, / En d’aultres sciences
beaucoup, / Bons grammariens, bons artistes / Bons bibliens, bons decretistes, [Kenner des
Decretum Gratiani, also Kirchenrechtskunde] / Bons poetes, bons orateurs, / Et gentilz metri-
ficateurs, / Rethoriciens de renom» (vv. 18718-18725), Eloy d’ Amerval, Le livre (Anm. 133),
S. 686. Das Weitere macht klar, daf3 hier die Reimkunst der «seconde rhétorique» gemeint ist
und nicht die humanistisch-antike Rhetorik.

137 Eloy d’Amerval, Le livre (Anm. 133), vv. 1874618754, S. 687.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 129

Hierauf schildert er das Dasein im Himmel, das in der gliickseligen Kontemplation
der Trinitdt besteht, wobei die Heiligen ein neues Lied singen (wortlich zitiert Eloy
das cantabant sancti canticum novum [Offb 14,3]).

«On ne sg¢aroit, bien dire 1’ose
Acomparer a plus grant chose

Leur beau passe temps qu’a musique,
Tant est joyeuse et angelicque,
Tesmoing tous bons entendemens

Et les musicaulx instruments

Qu’ont les saintz anges par droictures
Partout en ces belles paintures. [...]
La sont les grans musiciens,

Qui composent tousjours liens [= dort],
Comme j’apergoy en maint lieu,

A la grant louenge de Dieu

Quelque chanterie nouvelle,

Doulce, plaisant, devoste et belle,
Hympnes, proses, messe, motez [...]"*
A trois, a quatre, a cing, a six,

Bien remplis doulcement assis

Et tant plaisans, sans point doubter,
Que qui les chante ou oit chanter,

En a le cueur tout resjouy,

Comme Dompstaple et du Say [sic/],
Qui tant doulcement en leur temps
Par bel et devost passe temps

Ont composay, ce sgay je bien,

Et plusieurs aultres gens de bien:
Robinet de la Magdalaine,

Binchoiz, Fede, Jorges et Hayne,

Le Rouge, Alixandre, Okeghem,
Buvoiz, Basiron, Barbingham,
Louyset, Mureau, Prioris,

Jossequin, Brumel, Tinctoris

Et beaucoup d’aultres, je t’asseure,
Dont n’ay pas memoire a ceste heure.»'*

Ich wage zu sagen: Man wiisste

ihren seligen Zeitvertreib mit nichts Besserem
zu vergleichen als mit der Musik,

so frohlich und englisch ist sie,

und dies bezeugen auch sehr gut

die musikalischen Instrumente,

die die heiligen Engel nach gutem Recht
stets auf den schénen Bildern haben. [...]
Da [im Himmel] sind die grof3en Musiker,
die dort den ganzen Tag komponieren,
wie ich vielerorts gehort habe,

zum groflen Lob Gottes

gar manche neuen Gesidnge

stiB, gefillig, fromm und schon

Hymnen, Prosae, Messen, Motetten,

zu drei, vier, fiinf, sechs Stimmen,

wohl ausgefiihrt und siif} gesetzt

und so gefillig, ohne Zweifel,

daf, wer sie singt oder singen hort,

dem wird das Herz der Freude voll.

Zum Beispiel Dunstaple oder Du Fay,

die zu ihren Lebzeiten so siif}

— durch guten und frommen Zeitvertreib —
komponiert haben, wie ich wohl weil3

und sehr viel andere Leute:

Robinet de la Magdalaine,

Binchois, Fede, Jorges und Hayne,

Le Rouge, Agricola, Ockeghem,

Busnoys, Basiron, Barbingham,

Loyset, Mureau, Prioris,

Josquin, Brumel, Tinctoris

und viele andere, versichere ich dir,

an die ich mich gerade nicht erinnern kann.

Dass diese Worte, auch wenn sie in einer «teuflischen» Satire stehen, durchaus nicht
satirisch zu verstehen sind, geht aus der Tatsache hervor, dass der Autor des Livre
de la deablerie, Eloy d’ Amerval, selbst Komponist gewesen ist: Der Codex 14 der
Cappella Sistina enthélt seine Missa Dixerunt discipuli, deren Kunstreichtum von
Tinctoris gepriesen wurde, mit dem Eloy ebenso wie mit Dufay in personlichem

138 Es folgt eine dreizeilige, offenbar reimtechnisch motivierte Beschimpfung Luzifers.
139 Eloy d’Amerval, Le livre (Anm. 133), vv. 18815-18822; 18829-18835; 1883918856, S. 689f.



130 Wolfgang Fuhrmann

Kontakt gestanden zu haben scheint.'*® Wir haben hier also ein in seiner Pragnanz
kaum zu iiberbietendes Beispiel dafiir, wie die Komposition von kunstvoller Po-
lyphonie durch den Verweis auf das himmlische Musizieren gerechtfertigt werden
konnte, zu dem die irdischen Musiker einen Vorklang lieferten, den sie unter den
Bedingungen der laus perennis fortsetzten (was, ganz nebenbei, deutlich machte,
dass Komponisten von Polyphonie das Paradies erwartete).'*! Den Angriffen der
Reformtheologen konnte so Widerstand geboten werden — oder zumindest wurde
demonstriert, dass man auch eine ganz entgegengesetzte Haltung zur Polyphonie
im liturgischen oder paraliturgischen Kontext begriinden konnte.

Die Frage, wie weit sich diese Haltung kompositorisch niedergeschlagen hat,
liegt auBerhalb des Rahmens dieser Studie. Ich mdchte nur auf einen einzigen As-
pekt hinweisen: Die Einordnung der geistlichen Polyphonie des 15. Jahrhunderts in
ein theologisches Aufstiegsschema im Zeichen des wortlosen Jubels begriindet, so
scheint mir, ein der musikwissenschaftlichen Philologie sehr vertrautes Problem,
nimlich das der Textunterlegung. Die Uberlieferung der Messen und Motetten eines
Dufay oder Ockeghem, um nur diese zu nennen, wirft oft gravierende Schwierigkei-
ten auf, was die Zuordnung des Textes zu den Noten betrifft. Uberdies wird in der
geistlichen Polyphonie auch der affektive oder bildliche Gehalt des Textes oft nur sehr
allgemein beriicksichtigt, ja aus dem ldssigen Verhdltnis zur Textunterlegung folgt
geradezu notwendig, dass konkrete Textpassagen kaum je musikalisch-rhetorisch
ausgedeutet werden. Und das erklért sich vor dem Hintergrund eines Verstandnisses
von Polyphonie als jubilatio, deren Mal3 jedes Wort, auch das liturgische, {ibersteigt.

Obwohl dieser etwas pauschalen Aussage durchaus im Hinblick auf bestimm-
te konkrete Werke widersprochen werden konnte, diirfte sie doch im Allgemeinen
zutreffen. Dies zeigt sich im Vergleich zum 14. Jahrhundert mit seiner oft syllabi-
schen Textierung, aber auch im Vergleich zur Folgezeit: Denn etwa mit Beginn des
letzten Drittels des 15. Jahrhunderts kommt eine dezidiert nicht-jubilierende, oft
karge, den diisteren Affektgehalt ihrer Texte in pathetisch-schmucklose Phrasen

140 Zu Eloy vgl. Strohm, Rise (Anm. 5), S. 472, Paula Higgins, Antoine Busnois and Musical
Culture in Late Fifteenth-Century France and Burgundy (Ph. D. thesis), Princeton University,
1987, S. 262-269; und jetzt dies., «Speaking of the Devil and Discipuli: Eloy d’Amerval,
Saint-Martin of Tours, and Music in the Loire Valley, ca. 1465-1505», in: Uno gentile et
subtile ingenio: Studies in Renaissance Music in Honour of Bonnie J. Blackburn (Collection
«Epitome musical»), hg. von M. Jennifer Bloxam, Gioia Filocamo und Leofranc Holford-
Strevens, Turnhout 2009, S. 169—-182.

141 Es ist allerdings verwirrend — und bis heute nicht recht gekldrt, warum Eloy in seiner Aufzih-
lung von Komponisten tote und zum Zeitpunkt der Drucklegung noch lebende offensichtlich
unbekiimmert durcheinander mischt: Selbst wenn wir eine Entstehung einige Zeit vor der
Drucklegung 1508 annehmen, ist der Livre doch sicherlich nach dem Tod von «Binchoiz»
(1460) entstanden und vor dem Tod von Josquin (1521) oder Compére (1518). Ubrigens sind
einige der weniger bekannten Namen (wie Le Rouge oder Fede) offensichtlich auf Eloys per-
sonliche Kontakte mit den musikalischen Zentren im Loire-Tal zuriickzufiihren, vgl. Higgins,
«Speaking of the Devil» (Anm. 140), S. 177 und Table 2, S. 178.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 131

umsetzende Spielart geistlicher Musik auf, deren stirker deklamatorischer Ansatz
nun wieder eine eindeutigere Textierung zuldsst oder erzwingt. Diese neue Aus-
druckssphire dominiert freilich nicht ausschlielich innerhalb der kompositori-
schen Produktion, aber sie bildet ein deutliches Gegengewicht und einen affektiven
Kontrast zur «jubilierenden» Form polyphonen Komponierens aus. Vor allem the-
matisiert sie nun auch negative Affekte — der Trauer, der Bul3e, ja der Verzweiflung
— flir den musikalischen Ausdruck.

Dass Polyphonie des Ausdrucks etwa von Liebesmelancholie fahig war, davon
konnte man sich schon zuvor etwa an Chansons von Dufay oder Binchois tiberzeugen.'*
Dass auch geistliche Musik den Ausdruck religidser Melancholie — von Gottferne, von
siindiger Erdenverhaftetheit jenseits alles himmlischen Jubilierens — fiir sich eroberte,
das ist weitgehend eine Entdeckung der Zeit nach ca. 1465. Ich erinnere an die Mise-
rere-Tropen der dritten Ave regina celorum-Vertonung von Guillaume Dufay, an den
Beginn der Tradition polyphoner Requiem-Vertonungen bei Dufay'* und Ockeghem, an
die so eindringlich flehende Bitte O mater Dei, memento mei am Ende von Josquins be-
rithmter Motette Ave Maria ... virgo serena, vor allem auch an die fast unvermittelt auf-
tretende Gattung der Psalmmotette, insbesondere der Vertonung von Buflpsalmen wie
des groBen finfstimmigen Miserere mei, Deus von Josquin. Diese neuen Ausdrucks-
bereiche, die sich die geistliche Musik in den Jahrzehnten um 1500 erschloss, miissen
wiederum im Kontext der erregten Suche nach Heils- und Gnadengarantien in jener Zeit
verstanden werden. Auch diese Musik 6ffnet also den Himmel, doch tut sie dies gerade,
indem sie die Distanz zwischen dem in der Komposition reprasentierten Subjekt und der
musica coelestis betont. Musik wird zum Medium der Heilssehnsucht in einer Situation
der Heilsferne. Doch diese Geschichte soll ein andermal erzéhlt werden.

142 Vgl. jetzt auch Wolfgang Fuhrmann, «7riste plaisir et douloureuse joie. Die Stimme der Me-
lancholie in der franzosischen Chanson des 15. Jahrhundertsy», in: Christiane Ackermann/
Hartmut Bleumer (Hg.), Gestimmte Texte = LiLi. Zeitschrift fiir Literaturwissenschaft und
Linguistik 171 (2013), S. 16-46.

143 Dufays Requiem ist nicht erhalten, doch wird es in einem Bericht des Gesandten Niccolo
Frigio als «flebile, mesta e suave molto» («klagend, traurig und sehr lieblich») beschrieben.
Vgl. William F. Prizer, «Music and Ceremonial in the Low Countries: Philip the Fair and the
Order of the Golden Fleecew, in: Early Music History 5 (1985), S. 113-153; Zitat S. 142 und
zur Diskussion S. 133-135.






	"Englische" und irdische Musik im 15. Jahrhundert

