
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 56 (2014)

Artikel: "Englische" und irdische Musik im 15. Jahrhundert

Autor: Fuhrmann, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858686

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858686
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfgang Fuhrmann

«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert

1. Geistliche «Renaissance»?

Als der kastilische Edelmann Pero Tafür (ca. 1410-vor 1484) im Jahre 1438 die
Reichsstadt Basel besuchte, wo soeben das große Konzil stattfand, da begab er sich

zur Kurierung einer alten Wunde in einen nahe gelegenen Badeort, den er lediglich
als «Heilige Quellen» bezeichnete; möglicherweise Baden im Aargau. Und hier
hielt Pero Tafur folgenden Eindruck fest: «Das Volk daselbst kann durchweg gut
singen, bis zu den gemeinen Leuten herab singen sie kunstgemäß dreistimmig wie
geübte Künstler.»1 Es ist die einzige Bemerkung in Pero Tafurs Reisebericht, die
sich eindeutig aufPolyphonie bezieht - obwohl der weitgereiste Autor auch über die
italienischen Kommunen und Adelssitze und die frankoflämischen Handelszentren

zu berichten weiß. Es erscheint kaum glaubhaft, dass Tafur nicht etwa in Brügge,
im Ferrara des Niccolo d'Esté, beim Basler Konzil oder dem Ökumenischen Konzil
in Florenz polyphone Kunstmusik gehört hätte - bewegte er sich doch durchwegs
in den höchsten Kreisen, lernte den Herzog von Burgund, Philipp den Guten, Papst
Eugen IV, den deutschen König Albert II., den Kaiser von Konstantinopel Johannes

Palaiologos und sogar den Großen Türken kennen. Und als Angehöriger des ka-
stilischen Adels, aus Cördoba gebürtig, wird Tafur die Kunstmäßigkeit des Gesangs

- das «cantar por arte» - zweifellos zu beurteilen gewusst haben.

Dass ihm gerade und nur hier eine Bemerkung dazu angebracht erschien,
liegt wohl einerseits an dem ganz profanen Kontext, denn unmittelbar zuvor
kommentierte Tafur befremdet den bei den «Heiligen Quellen» üblichen Brauch,
beide Geschlechter nackt gemeinsam baden zu lassen2 - wobei ihm aber die

1 «Esta generaçion comünmente cantan bien, e fasta las personas comunes cantan por arte

con todas très voçes como personas artistas.» Andanças e viajes de Pero Tafur por diver-
sas partes del mundo avidos (1435-1439). Estudio preliminar, glosario e indice geogrâfico

por José Maria Ramos (Biblioteca Clâsica, Secciôn de preclâsicos Espanoles 265), Madrid
1934, S. 179. Die Übersetzung nach Jacques Handschin, «Zur Musikgeschichte des 15.

Jahrhunderts», in: Gedenkschrift Jacques Handschin, hg. von der Ortsgruppe Basel der
Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft, zusammengestellt von Hans Oesch, Bern und

Stuttgart 1957 (zuerst in: Neue Zürcher Zeitung Nr. 2376 [1934]), S. 113-116, hier S. 115.
2 Tafur, loc. cit.: «[E] alli me paresçe que non an por desonesto entrar en los banos los onbres e

las mugeres desnudos en carnes; e alli fazen muchos juegos e muchas bevidas a la manera de

la tierra.»



86 Wolfgang Fuhrmann

Gewohnheit der Kammermädchen einer Edelfrau, nach in das Wasser geworfenen
Münzen zu tauchen, zu einer anzüglichen Bemerkung Gelegenheit gab.3 (Auch
wenn Tafur nicht ausdrücklich sagt, dass er den kunstmäßigen Gesang im Bade

gehört hat, legt dies der Zusammenhang doch nahe.) Andererseits schien Tafur
offensichtlich die Tatsache hervorhebenswert, dass der dreistimmige Gesang an
diesem Badeort bis zu den «personas comunes» hinab geübt wurde - woraus sich
schließen lässt, dass er ihn eigentlich als selbstverständliche Praxis, wenn nicht
gar als ein Anrecht der höheren Stände, der klerikalen und aristokratischen
Oberschicht, verstand. Schlaglichtartig erhellt Tafurs Bericht also nicht nur das

Besondere, Ungewöhnliche, sondern auch die indirekt dadurch feststellbare Norm.
Auch heute noch frappiert seine Beobachtung. Direkt zeigt sie, dass um 1438 die
Praxis des kunstvollen mehrstimmigen Gesangs bis in einen kleinen Schweizer
Ort vorgedrungen war (ob es sich nun um komponierte Kunstmusik handelte oder
um «kunstgemäße» Improvisation, vergleichbar dem heutigen innerschweizerischen

«Natuijodel», steht dahin). Indirekt legt sie von der großen Verbreitung der
Polyphonie im geistlichen Kontext und in den höheren Schichten der Gesellschaft
Zeugnis ab.

In der Tat haben sich im 15. Jahrhundert die Kenntnis und die Übung
kunstvoller Polyphonie an Orten verbreitet, die man für gewöhnlich nicht als

Brennpunkte der Musikgeschichte empfindet. In Tirol war es gegen Ende des

Jahrhunderts üblich, dass junge Leute - vermutlich Chorknaben - in Tavernen
für Trinkgeld mehrstimmig sangen.4 Eine scheinbar elitäre Kunst war populär
geworden. Und das zeigt eine Tendenz an, die im Titel eines bekannten Buchs
als «die Entstehung europäischer Musik» bezeichnet worden ist:5 Während im
14. Jahrhundert Polyphonie in lokalen Zentren gepflegt wurde, die bis hin zur
Notationsweise so spezifisch ihre Eigentümlichkeit hüteten, dass sie Stücke von
außerhalb erst in ihre eigene Notation «übersetzen» mussten, fand im Lauf des

15. Jahrhunderts eine allmähliche Integration der europäischen Musiklandschaft
durch immer weitläufigere Zirkulation von Musik (und Musikern) statt, die um
1500 so weit vorangeschritten war, dass es Ottaviano Petrucci aus Fossombrone
als sinnvolles und gewinnträchtiges Unterfangen erschien, erstmals Polyphonie
im großen Maßstab durch den Druck zu verbreiten. Die mittlerweile eingetretene
Vereinfachung und Homogenisierung der Notation bildete dafür eine wichtige

3 Tafur, loc. cit.: «Estava alii una senora, que venie en romeria [...], e a sus donçellas muchas

veçes me acaesçiô echalles dineros de plata en el suelo del agua del bano, e ellas avlanse de

çabullir para sacarlos en la boca, e de aqul se puede creer qué es lo que tenlan alto, quando la
cabeça tenlan baxa.» Unmittelbar darauf folgt das oben wiedergegebene Zitat.

4 Reinhard Strohm, «Fragen zur Praxis des spätmittelalterlichen Liedes», in: Trossinger Jahr¬
buchfür Renaissancemusik 1 (2001), S. 53-76, hier S. 58, mit Verweis auf Hans Joachim Moser,

Paul Flofhaimer. Ein Lied- und Orgelmeister des deutschen Humanismus, Stuttgart 1929,
S. 12f. Die Quelle ist ein Reisebericht venezianischer Gesandter von ca. 1492.

5 Reinhard Strohm, The Rise ofEuropean Music, 1380-1500, Cambridge etc. 1993.



«Englische» und irdische Musik im 15, Jahrhundert 87

Voraussetzung, und Petrucci ging noch einige Schritte weiter darin, diese Musik
einem möglichst breiten Adressatenkreis zugänglich zu machen - wie sich deutlich

an seiner ab 1502 zu verzeichnenden Strategie zeigt, esoterische Rätselkanons

durch Auflösung exoterisch zu machen.6 Zumindest Petruccis Einschätzung
des Markts - wenn auch nicht seiner Gewinnspannen - erwies sich als durchaus

realistisch; zu seinen Käufern gehörten der portugiesische König wie die römische

Laterankapelle, die Augsburger Kirche St. Anna erwarb Petrucci-Drucke
ebenso wie die reichen Kaufmannsfamilien der Fugger oder Medici, gelehrte
Humanisten und Musiktheoretiker wie Heinrich Glarean oder Ercole Bottriga-
ri, Camillo Castiglione, der Sohn von Baldassare (dem Verfasser des berühmten
Buchs über den Hofmann) und Fernando Colon, der Sohn von Cristoforo (dem
Entdecker Amerikas). Und es gehörten auch heute unbekannte Namen dazu wie
ein Paul Widmann aus Geras in der Steiermark, der die drei Messbücher Josquins
und die Mouton-Messen besaß.7 Auch wenn die mehrstimmige Kunstmusik am
Beginn des 16. Jahrhunderts immer noch einen recht kleinen Ausschnitt der
musikalischen Wirklichkeit umfasste (wozu gleich noch etwas gesagt werden wird),
hatte sich der Kreis ihrer Hörer und der Institutionen, die sie pflegten, gegenüber
den Verhältnissen 100 Jahre zuvor doch wohl stark erweitert.

Die gängigen Darstellungen der Musikgeschichte des 15. und 16. Jahrhunderts

- herkömmlich als «Renaissance» bezeichnet - tragen dieser Verbreitung
Rechnung. In ihnen wird man vorwiegend Auskunft über die Musik der
sogenannten Franko-Flamen erhalten, das heißt jener Sänger-Komponisten, die aus
den Kathedralschulen des heute nordfranzösischen und niederländischen Raums
kamen und deren Musik im lateinischen Europa verbreitet und bewundert wurde,
eine Geltung, der erst im Ausgang der Renaissance durch die Italiener Konkurrenz

erwuchs. Voraussichtlich wird immer noch das althergebrachte Modell einer

Gliederung nach «Schulen» oder Generationen durchschimmern - Dufay und Bin-
chois; Ockeghem und Busnoys; Obrecht, Josquin, Isaac, La Rue und so weiter -,
das als Orientierung unentbehrlich scheint; und sicherlich wird man etwas über
die Gattungen kunstvoller Polyphonie erfahren, die diese Komponisten vor allem
pflegten: den Messzyklus, die Motette, die liturgische Gebrauchsmusik, sowie die
Chanson und andere Gattungen der vulgärsprachlichen weltlichen Musik wie die
Frottola oder das deutsche Tenorlied, Musik, die sich durch die kunstvolle Führung
mehrerer rhythmisch und melodisch unterschiedlicher Stimmen nach den Regeln
des Kontrapunkts und innerhalb der Grenzen von Tonsystem und Tonartenordnung
des einstimmigen geistlichen Gesangs auszeichnet.

Freilich nahm diese im Rahmen traditioneller musikgeschichtlicher
Darstellungen bevorzugt oder ausschließlich erörterte Musik in der musikalischen

6 Vgl. etwa Bonnie J. Blackburn, «Canonic Conundrums: The Singer's Petrucci», in: Ottaviano
Petrucci 1501-2001, in: Basler Jahrbuchfür Historische Musikpraxis 25 (2001), S. 53-69.

7 Stanley Boorman, Ottaviano Petrucci: Catalogue raisonné, Oxford 2006, S. 336-349.



88 Wolfgang Fuhrmann

Wirklichkeit des 15. (oder 16.) Jahrhunderts vermutlich noch immer keinen
dominierenden Raum ein - oder tat dies höchstens in besonders wohlhabenden Städten
und höfischen Zentren. Immer noch wurde an den geistlichen Institutionen in Hof,
Stadt oder Kloster nach der Ordnung des Kirchenjahrs Choral gesungen, wobei
«Choral» hier als ein sehr vager Sammelbegriff dienen muss für ein über
Jahrhunderte hinweg immer mehr gewachsenes Repertoire an Gesängen, an dem auch
immer noch weitergeschaffen wurde: Vom 1474 gestorbenen Guillaume Dufay
beispielsweise, einer Schlüsselfigur der Epoche, wissen wir, dass er ein Mari-
enoffizium für die Recollectio Festorum Beatae Mariae Virginis im Auftrag des

Michel de Beringhen komponierte,8 und angesichts der bis heute kaum kartogra-
phierten Fülle spätmittelalterlicher geistlicher lateinischer Gesänge - Hymnen,
Reimoffizien, Propriums- und Ordinariumsgesänge - wäre es zumindest verwunderlich,

wenn nicht auch andere bekannte Komponisten an dieser Produktion
beteiligt gewesen wären. Dazu kam eine Vielzahl vulgärsprachlicher geistlicher
Lieder, kamen Formen «einfachem, nach Regeln improvisierter Polyphonie, überdies

das uns nur umrisshaft erfassbare Repertoire der professionellen Lautenisten
und Lautenisten-Sänger wie etwa des berühmten Pietrobono, die zu ihrer Zeit
enthusiastischer gefeiert wurden als unsere Komponisten;9 dazu kam schließlich

8 Barbara Haggh, «The Celebration of the Recollectio festorum beate Marie virginis, 1457—

1987», in: Trasmissione e recezione delle forme di cultura musicale: atti del XIV Congresso
délia Società Internazionale diMusicologia, Bologna, 27agosto-10settembre 1987; Ferrara-
Parma, 30 agosto 1987, hg. V Angelo Pompilio et al., Turin 1990, Bd. 3, S. 559-571; dies.,
«Guillaume Du Fay, Teacher and Theorist», in: IMS Study Group Cantus Planus: Papers Read

at the 12'h Meeting, hg. V Läszlo Dobszay et al., Budapest 2006, S. 817-844.
9 Vgl. etwa Nino Pirrotta, «Music and Cultural Tendencies in Fifteenth-Century Italy», in:

Ders., Music and Culture in Italy from the Middle Ages to the Baroque: A Collection of
Essays, Cambridge (Mass.) 1984, S. 80-112 (zuerst in: JAMS 19 [1966], S. 127-161); vgl. auch

ders., «The Oral and Written Traditions in Music», in: ebd., S. 70-79. Beispiele fur den Ruhm

von Sängern und Instrumentalisten auch in: Laurenz Lütteken, «Auetor und auetoritas -
Mittelalterliche Traditionen und veränderte Konzepte in der Frühen Neuzeit», in: Autorität
und Autoritäten in musikalischer Theorie, Komposition und Aufführung, Trossinger Jahrbuch

für Renaissancemusik 3 (2004), S. 9-18, hier S. 16. Im Hinblick auf Lüttekens
Interpretation der Porträtmedaillen von Giovanni Boldù (1457) wäre jedoch anzumerken, dass es

eben nicht die auetoritas der drei Musiker Nicolaus Schlifer (in der Literatur seit André Pirro
oft auch irrtümlich als «Schefer» bezeichnet), Filippo Maserano oder Pietro Bono war, die
den Porträtmedaillen eingeprägt werden sollte, sondern ihre gloria, wobei die sinnliche
Präsenz und Überwältigungskraft der Virtuosen durch den Verzicht auf zeitliche Dauer erkauft
werden musste. Dem Musiker flicht die Nachwelt eben selten Kränze, obwohl zumindest
Pietro Bono zu Lebzeiten eine außerordentliche Berühmtheit war (und Nicolaus Schlifer
mit jenem «Niccolo tedesco» identisch sein könnte, der am Hof zu Ferrara als «pulsator et

cantor optimus et suavissimus» gefeiert wurde, vgl. Lewis Lockwood, «Pietrobono and the

Instrumental Tradition at Ferrara in the Fifteenth Century», in: Rivista italiana di musicologia

10 [1975], S. 115-133: 119ff.). Übrigens waren Pietro Bono wie Maserano «autoritativ»

genug, um noch ca. 1520 in Philippo Oriolo da Bassanos Gedicht Monte Parnaso als «Piero
bon famoso da ferrara» und «Maseran» angeführt zu werden - auch wenn es sich hier kaum



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 89

auch das Repertoire der Stadtmusiker, der fahrenden Musiker und schließlich
der versunkene Kontinent der Musik des «Volks», die zwischen dem gehobenen
Stadtbürgertum und den Bauern und Leibeigenen sicherlich in sich noch reich
differenziert war. Aus dieser sozialgeschichtlich geweiteten Perspektive erscheint
das Repertoire der sogenannten Frankoflamen als die Musik einer winzigen
Oberschicht, einer Elite aus geistlichen Würdenträgern, adeligen Patronen und wohl
auch so mancher Angehöriger des bürgerlichen Patriziats, etwa der englische
Wollhändler George Celys10 oder der Brügger Kaufmann Zeghere van Male, aus
dessen Besitz vier Stimmbücher mit Musik der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts
erhalten sind.11 Trotz dieser Einschränkungen ist eine immer größere Verbreitung
und damit einhergehend auch eine immer höhere kompositorische Aktivität im
Laufe des 15. Jahrhunderts festzustellen, auch wenn sich diese Tendenzen kaum
in harten Zahlen festmachen lassen.

Nun kann es nicht eindringlich genug betont werden, dass den Löwenanteil
dieses immer stärker anschwellenden Stroms kompositorischer Produktion die
geistliche Musik ausmacht - das heißt primär Musik auf lateinischsprachige
Texte, die zur Liturgie oder doch zu ihrem Umkreis gehören.12 Dies ist umso
auffallender, wenn man den Blick auf die vorangegangenen Jahrhunderte richtet,

in denen eine so eindeutige Ausrichtung polyphoner Musik auf den
gottesdienstlichen Gebrauch zumindest fraglich erscheint: Obwohl die Motetten des

13. und 14. Jahrhunderts offenbar immer über Ausschnitte aus Melodien des

gregorianischen oder mittelalterlichen Chorals konstruiert wurden, sind doch
viele - vor allem französische - Texte der Oberstimmen eindeutig weltlich und
reichen dabei vom oft auch derb erotischen Liebeslied über moralische Kritik

an den Zeitläuften bis hin zur Invektive gegen persönliche Gegner.13 Eine

um mehr als eine literarische Reminiszenz handeln dürfte; vgl. H. Colin Slim, «Musicians

on Parnassus», in: Studies in the Renaissance 12 (1965), S. 134-163, bes. S. 146 und 149

(Kommentar 161, 159). Hinter dem ebenfalls erwähnten «Nicolo pifar» (S. 144) könnte sich

sogar Nicolaus Schlifer verbergen.
10 George Celys nahm 1474/75 Harfen- und Lauten-Unterricht bei einem Harfenisten aus Calais

namens Thomas Rede und lernte bei ihm unter anderem Lieder namens O freshest flower,
O rosa bella (Bedyngham?), Toujours Toujours Bien von Johannes Martini?) und Mine
Heart's Lust. Alison Hanham, «The Musical Studies of a Fifteenth-Century Wool Merchant»,
in: The Review ofEnglish Studies n. s. 8 (1957), S. 270-274; vgl. dies., The Celys and their
World: an English Merchant Family ofthe 15"' Century, Cambridge etc. 1985, S. 33f.

11 Vgl. George K. Diehl, «The Illuminated Music Books of a Renaissance Merchant», in: Stu¬

dies in Musicology in Honor of Otto E. Albrecht: A Collection ofEssays by his Colleagues
and Former Students at the University ofPennsylvania, hg. V John Walter Hill, Kassel 1980,
S. 88-109.

12 Ich klammere die komplizierte Frage, ab wann ein Musikstück als «liturgisch» zu betrachten

ist, im Folgenden aus.
13 Vgl. Mark Everist, French Motets in the Thirteenth Century: Music, Poetry and Genre (Cam¬

bridge Studies in Medieval and Renaissance Music), Cambridge 1994, z.B. S. 135-137



90 Wolfgang Fuhrmann

derart heterogene Collage aus «Geistlichem» und «Weltlichem» verschwindet
mit dem Aussterben des mehrtextigen Motettentypus um 1450 fast völlig. Nicht
selten wird stattdessen - wie in den Experimenten des späteren 15. Jahrhunderts

mit geistlichen Motetten über cantus firmi aus dem weltlichen Repertoire

- Weltliches «vergeistlicht»: Wenn Josquin in seinem Stabat mater den Tenor
der Chanson Comme femme desconfortée von Gilles Binchois verwendet, dann
wird die leidende Frau dieser Chanson zur leidenden Gottesmutter spiritua-
lisiert. Noch deutlicher zeigt sich der Aufschwung geistlicher Musik im
Verhältnis zur Messe. Während vor 1400 nur einzelne Teile des Messordinariums
vertont werden und nur eine einzige wirklich zyklische Vertonung, diejenige
von Guillaume de Machaut, entsteht,14 wird zwischen 1400 und 1450 sowohl
mit Satzpaaren (Gloria-Credo, Sanctus-Agnus) als auch mit Messzyklen mit
und ohne Proprium experimentiert, und nach 1450 entstehen zahllose, bald in
die Hunderte gehende zyklische Vertonungen des Messordinariums.

Das hat Folgen auch für unser Epochenverständnis: Wenn die Rede von der
musikalischen Renaissance mehr sein soll als eine bloße konsensuelle Abbreviatur,

dann handelt es sich hier, im 15. und 16. Jahrhundert, in allererster Linie um
eine Renaissance der geistlichen Musik. Das ist angesichts der üblichen Konnotationen

des Renaissance-Begriffs ziemlich irritierend. Selbst wenn man nicht mehr
an vulgärburckhardtianischen (oder vielleicht eher: vulgärnietzscheanischen)
Vorstellungen einer «verweltlichten», «diesseitigen» oder gar «neopaganen»
Renaissance festhalten möchte, fallt es doch schwer, in diesem Zeitalter eine
entschiedene Hinwendung zur geistlichen Sphäre zu erkennen. Genau dies scheint
aber in der Musikgeschichte der Fall: Während in der Polyphonie des «christlichen
Mittelalters» im 13. und 14. Jahrhundert das Geistliche mit dem Weltlichem, sei

es Profanem, ja Obszönem, sei es «Politischem», Herrscherlich-Repräsentativen
oder Moralisch-Kritischem, in uns heute oft anstößig erscheinender Weise col-
lagiert wurde, setzte sich im 15. und 16. Jahrhundert ein Comeback geistlicher
Musik im großen Stil durch. Genau dies bestimmt jenen Epochenbruch, den man
um 1420/1430 ansetzt und der die musikalische Renaissance einläutet.

Freilich ist das Verhältnis zwischen geistlicher und weltlicher Sphäre auch
hier komplexer, als es zunächst den Anschein hat. Neben den großen Kathedralen

und Weltkirchen im nordfranzösisch-niederländischen Sprachraum war
ein weiterer und vermutlich ebenso bedeutender institutioneller Rahmen dieser

geistlichen Polyphonie die fürstliche Hofkapelle, zentral etwa im burgundischen,

über die Motette De la virge Katerine/Quant froidure/Agmina milicie/AGMINA, in der zu
einer ursprünglich dreistimmigen Motette zum Lob der heiligen Katharina eine vierte mit
einem rein weltlichen Liebestext gefügt wurde, der das Gesicht, die Brüste und die Haare der

Geliebten preist.
14 Vgl. Max Lütolf, Die mehrstimmigen Ordinarium missae-Sätze vom ausgehenden 11. bis zur

Wende des 13. zum 14. Jahrhundert, Bern 1970; Daniel Leech-Wilkinson, Machaut's Mass:
An Introduction, Oxford and New York, revised edition 1992 [1990].



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 91

französischen oder italienischen Raum. Und dass sich mit der Installation
geistlicher Hofkapellen natürlich auch ein Prestigezuwachs und das Streben nach
interhöfischer Konkurrenz und Repräsentation verband - gut zu beobachten etwa
im Machtdreieck zwischen Ferrara, Mailand und der Medici-«Republik» Florenz

-, steht außer Frage. Auch die Verknüpfung von Geistlichem und Weltlichem wird
keineswegs gänzlich aufgelöst, wie zuvor an Josquins Stabat mater angedeutet
wurde und wie sich auch an den zahlreichen Messkompositionen zeigen lässt,
denen ein weltliches Lied zugrundegelegt wurde - auch wenn dieses meist auch

(wie etwa L'homme armé) im symbolischen Sinne geistlich interpretiert werden
konnte und der Kontrast zwischen weltlich und geistlich kaum jemals so krass

ausfällt wie in mancher Motette des 13. Jahrhunderts.15 Wie stets in vormodernen

Zeiten sind religiöse, politische, ästhetische Motive dicht ineinandergefädelt,
ja bis zur Unkenntlichkeit verwoben. Dies widerlegt jedoch nicht den im Kern
geistlichen Charakter und die geistliche Zwecksetzung dieser Musik und der sie

ausführenden Kapellen; auch wenn sich diese zumindest im höfischen Bereich
im Laufe des 16./17. Jahrhunderts immer stärker zu musikalischen Institutionen
wandelten, blieb ihre primär religiöse Funktion doch noch lange gewahrt. Zumindest

im 15. Jahrhundert rekrutierten ihre Mitglieder vorwiegend aus dem Klerus;
ihre primäre Aufgabe war Teilnahme an Messe und Offizium.

Dies gilt für Komponisten wie für ihre nicht kompositorisch tätigen
Sängerkollegen. Diese Musiker waren in den Chorschulen der großen nördlichen
Kathedralen und Weltkirchen ausgebildet worden - etwa in Cambrai, Antwerpen
oder Brügge. Die besten unter ihnen wurden als Sänger und/oder als Komponisten

in ganz Europa begehrt: an den Höfen der Herzöge von Burgund und der
französischen Könige, aber auch am Kaiserhof, in Italien, Deutschland oder
Spanien. Diese Attraktivität der frankoflämischen Sänger und Sänger-Komponisten
ist überzeugend durch die Professionalität ihrer Ausbildung erklärt worden, die
Chorschulen der Kathedralen und Weltkirchen - die sogenannten Maitrisen -
waren so etwas wie Talentschmieden wie im 17. und 18. Jahrhundert die (ebenfalls

geistlich fundierten) neapolitanischen Konservatorien oder venezianischen
Ospedali.16 Mit einer modernen Musikhochschule sind diese spätmittelalterlichen
Institutionen freilich nicht zu verwechseln. Der geistliche Rahmen blieb gewahrt:
So erhielten die Chorknaben neben ihrer musikalischen Ausbildung auch die

sonstigen Fundamente der Klerikerbildung - die Kenntnis des Lateinischen und
seiner Grammatik, der Liturgie und des Computus (um die beweglichen Feste des

15 Vgl. Andrew Kirkman, The Cultural Life of the Early Polyphonic Mass: Medieval Context to
Modern Revival, Cambridge 2010.

16 Laurenz Lütteken, «Die maîtrise im 15. Jahrhundert. Zum institutionsgeschichtlichen Hinter¬

grund der Vorrangstellung franko-flämischer Musiker», in: Professionalismus in der Musik.

Arbeitstagung in Verbindung mit dem Heinrich-Schütz-Haus Bad Köstritz vom 22.-25. August
1996, hg. von Christian Kaden und Volker Kaiisch, Essen 1999 (Musik-Kultur 5), S. 132-144;
ders., Art. «Maîtrise», in: MGGJS, Bd. 5 (1996), Sp. 1597-1602.



92 Wolfgang Fuhrmann

Kirchenjahres berechnen zu können) -, und nicht zuletzt wurden sie einer strengen

religiös-moralischen Disziplinierung unterworfen.17 Wie selbstverständlich
wurden die meisten von ihnen selbst Kleriker und verbrachten ihr Leben in
geistlichen Institutionen, sei es in einer Kirche, sei es in einer fürstlichen Hofkapelle,
wo das Musizieren zu einem großen Teil im Rahmen der Liturgie stattfand. Nur
sehr wenige Musiker, etwa Heinrich Isaac, scheinen nicht einmal die niederen
Weihen empfangen zu haben, und nur vereinzelt finden sich Komponisten ganz
außerhalb der klerikalen Institutionen, wie etwa der burgundische Höfling Hayne
van Ghizeghem.

Dieser geistliche Rahmen bedingt sogar den oft bemerkten Umstand dass

viele der Komponisten, deren Lebensläufe wir einigermaßen nachvollziehen können,

zumindest einmal in ihrem Leben nach Italien gereist sind. Als Frühform
des Grand Tour, der Kavaliers- und Bildungsreise späterer Jahrhunderte, lässt
sich dies nicht deuten, die Italienreisen hatten einen durchaus handfesten Sinn:
Die blühende Wirtschaft und Kultur des Italiens der Renaissance und die daraus

resultierende, oben bereits angedeutete heftige Konkurrenz der italienischen
Stadtstaaten und Fürstentümer untereinander machten die Bedingungen für
Musiker besonders attraktiv. Überdies war es wohl auch die Nähe zum Papsttum, die

engen Klientelverhältnisse, die ganz Italien mit dem Vatikan verbanden, die für
die Musiker eine italienische Reise besonders attraktiv erscheinen ließ. Denn für
einen Kleriker, der nicht von seiner Hände Arbeit leben durfte und konnte, war
die hauptsächliche Einnahmequelle die Versorgung durch ein kirchliches Bene-

fizium, oder besser gleich durch deren mehrere, etwa die Einkünfte eines Altars
in einer bestimmten Kirche, wie sie durch den Zehnten und andere Einnahmequellen

garantiert wurden. Erlangen ließen sich diese Benefizien nur in einem
komplizierten Marsch durch die Institutionen der päpstlichen Bürokratie, der mit
Gebühren und wohl auch Bestechungsgeldern gepflastert war und übrigens
keineswegs von vornherein den Erfolg garantierte. Umso wichtiger war es für die
Musiker, einen Fürsten als ihren Fürsprecher zu wissen, der über gute, am Ende

gar verwandtschaftliche Kontakte zum römischen Bischof verfügte, um womöglich

gelegentlich selbst vor Ort in Rom ihre Sache betreiben zu können.18

Mankann die immergrößereVerbreitunggeistlicher-freilich auchweltlicher-
Polyphonie im 15. Jahrhundert auch an anderen Quellen erkennen, etwa an den

Gründungsdaten der Chorschulen, in denen die ffankoflämischen Musiker ihre
Ausbildung empfingen, die sich im Laufe des 15. (und noch des 16.) Jahrhunderts

17 Alejandro Enrique Planchart, «The Early Career of Guillaume Du Fay», in: JAMS 46 (1993),
S. 341-368: 350f.

18 Vgl. Pamela Starr, Music and Music Patronage at the Papal Court, 1447-1464 (Ph. D. the¬

sis), Yale University 1987 (besonders die eindringliche Schilderung eines Behördengangs von
Johannes Pulloys als Prokurator für Johannes Ockeghem, S. 40-62); dies., «Rome as the Centre

of the Universe: Papal Grace and Music Patronage», in: Early Music History 11 (1992),
S. 223-262 (hier eine verkürzte Fassung von Pulloys' Tätigkeit S. 228-234).



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 93

häufen, an der zunehmenden Zahl von ausdrücklich der Polyphonie gewidmeten
Sängerkapellen in weltlichen oder geistlichen Herrschaften, an der Zunahme der

Manuskriptproduktion (auch der institutionellen, planmäßigen Anlage eines

Repertoires etwa in der päpstlichen Kapelle) - und nicht zuletzt an einem immer
stärker anschwellenden Chor, der die Praxis des kunstvoll-polyphonen Gesangs,
des discantus oder canto figurato, mit einer Flut von Schmähreden überzieht -
vor allem, was seine Anwendung im geistlichen Bereich betrifft. Diese Verdammung

der Polyphonie war eine Tradition, die wenigstens bis ins 13., wenn nicht
ins 12. Jahrhundert zurückging und damit in die Gründerzeiten einer rhythmisch
einigermaßen koordinierten Mehrstimmigkeit.19 Aber sie erreichte im 15.

Jahrhundert erstaunliche Lautstärke. Rob Wegman hat vor wenigen Jahren eine Fülle

von Belegen zusammengestellt, in denen sich die Zeitgenossen des 15. und
frühen 16. Jahrhunderts gegen polyphone Kunstmusik wandten, und daraus

sogar eine «Crisis of music in early modern Europe» zwischen 1470 und 1530 zu
konstruieren versucht.20 Nüchtern betrachtet, belegen die Befunde freilich eher
das Gegenteil. Denn sie gehen mit dem beschriebenen ungeheuren Aufschwung
der Pflege geistlicher Polyphonie an großen Weltkirchen und fürstlichen oder

geistlichen Hofkapellen parallel. Dass der Chor der Verächter dieserArt von Musik

immer lauter wird, ist eine natürliche Folge dieser blühenden Landschaften,
deutet aber gerade nicht auf eine «Krise» der Musik hin, allenfalls auf eine Krise
ihres Verständnisses.

2. Die geschmähte Polyphonie

Bei den geistlichen Gegnern polyphoner Kunstmusik handelte es sich in der Mehrheit

um Frömmigkeitstheologen, die den gesellschaftlichen Entwicklungen des

hohen und späten Mittelalters skeptisch gegenüberstehen, vor allem der Zunahme
des gesellschaftlichen Reichtums (und seiner zunehmenden Ungleichverteilung)
sowie der Ausdifferenzierung eines städtisch-weltlichen Bereichs. Gepredigt
wird eine reformatio, eine Rück-Formierung, Rückwendung zu den asketischen
Idealen des Mönchstums und durch dieses hindurch bzw. darüber hinaus zum
besitzlosen Gemeinschaftsleben der vita apostolica. Im Rahmen der Fragestellung

nach Musik als Medium zum Heil muss hier zumindest ein einziger Autor

19 Vgl. Wolfgang Fuhrmann, Herz und Stimme. Innerlichkeit, Affekt und Gesang im Mittelalter
(Musiksoziologie 13), Kassel 2004, S. 251-254, und zu einem möglichen Zeugnis des 12.

Jahrhunderts (Aelred von Rievaulx) S. 231-236.
20 Rob C. Wegman, The Crisis of Music in Early Modern Europe 1470-1530, New York

etc. 2005.



94 Wolfgang Fuhrmann

herangezogen werden, um kurz, aber in typischer Weise vorAugen zu fuhren, wie
solche Argumentationen verliefen. Am 30. November 1494 erklärte der
Dominikaner Girolamo Savonarola in einer Predigt im Dom zu Florenz - eben jenem
Dom, dessen Weihe fast sechzig Jahre zuvor in Guillaume Dufays Motette Nuper
rosarumflores besungen worden war: «Die Lobgesänge und die göttlichen Offizien

in der Kirche» - also Messe und Stundengebet - «sind eingeführt worden, auf
dass Gott immer gelobt werde. Aber wir haben heute diese göttlichen Lobgesänge
zu weltlichen Dingen pervertiert, in mehr- und einstimmige Gesänge» - musiche
e canti - «die die Sinne und das Ohr entzücken, und nicht den Geist; und das

geschieht nicht zur Ehre Gottes. Lind wenn auch diese Gesänge den Ohren süß klingen,

so zügeln sie doch nicht die Seele, noch richten sie sie auf den Geschmack
der göttlichen Dinge, und deswegen wäre es notwendig, zur alten Einfachkeit
zurückzukehren und die Offizien ohne viel Singerei, sondern allein mitAndacht und

nur geringer Bewegimg der Stimme und mit Einfachkeit zu rezitieren.»21 (Diese
letzte Forderung erinnert auffallend an einen bekannten Bericht des Augustinus
über Athanasius.)22 In derselben Weise ermahnte Savonarola in anderen Predigten
die Nonnen, die sein Konvent beaufsichtigte, von den cantifigurati und anderem
weltlichen Pomp Abstand zu nehmen;23 und die Benediktinerinnen von Murate
unterrichtete er darüber, dass der canto figurato vom Satanas erfunden worden
sei und man die Gesangsbücher wegwerfen sollte.24 Schließlich griff Savonarola

21 «Acciö che Dio sia sempre laudato, sono poste le laude e gli officii divini nella Chiesa. Ma
noi oggidi abbiamo convertite queste laude divine in cose seculari e in musiche e canti che

delettino el senso e l'orecchio e non lo spirito; e questo non è onore di Dio; e benché questi
canti siano dolci agli orecchi, tamen non infrenano l'anima, né la tengano infrenata al gusto
delle cose divine, e perô sarebbe di bisogno tornare a quella prima simplicità e che si dices-
sino gli officii sanza tanti cantamenti, ma solo con devozione e con poca flessione di voce e

semplicemente.» Savonarola, Prediche sopra Aggeo [Haggai], hg. von Luigi Firpo, Rom 1965

(Girolamo Savonarola: Edizione nazionale delle opere 2), 30. NoV 1494, S. 115; zit. nach
Patrick Macey, Bonfire Songs: Savonarola's Musical Legacy, Oxford 1998, Anm. 8, S. 93.

22 Aliquando autem hanc ipsam fallaciam inmoderatius cavens erro nimia severitate, sed valde

interdum, ut melos omne cantilenarum suavium, quibus Davidicum psalterium frequentatur,
ab auribus meis removeri velim atque ipsius ecclesiae, totiusque mihi videtur, quod deAlexan-
drino episcopo Athanasio saepe dictum mihi commemini, qui tam modico flexu vocis faciebat
sonare lectorem psalmi, ut pronuntianti vicinior esset quam canenti. Augustinus, Confessio-
nes X, 33,50, hier zitiert nach Augustinus, Bekenntnisse, zweisprachige Ausgabe, aus dem

Lateinischen von Joseph Bernhart, mit einem Vorwort von Ernst Ludwig Grasmück, Frankfurt
a.M. 1987, S. 564 (lat. Text nach Saint Augustin, Confessions, hg. von Pierre de Labriolle,
Paris I 19505, II 19473).

23 Savonarola, Prediche sopra Aggeo (Anm. 21), S. 19, vgl. Macey, ebd., S. 95.

24 «[E] ho detto loro che quello canto figurato l'ha trovato Satanasso e che le gettino via questi
libri di canti e organi.» Savonarola, Prediche sopra i Salmi, hg. von Vincenzo Romano, Rom
1969 (Girolamo Savonarola: Edizione nazionale delle opere 2), S. 181 f., zit. nach Macey,
ebd., Anm. 16, S. 96. Indirekt beweisen diese Zeugnisse, wie verbreitet die Praxis polyphoner
Musik auch in Florentiner Nonnenklöstern war.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 95

in Predigten im Frühjahr 1496 die Fürsten und ihre Kapellen direkt an: «Der Herr
will diese Dinge nicht, sondern sagt: Aufer a me tumultum carminum tuorum et
cantica lyrae tuae non audiam» - Arnos, 5. Kapitel, Vers 23, was Savonarola

sogleich in seinem Sinne übersetzt als: «Tu weg von mir diese schönen canti
figurati. Diese Herren haben die Sängerkapellen, die einem regelrechten Tumult
gleichen (wie der Prophet hier sagt), denn da steht ein Sänger mit einer großen
Stimme wie ein Kalb und die anderen schreien um ihn herum wie die Hunde und

man versteht kein Wort von dem, was gesungen wird.»25

Soweit also Savonarola. Man könnte auch Thomas à Kempis, Giovanni
Caroli, Dionysius den Kartäuser oder Erasmus von Rotterdam zitieren, die sich
in ähnlicher Weise, wenn auch weniger schroff geäußert haben (wobei die Reichweite

und die Adressaten dieser Überlegungen stark differieren). Savonarola aber
ist deswegen unser Kronzeuge, weil er nicht bei diesen theoretischen Überlegungen

stehen blieb. Während er diese Predigten vor bis zu 10.000 Florentinern hielt,
hatte er eine Art von geistlicher Führerschaft in Florenz übernommen (nach der

Vertreibung der Medici am 8. November 1494); eine Reihe von Sittengesetzen
wie das Verbot von «Sodomie», Glücksspiel oder ein (niemals durchgeführter)
Beschluss zur Vertreibung der Juden aus der Republik wurden durch seine

Predigten sozusagen vorbereitet und ideologisch untermauert, bevor der große Rat
der Stadt sie beschloss.26 In seinem Auftrag durchsuchten fanatisierte Kinder und

Jugendliche - Savonarolas fanciulli - private Häuser nach weltlichen Luxusgütern.

Der berühmte Florentiner Karneval wurde umfunktioniert zu einer religiösen

Veranstaltung, auf deren Höhepunkten weltliche Güter auf einem großen

25 «Il Signore non vuole queste cose, ma dice: Aufer a me tumultum carminum tuorum et cantica
lyrae tuae non audiam [Am 5,23]; dice Dio: lieva via quelli tuoi belli canti figurati. Egli hanno

questi signori le cappelle de' cantori che bene pare proprio uno tumulto (come dice qui el pro-
feta), perché vi sta là un cantore con una voce grossa che pare un vitello e li altri gli cridono
atorno come cani e non s'intende cosa che dichino. Lasciate andare e' canti figurati, e cantate
e' canti fermi ordinati dalla Chiesa.» Savonarola, Prediche sopraAmos e Zaccaria, Bd. 2, hg.

von Paolo Ghiglieri, Rom 1971 (Edizione nazionale delle opere di Girolamo Savonarola),

II, S. 23, zit. nach Macey, ebd., Anm. 25, S. 98. Vgl. die Behauptung von Kardinal Domenico

Capranica (1400-1458), die Sänger von Papst Nikolaus V würden wie ein Sack Ferkel
schreien (Wegman, Crisis [Anm. 20], S. 24). Interessanterweise zieht schon der Wüstenvater

Pambo (ca. 320/330-vor 373) in einer allerdings apokryphen Anekdote einen ähnlichen
«tierischen» Vergleich: «Wie kann ein Mönch Zerknirschung besitzen, wenn er in der Kirche
oder Mönchszelle steht und brüllt wie die Ochsen?» Zitiert nach: Othmar Wessely, «Die
Musikanschauung des Abtes Pambo», in: Anzeiger der Phil-hist. Klasse der Österreichischen

Akademie der Wissenschaften 89/4 (1952), S. 46-62: 51. Welchen dokumentarischen Status

auch immer man diesen Polemiken zusprechen möchte, jedenfalls lassen sie sich nicht für
jene Art säuselnd-verhauchender Stimmgebung heranziehen, die im Gefolge eines berühmten

englischen Vokalensembles vielen auch heute noch als unabdingbar für die Aufführung von
Renaissance erscheint.

26 Macey, Bonfire Songs (Anm. 21), S. 16f. Die Judenvertreibung wurde olfenbar rein aus öko¬

nomischen Erwägungen unterlassen. Hier auch das Folgende.



96 Wolfgang Fuhrmann

Scheiterhaufen - dem «Fegefeuer der Eitelkeiten» - verbrannt wurden. Darunter
Musikinstrumente und wohl auch Noten. Die Kapellen an den drei bedeutendsten
Florentiner Kirchen - die Kathedrale Santa Maria del Fiore, das Baptisterium San

Giovanni und die Kirche Santissima Annunziata - waren schon im März 1493,
wohl ebenfalls unter dem steigenden Machteinfluss Savonarolas und seiner
Anhänger, aufgelöst worden.27

Soll man darin mm mit Wegman eine «crisis ofmusic» erblicken? Gewiss gilt:
Savonarolas Argumente gegen die Polyphonie stehen im Kontext einer eineinhalb
Jahrtausende alten Diskussion über Notwendigkeit und Zweck des äußeren
Gottesdienstes und vor allem der religiösen Musik. Die Tonlage dieser Diskussion hatte

sich seit der Entwicklung kunstvoller Polyphonie im Abendland - und der parallel
entstandenen Kirchen- und Liturgiekritik gewisser «häretischen) Bewegungen -
verschärft, und im 15. Jahrhundert nahm, wie erwähnt, die Frequenz und wohl
auch der Erregungsgrad der Äußerungen zu. In dieser Diskussion wurde stets das

Innere, der Geist oder das Herz, gegen die Verlockungen des Äußeren, des Wohllauts,

der Stimme ausgespielt; im 15. Jahrhundert spielten die Eitelkeit der Fürsten,
die Kosten der Kapelle, der zweifelhafte moralische Lebenswandel der Sänger mit
hinein, aber der eigentliche Kernpunkt des Arguments war die verführerische
Sinnlichkeit des Gesangs, der das Ohr kitzelte, aber die Worte des Heiligen Geistes

unverständlich machte und so den Geist dem Verderben anheim fallen ließ. Nüchterner

und ohne die starke moralisierende Komponente kann man dieses Argument
auch bei Huldrych Zwingli finden, dessen beiläufige Äußerungen zur Gestaltung
des Gottesdiensts, zur Doktrin verfestigt, ebenso einschneidende, aber entschieden

längerlebige Konsequenzen hatten als die Savonarolas.28

Sollen wir daraus schließen, dass die kunstvolle Polyphonie von vornherein

als tendenziell irreligiös aufgefasst wurde oder gar intendiert war, dass etwa
die zyklische Messe, wie es die ältere Forschung gesehen hatte, als autonomes
Kunstwerk, als eine Art fünfsätzige Vokalsymphonie ins Leben trat, für das die
Kirchen und Hofkapellen nur eine Art Konzertpodium darstellten? Wohl kaum;
es wird schwerlich angehen, den Befürwortern und Praktikern der kunstvollen
geistlichen Polyphonie einfach jede Art von religiöser Zwecksetzung abzusprechen,

und sie etwa zu Begründern musikalischer Autonomie und zu ästhetischen

Opponenten kirchlicher Dunkelmänner zu ernennen. «Die» Kirche war keine
monolithische Institution und selbst das Papsttum hatte mindestens bis zum Tri-
dentinum recht wenig zur Pflege der Kirchenmusik zu sagen.29 Die Ansichten

27 Vgl. auch Frank A. D'Accone, «The Singers of San Giovanni in Florence during the
15lh Century», in: JAMS 14 (1961), S. 307-358; 346-349.

28 Vgl. allerdings die differenzierte Interpretation bei Markus Jenny, Zwingiis Stellung zurMusik im

Gottesdienst, Zürich 1966 (Schriftenreihe des Arbeitskreises für evangelische Kirchenmusik 3).
29 Auch der Autoritätsanspruch der päpstlichen Sänger blieb, wenn man nicht in die Zeit Karls

des Großen zurückgehen will, zumindest bis zur ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts außerhalb

Roms weitgehend rhetorische Behauptung, vgl. Klaus Pietschmann, «<Eadem capella in toto



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 97

zur religiösen Signifikanz der Polyphonie waren durchaus vielfältiger, als es die
bisher zitierten Zeugnisse vermuten lassen, und sie fand durchaus ihre Befürworter,

die ihre religiöse Legitimation zu begründen versuchten. Diesen Bestrebungen
müssen wir uns nun zuwenden, um die Gegenposition der polyphoniefeindlichen
Reformer zu rekonstruieren - eine zugegebenermaßen weniger deutlich artikulierte,

weniger in sich geschlossene Position, dafür aber eine, die musikhistorisch
letztlich siegreich blieb.

3. Rechtfertigungen der Polyphonie (1): Memoria

Dass das Singen geistlicher Gesänge und das Vernehmen solchen Gesangs dem
Hörer den Weg zum Heil öffnen kann, indem die affektive Wirkung der Musik sein
verhärtetes Herz empfänglich macht für das Gotteswort, das ist spätestens seit
dem frühen Mittelalter weitverbreitete Überzeugung im lateinischen Westen. Hier
soll es jedoch um die Frage gehen, wie und warum denn kunstvolle Polyphonie im
Laufe des 15. Jahrhunderts gerade im religiösen Kontext so reich zum Einsatz
gekommen ist, wo sie doch, zumindest nach der Überzeugung eines Savonarola, eine

Erfindung des Satans war. Eine so streng, ja bis zur Verdüsterung die moralische
Reinheit ihrer Mitglieder überwachende Institution wie die Kathedrale von Cambrai,

an der der Komponist Guillaume Dufay frühe und späte Jahre verlebte,30 hat
die mehrstimmige Kirchenmusik entschieden gepflegt und gefördert. Ein selbst
nach den Maßstäben seiner Zeitgenossen als religiöser Fanatiker zu bezeichnender
Fürst wie Ercole I d'Esté von Ferrara31 holte den Komponisten Josquin Desprez
trotz seiner hohen Honorarforderungen und des ihm vorauseilenden Rufs einer

eigenwilligen Persönlichkeit als Kapellmeister an seinen Hof; Josquin komponierte

für ihn seine monumentale Psalm-Motette Miserere mei, Deus, und der
Bologneser Humanist Giovanni Sabadino degli Arienti pries Ercoles Gründimg
seiner kostspieligen Hofkapelle beim Amtsantritt ausdrücklich als Zeichen seiner

terrarum orbe primatum obtinuit> - Hintergründe und Ausprägungen des Autoritätsanspruchs
der päpstlichen Sänger im 16. Jahrhundert», in: Autorität und Autoritäten in musikalischer
Theorie, Komposition und Aufführung», Trossinger Jahrbuch ßr Renaissancemusik
3 (2004), S. 81-96.

30 Vgl. Craig Wright, «Dufay in Cambrai: Discoveries and Revisions», in: JAMS 28 (1975),
S. 175-229; 203, sowie Planchart, «Early Career» (Anm. 17), S. 350f. und 367.

31 Werner L. Gundersheimer, Ferrara: The Style ofa Renaissance Despotism, Princeton 1973,
S. 185—199. Vgl. auch Lewis Lockwood, Music in Renaissance Ferrara 1400-1505: The

Creation ofa Musical Center in the Fifteenth Century, Cambridge (Mass.) 1984, S. 124 und
129 etc. (Neuausgabe New York etc. 2009, S. 136 und 142.)



98 Wolfgang Fuhrmann

«religione», als einen triumphus religionis,32 Nicht nur waren die allermeisten
Musiker der Zeit (wie schon erwähnt) Kleriker, prominente Komponisten wie Dufay
oder Josquin, Pierre de la Rue und selbst Heinrich Isaac (als Nicht-Kleriker eher
eine Ausnahmeerscheinung) waren, wie ihre Testamente und Legate beweisen,
sicherlich nicht irreligiös. Und doch haben Dufay und Josquin - vermutlich auch
schon der Dichter und Komponist Guillaume de Machaut im 14. Jahrhundert33

- sich testamentarisch eigene Kompositionen zu ihrem Gedächtnis gestiftet: So

umfassen die in Dufays Testament festgelegten Stiftungen neben der Gabe eines

Marienbilds und von Wachskerzen sowie Almosen für Spitäler, Gefangene,
Leprakranke, Beginen und eine Rekluse auch eine Aufführung seiner eigenen Requiem-
Vertonung am Tag nach dem Begräbnis sowie eine jährliche Aufführung der von
Dufay selbst komponierten Messe für den heiligen Anthonius von Padua sowie
zweier Motetten am Tag dieses Heiligen.34 Josquin wiederum hat, den Akten des

Kathedralkapitels von Condé-sur-L'Escaut zufolge, in seinem Testament verfügt,
dass er seine Motette Pater noster-Ave Maria während allen allgemeinen Prozessionen

im Kirchenjahr vor seinem Haus gesungen haben wollte.35

Fromme und wohltätige Gaben, aber auch liturgisch-musikalische Stiftungen

solcher Art sollen zur Memoria beitragen, dem erinnernden Andenken an
die Toten durch die Lebenden, dem seit dem Frühmittelalter in der Liturgie ein
fester Platz zukommt.36 Wenn eine abwesende oder tote Person während des

32 Gundersheimer, Ferrara (Anm. 31), S. 194f.

33 Vgl. Leech-Wilkinson, Machaut's Mass (Anm. 14), S. 8-13; Anne Walters Robertson, «The
Mass of Guillaume de Machaut in the Cathedral of Reims», in: Plainsong in the Age of
Polyphony (Cambridge Studies in Performance Practice 2), hg. von Thomas Forrest Kelly,
Cambridge 1992, S. 100-139.

34 Dufays Testament ist ediert in Jules Houdoy, Histoire artistique de la cathédrale de Cambrai,
Lille 1880 (Repr. Genève 1972), S. 409-414. Zur Identifikation der hier genannten Werke

vgl. David Fallows, Dufay (The Master Musicians), London 19872 (1982), S. 190, und
Alejandro Enrique Planchart, «Guillaume Du Fay's Second Style», in: Music in Renaissance
Cities and Courts: Studies in Honor ofLewis Lockwood, hg. von Jessie Ann Owens and Anthony
M. Cummings, Warren (Michigan) 1996, S. 307-340, Anm. 33, S. 315.

35 Herbert Kellman, «Josquin and the Courts of the Netherlands and France: The Evidence of
the Sources», in: Josquin des Prez: Proceedings of the International Josquin Festival Conference

New York 1971, hg. V Edward E. Lowinsky und Bonnie J. Blackburn, London etc. 1976,
S. 181-216, hierS. 208f.

36 Grundsätzlich dazu die Schriften von Otto Gerhard Oexle: «Memoria und Memorialüberliefe¬

rung im früheren Mittelalter», in: Frühmittelalterliche Studien 10 (1976), S. 70-95; ders., «Die

Gegenwart der Toten», in: Death in the Middle Ages (Medieaevalia Lovaniensia I/IX), hg. von
Herman Braet und Werner Verbeke, Leuven 1983, S. 19-77; ders., «Memoria und Memorialbild»,

in: Memoria. Der geschichtliche Zeugniswert des liturgischen Gedenkens im Mittelalter
(Münstersche Mittelalter-Schriften, Bd. 48. Bestandteil des Quellenwerks Societas et Fraterni-

tas), hg. von Karl Schmid und Joachim Wollasch, München 1984, S. 384-440; ders., «Memoria
als Kultur», in: Memoria als Kultur (Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts für Geschichte

121), hg. von Otto Gerhard Oexle, Göttingen 1995, S. 9-78.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 99

Memento-Gebets im Kanon der Messe genannt wurde, dachte man, daß diese

persönlich am eucharistischen Opfer teilnehmen würde, ein Konzept, das vom
Liturgiehistoriker Rupert Berger «Gegenwart durch Namensnennung» benannt
worden ist.37 Indem die Gemeinschaft der Lebenden im Namen dieses verstorbenen

Individuums einen liturgischen oder geistlichen Akt vollzieht, gedenkt sie

nicht nur seiner, sie trägt auch zur Tilgung seiner Sündenlast und damit zur
Verkürzung des Aufenthalts im Fegefeuer bei.

Dieser scheinbar rein geistlicheAkt des liturgischen Gedenkens hat einschneidende

Konsequenzen auch für die Ausbildung der Individualität im lateinischen
Westen. Der Biograph des Bischofs Benno von Osnabrück (11. Jahrhundert)
erklärt, dass Benno nicht zu jenen hervorragenden Männern gehören solle, von
denen der Nachwelt kein Gedächtnis überliefert wäre, nulla sit posteris transmissa
memoria, auf dass für ihn gebetet werden möge, noch dazu an jenem Ort, den er
selbst gegründet hat. Und ausdrücklich betont der Verfasser, dass er keinerlei ha-

giographische Intentionen hat, sondern Benno mit all seinen Schwächen, seiner

Erregbarkeit, unerbittlichen Härte und Neigimg zum Zorn darstellen wolle, denn,
so fügt er mit makelloser Logik hinzu: «Wenn er nämlich in seinen Handlungen
ganz ohne Unvollkommenheit gewesen wäre, so müßte ja nicht er dem Gebet
anderer empfohlen werden, sondern selbst angefleht werden, für uns zu beten.»38

Eine Konsequenz dieser erinnernden Hinwendung zur Individualität ist das

Memorialporträt.39 Dufays Grabmal beispielsweise ist vor seinem Tod nach seinen

eigenen Angaben angefertigt worden und spielt in seinen testamentarischen
Verfügungen zu seinem liturgischen Gedenken eine tragende Rolle.40 Gilles Joye,
Theologe und Komponist in Brügge, ist uns durch ein Gemälde bekannt, das

möglicherweise von Hans Memling stammt, und das vermutlich ebenfalls an seiner

Grabstätte in der Sakristei von Sankt Donatian in Brügge aufgestellt wurde.41

Und vor einigen Jahren wurde das Bild von Jakob Obrecht, einem anderen wichtigen

Komponisten des späten 15. Jahrhunderts, wiederentdeckt.42 Solche
Memorialbilder sind von äußerster Genauigkeit in der Wiedergabe der physischen
Erscheinung ihrer Stifter, sie versuchen ihn (oder sie) als Individuum zu erinnern.

37 Rupert Berger, Die Wendung «offerre pro» in der römischen Liturgie (Liturgiewissenschaft¬
liche Quellen und Forschungen 41), Münster (Westfalen) 1964, S. 228, zitiert bei Oexle,
«Memoria und Memorialüberlieferung» (Anm. 36), S. 85.

38 Karl Schmid, «Der Stifter und sein Gedenken. Die Vita Bennonis als Memorialzeugnis»,
in: Tradition als historische Kraft. Interdisziplinäre Forschungen zur Geschichte des früheren

Mittelalters, hrsg. V Norbert Kamp und Joachim Wollasch, Berlin - New York 1982,
S. 297-322; 297-299.

39 Vgl. Oexle, «Memoria und Memorialbild» (Anm. 36).
40 Fallows, Dufay (Anm. 34), Tafeln 1 und 2.

41 Abbildung in: David Fallows, Art. «Joye, Gilles», in: NGrove 1980, Bd. 9, S. 742.

42 Wiedergegeben auf dem Umschlag und als Frontispiz von Rob C. Wegman, Born for the

Muses: the Life and Masses ofJacob Obrecht (Oxford Monographs on Music), Oxford 1994.



100 Wolfgang Fuhrmann

Im selben Sinne erinnern einige der bedeutendsten polyphonen Kompositionen

der Zeit - Machauts Messe (wenn sie denn wirklich für diesen Zweck
komponiert worden ist)43 - und die angeführten Werke Dufays und Josquins an ihre
Schöpfer. Solche Verwendung von Polyphonie zum Zweck des liturgischen
Gedenkens war nichts Ungewöhnliches; wie die Forschungen der letzten Jahrzehnte

gezeigt haben, war sie gerade im Bereich der Messe die Regel;44 ungewöhnlich
war allenfalls, dass sich die Komponisten ihre eigenen Werke und damit ihre
persönliche Schreibart zum Gedenken setzten, gleichsam als ein Memorialbild im
Medium der Musik. Es war aber auch nicht ungewöhnlich, dass ein Komponist
für einen verstorbenen Kollegen ein entsprechendes Werk schrieb: In seiner Dé-
ploration auf Johannes Ockeghem fordert Guillaume Crétin dessen Nachfolger
als Trésorier von St-Martin des Tours, Evrard de la Chapelle, auf:

«Et tous les jours, si l'aisement avez, Und lasst allezeit, wenn es Euch möglich ist,
Quelque motet sonnez qui à Dieu plaise Eine Gott gefällige Motette erklingen
Pour le deffunct, il en sera bien aise.»45 für den Verstorbenen, sie wird ihm helfen.

Ob Evrard dieser Aufforderung nachgekommen ist, wissen wir nicht, aber dass

Josquin ein ebenfalls auf Ockeghems Tod geschaffenes Gedicht von Jean Molinet,
Nymphes des bois, mit dem Introitus der Totenmesse, dem Requiem aeternam, im
Tenor vertonte und mit den Worten requiescant in pace schloss, ist wohl im ganz
handfesten Sinne einer solchen Memorialpraxis zu verstehen. Gleichzeitig aber
erläutert uns diese (vielleicht noch weiter verbreitete) Praxis auch, dass zumindest

den Komponisten selbst und den vielen Zeitgenossen, die eine Messe in con-
trapuncto oder in discantu bestellten, gerade polyphone Kunstmusik keineswegs
als irreligiös erschien. Polyphonie, die manch reformerisch gesonnener Theologe
als Klangpfad zur Hölle betrachtete, erschien diesen Musikern und vielen Gläubigen

im allerwörtlichsten Sinne als Medium des Heils, das die Wartezeit der Seele

im Fegefeuer verkürzte und so den Himmel öffnete.
Die Praxis der liturgischen Memoria bildete den sozialgeschichtlichen

Legitimationsrahmen der Polyphonie (weitere Aspekte, etwa die fürstliche
Repräsentation, sind wichtig, aber in unserem Zusammenhang nicht relevant).

43 Vgl. Anm. 33.
44 Vgl. grundsätzlich Barbara Haggh, «Foundations or Institutions? On Bringing the Middle

Ages into the History of Medieval Music», in: Acta Musicologica 68 (1996), S. 87-128. Um
nur eines von unzähligen dokumentierten Beispielen zu zitieren: 1477 errichtete Maria von
Burgund an der Kathedrale Notre-Dame in Brügge eine Stiftung von £72 jährlich für zwölf
feierliche Messen mit discantus an hohen Feiertagen. Reinhard Strohm, Music in Late
Medieval Bruges, Oxford 19902 (1985), S. 49, mit Verweis auf Joseph Gailliard, Inscriptions
funéraires et monumentales de la Flandre Occidentale, Bruges 1856, Bd. 2, S. 456.

45 Déploration de Guillaume Crétin sur le trépas de Jean Okeghem: musicien [...], hg. von Ernest
Thoinan, Paris 1864, S. 41.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 101

Freilich wirft diese extrinsische Legitimation die Frage nach ihrer intrinsischen
Begründung auf. Vor welchem Hintergrund begriffen die Komponisten diese Musik?

Was war die - um einen Begriff des Kirchenhistorikers Berndt Hamm zu
bemühen - ffömmigkeitstheologische Rechtfertigung dafür, über die durch Tradition

und Legende geheiligten Choräle hinauszugehen?46 Die Antwort darauf wird
schon im Titel dieses Beitrags angedeutet. Polyphone Kunstmusik im 15.

Jahrhundert bewegt sich im Spannungsfeld zwischen englischer und irdischer Musik.

4. Rechtfertigungen der Polyphonie (2): Polyphonie als

«englische» Musik

Das Adjektiv «englisch» ist dabei bewusst doppeldeutig gewählt. Bekanntlich
hat die englische Musik, bedingt durch die Besetzung weiter Teile Frankreichs
durch englische Truppen zwischen 1415 und 1453, hier ein einziges Mal, doch

umso entscheidender, in die Entwicklung der kontinentalen Kunstmusik
eingegriffen: Englische Improvisationstechniken, englisches Komponieren, englische
Gattungen stellten entscheidende Weichen für die musikalische Renaissance und
übten einen starken Einfluss auf franko-flämische Komponisten, insbesondere
Guillaume Dufay aus, während gleichzeitig eine regelrechte und historisch
einmalige «Invasion» englischer Musik in kontinentale Manuskripte zu verzeichnen
ist. Zwischen ca. 1420 und 1460 ist die Entwicklung der englischen Musik in
kontinentalen Quellen sogar besser dokumentiert als auf den britischen Inseln
selbst, in deren Institutionen Manuskripte nach dem Veralten ihres Repertoires
vernichtet bzw. zum Binden anderer Manuskripte verwendet wurden.

Zugleich lässt sich die Entwicklung, die die europäische geistliche Kunstmusik

ab dem frühen 15. Jahrhundert nimmt, zumindest teilweise als Reaktion
auf die Vorwürfe erklären, die ihr bis dahin begegnet waren. Dazu müssen wir
noch einmal einen, den prominentesten und - zumindest was die Dauer seiner

Rezeption betrifft - wirkmächtigsten Gegner der Polyphonie bemühen, auch

wenn er sich bereits im 14. Jahrhundert geäußert hatte. Die berühmte Bulle
Papst Johannes' XXII. Docta sanctorumpatrum (1324/25)47 nennt als gewichtige

46 Berndt Hamm, «Frömmigkeit als Gegenstand theologiegeschichtlicher Forschung: Metho¬

dische Überlegungen am Beispiel von Spätmittelalter und Reformation», in: Zeitschrift für
Theologie und Kirche 74 (1977), S. 464—497; ders., Frömmigkeitstheologie am Anfang des

16. Jahrhunderts: Studien zu Johannes von Paltz und seinem Umkreis (Beiträge zur Historischen

Theologie 65), Tübingen 1982.

47 Dazu nun die grundlegende Untersuchung von Franz Körndle, «Die Bulle Docta sanctorum

patrum. Überlieferung, Textgestalt und Wirkung», in: Musikforschung 63 (2010), S. 147-165.



102 Wolfgang Fuhrmann

Vorwürfe die Auflösung des Kirchengesangs in kleine und kleinste Noten(werte),
die Unkenntnis der fundamenta, nämlich des Antiphonars und Graduale und der
darin verwendeten toni (also der Kirchentonarten), und generell eine empörende
Verweltlichung, die sich in Formulierungen wie «Sie zerschneiden die [Choral-]
Melodien mit Hoquetus [nach anderer Quelle: mit Geschwätz] und machen sie

mit Diskant schlüpfrig, sie stampfen sie mit Tripla und gewöhnlichen Muteten
[= Stimm-, nicht Gattungsbezeichnung!] platt»48 ausspricht und zu dem Resultat

führt: «die anzustrebende Andacht wird verachtet, die zu vermeidende
Ausgelassenheit [oder sogar: Geilheit] öffentlich gemacht».49 Franz Körndle hat

nachgewiesen, dass die Bulle in zahlreichen Quellen verbreitet wurde und «als
Erlass eines Papstes allerhöchste Autorität» genoss. Allerdings hat er auch
gezeigt, dass beinahe sofort eine Texttradition entstand, in der der oben zitierte Satz
über (kunstvolle) Polyphonie «Sie zerschneiden platt» {nam melodias in-
culcant) einfach weggelassen wurde, sodass der eindeutige Bezug auf Praktiken
bzw. Stimmtypen der Mehrstimmigkeit wie discantus oder motetus wegfiel. Eine
zweite - vor allem deutsche - Texttradition, die den Satz beibehielt, kam im
Gegenteil zu dem Schluss, dass der discantus in der Messe und im Offizium verboten

war.50 Es ist unschwer zu erkennen, dass die widersprüchliche Lage, die wir in
Bezug auf die Entwicklung von Institutionen und Formen polyphoner Musik im
15. Jahrhundert einerseits und den Chor ihrer Verächter andererseits gezeichnet
haben, sich in diesen beiden Texttraditionen widerspiegelt.

Obwohl Körndle auch gezeigt hat, dass die Bulle stark verbreitet und

- durch Druck und Kommentare - auch wahrgenommen wurde, sind ihre
unmittelbaren Konsequenzen schwer zu fassen. Zwar beruft man sich hier
und da auf sie, aber die Mehrzahl der Polemiken gegen Mehrstimmigkeit
im Gottesdienst namentlich im 15. Jahrhundert, die mir bekannt geworden
sind, kommen ohne Verweis auf die päpstliche Autorität aus. Zwischen 1402
und 1404 bemerkte der Kanonist Gilles de Bellemère, niemand befolge
die päpstlichen Anordnungen zum kirchlichen Gesang, jeder solle aber für
sich selbst sehen.51 Auch wenn es sich hier um eine private Notiz handelt,

Ich danke Franz Körndle, der mir seinen Aufsatz bereits vor der Publikation zur Verfügung
gestellt hat. Vgl. jetzt auch Ders., «Liturgieverständnis an der Schwelle zur Neuzeit. Die Bulle
<Docta sanctorum patrum> Papst Johannes' XXII. und ihre Anwendung», in: Papsttum und
Kirchenmusik vom Mittelalter bis zu BenediktXVI. (Analecta musicologica 47), hg. von Klaus
Pietschmann, Kassel etc. 2012, S. 67-80.

48 Nam melodias hoquetis [oder loquetis] intersecant, discantibus lubricant, triplis et motetis

vulgaribus nonnunquam inculcant, zitiert nach Körndle, «Die Bulle» (Anm. 47), S. 164. In
den Übersetzungen folge ich mit leichten Modifikationen Körndle.

49 [...] devotio quaerenda contemnitur, vitanda lasciviapropalatur. Ebd., S. 165.

50 Ebd., S. 151, 153f.
51 Docta sanctorum patrum. Hie ordinat Jo xxij de cantu ecclesiastico sed non seruatur Et ideo

vide per te ipsum, I-Rvat, Vat. lat. 6351, fol. 266v, ebd., S. 155.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 103

gibt sie - vielleicht gerade deswegen - olfensichtlich die vorherrschende
Einstellung der Zeit wieder.52 Jedenfalls hat sie weder Guillaume de Machaut
noch Matheus de Sancto Johanne (vgl. unten Anm. 121) noch zahlreiche
andere Musiker des 14. und 15. Jahrhunderts daran gehindert, kunstvolle
Mehrstimmigkeit für die Liturgie zu schaffen.

In unserem Zusammenhang ist freilich ein anderer Punkt von Interesse,
nämlich nicht das Verbot, sondern die Erlaubnis bestimmter polyphoner
Praktiken. Papst Johannes XXII. - aus welchem Anlass und mit welcher Musik
im Blick auch immer er 100 Jahre zuvor seine Constitutio verfasst hat - war
nicht grundsätzlich gegen Mehrstimmigkeit. Die Zielrichtung der Bulle ist
überhaupt, so verblüffend das klingen mag, nicht primär gegen musikalische
Praktiken, sondern gegen die durch sie verkörperten moralisch-religiösen
Haltungen gerichtet: gegen ein Musikmachen, das die Würde und Integrität
des Chorals verletzt, sei es durch seine rhythmische «Zerstückelung», sei es

durch ein «Gewimmel» von Noten (multitudine notarum), die die «züchtigen
Aufwärtslinien und die maßvollen Abwärtsbewegungen des cantus planus»
und seine tonale Identität verdunkeln.53 Auch Savonarola warf, wie wir
sahen, den modernen Gesängen vor, dass sie «die Sinne und das Ohr entzük-
ken, und nicht den Geist», und es ließe sich ebenso gut bei vielen anderen
Autoren zeigen, dass die Topik der Kritik an Mehrstimmigkeit im geistlichen
Kontext primär moralisch und wirkungsästhetisch begründet war. Verdammt
wurde nicht die Musik an sich, sondern die irreligiöse Haltung, aus der sie

angeblich entsprang und die sie ebenso angeblich bei ihren Hörern wiederum

hervorrief.
Nun ist der Choral einerseits aufgrund der Tradition unantastbar - auf seine

mythische Begründung durch Papst Gregor den Großen beruft sich Johannes

XXII. allerdings nicht-, andererseits aber, weil er durch seinen langsamen und
andächtigen Vortrag die wahre Andacht der anwesenden Gläubigen hervorruft. Und
diesen Effekt, auf den alles ankommt,54 erreicht eben auch der maßvolle Einsatz

von (simultanen) Konsonanzen. Das war schon lange vor dem Papst bekannt, etwa

wenn es im Kölner Organumtraktat hieß: «Man bittet aber, das Organum stets mit
sorgfältiger und mäßiger Langsamkeit auszuführen, und es wird höchst ehrenhaft

52 Ähnlich stellte der toledanische Kapellmeister Bartolomé de Quevedo zwischen 1562 und
1569 fest, die Constitutio werde nicht genügend beachtet, Körndle, ebd., S. 158, mit Verweis
auf Martin Gümpel, «Der Toledaner Kapellmeister Bartolomé de Quevedo und sein
Kommentar zu der Extravagante <Docta sanctorum> Johannes XXII.», in: GesammelteAufsätze zur
Kulturgeschichte Spaniens 21 (Spanische Forschungen der Görresgesellschaft I, 21), Münster
1963, S. 294-308.

53 Körndle, «Die Bulle» (Anm. 47), S. 164.

54 Vgl. Fuhrmann, Herz und Stimme (Anm. 19), Kapitel 5. 2: «Die Etablierung des psychagogi-
schen Modells«, S. 141-157.



104 Wolfgang Fuhrmann

den heiligen Gesängen hinzugefügt.»55 Aber es wird von Johannes XXII.
ausdrücklich autorisiert:

Per hoc autem non intendimus prohibere,
quin interdum diebusfestis praecipue,
sive solennibus in missis etpraefatis
divinis officiis aliquae consonantiae quae
melodiam sapiunt, puta octavae, quintae,

quartae et huiusmodi supra cantum
ecclesiasticum simplicem proferantur, sie

tarnen, ut ipsius cantus integritas illibata
permaneat [..] maxime quum huiusmodi
consonantiae auditum demuleeant,
devotionem provocent, etpsallentium
Deo animos torpere non sinant.56

Hiermit wollen Wir jedoch keineswegs verbieten,
dass bisweilen - besonders an Festtagen in den

Hochämtern und im Stundengebet - über dem

Gregorianischen Gesang einige Konsonanzen,
welche die Melodie also erkennen lassen, wie
Oktaven, Quinten, Quarten und derartige Intervalle,
ausgeführt werden, und zwar so, dass der Cantus in
seiner Ganzheit erhalten bleibt und nichts von dieser

wohlgesitteten Musik dadurch verändert wird; und

zwar vor allem deshalb, damit Konsonanzen dieser

Art dem Ohr schmeicheln, Andacht erregen und die

Seelen der zu Gott Singenden körperlich erhalten.

Warum ist diese päpstliche Auslassung in unserem Zusammenhang von Bedeutung?
Etwa seit 1420/1430 gibt es unter englischem Einfluss einen deutlichen Wandel in
Ton, Technik und Textur der kirchlichen Musik auf dem Kontinent, der so wirkt, als

hätten sich die Beteiligten die soeben zitierte Bemerkung Johannes' XXII. zu Herzen

genommen. Dieser stilistische Wandel korreliert dabei genau mit der oben bereits

thematisierten neuen Konzentration der kompositorischen Produktion auf die geistliche

Musik: So könnte man die (zumeist in regulierter Improvisation verlaufende)
Fauxbourdon-Praxis gleichsam als eine Realisation von Johannes' XXII. Idee
auffassen, der Choral solle mit einigen Konsonanzen ausgeführt werden, aber so, dass

er «in seiner Ganzheit» erhalten bleibe. (Freilich wäre dem Papst rund 100 Jahre

zuvor die Eingliederung von Terz und Sext in den Kanon der erlaubten - wenn auch

imperfekten - Konsonanzen wohl noch als illegitim erschienen.) Man kann aber

auch elaboriertere Choralbearbeitungen als diesem Ideal verpflichtet sehen. Damit
soll freilich kein direkter Zusammenhang zwischen der päpstlichen Bulle (deren
Rezeption in England ohnehin noch zu untersuchen wäre) und der Musik des frühen
15. Jahrhunderts unterstellt werden. Es geht eher darum, dass Johannes XXII. eine

Lizenz für eine maßvolle Mehrstimmigkeit aussprach, die primär auf eine feierliche,
andächtige und dennoch die Sinne erfreuende Wirkung abzielte. Und genau diese

ästhetisch-religiöse Wirkung, so scheint es, hatte die englische Musik in der Phase ihrer

Rezeption aufdem Kontinent zumindest aufjene Hörer, die kunstvollere Polyphonie

55 Poscit autem semper Organum diligenti et modesta morositate fieri, et honestissime sacris
canticis adhibetur, in: Musica et scolica enchiriadis una cum aliquibus tractatulis adiunetis,
ed. Hans Schmid, München 1981, S. 223. Zum Begriff der morositas jetzt Leoffanc Holford-
Strevens, «Suavis et morosus: The Ways of a Word», in: Quomodo cantabimus canticum?
Studies in Honor of Edward H. Roesner Miscellanea 7), hg. von David Butler Cannata

et al., Middleton (Wisconsin) 2008, S. 3-14.
56 Körndle, «Die Bulle» (Anm. 47), S. 165.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 105

nicht gleich in Bausch und Bogen ablehnten. Wichtig war vor allem, dass der Choral
«in seiner Ganzheit» erkennbar blieb - und genau das leistete die neue Technik der

Paraphrasierung einer integralen Choralmelodie etwa im Superius einer Motette,
während die durch die erwähnten imperfekten Konsonanzen Terz und Sext (und ihre
Intonation in reiner Stimmung) bestimmte Klanglichkeit der englischen Musik offenbar

auf dem Kontinent besonderes Interesse erregte und bald Nachahmer fand.

Unter dem hier nur angedeuteten Gesichtspunkt satztechnischer Innovationen
ist die (schon von den Zeitgenossen thematisierte) Rezeption englischer Musik auf
dem Kontinent in der musikhistorischen Forschung bisher vor allem diskutiert worden.

Doch die Transformation, die die Musik des frühen 15. Jahrhunderts durch
die «Invasion» englischer Kompositionen auf den Kontinent durchmacht, ist auch

eine Transformation in Verständnis und Funktion dieser Musik.57 Denn weit stärker
als die vergleichsweise «verweltlichte» Musik auf dem Kontinent war die englische
Musik für die Liturgie, aber auch für freie devotionale Praktiken bestimmt.
Offensichtlich war es die Verbindung von dieser Zwecksetzung und einem dieser Zwecksetzung

besonders adäquatem musikalischen Idiom, die für die große Resonanz von
Komponisten wie Dunstaple, Power, Bedyngham, Forest, Frye und andere in
kontinentalen Quellen zwischen etwa 1420 und 1460 verantwortlich war. Das betrifft
auf der Ebene der Gattungen die Idee der zyklischen Integration der Messe, bei der

England offenbar federführend war, das betrifft aber genauso gut jene unauffällige
Kleinform der nicht-isorhythmischen Motette, die offenbar von England aus den
Kontinent erobert hat und der fast immer religiöse Texte zugrunde lagen, etwa
Marienantiphonen, mit oder ohne die zugehörigen Choralmelodien. Diese «neue»
Motette, die ab der Jahrhundertmitte die isorhythmische Motette vollständig verdrängt
hatte, sei hier Devotionsmotette genannt. Und schließlich betrifft es die liturgische
Gebrauchsmusik, etwa die Magnificat-, Hymnen- oder Propriumskompositionen.58

Aber in jedem Fall - und damit komme ich wieder zu den stilistischen
Anregungen, die von England ausgingen - hat die sogenannte «contenance angloise»
einen neuen Stil mitgeschaffen, der in vieler Hinsicht dieser neuen religiösen
Orientierung entgegenkam:

- durch ihre Betonung der Paraphrase ganzer Choralmelodien, die nach dem
Vorbild des Liedsatzes durch Kadenzen in textgezeugte Phrasen gegliedert
wurden, während in der Tradition der isorhythmischen Motette ja meist nur
Choralausschnitte behandelt wurden,

57 Diese Interpretation habe ich an anderer Stelle ausgeführt, nämlich im Beitrag «Subjekti-
vierung von Polyphonie: Die Devotionsmotette im Kontext der Gattungstransformation
1420-1450» (Publikation im Bericht über die von der Österreichischen Akademie der
Wissenschaften im November 2010 durchgeführte Tagung «Prozesse und Praktiken der Aneignung

musikalischer Repertoires in Zentraleuropa, ca. 1420-1450»).
58 Ein Überblick bei Gareth Curtis and Andrew Wathey, «Fifteenth-Century English Liturgical

Music: a List of the Surviving Repertory», in: RMARC 27 (1994), S. 1-69.



106 Wolfgang Fuhrmann

- durch ihre generelle Angleichung der melodischen Sprache vor allem der
Oberstimmen an die Sprache des Chorals (nicht immer ist es bei Dunstaple
oder Power auf den ersten Blick feststellbar, ob einem Stück eine Choralparaphrase

zugrunde liegt oder nicht!),

- durch die allgemeine Anmutung eines würdevoll fließenden Charakters,
wie sie Heinrich Besseler in Bourdon und Fauxbourdon (1950) in die
Begriffe «Vollklang» und «Stromrhythmus» gefasst hat: Einschränkung des

Dissonanzgebrauchs bis hin zu pankonsonanten Stücken, Überspielung der

perfectio im mensuralen Gefüge mit dem Ergebnis einer «schwebenden»

Rhythmik, Vorliebe für den Terz- und Sextenklang in reiner Intonation, kurzum

den «euphonischen Kontrapunkt» (Besseler), der im englischen Gefolge
auf dem Kontinent Einzug gehalten hatte.

Diese Polyphonisierung des Chorals, wie man sie nennen könnte, erfasste jedoch
nicht alle Gattungen der liturgischen Gesänge gleichermaßen. Sie widmete sich

vorwiegend jenen Genres, die positiven oder freudigen Charakter ausstrahlen, und

vor allem jenen, in denen eine Vereinigung von himmlischer und irdischer Liturgie
suggeriert wird, bei denen sich mittelalterlicher Überzeugung zufolge der Himmel
öffnet und der Gesang der irdischen Zelebranten und Gemeinden sich mit den

Engelschören der himmlischen Liturgie vermischt. Sie werden in der mittelalterlichen
Tradition bis ins 15. Jahrhundert hinein bevorzugt polyphon geschmückt.

Es ist hier wohl kaum nötig, noch einmal die Idee von der himmlischen, also von
Engeln zelebrierten Liturgie in ihrer geschichtlichen Breite zu referieren;59 ich kann

nur daraufhinweisen, dass sich ein Bezug zwischen Polyphonie und himmlischer
Liturgie schon hie und da im Mittelalter findet.60 Im Schwestembuch von Engelthal
verfasst von Christine Ebner (1277-1356), berichtet Schwester Anna von Weitersdorf
auf dem Sterbebett: «So han ich in der zit [als Bischof Nikolaus von Regensburg das

Kloster besuchte] die engel hören singen den respons Summe trinitati und schonew

Kirieleison mit drien stimmen: daz sprach als schon, daz ez über alle menschelich
sinne waz.»61 Dass die Formel «mit drien stimmen» dreistimmig-polyphon bedeuten

soll,62 wird durch einen anderen Bericht nahegelegt: Diemut Ebnerin von Nürnberg

59 Die nach wie vor maßgebliche Untersuchung ist Reinhold Hammerstein, Die Musik der En¬

gel. Untersuchungen zur Musikanschauung des Mittelalters, Bern —München 1962.

60 Vgl. auch die Hinweise bei Fuhrmann, Herz und Stimme (Anm. 19), S. 209f.
61 Der nonne von Engelthal büchlein von der genaden uberlast, ed. Karl Schröder, Tübingen

1871 (Bibliothek des Litterarischen Vereins in Stuttgart 108), S. 27f. Vgl. auch Stephanus

Hilpisch OSB, «Chorgebet und Frömmigkeit im Spätmittelalter», in: Heilige Überlieferung.
Ausschnitte aus der Geschichte des Mönchstums und des Heiligen Kultes, dem hochwürdigsten

Herrn Abte von Maria Laach Dr. theol. et iur. h. c. Ildefons Herwegen zum silbernen

Abtjubiläum, München 1938, S. 263-284, hier S. 271.
62 Hammerstein, Musik der Engel (Anm. 59), S. 59 kommentiert skeptisch: «Ob mit den drei Stim¬

men mehrstimmiger Gesang gemeint ist, läßt sich schwer sagen, da schon der Kyrietext eine

Dreiersymbolik nahelegt.» Tatsächlich sind die numerologischen Überlegungen zu den drei mal drei



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 107

hört «an aller engel tag die engel den respons singen Te sanctum dominum, und da sie

an den vers komen <Cherubin>, daz sungen sie mit drien stimmen: daz sprach als gar
süezlich, daz waz über menschlich sinne.»63 Gar keine Zweifel schließlich lässt eine

Stelle in den nach 1391 entstandenen Marienliedern des Bruder Hans offen, wo über
den Himmel berichtet wird:

In meysterliichen doene

Singt man da die montetten [Motetten],
Miin vrou, die werte scone,
Can da den nuwen habetans voertretten.64

Dass in dieser Zeit auch Jenseitsvisionen und mystische Ekstasen von Wohlklang
und Engelsgesang widerklingen, lässt sich etwa an der Musik der Mystik zeigen,65

aber auch an dem geradezu übersinnlichen Überschwang, den schon die ganz
elementaren Zusammenklänge, gewissermaßen das Grundmaterial polyphonen
Komponierens, bei einem Theoretiker des 15. Jahrhunderts wie Ugolino von Or-
vieto auslösen konnten, der von der inextimabilis animae [...] laetitia schwärmte,
die der Seele durch den drei- oder vierstimmigen Kontrapunkt zuteil werde.66

Anrufungen im Kyrie bei den Liturgikern weit verbreitet, vgl. nur Guilelmus Duranti, Rationale
divinorum officiorum IV: 12 (Corpus Christianorum continuatio mediaevalis, Band 140-140B),
hg. von A.fnselme] Davril OSB und T.[imothy] M. Thibodeau, 3 Bde., Turnhout 1995-2000,
S. 295-297. Siehe aber Gertrud Jaron Lewis, By Women, for Women, about Women: The Sister-

Books ofFourteenth-Century Germany (Studies and Texts 125), Toronto 1996, S. 78, die auch

daraufhinweist, dass in Frauenklöstern schon ab dem zwölften Jahrhundert polyphon gesungen wurde.
63 Der nonne von Engelthal büchlein, ed. Schröder (Anm. 61), S. 32f. Vgl. Kerstin Bartels, Mu¬

sik in deutschen Texten des Mittelalters (Europäische Hochschulschriften: Reihe 1, Deutsche

Sprache und Literatur 1601), Frankfurt a.M. etc. 1997, S. 74f. Gemeint ist der Vers «Tibi
cherubim et seraphim incessabili voce proclamant», der auch durch das folgende Sanctus

ebenfalls einen Bezug zur Dreizahl aufweist.
64 Bruder Hansens Marienlieder (Altdeutsche Textbibliothek 58), hg. von Michael S. Batts, Tübingen

1963, vV 3135-3138; zit. nach Bartels, Musik (Anm. 63), S. 42. Der habetans ist ein Schlußtanz oder

Kehraus (vgl. Bartels, Musik, Anm. 83, S. 39). Die Formulierung «in meysterliichen doene» erweckt

Assoziationen an den Sprachgebrauch der Meistersinger, obwohl von Polyphonie die Rede ist. Wie

es scheint, entwickelte sich hier eine Tendenz, den alten Topos von Gott als dem höchsten Künstler

(summus artifex) mit der neuen Praxis des Meistergesangs kurzzuschließen. Noch stärker sind diese

Anklänge bei dem von Bartels, Musik, S. 43, zitierten, leider undatierten Gedicht von Pseudo-Boppe:
«Die engel singent wunniklich und also schon, / daz ez bi Got erklingt im oberosten tron, / ir sank der

ist geziert mit meisterschefte. / Dar umb lob' ich ein singer, der wol singen kan; / gesank daz hat Got

liep, der allerhöchste man, / der uns den sig' gewan mit seiner krefte. / Got sizzet ufder künste stuol,
/ er hoert die engel singen wunniklichen, / si singent al in hoher schuol', / unt lobent Got, den edlen

vürsten richten; dar umb lob' ich den meister guot, / der alliu dink hat ouch so schon' gemezzen.»
65 Vgl. Wolfgang Fuhrmann, «Melos amoris: Die Musik der Mystik», in: Musiktheorie 23

(2008), S. 23—44.

66 Ugolinus Urbevetanis, Declaratio musicae disciplinae (Corpus scriptorum de musica 7), hg.

von Albertus Seay, 3 Bde., Rom 1962, II, 1, Bd. 2, S. 3f. Ausführlicher zitiert bei Fuhrmann,
«Melos amoris» (Anm. 65), S. 42f.



108 Wolfgang Fuhrmann

Die auch bei Ugolino auftretenden Schlüsselwörter sind dabei dulcedo und suavi-
tas, die immer wieder im Diskurs über die ästhetischen Qualitäten von Musik
verwendet wurden,67 die aber im Mittelalter stets auch mystische Konnotationen mit
sich führten als die wesentlichen Empfindungsqualitäten der Gotteserfahrung.68

Welch eine sinnliche Sensation in einer weitgehend monophonen Kultur
die Polyphonie dargestellt haben muss, ist in unserer klangüberschwemmten
Zeit kaum mehr nachzuvollziehen. Und vor allem die Betonung der imperfekten

Konsonanzen (Terzen und Sexten) in der englischen Musik erschien den

Zeitgenossen als Verkörperung freudiger Affekte: Davon legt auch die
berühmte Schilderung bei Martin Le Franc über den englischen Einfluss auf den

Kontinent Zeugnis ab: Dufay und Binchois pflegen die «nouvelle pratique /
De faire frisque concordance» [et] «ont prins de la contenance / Angloise et

ensuy Dunstable / Pour quoy merveilleuse plaisance / Rend leur chant joyeux
et notable».69 Ebenso bezeichneten englische Theoretiker die Mehrstimmigkeit
«mery to the singer and to the herer»70 und erklärten: «And it es to wite that the

mo[re] inperfite tones that a man synges in the trebull, the meriere it es.»71 Diese

nachgerade archaische Freude an den sinnenfälligsten Momenten, den bloßen
Konsonanzen des euphonischen Kontrapunkts, die eindringlicher und fröhlicher
erscheinen mussten als heute, verband sich im Denken mancher Zeitgenossen
offensichtlich wie von selbst mit der Musik der Engel, wo ihr Liebreiz anderen
wie Savonarola als die Musik des Teufels erschienen war. Und das erklärt, wie
mir scheint, auch die Wahl bestimmter Genres liturgischer Musik und die
Vernachlässigung anderer.

67 Vgl. beispielsweise Nino Pirrotta, «<Dulcedo> e <subtilitas> nella pratica polifonica franco-
italiana al principo del '400», in: Revue Belge de musicologie 2 (1948), S. 125-132.

68 Vgl. Fuhrmann, «Melos amoris» (Anm. 65), S. 42f.; Rob C. Wegman, «Musical Understan¬

ding in the 15th Century», in: Early Music 30 (2002), S. 47-66: 53-56, mit den Hinweisen in
Anm. 19, S. 65.

69 Martin Le Franc, Le Champion des dames (1440-^42). Hier zitiert nach David Fallows, «The
Contenance Angloise: English Influence on Continental Composers of the fifteenth century»,

in: Renaissance Studies 1 (1987), S. 189-208; vgl. jetzt auch die Neuausgabe: Martin
Le Franc, Le Champion des dames (Les Classiques Français du Moyen Age 130), hg. von
Robert Deschaux, Paris 1999, Bd. 4, S. 67-69. Auf die ausgedehnte Forschungskontroverse
um die Interpretation dieser Passagen (mit wichtigen Beiträgen von Margaret Bent, Christopher

Page, Reinhard Strohm und Rob C. Wegman) kann ich an dieser Stelle nicht eingehen.
70 Sylvia W. Kenney, Walter Frye and the «Contenance Anglois», S. 111 und 152, mit Verweis

auf Manfred Bukofzer, Geschichte des englischen Diskants und des Fauxbourdons nach den

theoretischen Quellen (Sammlung musikwissenschaftlicher Abhandlungen 21), Strassburg
1936, S. 149.

71 Bukofzer, Geschichte, S. 138. Vgl. auch die Bemerkungen: «also it is fair singing merry for to

sing many imperfite acordes togeder.» Bukofzer, Geschichte, S. 146, und «it is fayre & meri

singing many jnperfite cordis to-gedir», zit. nach Sanford B. Meech, «Three Musical Treatises in

English from a Fifteenth-Century Manuscript», in: Speculum 10 (1935), S. 235-269, hier S. 260.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 109

Die Messe ist natürlich nicht nur das neue Hauptgenre des 15. Jahrhunderts,
sondern zugleich auch gerade in ihren Ordinariumsgesängen (also den über das

Kirchenjahr hinweg im Text unveränderten Gesängen Kyrie, Gloria, Credo, Sanc-
tus und Agnus) vielfach mit der himmlischen Liturgie verknüpft. Neben den
biblisch belegten Gesängen Gloria72 und Sanctus73 galten auch, wie Schwester
Anna berichtete, das Kyrie - dessen neun Anrufungen mit den neun Engelschören
gleichgesetzt wurden - und das Alleluia als Musik der Engel.74 Nun zählen die

Alleluja-Melodien zu den am frühesten polyphon bearbeiteten überhaupt: Das

Winchester-Tropar (11. Jh.) enthält von 100 Sätzen allein 54 Tropen. Sanctus,

Kyrie, Gloria und Agnus wurden als himmlische Akklamationen polyphon
vertont.75 Umgekehrt wurden liturgische Gattungen von asketischem oder trauerndem

Charakter wie die Passion, das Requiem oder der Tractus - der Ersatz für
das Mess-Alleluja in der Fastenzeit - im 15. Jahrhundert viel weniger gepflegt.76

Explizit ausgesprochen findet sich diese Tendenz in einer alten Frankfurter

72 Lk 2, 14.

73 Jes 6, 3.

74 Belege bei Hammerstein, Musik der Engel (Anm. 59), S. 38f., 41-43. Zum Alleluja siehe auch
Offb 19, 1-6.

75 Vgl. Sabine Zak, Musik als <Ehr und Zier> im mittelalterlichen Reich. Studien zur Musik im
höfischen Leben, Recht und Zeremoniell, Neuss 1979, Anm. 43, S. 17, mit Verweis aufLütolf,
Ordinarium missae-Sätze (Anm. 14), S. 286.

76 Allerdings ist auch hier so manches verloren gegangen: Neben Dufays Requiem etwa die «pas¬
sions en nouvelle manière», für deren Komposition und Niederschrift Gilles Binchois am 29.
Mai 1438 in Douai 24 livres erhielt (Georges Doutrepont, La Littérature française à la Cour
des Ducs de Bourgogne, Paris 1909/Reprint Genève 1970, S. 211, mit Verweis auf Alexandre
Pinchart, Archives des arts, sciences et lettres, Gand 1860-1881, III, S. 140-145, vgl. auch
Jeanne Marix, Histoire de la Musique et des Musiciens de la Cour de Bourgogne sous le règne
de Philipp le Bon (1420-1467) [Collection d'études musicologiques 29], Strasbourg 1939/

Reprint Baden-Baden 1974, S. 180). Die Formulierung «nouvelle manière» klingt so auffällig
an die Bezeichnungen «nouvelle pratique» bzw. die «ars nova» an, mit der Martin Le Franc
und Tinctoris den Einfluss der englischen Musik auf den Kontinent beschrieben, dass es nahe

liegt, einen Zusammenhang zu den Passionen herzustellen, wie sie in englischen Manuskripten
der Zeit überliefert sind (Egerton, Shrewsbury, Eton). Andrew Kirkman hat (aufAnregungen
von David Fallows und Brian Trowell hin) sogar die These aufgestellt, dass die in Egerton 3307
enthaltenen Passionen nach Lukas und Matthäus mit Binchois' Werken zu identifizieren seien

(Andrew Kirkman, «Binchois the Borrower», in: Binchois Studies, hg. von Andrew Kirkman
und Dennis Slavin, Oxford 2000, S. 119-136, hier S. 128f.; eine Edition in Gwynne S. McPeek,
The British Museum Manuscript Egerton 3307, London 1963, S. 48—50, 54-61). Andererseits
hat Kurt von Fischer es zumindest für nicht ausgeschlossen gehalten, dass Binchois' Passionen

mit den simplen Fauxbourdon-Vertonungen nach Matthäus und Johannes im Manuskript
Modena, Biblioteca Estense d.M. 1.12 identisch sind (Art. «Passion», NGr). In diesem wie in
jenem Fall verdankten sich die Kompositionen irgendwie einem englischen Einfluss. Zugleich
sind sie in ihrer sehr einfachen Satzart offensichtlich vom Ideal liturgischer Gebrauchsmusik
bestimmt; prinzipiell geht es, auch noch in der Passion von Antoine de Longueval (fälschlich
Obrecht zugeschrieben) um feierliche Darbietung der Passionstöne in simpler Polyphonie.



110 Wolfgang Fuhrmann

Kirchenordnung, in der der Gebrauch des discantus (also Polyphonie) als cantus
laetitie für die Fastenzeit schlichtweg untersagt wird.77 In diesem Zusammenhang
erscheint es als ein jedenfalls bemerkenswerter Umstand, dass die ersten Ansätze

zu einer zyklischen Vereinheitlichung der Messe von einzelnen Satzpaaren
ausgingen, den Gloria-Credo-Sätzen und den Sanctus-Agnus-Sätzen, die also
jeweils mit dem Zitat eines Gesangs der Engel beginnen: Das Gloria geht auf das

Lukas-Evangelium zurück, das Sanctus auf den Propheten Jesaja. Die Satzpaare
werden dadurch quasi von vornherein in einen «englischen» Kontext gestellt. Die
«englische Musik» im Titel dieser Studie ist also beides: Musik von Engländern
und Musik der Engel, der himmlischen Liturgie.

Als die vielleicht erste Begegnung zwischen englischen und kontinentalen
Musikern und somit als ein Wendepunkt in der Geschichte der europäischen Musik gilt
gemeinhin das Konzil von Konstanz (1414—1417). Das mag sich eher den Zufälligkeiten

der Überlieferung verdanken, aber es kann wohl kaum als Zufall angesehen
werden, dass in der «einzigen ausführliche[n] Erwähnung eines kirchenmusikalischen

Ereignisses»78 in einer zeitgenössischen Chronik dieses Konzils ausgerechnet

englische Musik thematisiert wird. Es handelt sich um den Bericht des Ulrich
von Richental über die Feier des Fests des heiligen Thomas von Canterbury (29.

Dezember) 1416 durch die Musiker im Gefolge der Bischöfe von Lichfield und

Norwich, mit der die Engländer nach der Schlacht von Agincourt (Oktober 1415)
ihre Präsenz auf dem Kontinent auch liturgisch nachdrücklich etablierten:

An sant Thomas aubend [der Abend vor dem 29.] nach wichinächten, do begiengen die Engel-
schen das fest sant Thomas von Cantzelberg. Und hiessent umb vesper durch die stat prosunen
mit vier prosonern. Die hatten an iren prosonen hangen des küngs von Engelland wappen, und
hiessen ußmffen, das die Engeischen ain groß fest wolten haben und sant Thomas began zu
dem thüm [Dom]. Und mornends do begiengen sy das fest gar schon und loblich mit großem
gelüt mit großen brinenden kertzen und mit Engelschem süssem gesang, mit den ordnen79 und

mit den prosonen, darüber tenor, discant und medium ze vesperzit.80

77 Discantus vel cantus laetitiae a dominica in passione domini usque ad vigiliam paschae inclusive

hiis, cum sit tempus compassionis Christi nullusfiant, sed omnia dolorose et humilius quam alio

tempore prosequantur. Charles du Fresne, Sire Du Cange, Glossarium mediae et infimae latini-
tatis, Niort 1883-88, Bd. 3, S. 128. Du Canges Quelle waren die Statuta antiqua huius ecclesiae

Francofordensi, in: Subsidia diplomatica ad selecta juris ecclesiastici Germaniae et historiarum

capita elucidanda, hg. von Stephan Alexander Würdtwein, Heidelberg 1772-1780, Bd. 1, S. 66.

78 Manfred Schuler, «Die Musik in Konstanz während des Konzils 1414-1418», in: Acta Musi-
cologica 38 (1966), S. 150-168, hier S. 158.

79 Nach der sog. Aulendorfer Handschrift (heute New York Public Library, Spencer Collection,
Nr. 32) «in den Organen», also mit der Orgel. Vgl. Ulrich Richental, Das Konzil zu Konstanz, 2

Bde. ([Bd. 1 :] Faksimileausgabe der Handschrift im Rosgarten-Museum in Konstanz, [Bd. 2:]
Kommentar und Text), bearbeitet von Otto Feger, Starnberg und Konstanz 1964, Editionsband,

Anm. 199, S. 217.
80 Richental, Konzil, ÖNB: 1,126.235-D (HS-Abt.)*, Faksimileausgabe: 69', Editionsband:

217. Diese vielzitierte Stelle ist allerdings philologisch hochproblematisch. In einer anderen



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 111

Der Interpret dieser Stelle steht vor einer schwierigen Aufgabe: Handelt es sich
bei dem «Engelschem süssen gesang» wirklich, wie David Fallows die Stelle

übersetzte, um «angelically sweet singing»?81 Oder doch nur um Musik der
Engländer, wie der sonstige Sprachgebrauch Ulrichs von Richental schnöderweise
nahelegt?82 So oder so handelt es sich um «englische» Musik - die ausdrücklich,
mit termini technici, als polyphon beschrieben wird. Und es ist vielleicht mehr als

nur eine Fußnote, dass in der Legenda aurea des Jacobus de Voragine gerade mit
Bezug auf den heiligen Thomas von Canterbury - also auf Thomas Becket - von
Engelsmusik berichtet wird: Als die Kleriker nach seiner Ermordung durch vier
königstreue Ritter am 29. Dezember 1170 die Totenmesse mit dem Gesang des

Requiem aeternam anstimmten, unterbrachen sie Engel, indem sie das Laetabitur
Justus in Domino sangen - den Introitus der Messe für einen Märtyrer, als Hinweis

auf Beckets neu erworbenen himmlischen Status.83

5. Gemalte Musik: Ein Seitenblick in den Himmel

Solche Engelsmusik zeigt eines der bekanntesten B ildwerke j ener Zeit, der Genter
Altar von Jan und vielleicht auch Hubert van Eyck, der im Auftrag des Genter
Patriziers Judocus Vyd und seiner Ehefrau Elisabeth Borluut 1432 vollendet wurde

maßgebenden Quelle von Richentals Bericht, der Aulendorfer Handschrift, fehlt der Hinweis
auf die Mehrstimmigkeit, und es wird die Vesper, nicht das Morgenamt ausführlich beschrieben,

vgl. die nach dieser Quelle erstellte Edition: Ulrichs von Richental Chronik des

Constanzen Concils 1414 bis 1418, hg. von Michael Richard Buck, Tübingen 1882 (Bibliothek
des Litterarischen Vereins in Stuttgart 158), ÖNB 292.111-B Per 158, S. 97 (Vgl. auch die

Beschreibung des St.-Thomas-Festes 1414, S. 86f.). Zur Problematik vgl. Schuler, «Die Musik»

(Anm. 78) und Sabine Zak, «Fürstliche und städtische Repräsentation in der Kirche (Zur
Verwendung von Instrumenten im Gottesdienst)», in: Aspects ofMusic in Church, Court and
Town from the Thirteenth to the Fifteenth Century, Musica disciplina 38 (1984), S. 231—259:

Anm. 34, S. 238; Fallows, Dufay (Anm. 34), Anm. 8, S. 277; vgl. jedoch auch Strohm, Rise

(Anm. 5), Anm. 253, S. 108. Das lateinische Original von Richentals Chronik ist nicht erhalten.

Eine kritische Kollationierung und Bewertung der Überlieferung steht noch aus.
81 Fallows, Dufay (Anm. 34), S. 19.

82 Zak, «Fürstliche und städtische Repräsentation» (Anm. 80), erklärt sogar: «Die englische
Sprache bei diesem Gesang [!] spricht gegen einen liturgischen Text [...].» (Anm. 34, S. 238).

83 Die Stelle lautet: Dum igitur clerici requiem aeternam inciperent etpro eo missam agerent de-

functorum, subito, ut ajunt, angelorum chori adstantes voces cantantium interrumpunt, mar-
tiris missam incipiunt, laetabitur justus in domino, concinunt et caeteri clerici prosequuntur.
Jacobus de Voragine, Legenda Aurea, hg. von Th. Graesse, Bratislava 1890, S. 68, hier zitiert
nach Richard Rastall «Heaven: The Musical Repertory», in: The Iconography ofHeaven, hg.

von Clifford Davidson, Kalamazoo (Mich.) 1994 (Medieval Institute Publications: Early Drama,

Art, and Music Monograph Series 21), S. 162-196, hier S. 168.



112 Wolfgang Fuhrmann

h.'- Is.

Abb. 1 : Jan und Hubert van Eyck, «Genter Altar», Gent, St.-Bavo-Kathedrale, Innenseite ganz.

(Abb. I).84 Jedes Mal, wenn die gestiftete tägliche Messe in der Genter Sint-Baafs-
kathedraal zelebriert wurde, wurden die Flügel des Altarbilds - dessen Außenseiten

unter anderem die Verkündigung und die Stifter darstellten - geöffnet, und
mit ihm öffnete sich buchstäblich der Himmel: Es entfaltet sich die himmlische
Liturgie gemäß der Offenbarung des Johannes (der ebenfalls auf der Außenseite

dargestellt ist), «a mass set in the Paradise that is Heaven».85 Zur Rechten Gottes
stehen singende Engel um einen Altar und tragen die Dalmatiken - die liturgische

Kleidung von Diakon und Subdiakon. Zu seiner Linken (als Zeichen des

niedrigeren Stellenwerts von Instrumentalmusik in der Liturgie) sind Engel mit
Instrumenten abgebildet, von denen freilich, im Gegensatz etwa zur italienischen
Bildtradition des Engelskonzerts, nur einer wirklich musiziert, nämlich an der Orgel

(Abb. 2). Gemeinsam zelebrieren diese Engel die himmlische, Ewige Messe,
die den gedanklichen Hintergrund des Werks bildet.

84 Dazu Hammerstein, Musik der Engel (Anm. 59), S. 249-251, und Alexandra Goulaki-Voutira,
«Die musizierenden Engel des Genter Altars», in: Imago musicae 5 (1988), S. 65-74.

85 Barbara Haggh, «The Mystic Lamb and the Golden Fleece: Impressions of the Ghent Altarpi-
ece on Burgundian Music and Culture», in: Revue Belge de musicologie 61 (2007), S. 5-59,
hier S. 7.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert

Abb. 2: Genter Altar (wie
Abb. 1), singende und
musizierende Engel.

Was singen nun die Engel zur Rechten Gottes? Es wäre interessant, darüber zu
spekulieren. Vielleicht, wie im oben erwähnten Schwesternbuch aus Engelthal,
das Kyrie eleison. Ein solcher Gesang würde zur Darstellung der Gottheit passen

und zum liturgischen Anlass. Man könnte auch, mit Blick auf das göttliche
Lämmchen im unteren Mittelfeld, an ein Agnus Dei denken. Und schließlich (und
das ist im Hinblick auf die aus Oflb 7, 9-12 bzw. 22,1-5 stammende Darstellung
im unteren Mittelteil vielleicht sogar am wahrscheinlichsten) singen die Engel
möglicherweise das Alleluja. Die Frage muss natürlich unbeantwortet bleiben,
aber eines steht fest: Die Engel singen Polyphonie (Abb. 3).86 Dies lässt sich an
den unterschiedlichen Kopfhaltungen und Mundöffhungen erkennen;87 letztere

verdeutlichen, dass hier verschiedene Vokale zur selben Zeit, also unterschiedliche

Textpassagen gesungen werden, was nur in mehrstimmigem Gesang möglich

ist, wie er Jan (und Hubert?) van Eyck und den Auftraggebern des Altars
wohlvertraut gewesen sein muss.88 Das heißt aber auch: Die Engel, überirdische
Wesen, die sie sind, singen Sopran wie Bass.

86 Zur Frage, ob die Stiftung von Judocus Vijd und Elisabeth Borluut, die den Anlass des Genter
Altars bildete, für die täglich an ihm zelebrierte Messe Polyphonie einforderte, vgl. Haggh,
«The Mystic Lamb» (Anm. 85), S. 8f.

87 Daraufhin hat mich erstmals M. J. Grant aufmerksam gemacht.
88 Bei seinem feierlichen Einzug in Gent am 23. April 1458 wurde der burgundische Herzog

Philipp der Gute von den Genter Bürgern mit einer Reihe von tableaux vivants begrüßt,
darunter eine Darstellung der Anbetung des Lammes mit mehr als neunzig Mitwirkenden auf



114 Wolfgang Fuhrmann

Abb. 3 : Genter Altar (wie Abb. 1 Singende Engel - Detail.

Der mehrstimmige Gesang der Engel ist schon dem niederländischen
Kunsttheoretiker Carel van Mander in seinem Schilder-Boeck (1604) aufgefallen, der
notierte: «Men aen hun actien licht mercken can wie den boven sangh, hoogh
contre, tenor en bassus singt» (man kann an ihren Gesten leicht unterscheiden,
wer Sopran, Alt, Tenor und Bass singt).89 Heute werden die Engel meist als

dreistimmig singend interpretiert90 - und das mit gutem Grund, denn wir können

sogar eine wohlbegründete Vermutung über die Tonhöhen anstellen, die sie

singen. Dafür ist nur ein Blick auf die musizierenden Engel zur Linken Gottes
notwendig (Abb. 4). Der Engel am Orgelpositiv nämlich spielt die Töne c - g - e'

einer dreistufigen Bühne, wobei einige Darsteller als Engel verkleidet sangen oder Instrumente

spielten. Barbara Haggh («The Mystic Lamb» [Anm. 85], S. 12f.) hat wohl zu Recht hier
das bereits berühmte Altarbild der van Eycks als ikonographisches Vorbild vermutet.

89 Zitiert und übersetzt nach Hubert Herkommer, «Der hörbare Himmel. Gerard Horenbouts

Salve-Regina-Miniatur und das geistige Leben am Hofe Margaretes von Österreich», in: Das
Stundenbuch der Sforza. Add. MS. 34294 der British Library, London, Kommentar von Mark
L. Evans und Bodo Brinkmann mit einem Beitrag von Hubert Herkommer, Luzern: Faksimile-

Verlag 1995, S. 321-392: Anm. 27, S. 346f.
90 Vgl. etwa die Deutung bei Hammerstein, Musik der Engel (Anm. 59), S. 250, und (etwas

abweichend) Tilman Seebass, «The Visualisation ofMusic through Pictorial Imagery and
Notation in Late Mediaeval France», in: Studies in the Performance ofLate Medieval Music, hg.

von Stanley Boorman, Cambridge 1983, S. 19-34; hier S. 30: «Their way of singing suggests
three-voice polyphony - with the three figures in the left foreground singing the tenor, the two

on the right (with their somewhat strained visual expression) singing the superius in a high

range, and the three in the back performing the less important middle voice.»



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 115

Abb. 4: Genter Altar (wie Abb. 1), das Orgelpositiv spielender Engel - Detail.

(oder c' - g' - e"). Dabei handelt es sich nicht um einen Schlussakkord (wie Alexandra

Goulaki-Voutira meinte, die ihn ikonologisch auf das Alpha und Omega
beziehen wollte),91 sondern um einen Quint-Dezim-Klang, der im 15. Jahrhundert
nicht als schlussfähig galt. Eher ließe sich vermuten, dass dieser nicht schlussfa-
hige Klang für das laus perennis, die unaufhörliche himmlische Liturgie, stehen
soll - wird doch gerade diese in der Überschrift der Seitentafel mit den singenden
Engeln angesprochen: Melos Deo, lausperhennis, gratiarum a[cti]o. Genau diese

Art von Klang aber hatte zu jener Zeit in der Kunstmusik durch die Engländer
eine prominente Stellung im musikalischen Satz erlangt wie nie zuvor: Ein just
in der Zeit um die Fertigstellung des Genter Altars so ungeheuer populäres Stück
wie John Dunstaples kleine Motette Quam pulchra es, die fast nur aus terzhalti-
gen Klängen besteht, verwendet ihn mehrfach.92

Dunstaples Werk ist ein prominentes Beispiel für das - nach dem Messzyklus -
zweite große Genre geistlicher Polyphonie, das in der Nähe zur Engelsmusik steht,

91 Goulaki-Voutira, «Die musizierenden Engel» (Anm. 84).
92 Quam pulchra es ist ein Ausschnitt aus dem Hohelied, dessen Texte in der Liturgie immer auf

Marienfeste bezogen worden ist. Vgl. Shai Burstyn, Fifteenth-Century Polyphonic Settings

ofVerses from the Song ofSongs (Ph. D. dissertation, Columbia Unversity, New York, 1972);
dies., «Early lö'NCentury Polyphonic Settings of Song of Songs Antiphons», in: Acta Musi-
cologica 49 (1977), S. 200-227, und Jiirg Stenzl, Der Klang des Hohen Liedes. Vertonungen
des Canticum Canticorum vom 9. bis zum Ende des 15. Jahrhunderts (Salzburger Stier.

Veröffentlichungen aus der Abteilung Musik- und Tanzwissenschaft der Universität Salzburg 1),
2 Bde., Würzburg 2008.



116 Wolfgang Fuhrmann

der bereits erwähnten «Devotionsmotette».93 Sieht man sich die am häufigsten
verwendeten Texte bzw. Choräle im Bereich der Devotionsmotette an, so zeigt sich bis
weit über die Jahrhundertmitte hinaus eine Dominanz von Marienmotetten, die auch
verstehbar sind als ein Lobpreis der Engel. Texte wie Regina celi oder Ave regina
celorum, aber auch eine Reihe von Hoheliedantiphonen stehen in engstem
Zusammenhang mit dem Bildtypus der Marienkrönung, bekanntlich der Hauptanlass für
den Typus des Engelskonzerts, wie er sich auch in der Praxis des mittelalterlichen
liturgischen Spiels realisierte. Es erscheint in diesem Zusammenhang keineswegs
als Zufall, dass die einzigen Stücke kunstvoller Polyphonie in der Musik des

mittelenglischen Dramas in einem Drama der Weberzunft von York über die Himmelfahrt
Mariens zu finden sind.94 Es handelt sich um zweistimmige Stücke zu zwei gleichen
Stimmen auf drei Ausschnitte aus dem Hohelied, die in einigen Details der Textauslegung

starke Parallelen zum englischen Carol, aber auch zu englischen
Hoheliedvertonungen aufweisen.95

Dass englische Polyphonie - und die von ihr beeinflusste kontinentale Musik
vor allem eines Dufay - auch im Himmel selbst hoch im Kurs stand, das kann

man auch an anderen bildlichen Zeugnissen sehen. Eine Reihe von Bildern des 15.

Jahrhunderts - und auch späterer Zeit - zeigen polyphones Notenmaterial in den
Händen von Engeln, und in einem besonders spektakulären Fall ist das abgebildete
Werk sogar identifizierbar: Walter Fryes Motette Ave regina celorum, mater regis
angelorum (ca. 1450-60?) ist teilweise aufzwei Bildern und vollständig auf einem
Deckengemälde zu sehen (Abb. 5).96 Fryes Motette ist ein weiteres Stück eines

Engländers, das sich ausschließlich in kontinentalen Quellen verbreitet hat, und war
wiederum ein höchst populäres, neben den drei Bildern auch in 15 Mensural- und

93 Zu diesem Begriff vgl. oben Anm. 57. Er dient der Abgrenzung zu nicht-isorhythmischen
Motetten mit primär politischer oder religiös-politischer Zweckbestimmung wie etwa Hugo
de Lantins' Christus vincit, Christus regnat, das trotz seines vermeintlich religiösen Textinci-
pits primär ein Huldigungsgesang an den venezianischen Dogen war, vgl. J. Michael Allsen,
«Intertextuality and Compositional Process in Two Cantilena Motets by Hugo de Lantins», in:
The Journal ofMusicology 11 (1993), S. 174-202.

94 Richard Rastall, The Heaven Singing. Music in Early English Religious Drama Vol. I, Cam¬

bridge: D. S. Brewer, 1996, S. 121-37, vgl. allgemein zur «music of heaven» im mittelenglischen

Drama S. 176-93.
95 Editionen der insgesamt sechs Stücke (es existiert zu jedem Text jeweils eine Alternativverto¬

nung) etwa bei The York Plays (York Medieval Texts. Second Series), hg. von Richard Beadle,
London 1982, S. 465-74 (hier ediert von John Stevens) oder Six Songs from the York Mystery
Play <The Assumption of the Virgin>, hg. von Richard Rastall, Newton Abbot 1985; s. auch
ders, «Vocal Range and Tessitura in Music from York Play 45», in: Music Analysis 3/2 (1984),
S. 181-199, sowie ders., The Heaven Singing (wie Anm. 94).

96 Vollständig ist das Werk im Deckengemälde des Oratoriums des Château Montreuil-Bellay
erhalten, in Ausschnitten in zwei Altarbildern des in Brügge tätigen «Meisters mit dem
gestickten Laub», wie ihn der Kunsthistoriker Max Friedländer 1924 taufte. Eines dieser Bilder
befindet sich heute im Louvre (Collection Grog), das andere in der Kirche Madre in Polizzi
Generosa (Sizilien). Vgl. die folgende Anmerkung.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 117

Abb. 5: Maître au feuillage en broderie, «Vierge en majesté». Marienkrönung mit sechs

musizierenden Engeln (letztes Drittel 15. Jh.), Paris, Musée du Louvre, Collection Grog-
Carven, InV. RF 1973-75. Abbildung nach Florence Gombert/Didier Martens, Le Maître
au Feuillage brodé. Primitifs flamands. Secrets d'ateliers. Palais des Beaux-Arts de Lille,
13 mai-24 juillet 2005 (Ausstellungskatalog), Paris 2005, Abb. 55, S. 54.



118 Wolfgang Fuhrmann

vier Tabulaturfassungen überliefertes Werk.97 Wie nicht anders zu erwarten, preist
der Text die Himmelskönigin;98 die Bilder beziehen sich auf die Himmelsfahrt und

Krönung Mariens (Fest am 15. August), und damit auf einen traditionellen Topos
des Engelskonzerts.99 Wer jedoch erwartet, dass die Komposition einen
festlichrepräsentativen Charakter aufweise, findet sich getäuscht: Walter Fryes Stück, und
das hat sicherlich zu seiner Beliebtheit mit beigetragen, hat einen durchaus intimen
Charakter.100 Es ist nur dreistimmig (wenn es auch in einigen Quellen durch
hinzukomponierte Contratenores bis zur Fünfstimmigkeit ergänzt wurde), durchaus

vergleichbar der zeitgenössischen weltlichen Musik. Und in diesem Kontext ist es

auch überliefert worden, denn neben einigen Sammelhandschriften mit
geistlichliturgischem Schwerpunkt findet es sich vor allem in Chansonniers. So eröffnet es

gleichsam als religiöse Einstimmung, wie sie so häufig in mittelalterlichen
Handschriften auftritt, den Wolfenbütteler und den Laborde-Chansonnier; außerdem findet

es sich unter anderem im «erstem) Riccardiana-Chansonnier, dem Cancionero
musical de Colombina von Sevilla und dem Chansonnier im Berliner Kupferstichkabinett.

Es handelt sich also um eine Devotionsmotette von intimer, fast persönlicher

Natur, um eine geistliche Chanson.101

Mit diesem chansonartigen Charakter verbindet sich ein seit Sylvia Kenneys
Monographie über Walter Frye von 1964 diskutiertes Forschungsproblem. Das
Stück weist nämlich eine höchst eigentümliche literarisch-musikalische Form
auf, die Form der Ballade: A - B - C - B. Das heißt, die Takte 13-21 (Schluss

97 Vgl. die Quellenübersicht (auch zu den Gemälden, Bearbeitungen und Tabulatoren) bei David
Fallows, A Catalogue ofPolyphonic Songs, 1415-1480, Oxford 1999, S. 572-574, sowie als

neueste Diskussion ders., «Walter Frye's Ave regina celorum and the Latin song style», in: «Et
facciam dolci canti». Studi in onore di Agostino Ziino in occasione del suo 65 compleanno,
hg. von Bianca Maria Antolini et. al., 2 Bde., Lucca 2003, S. 331-345.

98 Es handelt sich nicht um Ave regina celorum, ave domina angelorum, eine der vier großen
Marienantiphonen, sondern um die Reimantiphon Ave regina celorum, mater regis angelorum,

hier wie dort aber wird der Bezug zwischen dem himmlischen Königtum Mariens und
ihrer Herrschaft über die Engel hergestellt.

99 Vgl. die Schilderung von Tod und Himmelfahrt Mariens (15. August) in der Legenda aurea.
100 S. die Edition in Walter Frye, Collected works (Corpus mensurabilis musicae 19), hg. von Syl¬

via W. Kenney, o. O. 1960, Nr. 5, S. 8f. Eine andere Edition in Strohm, Rise (Anm. 5), S. 395f.,
dazu die Diskussion S. 394 und 397.

101 Ein stilistisch und im Quellenbefund vergleichbares Gegenstück bildet die ebenfalls Frye, aber

auch John Plummer (und sogar Josquin) zugeschriebene Motette O pulcherrima mulierum, die

sich unter anderem zu Beginn des Chansonnier Pixérécourt findet; vgl. Strohm, Music in
Medieval Bruges, S. 133 und die Edition des Stück 224—226. Vgl. auch Strohm, Rise (Anm. 5),
S. 398f. Strohm schreibt das Stück Plummer zu. Johannes Prioris' Dulcis arnica Dei eröffnet das

Liederbuch des Johannes Heer und den Pepys Chansonnier; es ist eines der nur vier Stücke des

lateinischen Liedrepertoires zwischen 1415 und 1480, dessen Text in daktylischen Hexametern
geschrieben ist. Vgl. Fallows, «Walter Frye's Ave regina celorum», S. 338, dort auch S. 338-341
zur Tradition, weltliche Liedsammlungen mit einem musikalischen Gebet zu eröffnen und/oder zu
beenden, wobei diese Werke auffällig häufig englischen Ursprungs sind (oder zu sein scheinen).



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 119

der ersten Hälfte) entsprechen musikalisch den Takten 38-44 (Schluss des ganzen
Stücks); und auch die Worte O Maria flos virginum velut rosa velut lilium werden

- zumindest in der Mehrzahl der Quellen - am Ende wiederholt (siehe die

Textwiedergabe unten). Nun beruht der Text des Stücks auf einer Antiphon, die
diese Textwiederholung nicht kennt. Und Fryes Komposition paraphrasiert oder
zitiert auch in keiner Weise die Melodie dieser Antiphon. Daher ist die Vermutung

ausgesprochen worden, dass es sich bei diesem Stück um ein Kontrafaktum
handelt - um eine geistliche lateinische Neutextierung einer weltlichen und
vermutlich englischsprachigen Ballade; die im 15. Jahrhundert mehr oder weniger
archaische Balladenform ist ja gerade in England, und gerade in einigen Kompositionen

Walter Fryes, gepflegt worden.102

Für diese These gibt es aber keinen Beweis, nur die eben zitierten Verdachtsmomente.

Das Stück findet sich zwar in mittel- und osteuropäischen Quellen, wo
solche geistliche Kontrafakturen üblich waren, aber es findet sich auch in den

erwähnten Chansonniers italienischer, französischer oder spanischer Herkunft
und einer Florentiner Motettenhandschrift, wo sich solche Kontrafakturen kaum
finden. Daher und aus einer Reihe von analytischen Beobachtungen neigen wohl
die meisten Forscher - etwa David Fallows oder Reinhard Strohm - heute der
Ansicht zu, dass es sich doch um eine originale Komposition handelt.103 Und diese

Vermutung wird durch einen bisher unbeachtet gebliebenen Umstand erhärtet.
Wie gesagt, weist Fryes Motette keinen melodischen Bezug zu der Chorälen Antiphon

auf denselben Text auf. Sie weist aber eine formale Analogie auf. Denn die

Antiphon entfaltet, wie Fryes Komposition, eine balladenartige Struktur, oder in
den Worten von Willi Apel, eine musikalische Reimstruktur (Abb. 6).104 Die vierte

und die sechste Halbzeile sind musikalisch - nicht textlich! - identisch. Solche

Formbildungen kommen im Choral gelegentlich vor, etwa im Introitus Requiem
aeternam zur Totenmesse.105 Und es scheint doch schwer glaublich, dass diese
formale Identität der musikalischen Anlage lediglich Zufall sein sollte, dass die
formale Struktur des Chorals nicht Fryes Form inspiriert hätte.106 Allerdings sind

102 Kenney, Walter Frye, S. 67-76. Vgl. auch die Diskussion bei Paolo Emilio Carapezza, «Re¬

gina angelorum in musica picta: Walter Frye e il <Maître au feuillage brodé>», in: R1DM 10

(1975), S. 134—154: 142f. Rastall, «Heaven: The Musical Repertory» (Anm. 83), S. 171-174.
103 Fallows, «Walter Frye's Ave regina celorum» (Anm. 101); Strohm, Rise (Anm. 5), S. 397.
104 Willy Apel, Gregorian Chant, Bloomington - Indianapolis 1990 [© 1958], S. 260. Die Anti¬

phon findet sich im Uber Usualis Missae et Officii [...], Paris u. a. 1937, S. 1864.

105 Musikalischer Binnen- und Endreim findet sich auch im Introitus zum Gründonnerstag Mihi
autem (vgl. Bruno Stäblein, «Zum Verständnis des <klassischen> Tropus», in: Acta musicologica
35 (1963), S. 84—95, hier S. 90). In Melismen-Bildungen auf dem Final-A von Alleluja sind

AAB-Formen sehr gebräuchlich, vgl. David Hiley, Western Plainchant: A Handbook, Oxford
1993, S. 134—136, ferner S. 153 (Kyrie-Melismen) etc. und die Beispiele bei Apel (Anm. 104).

106 Übrigens findet sich in einem Manuskript des ausgehenden 15. Jahrhunderts, dem sog. Kut-
tenberger Cantionale (A-Wn, Hs. 15.501, fol. 61r), eine Fassimg der Antiphon, die auf die
oben zitierte übliche Version noch einmal die Worte O Maria folgen lässt, also gleichsam



120 Wolfgang Fuhrmann

1. I
1 i

Ä—
« »' -4^%-=-; 1 ' » " j, -,3—V. I * fi ' S *

-ve Regina caelö- rum, * Mâ-ter Régis Ange-16-

6— J
1

• _ _ s _
»• 1 " - ~

rum : 0 Ma-n-a, flos virginum, vel-ut rö- sa vel h'-li-um :

" n» .*H ^ H H V»V •...

fünde pré-ces ad Dömi-num pro sa-lü- te fi-dé-li-um.

Abb. 6: Antiphon Ave regina celorum, mater regis angelorum, nach der Wiedergabe im
Liber Usualis Missae et Officii [...], Paris u. a. 1937, S. 1864.

die formalen Entsprechungen zwischen Text und Musik in Antiphon und Motette
durchaus nicht dieselben (wobei in der folgenden Übersicht kursivierte Textteile
musikalisch identisch sind):

Antiphon Ave regina coelorum, mater regis

Musik Text
A Ave regina caelorum, mater regis angelorum

O Maria, flos virginum,
B velut rosa vel lilium.
C Funde preces ad Dominum,
B pro salutefidelium.

Walter Frye, Ave regina coelorum, mater regis

Musik Text
A Ave regina coelorum, mater regis angelorum
B O Maria, flos virginum, velut rosa vel lilium.
C Funde preces ad Filium pro salute fidelium
B O Maria, flos virginum, velut rosa vel lilium.

die Binnen-Wiederholung der Motette Fryes wenigstens ansatzweise in den Choral überträgt,
allerdings ohne eine musikalische Parallele herzustellen.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 121

Nichtsdestoweniger ist mindestens einem zeitgenössischen Kollegen Fryes diese
formale Parallele zwischen Antiphon und Motette aufgefallen, und er hat sie sich
auch zunutze gemacht: Jakob Obrecht hat in seiner Motette Ave regina celorum
Fryes Chanson-Tenor (um eine Terz tiefer transponiert) mit der Paraphrase der

Original-Antiphon im Sopran kombiniert. Da beide Melodien Balladenstruktur
haben, überlagern sich die formal reimenden B-Teile jeweils kontrapunktisch
identisch.107

6. Rechtfertigungen der Polyphonie (3): Polyphonie als Jubilus
zwischen Himmel und Erde

Liturgische und allgemein geistliche Polyphonie konnte also von ihren Befürwortern

- nicht von ihren reformatorisch-asketisch gesonnenen Verächtern - als irdisches
Abbild der himmlischen Liturgie verstanden werden. Wir haben schon anlässlich
des Genter Altars angedeutet, dass in der Liturgie der ecclesia militans eine Annäherung

oder Angleichung an die ecclesia triumphans stattfindet (siehe auch das unten
zu zitierende Zeugnis von Johannes Tinctoris); der Himmel öffnet sich gleichsam,
der Gesang der Engel klingt unhörbar - oder doch nur für wenige Auserwählte,
Heilige hörbar - im Gesang der irdischen Kirche mit. Merkmal einer solchen
Annäherung oder Verschmelzung des Irdischen mit dem Himmlischen ist eine besondere
Form des Gesangs, der iubilus: das Jubeln oder Jauchzen. Besonders gejubelt und
gejauchzt wird himmlischerseits bei der Auffahrt Mariens in den Himmel: Die Engel

singen im lateinischen Marienleben einen Jubilus und eine Lobesharmonie, sie

grüßen sie cum iubilatione.m Daran knüpfen die deutschen Fassungen an. In seinem

107 Vgl. Jacob Obrecht, Collected Works 15: Motets I, hg. von Chris Maas, Utrecht 1995,
S. 11-16: T. 35-60 102-27. Obrecht geht allerdings mit der Choralvorlage so frei um, dass

sich ein Bezug überhaupt nur zu der letzten Choralphrase (vel lilium bzw. fidelium) herstellen
lässt (T. 53-60 bzw. 120-127). Unter den beiden anderen Motetten, die Fryes Tenor verwenden

(vgl. Fallows, Catalogue, S. 573), weist Agricolas Salve regina II (ediert in Opera omnia
Alexandri Agricola 4: Motetta, Contrafacta [Corpus mensurabilis musicae 22,4], hg. von
Edward R. Lerner, o. O. 1966) keinen solchen musikalischen Reim auf, hingegen das in Pe-

truccis Motetti C anonym gedruckte O decus innocencie, das die Parallele noch betont, indem
die Parallelstellen prima pars, T. 36-61 secunda pars, T. 44-69 mit dem rhythmisch
variierten Bassostinato f- c - e - d unterlegt werden; vgl. die Edition in Selections from Motetti
C (Venice, 1504) (Sixteenth Century Motet 2), hg. von Richard Sherr, New York - London
1991, S. 109-117.

108 Cantantes ei iubilum et laudis harmoniam. f...] Cum hymnis atque canticis huic laudes dé¬

cantantes /Et cum iubilatione dicebant résonantes: / (Salve, virgo nobilis, salve generosa, /
Salve, sancta genitrix, salve gloriosa>. Hier zitiert nach Herkommer, «Der hörbare Himmel»
(Anm. 89), S. 343. Vgl. Vita beate Virginis Marie et Salvatoris rhythmica (Bibliothek des



122 Wolfgang Fuhrmann

Marienleben (Anfang 14. Jh.) schildert Bruder Philipp, wie bei der Himmelfahrt
Marias jeder der neun Engelschöre fur sich zu singen beginnt: die Engel («vroelich
singen alle begunden»), die Erzengel («und huoben eines lobes sane / dâ von der
himel aller erklang») usw. Die Seraphim aber, als der höchste der Chöre, trumpfen
auch musikalisch auf:

[...] und vuorten sî [Maria] mit süezem sänge,
mit gîgen und mit harpfen klänge,
in ir kör und jubelieren
alle begunden unde zieren
iren sanc mit symphomen
ze lobe der reinen magt Marien.»109

Nicht nur werden hier erstmals Instrumente eingeführt, das ebenfalls erstmals

erklingende Verb «jubelieren» wird sogleich näher charakterisiert:110 Es wird durch
die Auszierung des Gesangs mit «symphomen», das heißt im Sprachgebrauch
der Zeit mit polyphonietauglichen, also konsonant zusammenklingenden
(symphonischen) Intervallen als polyphoner Gesang gekennzeichnet - und steht
zugleich symbolisch für himmlische Eintracht und Harmonie.111 Und auch der Tanz
stellt sich, wie zuvor bei Bruder Hans' «montetten» (vgl. oben zu Anm. 64),
sogleich ein, ja alles gerät außer Rand und Band:

die Heilegen und die sêle sungen,
daz die himel alle klungen,
und mit süezer armonîen

enphiengen sî die reinn Marien,
herpfen, gîgen unde lîren,
tanzen, singen, jubilieren
und manger slahte seitenspil
und süezes dônes was dâ vil.112

Litterarischen Vereins 180), hg. von AdolfVögtlin, Tübingen 1888, S. 251-266: w. 7735 und
7592-7595.

109 Bruder Philipp der Carthäuser, Marienleben (Bibliothek der gesammten deutschen National-
Literatur von der ältesten bis auf die neuere Zeit 34), hg. von Heinrich Rückert, Quedlinburg
1853, w. 9619. 9636. 9806-9811. Zitiert nach Bartels, Musik (Anm. 63), S. 63f.

110 Vgl. dazu Bartels, Musik (Anm. 63), S. 6.

111 Vgl. dazu Klaus-Jürgen Sachs, Art. «Symphonia II, Lateinische Tradition», in: MG&S, Bd. 9,

Sp. 13-16, und Therese Bruggisser-Lanker, Musik und Tod im Mittelalter. Imaginationsräume
der Transzendenz, Göttingen2010, S. 374 und 376. Vgl. auch den Hinweis bei Herbert Grund-

mann, «Jubel», in: Ders., Ausgewählte Aufsätze, Teil 3: Bildung und Sprache (Schriften der

Monumenta Germaniae Historica 25, 3), Stuttgart 1978, S. 130-162, hier Anm. 13, S. 141:

Aufjubilus cum symphonia in einem Lied De assumptione Mariae in einer Wiener
Handschrift des 13. Jahrhunderts (Nat.-Bibl. 963 fol. 186') wies mich Arno Borst hin.

112 Bruder Philipp, Marienleben, w. 9842-9. Zitiert nach ebd., S. 64.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 123

Wenn mit den «süezen armonîen» beim «jubilieren» mehrstimmiger Gesang

suggeriert werden soll, dann wirkt das nur auf den ersten Blick einigermaßen
erstaunlich angesichts der Tatsache, dass Bruder Philipp ein Kartäuser war, in
dessen Orden eigentlich strengstes Verbot jeder Art von Polyphonie herrschte:
Denn ein solches asketisches Verbot galt freilich nicht für Engel.

Die Idee mehrstimmigen Gesangs in der himmlischen Liturgie wird in diesen

und den folgenden Zeugnissen also mit dem Terminus «jubelieren» umschrieben,
einem Lehnwort aus dem Lateinischen. Das Wort iubilare und seine verschiedenen

Derivate (iubilum, iubilatio, iubilus) wiederum bilden ein Begriffsfeld der

theologischen Musikanschauung. Es geht auf Augustinus' Psalmdeutungen
zurück und bezeichnet jene musikalischen Äußerungen, in denen der Seele, die von
der Unaussprechlichkeit Gottes erfüllt wird, die Sprache unzulänglich erscheint
und nur noch der wortlose Überschwang des melismatischen Gesangs als

adäquates Ausdrucksmedium zur Verfügung steht."3 Mittelalterliche Liturgieerklärungen

identifizierten es mit den Schlussmelismen des Alleluja. So erklärte

Rupert von Deutz (12. Jh.): Beim Alleluia «jubeln wir mehr, als wir singen, und
wir ziehen eine einzige kurze Silbe des würdigen Gesanges durch mehrere Me-
lismen (neumae) und melismatische Phrasen so in die Länge, dass der Geist, vom
freudigen Hören verzückt, ganz erfüllt wird und dahin entrückt wird, wo <die

Heiligen in Herrlichkeit frohlocken werden, auf ihren Lagern sich freuen werden)

(Ps 149, 5).»"4 Im späten Mittelalter hatte der Begriff der jubilatio ein
reiches Konnotationsfeld entwickelt, das einerseits auf die Musik der Engel verwies
(so etwa Heinrich Seuse im 14. Jahrhundert: «der engel fföde ist ein himelsches

jubilieren»"5), andererseits - in Fortführung und Abstraktion der Deutung, für
die oben Rupert von Deutz zitiert wurde - auf die Verschmelzung der irdischen
Seele mit Gott in der unio mystica zielte, gewissermaßen der (temporäre) Himmel

auf Erden. Die mystischen Schriften des 14. und 15. Jahrhunderts hallen
wider vor musikalischen Metaphern und Visionen im Zeichen der Jubilatio."6

Auf einer mehr technischen, liturgisch-musikalischen Ebene verwendete
1337 John de Grandisson, der Bischof von Exeter, in seinem Ordinale Exon den

Terminus jubilare als Synonym für discantare und organizare: In Festen vom

113 Vgl. Fuhrmann, Herz und Stimme (Anm. 19), Kap. 4.

114 jubilamus magisquam canimus, unamque brevem dignisermonissyllabam inplures neumas,
vel neumarum distinctiones protrahimus, utjucundo auditu mens attonita repleatur, et rapiatur il-
luc, ubi Sancti exsultabunt in gloria.» Rupert von Deutz, Liber de divinis officiis. Der Gottesdienst

der Kirche (Fontes Christiani Bd. 33), 1,35, aufder Textgrundlage der Edition von Hrabanus Haak-

ke neu herausgegeben, übersetzt und eingeleitet von Helmut und Ilse Deutz, Erster Teilband, S. 230

(Übersetzung 231, modifiziert). Vgl. Hammerstein, Musik der Engel (Anm. 59), S. 42.

115 Heinrich Seuse, Deutsche Schriften, hg. von Karl Bihlmeyer, Stuttgart 1907 (Reprint
Frankfurt/M. 1961), S. 246; vgl. Hammerstein, Musik der Engel (Anm. 59), S. 44.

116 Vgl. dazu Fuhrmann, Herz und Stimme (Anm. 19), Kap. 7, sowie den in Fußnote 42 zitierten
Aufsatz.



124 Wolfgang Fuhrmann

Rang des duplex major solle die Psalm-Antiphon, niemals aber der Psalm selbst,

jubiliert, das heißt diskantiert werden (discantare und discantus meinen polyphonen

Gesang - sei es in Form regulierter Improvisation, sei es gemäß schriftlich
notierten Kompositionen)."7 In der Polyphonie des 13. und 14. Jahrhunderts finden
sich mitunter Anspielungen auf die im Jubilus verschmelzenden himmlischen und
irdischen Regionen. In einem etwa um 1300 (in Worcester?) entstandenen Weih-
nachts-Rondellus In excelsis gloria118 heißt es, im Himmel herrsche «Gloria» (vgl.
Lk 2,14: «Gloria in excelsis») und auf Erden Freude über den Neugeborenen, den

Himmel und Erde mit jubelndem Gesang (canore cum iubilo) verehrten.119 Und
auf die Vorwürfe des Reformtheologen John Wyclif, der im späten 14. Jahrhundert

jene «vain and pleasure-loving wastrels» angegriffen hatte, «[which] fracture the

most devout service so that nobody can understand the meaning of the words»,120

antwortet die spätestens um 1400 komponierte Motette Are post libamina/Nunc

surgunt in populo von «Mayshuet» Matheus de Sancto Johanne)121 mit der
Versicherung, am Altar nach dem Opfer würden «Oden und Lobgesänge gejubelt»
(Are post libamina / odas atque carmina / laudis iubilemus), wobei die «Bewegung

der Stimme, wie es die Vernunft fordert, mit dem Herzen zusammenklinge»
(vocis modulacio / sicut iubet racio / concinat cum corde), womit auf den alten

Topos von Herz und Stimme als der unerlässlichen Voraussetzung für wahrhaft
frommen Gesang angespielt wurde. Auch wenn die beiden Texte im Folgenden
Kritik an korrupten Sängern üben, ist doch klar - schon durch die Funktion der

117 Frank Ll.[ewelyn] Harrison, Music in Medieval Britain, Anm. 4, S. 109, mit Verweis auf Or¬

dinale Exon, hg. von J. N. Dalton, 4 Bd., London 1909-1940, Bd. 1, S. 19: Caput XXVI: De

modo psallendi et modulandi discantandi aut organizandi: In duplicibus ergo festis maioribus

antiphonajm] superpsalmos, nunquam tarnen ipsospsalmos iubiletis, id est discantetis [...].
118 Edition: English Music of the 13,h and Early 14"' Centuries (Polyphonic Music of the Four¬

teenth Century 14), hg. von Ernest H. Sanders, Nr. 36, S. 66-68.
119 In excelsis Gloria / in terris Leticia /agitur de puero. /Quem adorant omnia /celica terrestrial /

canore cum iubilo. Der Text fahrt fort: Tuba gaudet celica /psallat vox angelica, /Dulcisonat
musica /Hodie cum gaudio [in anderer Quelle: iubilo]. / Natus est rex glorie, /De Maria virgi-
ne /Betlehem in solio. Zit. nach der Textedition in: Motets ofEnglish Provenance (Polyphonic
Music of the Fourteenth Century 15), hg. von Frank LI. Harrison (Anm. 117), S. 220.

120 The English works ofJohn Wyclifhitherto unprinted (Early English Text Society, Original se¬

ries 74), hg. von F. D. Matthew, London 1880, S. 192 und 91, zit. nach Christopher Page, «An

English motet of the 14th century in performance: two contemporary images», in: Early Music
25 (1997), S. 7-32, hier S. 8. Vgl. auch das Zitat in der originalen Schreibweise bei Wegman,
Crisis (Anm. 20), S. 21-23.

121 Vgl. die Edition in The Old Hall Manuscript, hg. von Andrew Hughes und Margaret Bent

(Corpus mensurabilis musicae 46), 3 Bd., o. O. 1973, Bd. 1/2, S. 419^122. Ungeachtet der

Überlieferung dieses Werks in einer englischen Quelle war sein Komponist französischer

Abstammung, doch ist der Text für den Gebrauch in England aus dem Französischen ins
Lateinische übersetzt worden; vgl. Karl Kügle, Art. «Matheus de Sancte Johanne», in: MGG2P,
Bd. 11 (2004), Sp. 1308-1310, hier Sp. 1309. Kügle datiert das Werk bereits in die Mitte der

1360er Jahre.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 125

Motette als eines Substituts fur das Deo gratias, wie der Text belegt -, dass hier
nicht der Polyphonie selbst der Prozess gemacht werden kann und soll.

Es ist auffallend, dass die zuletzt zitierten Zeugnisse alle dem englischen Raum
entstammen,122 der sich ja, wie erwähnt, im Vergleich zur kontinentalen Entwicklung
stärker durch den geistlichen Bezug seiner Werke auszeichnete. Auch die hier zu
findenden Argumentationsfiguren zur Rechtfertigung polyphonen Singens in der Liturgie

und allgemein im geistlichen Kontext wurden wohl vor allem im 15. Jahrhundert
und gerade im unmittelbaren Kulturraum der franko-flämischen Komponisten öfter
verwendet, gleichsam als ideelle Unterfütterung der Transformation kontinentalen

Komponierens und Singens unter englischem Einfluss. Zu denken ist hier vor
allem an die Deutung und Rechtfertigung der Mehrstimmigkeit durch den Theologen
Gilles Carlier, der von 1431 bis zu seinem Tode 1472 Dekan der Kathedrale von
Cambrai und somit unmittelbarer Vorgesetzter von Guillaume Dufay gewesen ist. Es

war Carlier, der die Texte zu Dufays oben erwähntem Choralofftzium Recollectio Fes'to

rum Beatae Mariae Virginis verfasste.123 In seinem Tractatus de duplici ritu can-
tus ecclesiastici in divinis officiis hat Carlier den Choral und die Mehrstimmigkeit als

zwei je nach Zeit, Ort und Ausfuhrenden legitime unterschiedliche Schmuckformen
der Liturgie gerechtfertigt. Sein Ausdruck für die Mehrstimmigkeit lautet jedoch
nicht discantus, contrapunctus oder cantus figuratus - und was es an termini tech-

nici mehr geben mag - sondern iubilatio musicalis oder dulcis iubilatio armonica-

que vocum concordiaF4 Er greift also mit dem theologisch-musikalischen Terminus
der iubilatio einen Begriffauf, der sich im Vorstellungsbereich der Annäherung und
Assimilation irdischer an himmlischer Liturgie bewegt - und betont ausdrücklich
den freudigen Affekt mehrstimmiger Musik als Abbildung der himmlischen Freuden

122 Matheus de Sancto Johanne (f 1391) war zwar Franzose, aber auch an englischen Höfen aktiv;
der Schluss der Oberstimme seiner Motette thematisiert in etwas unklarer Weise eine Art von
Kulturtransfer, der wohl so zu verstehen ist, als sei die Motette zuerst auf einen französischen
Text komponiert und später ins Lateinische übertragen worden, um englischen Ohren gefälliger

zu sein (sedpost reformavit latini lingua anglis sepiusfit amena reddendo deo gratias)', in

jedem Fall bezieht sich der Text also auf eine englische Situation. Vgl. Andrew Hughes, «The
Old Hall Manuscript: A Re-Appraisal», in: Musica disciplina 21 (1967), S. 97-129; hier 104f.

123 Vgl. die Literatur oben Anm. 8.

124 Gilles Carlier, Tractatus de duplici ritu cantus ecclesiastici in divinis officiis, in: On the Digni¬
ty & the Effects ofMusic. Egidius Carlerius - Johannes Tinctoris: Twofifteenth-century treatises

[lat./engl.], hg. von Reinhard Strohm und J. Donald Cullington, London 1996 (Study Texts

2), S. 39^17; hier 39. Dass das Adjektiv musicalis (oder andere Derivate von musica) selbst

schon einen Hinweis auf Polyphonie bedeuten könnte - indem musica auf die gelehrte Tradition

verweist und damit auf ein «cantar por arte», wie Pero Tafur es nannte - habe ich versucht

plausibel zu machen in Herz und Stimme (Anm. 19), S. 41-44. In Cambrai selbst findet sich
dafür ein Beleg: Polyphone Gesänge wurden nicht nur als discantus und contrapunctus,
sondern auch durch den Zusatz in musica bezeichnet, vgl. Craig Wright, «Performance Practices

at the Cathedral of Cambrai 1475-1550», in: Musical Quarterly 64 (1978), S. 295-328; 298.

Vgl. auch oben im Zitat von Anm. 119: Dulcisonat musica.



126 Wolfgang Fuhrmann

(caelestium imago gaudiorum), auch weil sie in die Gesellschaft der Engel fuhrt
(associatio angelorum).125

Auch Johannes Tinctoris betont in seinen - von Carliers Schrift beeinflussten

- Effectus musices beispielsweise als den zweiten und vierten Effectus der musica
die Annäherung der triumphierenden (also himmlischen) und der kämpfenden
(irdischen) Kirche.126 Dass die himmlische Musik der irdischen freilich in unvergleichlicher

Weise überlegen ist, irdische Polyphonie also nur als schwacher Ersatz gelten
kann, diese Meinung vertritt hingegen 1495 der Bischof von Utrecht, Matthaeus
Herbenus.127 Indirekt klingt sie freilich schon bei englischen Mystikern des 14.

Jahrhunderts an, bei Richard Rolle (1300-1349)128 oder Walter Hilton (f 1396),129 und

125 Carlier, Tractatus (Anm. 124), S. 43, 45.

126 Johannes Tinctoris, «Complexus effectuum musices», in: Johannis Tinctoris Opera theoretica

(Corpus scriptorum de musica 22), hg. von Albert Seay, 3 Bd., o. O. 1975-1978, Bd. 2, S. 165—

177; 167f., 169 (auch in: On the Dignity, hg. Strohm/Cullington, S. 67-77). Wegman, «Musical

Understanding» (Anm. 68), S. 56, lässt diese Passagen zum Schaden seiner Interpretation
unberücksichtigt. Die inhaltliche Struktur dieses Texts, der mit Aussagen über Gott beginnt und

mit solchen über die Seligwerdung des Menschen endet, ist letztlich theologisch bestimmt,
während seine äußere Form aus der mittelalterlichen Florilegienpraxis herrührt. Dies gilt auch

für eine andere Fassung dieses Traktats mit 27 effectus, die Ronald Woodley im Manuskript
F-CA MS A 416 entdeckt und als eine Überarbeitung interpretiert hat, vgl. Ronald Woodley,
«The Printing and Scope ofTinctoris's Fragmentary Treatise De inventione et usu musice», in:

Early Music History 5 (1985), S. 239-268; 251-253 (Kommentar) und 263-266 (Edition).
127 In seinem Traktat De natura cantus ac miraculis vocis (1495) erläutert Herbenus die Musik der

Engel als der menschlichen Musik so sehr überlegen, wie diese der Musik der Vögel überlegen
sei; er kann sie genauso wenig näher beschreiben, wie die Vögel die Musik der Menschen
beschreiben könnten, so muss er sie gewissermaßen ex negativo charakterisieren.- Concinunt

igitur angelici spiritus Conditori suo non aviculos cantus, non humanas symphonias arithmeti-
cis numeris compactas, sed caelestes etproprias et angelicas harmonias. Herbeni Traiectensis

De natura cantus ac miraculis vocis I, 9 (Beiträge zur rheinischen Musikgeschichte 22), hg.

von Joseph Smits van Waesberghe, Köln 1957, S. 36f. (vgl. auch Klaus-Jürgen Sachs, «Zu
den Fassungen der Musikschrift des Mattheus Herbenus (um 1495)», in: Musikforschung 55

[2002], S. 395—405; hier 397). Wenn er etwas früher ausdrücklich feststellt: Non enim illic
alius Tonor a Contratonore [siel] est, non a gravi acutus cantus alius, non diapason a diapente
dissidet, ubi omnes proportiones unius generis non intra quaternarium numerum continentur,
ut nostri cantus qui numérales sunt; ubi cantus semel inceptus, summa dulcedine decurrens,

numquam habiturus estfinem. Quamquam autem caelestes chori multipliciter distinguantur,
ut alii summi sint, alii medii, infimi alii: non tarnen eorum cantus ullo modo discrepantes
sunt, quin summa aequabilitate consonantiarum conveniunt. (Herbenus, De natura cantus I, 7,

S. 33), dann scheint das weniger zu bedeuten, dass es im Himmel keine Polyphonie gäbe, als

dass die dort erfolgende utopische Versöhnung der musikalischen Gegensätze - sogar über die

arithmetischen Grundlagen der Musik hinaus - mit unseren Kategorien nicht zu fassen ist.

128 Fuhrmann, «Melos amoris» (Anm. 65), S. 37f.
129 Rastall, «Heaven: The Musical Repertory» (Anm. 83), S. 162-196; hier 162f. Hiltons Traktat

OfAngels ' Song - der einzige mittelalterliche Traktat, der sich ausschließlich der Engelsmusik

widmet - warnt geradezu davor, Engelsgesang auf Erden vernehmen zu wollen: Dies sei

nur Seelen in höchstem Gnadenzustand möglich, alles andere sei ein Trugwerk des Teufels.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 127

damit genau in jenem Umfeld, in dem jene Polyphonie sich ausbildete, die im 15.

Jahrhundert dann dem Kontinentaleuropa als Engelsmusik gelten sollte. Vielleicht

mag man auch hier den Zusammenhang darin sehen, dass die bestimmten Negationen

der Theologie (die grundsätzliche Unvergleichbarkeit transzendenter mit immanenter

Erfahrung) auf die Komponisten herausfordernd und anspornend wirkten.
Ein Verständnis von Polyphonie als «Vorschein»- oder besser: «Vorklang» - des

himmlischen Jubels klingt sogar noch in Martin Luthers berühmter Beschreibung
einer polyphonen Komposition mit Tenor-Cantus-firmus an: «[...] in welcher vor
allem das seltsam und wohl zu verwundem ist, daß einer eine schlechte Weise oder
Tenor (wie es die Musici heißen) hersinget, neben welcher drei, vier oder fünf andere

Stimmen auch gesungen werden, die um solche schlechte einfältige Weise oder
Tenor gleich mit Jauchzen ringsumher um solchen Tenor spielen und springen und
mit mancherlei Art und Klang dieselbige Weise wunderbarlich zieren und schmücken

und gleichwie einen himmlischen Tanzreihen aufführen, freundlich einander

begegnen.»130 Auch wenn Luther eine Annäherung der himmlischen an die irdische

Liturgie aus theologischen Gründen verneinen musste, die Musik nur noch eschatolo-

gisch, als Hinweis auf das Künftige, auffassen kann,131 wird auch bei ihm Polyphonie
zumindest in diesem Sinne als himmlische (Tanz-)Liturgie gedeutet - auf der Basis
eines zum Zeitpunkt der Äußerung schon etwas veralteten satztechnischen Modells.

Schließlich bietet auch die Musik konkreter Komponisten den Zeitgenossen

diesen Vorschein der himmlischen Liturgie. So in Guillaume Crétins schon
erwähnter Totenklage auf Johannes Ockeghem (1497), in der er in einer Traumvision

eine Trauerfeierlichkeit für den eben verstorbenen Komponisten erlebt,
und in der zweimal von Ockeghems «chantz angélicques» die Rede ist.132 Doch
handelt es sich hier nicht eigentlich um eine Szene im Jenseits, sondern um
einen mythischen locus amoenus, in dem Allegorien, biblische, mythologische und

Rastall bezieht sich auf die schwer zugängliche Edition von Fumio Kuriyagawa und Toshiyuki
Takamiya, Two Minor Works ofWalter Hilton, Tokyo 1980.

130 Martin Luther, «Vorrede zu den Symphoniae iucundae von Georg Rhau, Leipzig 1538», in:
D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe, Weimar 1883ff., Bd. 50, S. 368-374: 372f.:

Hie tandem gustare cum stupore licet [...] quod vna et eadem voce canitur suo tenore pergente
pluribus interim vocibus circum circa mirabiliter ludentibus, exultantibus et iucundissimis gesti-
bus eandem ornantibus, et velut iuxta earn diuinam quandam choream ducentibus, vt iis, qui saltern

modice afficiuntur, nihil mirabilius hoc seculo extare videatur. Übersetzung nach Friedrich

Blume, Die evangelische Kirchenmusik (Handbuch der Musikwissenschaft), Potsdam 1931, S. 6.

Zur Vorstellung tanzender Engel s. auch Hammerstein, Musik der Engel (Anm. 59), S. 47-49.
131 Ebd, S. 34. Vgl. auch Willibald Gurlitt, «Johannes Walther und die Musik der Reformations¬

zeit», in: Luther-Jahrbuch 15 (1933), S. 1-112, hier S. 92.

132 Crétin beklagt den Tod «Du bon Seigneur, qui tant a decorez / Et embellizles livres de musi¬

que, / Et de sa main nous en sont demourez / D'ouvraige exquis, si très bien labourez, / Qui
semble ouyr ung droict chant angélique.» Crétin, Déploration (Anm. 45), S. 35. Hier werden
also Kunstanspruch und Engelsmusik direkt ineinandergeblendet. Und später heißt es: «Chantres

plorez ce notable seigneur, / En visitant ses doulx chantz angélicques» (S. 40).



128 Wolfgang Fuhrmann

historische Gestalten gemeinsam Ockeghem betrauern. Der Reigen beginnt mit
den beiden biblischen Gestalten Tubal und König David sowie mit der mythischen

Figur des Orpheus; zuletzt treten verstorbene Musiker der unmittelbaren
Vergangenheit auf, Dufay, Binchois, Dunstable und andere bis zu Busnoys und

Regis, um Werke Ockeghems, darunter das Requiem zu singen.
Ein letztes, wiederum etwas anders gelagertes Beispiel findet sich in Eloy

d'Amervals Livre de la deablerie (Erstdruck 1508).133 Süße Polyphonie wird bei

Eloy schon mit dem irdischen Paradies assoziiert: Wenn er nicht die ersten
Menschen zu Fall gebracht hätte, brüstet sich Sathan gegenüber Lucifer, dann würde
es heute noch keine Sünder geben, die Hölle wäre entvölkert und leer, und alle
Menschen würden in Liebe und Eintracht leben:

«Chanté sans fin, j'en suis tout seur, Gesungen würden - da bin ich mir sicher -
Chantz musicaulx plains de doulceur polyphone Gesänge135 voller Süße

En meuf parfait et imparfait, in perfektem und imperfektem Modus,
Si je n'eusse fait ce beau fait.»134 wenn ich nicht diese schöne Tat vollbracht hätte.

An späterer Stelle hält dann «l'acteur» - also kein Teufel, sondern der Erzähler - eine

enthusiastische Lobrede aufdie «clercz scientifiques» in den «grand esglises» und ihre

Fähigkeiten in Grammatik, Bibelkunde, Kirchenrecht, Dichtkunst und Rhetorik.136

«Bref, telz galans, quoy qu'il en soit,
Ont les esperis fort subtilz,
Ingénieux et inventifz,
Et si sont grans musiciens,
Composans et cantans lyens
Si bien qu'ilz y font grant honneur
Par dessus tous, je t'en fay seur;
Car, de vray, la belle musique
Est science plus angelique
Que humaine [.. ,]»137

Kurz, solche Ehrenmänner haben jedenfalls
hochsubtile Geister,

ingeniös und erfinderisch,
und wenn sie große Musiker sind,

komponieren und singen sie dort
so gut, dass ihnen allen große Ehren

von oben zuteil werden, das kann ich dir
sagen;
Denn wahrhaftig, die edle Musica
ist eine eher englische
als menschliche Wissenschaft.!. • ]

133 Eloy d'Amerval, Le livre de la deablerie, hg. von Robert Deschaux und Bernard Charrier, Pa¬

ris 1991 (Textes littéraires français). Im Folgenden mit den Zeilenzahlen im Haupttext zitiert.
134 Ebd., w. 785-788, S. 89.

135 Vgl. zu dieser Übersetzung Anm. 124.

136 «Et si sont clercz scientifiques, / Bien entendus, pour dire acoup, / En d'aultres sciences

beaucoup, / Bons grammariens, bons artistes / Bons bibliens, bons decretistes, [Kenner des

Decretum Gratiani, also Kirchenrechtskunde] / Bons poetes, bons orateurs, / Et gentilz metri-
ficateurs, / Rethoriciens de renom» (w. 18718-18725), Eloy d'Amerval, Le livre (Anm. 133),
S. 686. Das Weitere macht klar, daß hier die Reimkunst der «seconde rhétorique» gemeint ist
und nicht die humanistisch-antike Rhetorik.

137 Eloy d'Amerval, Le livre (Anm. 133), vv. 18746-18754, S. 687.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 129

Hierauf schildert er das Dasein im Himmel, das in der glückseligen Kontemplation
der Trinität besteht, wobei die Heiligen ein neues Lied singen (wörtlich zitiert Eloy
das cantabant sancti canticum novum [Offb 14,3]).

«On ne sçaroit, bien dire l'ose

Acomparer a plus grant chose

Leur beau passe temps qu'a musique,
Tant est joyeuse et angelicque,
Tesmoing tous bons entendemens

Et les musicaulx instruments

Qu'ont les saintz anges par droictures
Partout en ces belles paintures. [...]
La sont les grans musiciens,
Qui composent tousjours liens [= dort],
Comme j'aperçoy en maint lieu,
A la grant louenge de Dieu
Quelque chanterie nouvelle,
Doulce, plaisant, devoste et belle,
Hympnes, proses, messe, motez [..,]138

A trois, a quatre, a cinq, a six,
Bien remplis doulcement assis

Et tant plaisans, sans point doubter,
Que qui les chante ou oit chanter,
En a le cueur tout resjouy,
Comme Dompstaple et du Say [sic!],
Qui tant doulcement en leur temps
Par bel et devost passe temps
Ont composay, ce sçay je bien,
Et plusieurs aultres gens de bien:
Robinet de la Magdalaine,
Binchoiz, Fede, Jorges et Hayne,
Le Rouge, Alixandre, Okeghem,
Buvoiz, Basiron, Barbingham,
Louyset, Mureau, Prioris,
Jossequin, Brumel, Tinctoris
Et beaucoup d'aultres, je t'asseure,
Dont n'ay pas memoire a ceste heure.»139

Ich wage zu sagen: Man wüsste
ihren seligen Zeitvertreib mit nichts Besserem

zu vergleichen als mit der Musik,
so fröhlich und englisch ist sie,

und dies bezeugen auch sehr gut
die musikalischen Instrumente,
die die heiligen Engel nach gutem Recht
stets auf den schönen Bildern haben. [...]
Da [im Himmel] sind die großen Musiker,
die dort den ganzen Tag komponieren,
wie ich vielerorts gehört habe,

zum großen Lob Gottes

gar manche neuen Gesänge
süß, gefällig, fromm und schön

Hymnen, Prosae, Messen, Motetten,
zu drei, vier, fünf, sechs Stimmen,
wohl ausgeführt und süß gesetzt
und so gefällig, ohne Zweifel,
daß, wer sie singt oder singen hört,
dem wird das Herz der Freude voll.
Zum Beispiel Dunstaple oder Du Fay,

die zu ihren Lebzeiten so süß

- durch guten und frommen Zeitvertreib -
komponiert haben, wie ich wohl weiß
und sehr viel andere Leute:
Robinet de la Magdalaine,
Binchois, Fede, Jorges und Hayne,
Le Rouge, Agricola, Ockeghem,
Busnoys, Basiron, Barbingham,
Loyset, Mureau, Prioris,
Josquin, Brumel, Tinctoris
und viele andere, versichere ich dir,
an die ich mich gerade nicht erinnern kann.

Dass diese Worte, auch wenn sie in einer «teuflischen» Satire stehen, durchaus nicht
satirisch zu verstehen sind, geht aus der Tatsache hervor, dass der Autor des Livre
de la deablerie, Eloy d'Amerval, selbst Komponist gewesen ist: Der Codex 14 der

Cappella Sistina enthält seine Missa Dixerunt discipuli, deren Kunstreichtum von
Tinctoris gepriesen wurde, mit dem Eloy ebenso wie mit Dufay in persönlichem

138 Es folgt eine dreizeilige, offenbar reimtechnisch motivierte Beschimpfung Luzifers.
139 Eloy d'Amerval, Le livre (Anm. 133), w. 18815-18822; 18829-18835; 18839-18856, S. 689f.



130 Wolfgang Fuhrmann

Kontakt gestanden zu haben scheint.140 Wir haben hier also ein in seiner Prägnanz
kaum zu überbietendes Beispiel dafür, wie die Komposition von kunstvoller
Polyphonie durch den Verweis auf das himmlische Musizieren gerechtfertigt werden

konnte, zu dem die irdischen Musiker einen Vorklang lieferten, den sie unter den

Bedingungen der laus perennis fortsetzten (was, ganz nebenbei, deutlich machte,
dass Komponisten von Polyphonie das Paradies erwartete).141 Den Angriffen der

Reformtheologen konnte so Widerstand geboten werden - oder zumindest wurde
demonstriert, dass man auch eine ganz entgegengesetzte Haltung zur Polyphonie
im liturgischen oder paraliturgischen Kontext begründen konnte.

Die Frage, wie weit sich diese Haltung kompositorisch niedergeschlagen hat,

liegt außerhalb des Rahmens dieser Studie. Ich möchte nur auf einen einzigen
Aspekt hinweisen: Die Einordnung der geistlichen Polyphonie des 15. Jahrhunderts in
ein theologisches Aufstiegsschema im Zeichen des wortlosen Jubels begründet, so

scheint mir, ein der musikwissenschaftlichen Philologie sehr vertrautes Problem,
nämlich das der Textunterlegung. Die Überlieferung der Messen und Motetten eines

Dufay oder Ockeghem, um nur diese zu nennen, wirft oft gravierende Schwierigkeiten

auf, was die Zuordnung des Textes zu den Noten betrifft. Überdies wird in der

geistlichen Polyphonie auch der affektive oder bildliche Gehalt des Textes oft nur sehr

allgemein berücksichtigt, ja aus dem lässigen Verhältnis zur Textunterlegung folgt
geradezu notwendig, dass konkrete Textpassagen kaum je musikalisch-rhetorisch
ausgedeutet werden. Und das erklärt sich vor dem Hintergrund eines Verständnisses

von Polyphonie als jubilatio, deren Maß jedes Wort, auch das liturgische, übersteigt.
Obwohl dieser etwas pauschalen Aussage durchaus im Hinblick auf bestimmte

konkrete Werke widersprochen werden könnte, dürfte sie doch im Allgemeinen
zutreffen. Dies zeigt sich im Vergleich zum 14. Jahrhundert mit seiner oft syllabi-
schen Textierung, aber auch im Vergleich zur Folgezeit: Denn etwa mit Beginn des

letzten Drittels des 15. Jahrhunderts kommt eine dezidiert nicht-jubilierende, oft
karge, den düsteren Affektgehalt ihrer Texte in pathetisch-schmucklose Phrasen

140 Zu Eloy vgl. Strohm, Rise (Anm. 5), S. 472, Paula Higgins, Antoine Busnois and Musical
Culture in Late Fifteenth-Century France and Burgundy (Ph. D. thesis), Princeton University,
1987, S. 262-269; und jetzt dies., «Speaking of the Devil and Discipuli: Eloy d'Amerval,
Saint-Martin of Tours, and Music in the Loire Valley, ca. 1465-1505», in: Uno gentile et

subtile ingenio: Studies in Renaissance Music in Honour ofBonnie J. Blackburn (Collection
«Épitome musical»), hg. von M. Jennifer Bloxam, Gioia Filocamo und Leofranc Holford-
Strevens, Turnhout 2009, S. 169-182.

141 Es ist allerdings verwirrend - und bis heute nicht recht geklärt, warum Eloy in seiner Aufzäh¬

lung von Komponisten tote und zum Zeitpunkt der Drucklegung noch lebende offensichtlich
unbekümmert durcheinander mischt: Selbst wenn wir eine Entstehung einige Zeit vor der

Drucklegung 1508 annehmen, ist der Livre doch sicherlich nach dem Tod von «Binchoiz»
(1460) entstanden und vor dem Tod von Josquin (1521) oder Compère (1518). Übrigens sind

einige der weniger bekannten Namen (wie Le Rouge oder Fede) offensichtlich auf Eloys
persönliche Kontakte mit den musikalischen Zentren im Loire-Tal zurückzuführen, vgl. Higgins,
«Speaking of the Devil» (Anm. 140), S. 177 und Table 2, S. 178.



«Englische» und irdische Musik im 15. Jahrhundert 131

umsetzende Spielart geistlicher Musik auf, deren stärker deklamatorischer Ansatz

nun wieder eine eindeutigere Textierung zulässt oder erzwingt. Diese neue
Ausdruckssphäre dominiert freilich nicht ausschließlich innerhalb der kompositorischen

Produktion, aber sie bildet ein deutliches Gegengewicht und einen affektiven
Kontrast zur «jubilierenden» Form polyphonen Komponierens aus. Vor allem
thematisiert sie nun auch negative Affekte - der Trauer, der Buße, ja der Verzweiflung

- fur den musikalischen Ausdruck.
Dass Polyphonie des Ausdrucks etwa von Liebesmelancholie fähig war, davon

konnte man sich schon zuvor etwa an Chansons von Dufay oder Binchois überzeugen.142

Dass auch geistliche Musik den Ausdruck religiöser Melancholie - von Gottfeme, von
sündiger Erdenverhaftetheit jenseits alles himmlischen Jubilierens - für sich eroberte,
das ist weitgehend eine Entdeckung der Zeit nach ca 1465. Ich erinnere an die Mise-

rere-Tropen der dritten Ave regina ce/or«m-Vertonung von Guillaume Dufay, an den

Beginn derTradition polyphoner Requiem-Vertonungen bei Dufay143 und Ockeghem, an
die so eindringlich flehende Bitte O mater Dei, memento mei am Ende von Josquins
berühmter Motette Ave Maria... virgo serena, vor allem auch an die fast unvermittelt
auftretende Gattung der Psalmmotette, insbesondere der Vertonung von Bußpsalmen wie
des großen fünfstimmigen Miserere mei, Dens von Josquin. Diese neuen Ausdrucksbereiche,

die sich die geistüche Musik in den Jahrzehnten um 1500 erschloss, müssen

wiederum im Kontext der erregten Suche nach Heils- und Gnadengarantien in jener Zeit
verstanden werden. Auch diese Musik öffnet also den Himmel, doch tut sie dies gerade,
indem sie die Distanz zwischen dem in der Komposition repräsentierten Subjekt und der

musica coelestis betont. Musik wird zum Medium der Heilssehnsucht in einer Situation
der Heilsfeme. Doch diese Geschichte soll ein andermal erzählt werden.

142 Vgl. jetzt auch Wolfgang Fuhrmann, «Triste plaisir et douloureuse joie. Die Stimme der Me¬

lancholie in der französischen Chanson des 15. Jahrhunderts», in: Christiane Ackermann/
Hartmut Bleumer (Hg.), Gestimmte Texte LiLi. Zeitschrift für Literaturwissenschaft und

Linguistik 171 (2013), S. 16-46.
143 Dufays Requiem ist nicht erhalten, doch wird es in einem Bericht des Gesandten Niccolo

Frigio als «flebile, mesta e suave molto» («klagend, traurig und sehr lieblich») beschrieben.

Vgl. William F. Prizer, «Music and Ceremonial in the Low Countries: Philip the Fair and the

Order of the Golden Fleece», in: Early Music History 5 (1985), S. 113-153; Zitat S. 142 und

zur Diskussion S. 133-135.




	"Englische" und irdische Musik im 15. Jahrhundert

