Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft
Band: 56 (2014)

Artikel: Das innere Gesprach mit Gott

Autor: Signori, Gabriela

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858684

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858684
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GABRIELA SIGNORI

Das innere Gesprach mit Gott

Représentatio und Imaginatio in der spatmittelalterlichen Theologie
bzw. Theorie des Bildes und der Bilder

Wie kan man bildlos gebilden unde wiselos bewisen, daz uber alle sinne und tber menschlich
vernunft ist? Wan waz man glichnist dem git, so ist es noh tusentvalt ungelicher, den es glich sie.!

Wie 14Bt sich, fragt der Dominikaner Heinrich Seuse (T 1366), das Unfaf3bare
fassen, das Unbeschreibbare beschreiben? Wie kann man das genuin Bildlose
vergegenwartigen, vergegenstandlichen, bildhaft und damit anschaulich machen?
Seuse findet in der Tradition der «mystischen Theologie» keine Antwort:? Bilder,
Sprachbilder, Metaphern und Metonymien waren fiir ihn bestenfalls Hilfsmittel,
unzulénglich und doch unverzichtbar im Gespriach zwischen Mensch und Gott.
Die Distanz bzw. die Differenz 146t sich mit ihnen aber nicht iiberbriicken. Das
Unbeschreibbare bleibt folglich unbeschreibbar. Gegen eine solch <pessimisti-
sche> Sicht der Dinge bzw. Bilder sprechen — kénnte man meinen — die unzéhli-
gen spatmittelalterlichen Bildwerke, die trotz Bildersturm die heutigen Museen
und Archivdepots dies- und jenseits der Alpen fiillen. Aber wollen oder sollen
Bilder wirklich das Unsichtbare sichtbar machen, wie 825 auf dem Konzil von
Lyon postuliert?® Oder, in den Worten Erwin Panofskys (1892—-1968) formuliert,

1 Heinrich Seuse, Deutsche Schriften, im Auftrag der Wiirttembergischen Kommission fiir
Landesgeschichte, ed. Karl Bihlmeyer, Stuttgart 1907, S. 190. Vgl. Michael Egerding, Die
Metaphorik der spdtmittelalterlichen Mystik. Bd. 1: Systematische Untersuchung; Bd. 2:
Bildspender — Bildempfinger — Kontexte: Dokumentation und Interpretation, Paderborn
1997, sowie speziell zu Seuses Bildverstindnis von kunsthistorischer Warte aus Jeffrey
FE. Hamburger, «The use of images in the pastoral care of nuns: The case of Heinrich Suso
and the Dominicansy, in: The Art Bulletin 71 (1989), S. 20—46; Steven Rozenski, ««Von al-
ler bilden bildlosekeit»: the trouble with images of heaven in the works of Henry Suso», in:
Envisaging Heaven in the Middle Ages, hg. V. Carolyn Muessig und Ad Putter (Routledge
Studies in Medieval Religion and Culture 6), London 2007, S. 108—119.

2 Kurt Ruh, Die mystische Gotteslehre des Dionysius Areopagita (Bayerische Akademie der
Wissenschaften. Phil.-Hist. Klasse, Jg. 1987, Heft 2), Miinchen 1987.

3 Libellus synodalis Parisiensis (MGH. Leges. Concilia aevi Karolingi 2,2), S. 489. Darauf
nimmt unter anderem der Miinsteraner Ausstellungskatalog /magination des Unsichtbaren
(Miinster 1993) Bezug.



36 Gabriela Signori

geht es der mittelalterlichen Kunst tatséchlich darum, Spirituelles in korperliche
Metaphern respektive Bilder zu kleiden?* Fiir die mittelalterlichen <Bildtheore-
tiker> stellte sich das Problem etwas anders. Sie interessierten sich zunéchst fiir
Gattungsfragen und unterschieden schematisch zwischen Stand- und Historien-
bildern, unabhéingig vom jeweiligen Bildtrdger.” Unter Historienbildern wurden
Bilder verstanden, die im urspriinglichen Wortsinn Geschichten bzw. Heilsge-
schichte erzdhlen. Und was die Bestimmung der Bilder anbelangt, folgten die
meisten Autoren mehr oder weniger wortlich Gregor dem Grof3en ( 604), der im
Bild — genauer im Wandbild — ein Instrument sah, um schriftunkundige Laien in
religidsen Dingen zu unterweisen: Idcirco enim pictura in ecclesiis adhibetur, ut
hi qui litteras nesciunt saltem in parietibus uidendo legant, quae legere in codi-
bus non ualent.’

4  Erwin Panofsky, Early Netherlandish Painting. Its Origins and Character, Bd. 1, New York—
London 1947-1948, S. 131-148. Zu den verschiedenen Positionen vgl. Lloyd Benjamin,
«Disguised Symbolism Exposed and the History of Early Netherlandish Paintingy, in: Studies
of Iconography 2 (1976), S. 11-24; Anne Hagopian van Buren, «Thoughts, Old and New,
on the Sources of Early Netherlandish Paintingy, in: Simiolus 16 (1986), S. 93—112; James
H. Marrow, «Symbol and Meaning in Northern European Art of the Late Middle Ages and
the Early Renaissancey, in: Simiolus 16 (1986), S. 150-169; Barbara G. Lane, «Sacred Versus
Profane in Early Netherlandish Paintingy, in: Simiolus 18 (1988), S. 107-115; Heike Schlie,
Bilder des Corpus Christi. Sakramentaler Realismus von Jan van Eyck bis Hieronymus Bosch,
Berlin 2002, S. 233-284; Craig Harbison, Jan van Eyck. The Play of Realism, London 1991,
S. 13-18. In den Kontext ihrer Entstehung eingebettet findet sich Panofskys Position neuer-
dings bei Sabine Augath, Jan van Eycks (Ars Mystica>, Miinchen 2007.

5  Jeffrey FE. Hamburger, «The place of theology in medieval art history: problems, positions,
possibilities», in: The Mind's Eye. Art and Theological Argument in the Middle Ages, hg. von
dems. und Anne-Marie Bouché, Princeton 2006, S. 11-31.

6  Gregorius Sereno episcopo Massiliensi, in: S. Gregorii magni registrum epistularum libri
VIII-XTV, appendix, ed. Dag Norberg (CSL 140A), Turnhout 1982, IX, 209, 768. Die Litera-
tur zu dem Thema ist ausufernd, auf die von Gregor genannte Kirchenwand als Bildtriger ge-
hen allerdings nur wenige Autoren ein: Michael Camille, «Seeing and Reading: Some Visual
Implications of Medieval Literacy and Illiteracy», in: Art History 8 (1985), S. 26-49; ders.,
«The Gregorian definition revisited, writing and the medieval image», in: L'image. Fonctions
et usages des images dans |’Occident médiéval, hg. von Jérome Baschet und Jean-Claude
Schmitt (Cahiers du Léopard d’Or 5), Paris 1996, S. 89—107; Herbert L. Kessler, «Pictorial
Narrative and Church Mission in Sixth-Century Gaul», in: Pictorial Narrative in Antiquity
and the Middle Ages, hg. von dems. und Marianna Shreve Simpson (Studies in the History
of Art 16), Washington 1985, S. 75-91; Ann Eljenholm Nichols, «Books-for-Laymen: The
Demise of a Commonplacey, in: Church History 56 (1987), S. 457-473; Lawrence G. Dug-
gan, «Was Art Really the ‘Book of the Illiterate’?», in: Word & Image 5 (1989), S. 227-251;
Herbert L. Kessler, «Diction in the Bibles of the Illiterate», in: World Art. Themes of Unity
in Diversity, hg. von Irving Lavin, Bd. 2, London 1989, S. 297-308; Klaus Kriiger, «Die
Lesbarkeit von Bildern. Bemerkungen zum bildungssoziologischen Kontext von kirchlichen
Bildausstattungen im Mittelalter», in: Bild und Bildung. Ikonologische Interpretationen vor-
moderner Dokumente von Erziehung und Bildung (Wolfenbiitteler Forschungen 49), Stuttgart
1992, S. 105-133; Michael Curschmann, «Pictura laicorum litteratura? Uberlegungen zum



Das innere Gesprdch mit Gott 37

Auf Gregor den Groflen bezog sich rund zweihundert Jahre spéter auch Papst
Hadrian L. (772—795) in seinem Brief an Karl den GroBlen. Hadrian erschuf darin
die, aus der longue durée betrachtet, ebenso wirkungsméchtige Formel: Aliud est
enim picturam adorare, aliud per picturam istoriam, quid sit adorandum.” «Es ist
ndmlich eines, Bilder anzubeten, ein anderes durch das Bild die Geschichte, die
verehrt werden muf3» dem Betrachter ndherzubringen. Hadrian erkannte die Be-
deutung der Bilder fiir die menschliche Einbildungskraft. Thre Funktion bestehe
darin, Heiliges in Erinnerung zu rufen, Ansporn fiir das eigene Verhalten zu sein
und zur Geistigkeit Gottes hinaufzufithren. Um seiner Einschitzung mehr Ge-
wicht zu verleihen, berief er sich auf einen zumindest in Teilen erfundenen Brief
Gregors des Groflen an den Knecht Gottes Secundinus. Dieser soll ihn gebeten
haben, ihm Bilder zu senden — eine Bitte, die ihm sehr gefallen habe:

[...] quia illum in corde tota intentione quaeris, cuius imaginem pre oculis habere desideras,
ut visio corporalis cottidiana semper reddat exortum, ut, dum pictura vides, ad illum animo
ardescas, cuius te imaginem videre consideras habere.?

Die tdgliche Schau mit den Augen des Korpers steigere das geistige Verlangen
nach dem, der auf den Bildern abgebildet sei. Hadrians Position in der Bilder-
frage vermochte sich ldngere Zeit nicht durchzusetzen.” Eine Generation nach

Verhiltnis von Bild und volkssprachlicher Schriftlichkeit im Hoch- und Spitmittelalter bis
zum Codex Manesse», in: Pragmatische Schriftlichkeit im Mittelalter. Erscheinungsformen
und Entwicklungsstufen, hg. von Hagen Keller u. a. (Miinstersche Mittelalter-Schriften 65),
Miinchen 1992, S. 211-229; Jérome Baschet, «Introduction: L'image-objet», in: L’image.
Fonctions et usages des images dans ['Occident médiéval (wie oben), S. 7-26; Dani¢le
Alexandre-Bidon, «Une foi en deux ou trois dimensions? Images et objets du faire croire a
'usage des laics», in: Annales 53 (1998), S. 1155-1190; Peter Brown, «Image as a substitute
for writingy, in: East and West: Modes of Communication, hg. von Evangelos Chrysos und
Tan Wood (The Transformation of the Roman World 5), Leiden 1999, S. 15-34; Jean-Claude
Schmitt, «Ecriture et image», in: ders., Les corps des images. Essais sur la culture visuelle
au Moyen Age, Paris 2002, S. 98—133; Francesca Manzari, «<Rudes autem erudiri debent in
libris laycorum, id est in picturis: il ciclo biblico di uno «Speculum humanae salvationis»
avignonesey, in: Cicli e immagini bibliche nella miniatura (Rivista di storia della miniatura
6-7), Florenz 2003, S. 145-156.

7 Hadrianus I, Epistolae, Nr. 5. Zu Hadrian vgl. Florian Hartmann, Hadrian 1. (772-795). Friih-
mittelalterliches Adelspapsttum und die Losung Roms vom byzantinischen Kaiser (Pédpste und
Papsttum 34), Stuttgart 2006, zu seinem Bildverstdndnis vgl. Maria Andaloro, «Immagine e
immagini nel Liber Pontificalis da Adriano I a Pasquale I», in: Mededelingen van het Neder-
lands Instituut te Rome 60—61 (2002), S. 45-103.

8  Hadrianus I, Epistolae, Nr. 5; Gregorii I papae registrum epistularum IX, 147, Bd. 2: libri
VIII-XIV cum indicibus et praefatione, ed. Ludwig M. Hartmann (MGH. Epistolae 2), Berlin
1939, S. 147, Hadrians Zusitze. vgl. Hans Georg Thiimmel, Die Konzilien zur Bilderfrage im
8. und 9. Jahrhundert. Das 7. okumenische Konzil von Nikaia 787 (Konziliengeschichte. A:
Darstellungen), Paderborn u.a. 2005, S. 145f.

9  Ebd, S.218-245.



38 Gabriela Signori

thm orientierte sich Agobard von Lyon (T 840) in seinem Traktat De picturis et
imaginis wieder streng an Gregors Brief an Bischof Serenus.'® Dasselbe gilt noch
fiir die jlingeren Liturgiehandbiicher des Johannes Beleth (12. Jahrhundert) und
des Wilhelm Durandus (7 1296). Mehr noch, Beleth brachte das Diktum Gregors
des Grof3en auf die einfache Formel, quod est clerico literatura, hoc est laico pic-
tura."' «Was dem Kleriker die Schrift, ist dem Laien das Bild.» Mit den Worten
Hadrians — nicht den Worten Gregors, wie er vorgibt — forderte Durandus den Le-
ser auf, konsequent zwischen Darstellung (pictura) und Dargestelltem (historia)
zu unterscheiden:

Picture et ornamenta in ecclesia sunt laicorum lectio et scripture, unde Gregorius:

Aliud est picturam adorare, aliud per picture ystoriam quid sit adorandum addiscere, nam
quod legentibus scriptura hoc ydiotis cernentibus prestat pictura, quia in ipsa ignorantes ui-
dent quid sequi debeant, in ipsa legunt qui litteras nesciunt.'

Agobard, Beleth und Durandus vertraten in der Bilderfrage die weltgeistliche,
pastorale Sicht der Dinge. Die Monche hingegen entwickelten aus dem téglichen
Gebet heraus friih einen anderen Zugang zu den Bildern, eine Betrachtungsweise,
die wie in Hadrians Brief an Karl den Grof3en Bild und Einbildungskraft in sich
vereinte.!® Einer der ersten, der beobachtete, dafl Bilder nicht nur unterweisen,
sondern auch zu Trinen bzw. Mitleid bewegen (compungere) konnen, war der

10 Agobard von Lyon, De picturis et imaginis, in: Opera omnia, ed. L. van Acker (CCCM 52),
Turnhout 1981, S. 151-181. Siehe Thiimmel, Die Konzilien zur Bilderfrage, S. 285289, sehr
knapp Jean Wirth, «Voir et entendre. Notes sur le probleéme des images de Saint Augustin a
I’iconoclasme», in: Micrologus 10 (2002), S. 71-86, vgl. auch Celia Chazelle, «Memory,
instruction, worship: «Gregory’s» influence on early medieval doctrines of the artistic image,
in: History, Hope, Human Language, and Christian Reality, hg. von Everett Ferguson (Recent
Studies in Early Christianity 6), New York 1999, S. 303-337, und David Appleby, «Instruction
and inspiration through images in the Carolingian period», in: Word, Image, Number. Commu-
nication in the Middle Ages, hg. von John J. Contreni und Santa Casciani (Micrologus’ Library
8), Florenz 2002, S. 85-111.

11 Iohannes Beleth, Summa de ecclesiasticis officiis, cap. 85, ed. Heribert Douteil (CCCM 51),
Turnhout 1976, S. 154.

12 Guillelmus Duranti Rationale divinorum officiorum 1, cap. 3,1,3, ed. A. Davril und T.M. Thi-
bodeau (CCCM 140), Turnhout 1995, S. 34f. Vgl. Kirstin Faupel-Drevs, Vom rechten Ge-
brauch der Bilder im liturgischen Raum. Mittelalterliche Funktionsbestimmungen bildender
Kunst im «Rationale divinorum officiorum» des Durandus von Mende (1230/31-1296) (Stu-
dies in the History of Christian Thought 89), Leiden u.a. 2000.

13 Wie es scheint ab dem 6. Jahrhundert, vgl. Elizabeth S. Bolman, «Depicting the kingdom of
heaven: painting and monastic practice in early Byzantine Egypt», in: Egypt in the Byzantine
World, 300-700, hg. von Roger S. Bagnall, Cambridge 2007, S. 408-433; dies., «Joining the
community of the saints: monastic paintings and ascetic practice in early Christian Egypt»,
in: Shaping Community: The Art and Archaeology of Monasticism, hg. von Sheila McNally,
Oxford 2001, S. 41-56.



Das innere Gespréch mit Gott 39

Reichenauer Mdonch Walafrid Strabo (T 849). Ihm schwebten Bilder der Passion
Christi und anderer «Glaubenswunder» vor Augen, die sich wie ein Stempel in
das Herz des Betrachters eindriickten:

[...] ex pictura passionis dominicae vel aliorum mirabilium ita compungi, ut lacrimis testentur
exteriores figuras cordi suo quasi lituris impressas.'*

Eine Bildtheologie im engeren Wortsinn entwickelte sich in den KlGstern, wie es
scheint, aber erst im Verlauf des 13. Jahrhunderts."> Und wie schon bei Walafrid
Strabo war es vornehmlich die Passion Christi, die die Monche veranlafite, sich
systematischer mit der Bilderfrage zu befassen.'® Bilder sollten den Gldubigen,
dem Monch wie dem Laien, helfen, sich das Heilsgeschehen zu vergegenwirti-
gen und den «Affekt der Andacht» zu entfachen.'” Dafiir, meinte man, seien die
Augen besser geeignet als das Gehor.'® Aus drei Griinden habe die Kirche die
Bilder eingefiihrt, restimierte der Franziskaner Bonaventura (T 1274) in seinem
Sentenzenkommentar:

1. «wegen der Roheit der einfachen Menschen» (propter simplicium ruditatem),
«wegen der Langsamkeit der Affekte» (propter affectum tarditatem),

3. «und wegen der Unzuverldssigkeit des menschlichen Gedédchtnisses» (et
propter memoriae labilitatem)."”

14 Walafrid Strabo's Libellus de exordiis et incrementis quarundam in observationibus eccle-
siasticis rerum 11, 8, ed. Alice L. Harting-Correa (Mittellateinische Studien und Texte 19),
Leiden u.a. 1996, S. 73-81. Vgl. Michael Camille, «Before the gaze. The internal senses and
late medieval practices of seeing», in: Visuality Before and Beyond the Renaissance. Seeing
as Other Saw, hg. von Robert S. Nelson, Cambridge 2000, S. 197-223 u. 209-211 («sense
impressions and sculpture»).

15 Cynthia Hahn, «Visio Dei. Changes in Medieval Visuality», in: Visuality Before and Beyond
the Renaissance, S. 169—196.

16  Aber auch bilderfeindliche Tendenzen lassen sich im Kontext der Ordensreform friih ausma-
chen, vgl. Rudolph, Conrad, The «Things of Greater Importancex»: Bernhard von Clairvaux'’s
Apologia and the Medieval Attitude Toward Art, Philadelphia 1990; Helmut Feld, «Konrad
Summenhart. Theologe der kirchlichen Reform vor der Reformation», in: Rottenburger Jahr-
buch fiir Kirchengeschichte 11 (1992), S. 85-116.

17  Herbert L. Kessler, «Early medieval art and the metamorphoses of vision», in: ders., Spiritual
seeing. Picturing God’s Invisibility in Medieval Art, Philadelphia 2000, S. 104-148; David
Appleby, «Instruction and inspiration through images in the Carolingian period», in: Word,
Image, Number: Communication in the Middle Ages, hg. von John J. Contreni und Santa Cas-
ciani (Micrologus’ Library 8), Florenz, 2002, S. 85-111.

18 Zum Auge als Kénigin der Sinne vgl. Gudrun Schleusner-Eichholz, Das Auge im Mittelalter
(Miinstersche Mittelalter-Schriften 35), Miinchen 1985, zu den Gefahren des Sehens vgl. Su-
zannah Biernoff, Sight and Embodiment in the Middle Ages, New York 2002.

19 Bonaventura, «Commentaria in quatuor libros sententiarum magistri Petri Lombardi», in:
S. Bonaventurae opera omnia, Bd. 3, Quaracchi 1887, S. 203. Vgl. Ulrich Kopf, Die Bilder-
frage in der Reformationszeit, in: Bldtter fiir Wiirttembergische Kirchengeschichte 90 (1990),



40 Gabriela Signori

Prignanter finden wir die drei Funktionsebenen im Catholicon des Genueser Do-
minikaners Johannes Balbi (f um 1298) zusammengefalit, ein alphabetisch ge-
ordnetes Lexikon fiir Geistliche abermals aus dem 13. Jahrhundert:

Jtem scire te uolo quod triplex fuit racio institucionis ymaginum in ecclesia. prima ad in-
structionem rudium qui eis quasi quibusdam libris edoceri uidentur. secunda ut incarnationis
ministerium et sanctorum exempla magis in memoria nostra essent dum cottidie oculis nostris
repentantur. tercium erga ad excitandum deuocionis affectum qui ex uisis efficacius excitatur
quam ex auditis. vide eciam in latria. Jtem de ymagine faciei Christi dicam in ITuda. [Hervor-
hebungen durch G.S.]?°

Haufig hat die Forschung auf die zahlreichen Beriihrungspunkte zwischen der
Bilderfrage und der spitmittelalterlichen Passionsfrommigkeit hingewiesen.?!
Allenthalben bemerkenswert ist, da3 die Imitatio Christi als religiose Praxis
bzw. Technik selbst keiner Bilder bedarf. Auch die hdufig zitierte Vita Christi
des Kartdusers Ludolf von Sachsen ( um 1377/1378) handelt ausschlieBlich von
der menschlichen Einbildungskraft und eben nicht von Bildern.? In Form von
Appellen fordert Ludolf den Leser wiederholt auf, sich in die Heilsgeschichte
hineinzuversetzen, sich die Heilsgeschichte zu vergegenwirtigen und sich mit al-
len menschlichen Sinnen die Ereignisse so vorzustellen, als ob sie gerade gesché-
hen.” Ludolf von Sachsen teilte Seuses Vorbehalte gegeniiber den Sprachbildern
offenkundig nicht. Von Bildern aber ist in seiner Imitatio an keiner Stelle die Rede.

S. 38-64, hier 47; Frank Biittner, «Vergegenwirtigung und Affekte in der Bildauffassung des
spéten 13. Jahrhunderts», in: Erkennen und Evinnern in Kunst und Literatur, hg. von Dietmar
Peil, Michael Schilling und Peter Strohschneider, Tiibingen 1998, S. 195-213.

20 Johannes Balbi, Catholicon, Mainz 1460 [Neudruck 1971], keine Paginierung. Vgl. Gerhard
Jaritz, in: ««Et est ymago ficta non veritasy. Sachkultur und Bilder des spéten Mittelaltersy, in:
Pictura quasi fictura. Die Rolle des Bildes in der Erforschung von Alltag und Sachkultur des Mit-
telalters und der fiihen Neuzeit (Osterreichische Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-
Historische Klasse; Forschungen des Instituts fiir Realienkunde des Mittelalters und der frithen
Neuzeit. Diskussionen und Materialien 1), Wien 1996, S. 9-13.

21  Fritz Oskar Schuppisser, ««Schauen mit den Augen des Herzens). Zur Methodik der spit-
mittelalterlichen Passionsmeditation, besonders in der Devotia Moderna und bei den Augu-
stinerny», in: Die Passion Christi in Literatur und Kunst des Spdtmittelalters, hg. von Walter
Haug und Burghart Wachinger (Fortuna vitrea 12), Tiibingen 1993, S. 169-210.

22 Als Ausnahme gilt Grootes Traktat «Uber die vier Arten der Meditation»: Gerardo Groote,
1l Trattato «De quattuor generibus meditabiliumy», ed. und iibers. von Ilario Tolomio, Padua
1975. Grootes Haltung ist allerdings ambivalent.

23  Ludolphus de Saxonia, Vita Jesu Christi, ed. L.-M. Rigollot, Rom 1870. Vgl. C. A. Conway,
The Vita Christi of Ludolph of Saxony and the Late Medieval Devotion Centered on the In-
carnation (Analecta Cartusiana 34), Salzburg 1976; Walter Baier, Untersuchungen zu den
Passionsbetrachtungen in der ‘Vita Christi’ des Ludolf von Sachsen (Analecta Cartusiana
44), 3 Bde., Salzburg 1977; Walter S. Melion, «Introduction: meditative images and the psy-
chology of the soul», in: Image and Imagination of the Religious Self in Late medieval and
Early Modern Europe, hg. von Reindert Leonard Falkenburg u.a. (Proteus. Studies in Early



Das innere Gesprdch mit Gott 41

Dessenungeachtet finden wir das «Als-ob» des Kartdusers eine Generation
spater hundertfach ins Medium Bild iibertragen, sowohl in der Tafelmalerei,
als auch in den Stundenbiichern. Fortan wird Heilsgeschichte nicht mehr dar-
gestellt, sondern in wortwortlichem Sinne bildlich vergegenwirtigt, in die Ge-
genwart hinein geholt.* Der hdufig bestaunte Realismus bzw. Naturalismus,
der sich von den siidlichen Niederlanden her kommend bald in ganz Europa
ausbreitete, ist kein kiinstlerischer Selbstzweck, sondern steht im Dienste eben
dieser religiosen Vergegenwértigung.” In diesem Sinne wire der Naturalismus
eben nicht metaphorisch zu lesen, sondern als religidser Darstellungsmodus
ernst zu nehmen. Der Bezug zwischen Gott und dem Menschen ist in der fla-
mischen Bilderwelt des 15. Jahrhunderts ein radikal anderer als noch in den
Bildwerken des 13. und 14. Jahrhunderts.” In ihr hat sich das Subjekt bzw.
die subjektive Vorstellungskraft der Heilsgeschichte beméichtigt und in eine

Modern Identity Formation 1), Turnhout 2007, S. 1-36. Zur Rezeption vgl. unter anderem
Lawrence F. Hundersmarck, «Preaching the Passion: late medieval Lives of Christ as sermon
vehiclesy, in: De ore Domini. Preacher and Word in the Middle Ages, hg. von Thomas L. Amos
et al. (Studies in Medieval Culture 27), Kalamazoo 1989, S. 147-167; Karl-Ernst Geith, «Die
Leben-Jesu-Ubersetzung der Schwester Regula aus Lichtenthaly, in: Zeitschrift fiir deutsches
Altertum und deutsche Literatur 119 (1990), S. 22-37; ders., «Un texte méconnu, un texte
reconnu: la traduction de la Vita Jesu Christi de Michael de Massay, in. Le Moyen Age dans la
Modernité. Mélanges offerts a Robert Dragonetti, hg. von Jean R. Scheidegger et al. (Nouvelle
Bibliothéque du Moyen Age 39), Paris 1996, S. 237-249; Marc Gil, «Du manuscrit enluminé
au livre imprimé: le Maitre de la Vita Christi de Cambrai, successeur du Maitre des Priviléges
de Gandy, in: Bulletin du bibliophile 1997, S. 7-32; Dennis D. Martin, «Behind the Carthusian
presence in late medieval spirituality», in: Nicholas of Cusa and His Age. Intellect and Spiri-
tuality. Essays Dedicated to the Memory of E' Edward Cranz, Thomas P McTigha and Charles
Trinkhaus, hg. von Thomas M. Izbicki u. Christopher M. Bellitto (Studies in the History of
Christian Thought 105), Leiden 2002, S. 29-62.

24 Zum Konzept vgl. Mediale Gegenwdrtigkeit, hg. von Christian Kiening (Medienwandel —
Medienwechsel — Medienwissen 1), Ziirich 2007.

25  Uber den Realititsbezug wird seit Panofsky (vgl. Anm. 4) viel und kontrovers diskutiert. Ei-
nen Bogen zur Wahrnehmungstheorie schlidgt Martin Biichsel, «Realismus und Meditation:
Uberlegungen zu einigen Madonnenbildern Jan van Eycksy, in: Realitdt und Projektion. Wirk-
lichkeitsnahe Darstellungen in Antike und Mittelalter, hg. von dems. und Peter Schmidt (Neue
Frankfurter Forschungen zur Kunst 1), Berlin 2005, S. 191-225.

26  Vgl. Elisabeth Heller, Das altniederldndische Stifterbild (Tuduv-Studien 6), Miinchen 1976;
Elisabeth Vavra, «Kunstwerke als religiose Stiftung. Uberlegungen zum Stifterbild in der
deutschen Tafelmalerei des Spatmittelaltersy», in: Artistes, artisans et production artistique au
moyen dge, hg. von Xavier Barral I Altet, Bd. 2: Commande et travail, Paris 1987, S. 257-272;
dies., «Kunstwerke als Massenquellen. Moglichkeiten und Grenzen einer EDV-unterstiitzten
Auswertungy, in: Pictura quasi fictura (Anm. 20), S. 191-206; Alarich Rooch, Stifterbilder
in Flandern und Brabant. Stadtbiirgerliche Selbstdarstellung in der sakralen Malerei des 15.
Jahrhunderts (Kunst — Geschichte und Theorie 9), Essen 1988; Brigitte Dekeyzer, «For eternal
glory and remembrance: on the representation of patrons in late medieval panel paintings in
the southern low countries», in: The Use and Abuse of Sacred Places in Late Medieval Towns,
hg. von Marjan De Smet (Medievalia Lovaniensia. Studia I/38), Leuven 2006, S. 71-101.



42 Gabriela Signori

Vielfalt unterschiedlicher Imaginationen atomisiert. Der im Gebet versunkene
Betrachter betritt das Bild, stellt sich — auf Augenhohe — neben Christus und die
Heiligen. Er partizipiert an der dargestellten Handlung, indem er sie imaginiert
und sich mitten ins Geschehen hineinversetzt, das in der Vergegenwirtigung
selbst gegenwirtig geworden ist.

Doch zunéchst ein Blick zuriick ins 13. Jahrhundert, als sich in der Buch-
und Glasmalerei die ersten Brechungen ankiindigten. Auf den frithgotischen
Glasfenstern begegnen sich Sakrales und Profanes, Heilsgeschichte und Gegen-
wart, im Kircheninnenraum.?” Beide Bereiche sind aber noch strikt voneinander
getrennt. Die Kiinstler folgen in der Kirchenkunst festen Regeln, auch was die
Positionierung des Laienpersonals anbelangt. Zwei Beispiele sollen zeigen, was
damit gemeint ist.

Abb. 1: Marientod mit
Stifterpaar Philippus und Agnes,
Ko6ln, Schntitgenmuseum, Kéln
um 1240/50.

27 Vgl. Ridiger Becksmann, «Fensterstiftungen und Stifterbilder in der deutschen Glasmalerei

des Mittelalters», in: Vitrea dedicata, hg. von der Stiftung Volkswagenwerk Hannover, Berlin
1975, S. 65-85.



Das innere Gesprdch mit Gott 43

Dargestellt ist auf dem Kolner Glasfenster unbekannter Provenienz der
Marientod (7ransitus beatae Mariae), das heilit die Besammlung der Jiinger
Christi um das Totenbett der Gottesmutter herum.?® Die Jiinger tragen die fiir
das Totengeleit notwendigen Requisiten (Kreuz und Kerze) bei sich. In der Bild-
mitte steht Christus, der die Seele seiner Mutter (als Kinderkorper dargestellt) in
Empfang genommen hat. Am unteren Bildrand erscheinen mit Gebetsgestus die
beiden Stifter der Glasscheibe, das Stifterpaar Philippus und Agnes, wie in der
Holzstrebe iiber ihnen festgehalten ist. Es ist das Totenbett, welches das Bildfeld
in zwei Teile trennt, in den Laienteil mit den Stiftern und in einen sakralen, in den
die Heilsgeschichte eingeschrieben ist. Die Frau tragt das fiir die Zeit typische
Gebende einer verheirateten Frau, und sie ist im heraldisch linken Bildbereich,
auf der sogenannten Kunkelseite platziert, so wie in den Paradiesdarstellungen
Eva gewohnlich zu Adams Linken unter dem Baum der Erkenntnis positioniert
ist.?? Dieselben Darstellungsprinzipien gelangen nicht nur bei Laien, sondern
auch bei Geistlichen (Monchen und Weltklerikern) zum Einsatz, wie eine rund
fiinfzig Jahre jiingere Glasscheibe aus dem Westfilischen Landesmuseum in
Miinster zeigt.

In einem gotischen Architekturrahmen (Spitzbdgen und Tiirmen) steht Maria
mit dem Jesuskind auf ihrem linken Arm, leicht nach links, in Richtung des Stif-
ters gewendet.’® Sie tragt eine Krone, darunter einen weiflen Schleier, und einen
Tasselmantel, der von einer Fibel zusammengehalten und mit einer breiten Bor-
diire umrandet ist. Am unteren Bildrand, heraldisch links zur Jungfrau, kniet der
Stifter mit Gebetsgestus, dessen Kleidung und Tonsur ihn als Monch ausweisen,
noch sehr demiitig und klein im Vergleich zur Himmelskonigin, aber in diesem
Fall ohne Trennelemente zwischen dem Dies- und dem Jenseits. Der Bezug zwi-
schen dem profanen und dem sakralen Bereich wird also hauptsachlich durch die
relative GroBe des Figurenpersonals bestimmt sowie durch die Platzierung der
Stifter in der linken oder rechten Bildhélfte bzw. im Zentrum oder an der Peri-
pherie des Bildgeschehens.

28 Ebd., Farbtafel II. Zum Transitus vgl. Klaus Schreiner, «Der Tod Marias als Inbegriff christli-
chen Sterbens. Sterbekunst im Spiegel mittelalterlicher Legendenbildungy, in: 7od im Mittelal-
ter, hg. von Arno Borst et al. (Konstanzer Bibliothek 20), Konstanz 1993, S. 261-321; Leopold
Kretzenbacher, Sterbekerze und Palmzweig-Ritual beim «Marientody (Osterreichische Akade-
mie der Wissenschaften. Phil.-Hist. Klasse 667), Wien 1999.

29  Jérome Baschet, «Eve n’est jamais née. Les représentations médiévales et 1’origine du genre
humainy, in: Eve et Pandora: la création de la premiére femme, hg. von Jean-Claude Schmitt,
Paris 2001, S. 115-162. Vgl. Otto Nussbaum, «Die Bewertung von Rechts und Links in der
romischen Liturgie», in: Jahrbuch fiir Antike und Christentum 5 (1962), S. 158—-171; Ursula
Deitmaring, «Die Bedeutung von Rechts und Links in theologischen und literarischen Tex-
ten bis um 1200», in: Zeitschrift fiir deutsches Altertum und deutsche Literatur 98 (1969),
S. 265-292.

30 Vitrea dedicata (Anm. 27), Farbtafel III.



R
(o]
rn 7]
.20 e
A Ik
a SRR
M =9
r 2]
] Sf._.u
a =2 &
G —
gz
I
wr"O
s 8 M
!OS -~
25 &
Q =y
£> 3
=42
. gk
Zm%
5 & 8
anpvoa
< e

o o e liuﬂdﬂ.ﬂ

[ 1~M.“|_li A \ WF\ y\ﬂ m?ﬁm-
2’ > ,L..rk .\QH ...., = OWJ._.MM ‘
S ,t%m.nlr?@/ﬁ/&k

S V7 N S — ;_l.,. SETIEE, eEmE

=
j|— eEmm s

$ <%

o



Das innere Gesprdch mit Gott 45

Im Verlauf des 13. Jahrhunderts treten immer mehr Gesellschaftsgruppen in
Erscheinung, die sich auf Glasscheiben als Stifter abbilden lassen: Ziinfte, ein-
zelne Adelsgeschlechter, bald auch gewdhnliche Biirger und ebenso gewthnliche
Gemeindepriester.’' Und zusehends verwischen sich die Grenzen zwischen Sak-
ral und Profan, nicht nur in den Kirchenfenstern, sondern auch in der Buchma-
lerei und bald auch in der Tafelmalerei. Die Figuren werden immer gréfer und
bewegen sich immer weiter in Richtung Bild- bzw. Heilsgeschehen. Und das
Stifterpersonal wird mit dem Dargestellten immer enger in Bezug gesetzt, Bild
und Vorstellungsbild gehen so zusagen ineinander tiber. Das bildhaft Dargestellte
entspricht dem, was der im Bild oder am Bildrand anwesende Betrachter mit den
Augen seines Herzens sieht.’” Die Bild vermittelnde Instanz ist das Buch oder
das Gebet, nicht das Bild. Davon soll im Folgenden, dem Rahmenthema dieses
Sammelbandes entsprechend, etwas ausfiihrlicher die Rede sein, ausgehend von
Rogiers van der Weyden Abegg-Triptychon.

Auf der Mitteltafel befindet sich eine Kreuzigungsgruppe, dariiber, in dunk-
le Wolken gehiillt, Sonne und Mond, die sich verfinstern.’® Johannes Evangelista
hélt die Gottesmutter, die zusammenzubrechen droht und deren Schmerz mit ei-
ner Trauergebiarde zum Ausdruck gebracht wird. Zu ihrer Linken befindet sich
die kostbar gekleidete Maria Magdalena, die Marias Gewandsaum beriihrt. Dazu
gesellen sich mit weiteren Trauergesten Maria, die Mutter des Jakobus und Josef,
sowie die Mutter der S6hne des Zebeddus (Mt 27,56). Knochen und Schédel am
Ful} des Kreuzes verweisen auf die Richtstitte und fungieren als Memento mori.
Auf dem linken Fliigel wird die Kreuzabnahme vorbereitet. Der bekehrte reiche
Mann aus Arimathda, «der heillt Josef» (Mt 27,57), bewegt sich zusammen mit

31 Hans-Rudolf Meier, «Selbstdarstellungen institutioneller Donatoren und Auftraggeber in der
Kunst des 12. und 13. Jahrhundertsy, in: Fiir irdischen Ruhm und himmlischen Lohn. Stifter und
Auftraggeber in der mittelalterlichen Kunst, hg. von demselben et al., Berlin 1995, S. 183-202.

32 Vgl. unter anderem Sixten Ringbom, «Devotional Images and Imaginative Devotions. Notes on
the Place of Art in Late Medieval Private Piety», in: Gazette des Beaux-Arts 73 (1969), S. 159—
170; Craig Harbison, «Visions and Meditations in Early Flemish Painting, in: Simiolus 15 (1985),
S. 87-118; Peter Schmidt, «Inneres Bild und duBeres Bildnis. Portrdt und Devotion im spéten
Mittelalter», in: Das Portrit vor der Erfindung des Portrits, hg. von Martin Biichsel und Peter
Schmidt, Mainz 2003, S. 219-239; The Minds Eye. Art and Theological Argument in the Middle
Ages, hg. von Jeffrey Hamburger und Anne-Marie Bouché, Princeton 2006; Prayers and Portraits.
Unfolding the Netherlandish Diptych, hg. von John Oliver Hand et al., Yale University Press 2007.

33 Vgl. Der Meister von Flémalle und Rogier van der Weyden, hg. von Stephan Kemperdick und
Jochen Sander, Frankfurt 2008, S. 328-333, zur Ikonographie James H. Marrow, Passion Ico-
nography in northern European Art of the late Middle Ages and early Renaissance, Kortrijk
1979; Die Passion Christi in Literatur und Kunst des Spdtmittelalters, hg. von Walter Haug u.
Burghart Wachinger (Fortuna vitrea 12), Tiibingen 1993; Tobias A. Kemper, Die Kreuzigung
Christi. Motivgeschichtliche Studien zu lateinischen und deutschen Passionstraktaten des Spit-
mittelalters (Miinchener Texte und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters
131), Tiibingen 2006.



46 Gabriela Signori

Abb. 3: Abegg-Triptychon, Werkstatt Rogier van der Weyden, Abegg-Stiftung, Riggisberg bei
Bern, um 1445 (Mitteltafel 102 x 70,5 cm; Fliigel je 103 x 31 cm).

Nikodemus in Richtung Richtstitte. Mit ihnen geht ein Knecht, der die Leiter
tragt, die bei der Kreuzabnahme zum Einsatz gelangen soll. Auf dem heraldisch
rechten Fliigel kniet der Stifter in einer Loggia oder einer Kapelle mit Séulen.
Aus Ehrfurcht vor dem Heilsgeschehen zu seiner Linken hat er gemdf3 Korinther-
brief seinen Strohhut abgenommen.** Im Glasfenster hinter ihm ist sein Wappen
mit Helmzier angebracht, das Wappen der italienischen Bankiersfamilie de Villa.
Der Stifter ist auf dem Bild also doppelt ausgewiesen: als Person mit seinem indi-
vidualisierende Ziige tragenden Portrit und mit Hilfe seines Familienwappens.®
Er ist jedoch genauso wie das Personal auf der Mitteltafel und dem linkem Fliigel
streng vom Heilsgeschehen geschieden, wenngleich im heraldisch rechten, nicht
im linken Bildfitigel. Allemal eine bemerkenswerte Seitenwahl!

34 Gabriela Signori, Rdume, Gesten, Andachtsformen. Geschlecht, Konflikt und religiose Kultur
im europdischen Spdtmittelalter, Ostfildern 2005, S. 96—113.

35 Zuden Wappen auf Bildern als Identititsgarantie vgl. Hans Belting, Bild-Anthropologie. Ent-
wiirfe fiir eine Bildwissenschaft (Bild und Text), Miinchen 2001, S. 115-142; Daniel Spanke,
Portriit — lTkone — Kunst. Methodologische Studien zum Portrdt in der Kunstliteratur. Zu einer
Bildtheorie der Kunst, Miinchen 2004, S. 68-71.



Das innere Gesprdch mit Gott 47

Abb. 4: Kreuzigungstriptychon, Wien, Kunsthistorisches Museum, um 1445 (Mitteltafel 96 x 69 cm;
Fliigel 96 x 27 cm).

Das Kreuzigungstriptychon aus Wien datiert genau aus demselben Jahr wie das
Abegg-Triptychon. Auf der Mitteltafel hélt Johannes die Gottesmutter Maria,
die am Kreuz entlang zu Boden sinkt. Das {ibrige Personal — Maria Magdalena
und die anderen Frauen — ist aus dem Bild verschwunden. An seiner Statt ist
das Stifterehepaar in die Bildmitte geriickt, aber zu Christi Linken. Auf dem
heraldisch linken Fliigel befindet sich die heilige Veronika mit dem «wahren
Abbild» (Vera Icon) des Antlitzes Christi; auf dem rechten Fliigel erscheint
Maria Magdalena, mit ihrem Attribut, dem Salbgefdl3, ganz in sich gekehrt.
Die Stifter sind gleich grofl wie das restliche Bildpersonal und {iberdies mitten
ins Bildgeschehen hineinversetzt, wenngleich in anddchtiger Gebetshaltung
und kniend. Der Vergleich der beiden Triptychen zeigt, da3 die Stifter in der
flimischen Tafelmalerei aufgehort haben, sich in Bezug auf das Jenseits als
demiitig und klein zu begreifen. Ebenso deutlich geworden ist die enorme for-
male Bandbreite, wie sich um die Mitte des 15. Jahrhunderts der Einzelne zu
Gott in Beziehung setzt. Dies zeigt auch der Vergleich zwischen der Lukasma-
donna Rogiers van der Weyden (T 1464) und Jan van Eycks (f 1441) Rolin-
Madonna:

Lukas malt die Madonna, die dem Jesuskind die Brust gibt. Der konigliche
Baldachin hebt die Heiligkeit von Mutter und Sohn hervor, Maria sitzt auf ei-
nem treppenartigen Mdbel, und zwar auf dem untersten Absatz, der prichtige weit



438 Gabriela Signori

ausfallende Brokatstoff verhiillt ihre Fiifle.* Ihr gegeniiber kniet Lukas, mit Papier
in der Hand, das auf ein Holzstlick aufgelegt ist, als Kopfbedeckung trigt er einen
Doktorhut, der Evangelist soll Arzt gewesen sein.’” Der Raum erscheint mit zwei
Sdulen nach hinten offen, eine zweite Grenze setzen die Mauerzinnen, vor denen
ein Mann und eine Frau, vermutlich Joachim und Anna, stehen, auf die Stadt am
FluB blickend, die sich im Bildhintergrund andeutet. Am oberen Bildrand befindet
sich ein Rundfenster, am heraldisch linken Bildrand der Stier, das Attribut des
Evangelisten, sowie ein Lukas-Evangelium, das auf einem Pult aufgeschlagen ist.

Abb. 5: Rogier van der Weyden, Lukasmadonna, Boston, Museum of
Fine Arts, 1435-1440 (137,5 x 111 cm).

36 Vgl. Rogier van der Weyden, St. Luke Drawing the Virgin. Selected Essays in Context, [Hg.:] The
Museum of Fine Arts Boston, Turnhout 1997. Zur Ikonographie vgl. Gisela Kraut, Lukas malt
die Madonna. Zeugnisse zum kiinstlerischen Selbstverstindnis in der Malerei, Worms 1986.

37  Andrea von Hiilsen-Esch, Gelehrte im Bild. Reprdsentation, Darstellung und Wahrnehmung einer
sozialen Gruppe im Mittelalter (Verdffentlichungen des MPI 201), Gottingen 2006, S. 124-132.



Das innere Gespréich mit Gott 49

Abb. 6: Jan van Eyck, Madonna des Kanzlers Nicolas Rolin, Paris, Louvre, sog. Rolin-Madonna,
um 1435 (66 mal 62 cm).

Der Aufbau der so genannten Rolin-Madonna folgt dem der Lukas-Madonna
(oder umgekehrt).*® Lukas aber ist ganz aus dem Bild verschwunden, auch sein
Arbeitszimmer und sein Attribut fehlen dieser Version. Die Muttergottes ist da
platziert, wo bei Rogier van der Weyden Lukas steht. Die Darstellung folgt der

38 Vgl Carol J. Purtle, The Marian Paintings of Jan van Eyck, Princeton 1982, S. 59-84; Her-
mann Kamp, Memoria und Selbstdarstellung. Die Stiftungen des burgundischen Kanzlers
Rolin, Sigmaringen 1993; Portrit — Landschaft — Interieur. Jan van Eycks Rolin-Madonna
im dsthetischen Kontext, hg. von Christiane Kruse und Felix Thiirlemann (Literatur und
Anthropologie 4), Tiibingen 1999; La splendeur des Rolin: un mécénat privé a la cour de
Bourgogne, hg. von Sophie Cassagnes-Brouquet und Brigitte Maurice-Chabard, Paris 1999;



50 Gabriela Signori

Ikonographie der Marienkrénung, das Jesuskind wird als Weltenherrscher insze-
niert, Maria trigt einen roten Umhang, der mit Edelsteinen besetzt ist, dahinter
offnet sich der Ausblick auf eine weitldufige Landschaft entlang eines Flusses. Der
Kanzler Rolin hat den Platz eingenommen, auf dem bei van der Weydens Lukas-
madonna Maria sitzt. Auf seinen Knien befindet sich ein Buch mit geschmiickten
Initialen, es ist gedffnet, auf welcher Seite 146t sich nicht erkennen. Der Stifter
hat sich hier also wortlich ins Bild gesetzt und dies (abermals) im heraldisch
rechten Bildfeld. Dal3 er aus der Binnenperspektive des Bildes der majestétisch
thronenden Maria mit Kind gegeniiber sitzt, schwécht das heraldische Argument
keineswegs, Rolin beanspruche fiir einen Laien die falsche Bildseite.* Auch die
gewidhlte Gestik irritiert. Weder kniet, noch steht der Stifter, sondern er sitzt!*
Die Grenzen zwischen Sakral und Profan scheinen auf der Rolin-Madonna fast
vollig verwischt, Himmel und Erde begegnen sich in der Schau sozusagen auf
Augenhohe und im Sitzen. Faktisch sind die Grenzen aber da, sichtbar und doch
unsichtbar, in Gestalt der Sdulen und des Flusses, der das Bild in eine irdische
und eine himmlische Hilfte trennt.

Ahnliche <Spielereien> zwischen profanen und sakralen Bildbereichen las-
sen sich um die Mitte des 15. Jahrhunderts auch im Medium der Buchmalerei
nachweisen.*! In einen flirstlich-blauen Mantel gehiillt kniet die Stifterin des

Philippe Lorentz, «The Virgin and Chancellor Rolin and the the Office of Matins», in: /nvesti-
gating Jan van Eyck, hg. von Susan Foister et al., Turnhout 2000, S. 49—-57; Bret Rothstein, «On
devotion as social ornament: Jan van Eyck’s Virgin and Child with Chancellor Nicolas Roliny, in:
Dutch Crossing: A Journal of Low Countries Studies 24 (2000), S. 96—132; Laura D. Gelfand u.
Walter S. Gibson, «Surrogate selves: the Rolin Madonna and the late-medieval devotional por-
traity, in: Simiolus 29 (2002), S. 119-138; Klaus H. Dingeldein, Das Wort. Die als «Madonna des
Kanzlers Rolin» bezeichnete Tafel im Louvre von Jan van Eyck in ihrem kunstgeographischen,
historischen und spirituellen Kontext, Diss. Kiel 2007.

39 Hugo van der Velden, «Diptych altarpieces and the principle of dextrality», in: Essays in
Context. Unfolding the Netherlandish Diptych, hg. von John Oliver Hand u. Ron Spronk,
Cambridge—New Haven—London 2006, S. 124—155.

40  Zum Status reverentiae vgl. Signori, Rdume, Gesten, Andachtsformen (Anm. 34), S. 7495.

41 Zu dem Themenkomplex vgl. u. a. Léopold Delisle, Livres d‘images, in: Histoire littéraire
de la France 31 (1893), S. 213-285; Andachtshiicher des Mittelalters aus Privatbesitz, be-
arb. von Joachim M. Plotzek, Koln 1987; Roger S. Wieck, The Book of Hours in Medieval
Art and Life, London 1988; ders., Painted Prayers. The Book of Hours in Medieval and
Renaissance Art, New York 1997; Flora Lewis, «From Image to Illustration: The Place of
Devotional Images in the Book of Hours», in: Iconographie médiévale. Image, Texte, Con-
texte, hg. von Gaston Duchet-Suchaux, Paris 1990, S. 29-48; Masters and Miniatures, hg.
von Koert van der Horst u. Johann-Christian Klamt, Ghent 1991; Melissa Conway, «Artists
on the Edge: Collaboration, Accomodation and Imagination in <Typical> Fifteenth-Century
Flemish Book of Hoursy, in: La bibliofilia 100 (1998), S. 111-123; The Art of the Book.
Its Place in Medieval Worship, hg. von Margaret M. Manion und Bernard J. Muir, Exeter
1998; Jeffrey Hamburger, «The Picture Book of Madame Marie (Paris, Bibliothéque Natio-
nale Ms. n. a. fr. 16251)», in: Scriptorium 52 (1998), S. 413-429; Gregory T. Clark, Made



Das innere Gesprdch mit Gott 51

Abb. 7: Stundenbuch des Meisters Guillebert de Mets, Rom, Biblioteca Vaticana, Codex Ottob.
lat. 2919, fol. 25v, um 1400.

Stundenbuchs des Meisters Guillebert de Mets im Gebet vor einem Prie-Dieu, auf
dem als Mise en abyme wiederum ein Gebetbuch aufgeschlagen ist (Abb. 7).

42

in Flanders. The Master of the Ghent Privileges and Manuscript Painting in the Southern
Netherlands in the Time of Philip the Good (Ars nova), Turnhout 2000; Isabel von Bredow-
Klaus, Heilsrahmen. Spirituelle Wallfahrt und Augentrug in der flimischen Buchmalerei
des Spdtmittelalters und der friihen Neuzeit (Tuduv-Studien 81), Miinchen 2005; James
H. Marrow, Pictorial Invention in Netherlandish Manuscript Illumination of the Late Midd-
le Ages: The Play of Illusion and Meaning (Corpus of Illuminated Manuscripts 16), Paris
etc. 2005; Flemish Manuscript Painting in Context. Recent Research, hg. von Elizabeth
Morrison und Thomas Ken, Los Angeles 2006.

Vgl. Die schonsten Stundenbiicher aus der Biblioteca Apostolica Vaticana, hg. von Giovanni
Morello, Ziirich 1988, S. 72-76; Patrick M. de Winter, Manuscrits a peintures produits pour
le mécénat lillois sous les regnes de Jean sans Peur et de Philipe le Bon, Paris 1978; Christian



52 Gabriela Signori

Mantel und Stoffhiille, die iiber den Gebetstisch fallen, greifen iiber den Bild-
rahmen in die Darstellung der Kreuzigung hinein.*® Die Schicher hingegen,
die um Christi Hemd wiirfeln, sind aus dem Bildrahmen hinaus in das von der
Stifterin und vier Engeln eingenommene florale Rankenwerk der Buchseite
hinein versetzt. Die Heilsgeschichte dringt in den profanen Raum des Orna-
ments, die Stifterin wiederum tberschreitet die Grenze, die der Bildrahmen
zwischen dem profanen und dem sakralen Raum zieht, zaghaft, allein mit
der Spitze ihres Mantels, aber dennoch sichtbar. Génzlich beigelegt finden
wir die Scheu, in den Sakralraum einzudringen, in den vielbeachteten «Fens-
terbildern> des Stundenbuchs der Maria von Burgund, das heute in der Os-
terreichischen Nationalbibliothek aufbewahrt wird. Die Auftraggeberin des
Stundenbuchs war allerdings nicht Maria von Burgund (f 1482), sondern
Marias Stiefmutter Margareta von York (f 1503), die zweite Frau Karls des
Kiihnen (1 1477).*

Die Miniatur ist zweifach gerahmt, zu einem &dufleren, Holz imitierenden
Bildrahmen gesellt sich in Form eines Fensters mit Butzenscheiben ein zweiter, in-
nerer Bildrahmen (Abb. 8).* Auf der heraldisch rechten Bildseite sitzt eine Frau mit

Coppens, «Hidden sex on Christmas night: some unveiling observations about the Master of
Guillebert de Metsy, in: Flanders in a European perspective: manuscript illumination around
1400 in Flanders and abroad, hg. von Maurits Smeyers und Bert Cardon (Corpus 8), Leu-
ven 1995, S. 569-580; Erik Drigsdahl, «The false use of Rome: apropos a reconstruction of
Copenhagen Ms. NKS 132 4° [illuminated by the Master of Guillebert de Mets]», in: ebd.,
S. 581-591.

43  Andrea von Hiilsen-Esch, «Der Rahmen im Rahmen der Buchmalerei», in: Format und Rah-
men. Vom Mittelalter bis zur Neuzeit, hg. von Hans Korner und Karl Moseneder, Berlin 2008,
S. 940, fokussiert auf den Rahmen als Grenze und geht nicht systematisch auf die Grenz-
tiberschreitungen ein.

44  Christine Weightman, Margaret of York, Duchess of Burgundy, 1446—1503, Stroud—New York
1989; Women of Distinction. Margret of York, Margaret of Austria, hg. von Dagmar Eichber-
ger, Leuven 2005, S. 24-25, 43-47, 103-113, 207-219.

45 Vgl. Otto Péacht, The Master of Mary de Burgundy, London 1944; G. I. Lieftinck, «De mee-
ster van Maria van Bourgondi€ en Rooclooster bij Brussel», in: Bulletin KNOB 17 (2964),
S. 257-294; John Harthan, Books of Hours and Their Owners, New York 1977, S. 110-115;
Anne H. van Buren, «A codicological and iconographic window on Mary of Burgundy: her
Book of Hours in Viennay, in: Manuscripta 21 (1977), S. 24f.; dies., «A window on two
duchesses of Burgundy», in: Tributes in Honor of James H. Marrow: Studies in Painting and
Manuscript Illumination of the Late Middle Ages and Northern Renaissance, hg. von Jeffrey
F. Hamburger und Anne S. Korteweg, London 2006, S. 505-520; Penketh, Sandra, «Women
and Books of Hoursy, in: Women and the Book. Assessing the Visual Evidence, hg. von Lesley
Smith und Jane H. M. Taylor, London 1996, S. 266-281; Anja Grebe, «Die Fensterbilder des
sogenannten Meisters der Maria von Burgund», in: Portrdt — Landschaft — Interieur. Jan van
Eycks Rolin-Madonna im asthetischen Kontext, hg. von Christiane Kruse und Felix Thiirle-
mann (Literatur und Anthropologie 4), Tiibingen 1999, S. 257-271; Bret Rothstein, «The rule
of metaphor and the play of the viewer in the <Hours of Mary of Burgundy»», in: /mage and
Imagination (Anm. 23), S. 237-275.



Das innere Gespréich mit Gott 53

Abb. 8: Stundenbuch der Maria von Burgund, Wien, Osterreichische Nationalbibliothek, Codex
Vindobonensis 1857, um 1477, fol. 14v.



54

Gabriela Signori

Abb. 9: Stundenbuch der Maria von Burgund, Wien, Osterreichische Nationalbibliothek, Codex
Vindobonensis 1857, um 1477, fol. 43v,



Das innere Gesprdch mit Gott 55

Spitzenhaube, in goldfarbenen Samt gekleidet, ihr gegeniiber ist ein farblich pas-
sendes Sitzkissen ausgebreitet, das den Eindruck erweckt, hier habe soeben noch
eine zweite Person gesessen. Auf dem Schof3 der Dame mit Spitzenhaube sitzt ein
Hiindchen, das Symbol fiir Treue. In ihrer Hand hélt sie ein Stundenbuch, das bei
einem nicht identifizierbaren Mariengebet aufgeschlagen ist. Auf der Fensterbank
liegt eine Gebetsschnur aus Korallen und Perlenschmuck. Derselben Dame begeg-
nen wir auch auf der anderen Seite des Fensters, im Innenraum einer gotischen
Kirche. Sie kniet zur heraldisch Rechten der in blauen Stoff gehiillten thronenden
Muttergottes mit dem Jesuskind, begleitet von drei jungen Frauen. Im heraldisch
linken Bildfeld kniet ein Mann vor der Marienfigur, vermutlich Karl der Kiihne.

Auf Folio 43v, die Miniatur zum Officium vom Leiden Christi (Abb. 9), folgt
die Kreuzabnahme Christi. Nun hat auch die Dame den Bildrahmen verlassen,
zuriickgelassen hat sie ihr Gebetbuch bzw. Stundenbuch, das sich auf ein Kreuzi-
gungsbild 6ffnet. Auf dem Kissen liegt eine Gebetsschnur aus Gagat (Pechkohle), so
genannter schwarzer Bernstein, daneben befindet sich eine Schmuckschatulle. Das
Buch liegt auf einem Tuch aus schwarzem Samt, der Trauerfarbe des burgundischen
Hofes.* Derselben Vierergruppe wie auf Folio 14v begegnen wir auf Folio 43v am
unteren Bildrand, als Zuschauerinnen der Kreuzabnahme mitten ins Bildgeschehen
hinein versetzt. Zwei von ihnen blicken vom Heilsgeschehen weg, zuriick zum Bild-
rahmen bzw. in die Richtung des Bildbetrachters.

Das Spiel zwischen Sakral und Profan erfdhrt im Stundenbuch der Maria
von Burgund wohl einen vorldufigen Hohepunkt. Die Miniaturen werden als Me-
dium benutzt, um via Andacht, buchgeleiteter Frommigkeit und innere Bilder,
die beim Beten bzw. Lesen entstehen, die heiligen Geheimnisse zu reflektieren.
Die Bedeutung der Bilder geht aber weit iiber das Dargestellte hinaus. Jenseits
ithrer kiinstlerischen Originalitit informieren sie uns, wie ich meine, wie keine
andere spatmittelalterliche Quellengattung dartiber, wie sich im 15. Jahrhundert
die Laien zum Sakralen selbst in Bezug gesetzt haben. Uber die Griinde ist schon
viel nachgedacht worden. Eine der Hauptantriebskrifte fiir diesen Wandel im
Bereich der religiosen Vorstellungen und Praktiken sieht die Forschung gemein-
hin in der Devotio moderna.*” Aufmerken 148t allerdings, daff der Umgang der
modernen Devoten mit dem Medium Bild bislang wenig Beachtung gefunden
hat. Die Biicher scheinen ihnen wichtiger gewesen zu sein als die Bilder.* Und

46  Anders als am franzosische Hof, vgl. Ralph E. Griesey, The Royal Funeral Ceremony in re-
naissance France, Genf 1960, S. 41-49, der die Farbe Purpur bevorzugte.

47  Vgl. unter anderem Die «neue Frommigkeity in Europa im Spdtmittelalter, hg. von Marek
Derwich (Veréffentlichungen des MPI fiir Geschichte 205), Gottingen 2004; Kirchenreform
von unten. Gerhard Zerolt von Zuphen und die Briider vom gemeinsamen Leben, hg. V. Nico-
laus Staubach (Tradition — Reform — Innovation 6), Frankfurt am Main 2004.

48 Thomas Kock, Die Buchkultur der Devotio moderna. Handschriftenproduktion, Literatur-
versorgung und Bibliotheksaufbau im Zeitalter des Medienwechsels (Tradition — Reform —
Innovation 2), Frankfurt am Main 1999.



56 Gabriela Signori

gerade Bilder waren in ihren Biichern unerwiinscht. Nicht in der Devotia mo-
derna, sondern in der Offenbarungsmystik des ausgehenden 13. und 14. Jahr-
hunderts findet sich in Worten vorformuliert, was im 15. Jahrhundert in die Welt
der Bilder eindringt: ndmlich die Moglichkeit, auf Augenhdéhe mit Gott in ein
Zwiegesprach zu treten.” Dieses radikal subjektive Gesprich findet aus dem
Gebet heraus erwachsend in den Herzen des Menschen statt. Es bedarf keiner
Heilsvermittler und keiner realen Kirche aus Stein oder Holz.>° Es ist, dies zei-
gen Bilder und Texte gemeinsam, iiberall moglich, im Kirchenraum genauso wie
im privaten Andachtsraum.

49  Siegfried Ringler, Viten und Offenbarungsliteratur in Frauenklistern des Mittelalters. Quellen
und Studien (Miinchener Texte und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters
72), Ziirich-Miinchen 1980; Ursula Peters, «Vita religiosa und spirituelles Erleben. Frauen-
mystik und frauenmystische Literatur im 13. und 14. Jahrhundert», in: Deutsche Literatur
von Frauen, hg. von Gisela Brinker-Gabler, Bd. 1, Miinchen 1988, S. 88—113; Johanna Thali,
Beten, Schreiben, Lesen. Literarisches Leben und Marienspiritualitit im Kloster Engelthal
(Bibliotheca Germanica 42), Tiibingen 2003. Zur Rezeption der Offenbarungsliteratur im 15.
Jahrhundert vgl. unter anderem David Griffith, «The reception of continental women mystics
in fifteenth and sixteenth century England: some artistic evidence», in: The Medieval Mystical
Tradition in England, hg. von E. A. Jones, Cambridge 2004, S. 97-117; Annette C. Griseé,
«Holy Women in print: continental female mystics and the English mystical tradition», in: ebd.,
S. 83-95; dies., «Continental holy women and the textual relics of prayers in late-medieval
Englandy, in: The Medieval Translator/Traduire au Moyen Age, hg. von Jacqueline Jankins und
Olivier Bertrand, Turnhout 2007, S. 165-178.

50  Volker Leppin, «Mystische Frommigkeit und sakramentale Heilsvermittlung im spéten Mit-
telaltery, in: Zeitschrift fiir Kirchengeschichte 112 (2001), S. 189-204.



	Das innere Gespräch mit Gott

