
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 56 (2014)

Artikel: Das innere Gespräch mit Gott

Autor: Signori, Gabriela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858684

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858684
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gabriela Signori

Das innere Gespräch mit Gott

Repräsentatio und Imaginatio in der spätmittelalterlichen Theologie
bzw. Theorie des Bildes und der Bilder

Wie kan man bildlos gebilden unde wiselos bewisen, daz über alle sinne und über menschlich
Vernunft ist? Wan waz man glichnist dem git, so ist es noh tusentvalt ungelicher, den es glich sie.1

Wie läßt sich, fragt der Dominikaner Heinrich Seuse (| 1366), das Unfaßbare
fassen, das Unbeschreibbare beschreiben? Wie kann man das genuin Bildlose
vergegenwärtigen, vergegenständlichen, bildhaft und damit anschaulich machen?
Seuse findet in der Tradition der «mystischen Theologie» keine Antwort:2 Bilder,
Sprachbilder, Metaphern und Metonymien waren für ihn bestenfalls Hilfsmittel,
unzulänglich und doch unverzichtbar im Gespräch zwischen Mensch und Gott.
Die Distanz bzw. die Differenz läßt sich mit ihnen aber nicht überbrücken. Das
Unbeschreibbare bleibt folglich unbeschreibbar. Gegen eine solch <pessimisti-
sche> Sicht der Dinge bzw. Bilder sprechen - könnte man meinen - die unzähligen

spätmittelalterlichen Bildwerke, die trotz Bildersturm die heutigen Museen
und Archivdepots dies- und jenseits der Alpen füllen. Aber wollen oder sollen
Bilder wirklich das Unsichtbare sichtbar machen, wie 825 auf dem Konzil von
Lyon postuliert?3 Oder, in den Worten Erwin Panofskys (1892-1968) formuliert,

1 Heinrich Seuse, Deutsche Schriften, im Auftrag der Württembergischen Kommission für
Landesgeschichte, ed. Karl Bihlmeyer, Stuttgart 1907, S. 190. Vgl. Michael Egerding, Die
Metaphorik der spätmittelalterlichen Mystik. Bd. 1: Systematische Untersuchung', Bd. 2:

Bildspender - Bildempfänger - Kontexte: Dokumentation und Interpretation, Paderborn

1997, sowie speziell zu Seuses Bildverständnis von kunsthistorischer Warte aus Jeffrey
F. Hamburger, «The use of images in the pastoral care of nuns: The case of Heinrich Suso

and the Dominicans», in: The Art Bulletin 71 (1989), S. 20—46; Steven Rozenski, «<Vön
aller bilden bildlosekeit>: the trouble with images of heaven in the works of Henry Suso», in:

Envisaging Heaven in the Middle Ages, hg. V Carolyn Muessig und Ad Putter (Routledge
Studies in Medieval Religion and Culture 6), London 2007, S. 108-119.

2 Kurt Ruh, Die mystische Gotteslehre des Dionysius Areopagita (Bayerische Akademie der
Wissenschaften. Phil.-Hist. Klasse, Jg. 1987, Heft 2), München 1987.

3 Libellus synodalis Parisiensis (MGH. Leges. Concilia aevi Karolingi 2,2), S. 489. Darauf
nimmt unter anderem der Münsteraner Ausstellungskatalog Imagination des Unsichtbaren

(Münster 1993) Bezug.



36 Gabriela Signori

geht es der mittelalterlichen Kunst tatsächlich darum, Spirituelles in körperliche
Metaphern respektive Bilder zu kleiden?4 Für die mittelalterlichen <Bildtheore-
tiker> stellte sich das Problem etwas anders. Sie interessierten sich zunächst für
Gattungsffagen und unterschieden schematisch zwischen Stand- und Historienbildern,

unabhängig vom jeweiligen Bildträger.5 Unter Historienbildern wurden
Bilder verstanden, die im ursprünglichen Wortsinn Geschichten bzw. Heilsgeschichte

erzählen. Und was die Bestimmung der Bilder anbelangt, folgten die
meisten Autoren mehr oder weniger wörtlich Gregor dem Großen (t 604), der im
Bild - genauer im Wandbild - ein Instrument sah, um schriftunkundige Laien in
religiösen Dingen zu unterweisen: Idcirco enim pictura in ecclesiis adhibetur, ut
hi qui litteras nesciunt saltem in parietibus uidendo legant, quae legere in codi-
bus non ualent,6

4 Erwin Panofsky, Early Netherlandish Painting. Its Origins and Character, Bd. 1, New York-
London 1947-1948, S. 131-148. Zu den verschiedenen Positionen vgl. Lloyd Benjamin,
«Disguised Symbolism Exposed and the History of Early Netherlandish Painting», in: Studies

of Iconography 2 (1976), S. 11-24; Anne Hagopian van Buren, «Thoughts, Old and New,
on the Sources of Early Netherlandish Painting», in: Simiolus 16 (1986), S. 93-112; James

H. Marrow, «Symbol and Meaning in Northern European Art of the Late Middle Ages and

the Early Renaissance», in: Simiolus 16 (1986), S. 150-169; Barbara G. Lane, «Sacred Versus

Profane in Early Netherlandish Painting», in: Simiolus 18 (1988), S. 107-115; Heike Schlie,
Bilder des Corpus Christi. Sakramentaler Realismus von Jan van Eyck bis Hieronymus Bosch,
Berlin 2002, S. 233-284; Craig Harbison, Jan van Eyck. The Play ofRealism, London 1991,
S. 13-18. In den Kontext ihrer Entstehung eingebettet findet sich Panofskys Position neuerdings

bei Sabine Augath, Jan van Eycks <Ars Mystica>, München 2007.
5 Jeffrey F. Hamburger, «The place of theology in medieval art history: problems, positions,

possibilities», in: The Mind's Eye. Art and Theological Argument in the Middle Ages, hg. von
dems. und Anne-Marie Bouché, Princeton 2006, S. 11-31.

6 Gregorius Sereno episcopo Massiliensi, in: S. Gregorii magni registrum epistularum libri
VIII-XIV, appendix, ed. Dag Norberg (CSL 140A), Turnhout 1982, IX, 209, 768. Die Literatur

zu dem Thema ist ausufernd, auf die von Gregor genannte Kirchenwand als Bildträger
gehen allerdings nur wenige Autoren ein: Michael Camille, «Seeing and Reading: Some Visual
Implications of Medieval Literacy and Illiteracy», in: Art History 8 (1985), S. 26-49; ders.,
«The Gregorian definition revisited, writing and the medieval image», in: L'image. Fonctions
et usages des images dans l'Occident médiéval, hg. von Jérôme Baschet und Jean-Claude
Schmitt (Cahiers du Léopard d'Or 5), Paris 1996, S. 89-107; Herbert L. Kessler, «Pictorial
Narrative and Church Mission in Sixth-Century Gaul», in: Pictorial Narrative in Antiquity
and the Middle Ages, hg. von dems. und Marianna Shreve Simpson (Studies in the History
of Art 16), Washington 1985, S. 75-91; Ann Eljenholm Nichols, «Books-for-Laymen: The

Demise of a Commonplace», in: Church History 56 (1987), S. 457-473; Lawrence G. Dug-
gan, «Was Art Really the 'Book of the Illiterate'?», in: Word & Image 5 (1989), S. 227-251;
Herbert L. Kessler, «Diction in the Bibles of the Illiterate», in: World Art. Themes of Unity
in Diversity, hg. von Irving Lavin, Bd. 2, London 1989, S. 297-308; Klaus Krüger, «Die
Lesbarkeit von Bildern. Bemerkungen zum bildungssoziologischen Kontext von kirchlichen
Bildausstattungen im Mittelalter», in: Bild und Bildung. Ikonologische Interpretationen
vormoderner Dokumente von Erziehung und Bildung (Wolfenbütteler Forschungen 49), Stuttgart
1992, S. 105-133; Michael Curschmann, «Pictura laicorum litteratural Überlegungen zum



Das innere Gespräch mit Gott 37

Auf Gregor den Großen bezog sich rund zweihundert Jahre später auch Papst
Hadrian I. (772-795) in seinem Brief an Karl den Großen. Hadrian erschuf darin
die, aus der longue durée betrachtet, ebenso wirkungsmächtige Formel: Aliud est
enim picturam adorare, aliudperpicturam istoriam, quid sit adorandum.1 «Es ist
nämlich eines, Bilder anzubeten, ein anderes durch das Bild die Geschichte, die
verehrt werden muß» dem Betrachter näherzubringen. Hadrian erkannte die
Bedeutung der Bilder für die menschliche Einbildungskraft. Ihre Funktion bestehe

darin, Heiliges in Erinnerung zu rufen, Ansporn für das eigene Verhalten zu sein
und zur Geistigkeit Gottes hinaufzuführen. Um seiner Einschätzung mehr
Gewicht zu verleihen, berief er sich auf einen zumindest in Teilen erfundenen Brief
Gregors des Großen an den Knecht Gottes Secundinus. Dieser soll ihn gebeten
haben, ihm Bilder zu senden - eine Bitte, die ihm sehr gefallen habe:

[...] quia ilium in corde tota intentione quaeris, cuius imaginem pre oculis habere desideras,

ut visio corporalis cottidiana semper reddat exortum, ut, dum pictura vides, ad illum animo
ardescas, cuius te imaginem videre considéras habere.8

Die tägliche Schau mit den Augen des Körpers steigere das geistige Verlangen
nach dem, der auf den Bildern abgebildet sei. Hadrians Position in der Bilder-
ffage vermochte sich längere Zeit nicht durchzusetzen.9 Eine Generation nach

Verhältnis von Bild und volkssprachlicher Schriftlichkeit im Hoch- und Spätmittelalter bis

zum Codex Manesse», in: Pragmatische Schriftlichkeit im Mittelalter. Erscheinungsformen
und Entwicklungsstufen, hg. von Hagen Keller u. a. (Münstersche Mittelalter-Schriften 65),
München 1992, S. 211-229; Jérôme Baschet, «Introduction: L'image-objet», in: L'image.
Fonctions et usages des images dans l'Occident médiéval (wie oben), S. 7-26; Danièle
Alexandre-Bidon, «Une foi en deux ou trois dimensions? Images et objets du faire croire à

l'usage des laïcs», in: Annales 53 (1998), S. 1155-1190; Peter Brown, «Image as a substitute
for writing», in: East and West: Modes of Communication, hg. von Evangelos Chrysos und
Ian Wood (The Transformation of the Roman World 5), Leiden 1999, S. 15-34; Jean-Claude

Schmitt, «Écriture et image», in: ders., Les corps des images. Essais sur la culture visuelle

au Moyen Âge, Paris 2002, S. 98-133; Francesca Manzari, «<Rudes autem erudiri debent in
libris laycorum, id est in picturis>: il ciclo biblico di uno <Speculum humanae salvationis>

avignonese», in: Cicli e immagini bibliche nella miniatura (Rivista di storia délia miniatura

6-7), Florenz 2003, S. 145-156.
7 Hadrianus I, Epistolae, Nr. 5. Zu Hadrian vgl. Florian Hartmann, Hadrian I. (772-795). Früh¬

mittelalterliches Adelspapsttum und die Lösung Roms vom byzantinischen Kaiser (Päpste und

Papsttum 34), Stuttgart 2006, zu seinem Bildverständnis vgl. Maria Andaloro, «Immagine e

immagini nel Liber Pontificalis da Adriano I a Pasquale I», in: Mededelingen van het Neder-
lands Instituut te Rome 60-61 (2002), S. 45-103.

8 Hadrianus I, Epistolae, Nr. 5; Gregorii I papae registrum epistularum IX, 147, Bd. 2: libri
VIII-XIV cum indicibus et praefatione, ed. Ludwig M. Hartmann (MGH. Epistolae 2), Berlin
1939, S. 147, Hadrians Zusätze, vgl. Hans Georg Thümmel, Die Konzilien zur Bilderfrage im
8. und 9. Jahrhundert. Das 7. ökumenische Konzil von Nikaia 787 (Konziliengeschichte. A:
Darstellungen), Paderborn u.a. 2005, S. 145f.

9 Ebd., S. 218-245.



38 Gabriela Signori

ihm orientierte sich Agobard von Lyon (f 840) in seinem Traktat De picturis et

imaginis wieder streng an Gregors Brief an Bischof Serenus.10 Dasselbe gilt noch
für die jüngeren Liturgiehandbücher des Johannes Beleth (12. Jahrhundert) und
des Wilhelm Durandus (t 1296). Mehr noch, Beleth brachte das Diktum Gregors
des Großen auf die einfache Formel, quod est clerico literatura, hoc est laico
pictural «Was dem Kleriker die Schrift, ist dem Laien das Bild.» Mit den Worten
Hadrians - nicht den Worten Gregors, wie er vorgibt- forderte Durandus den Leser

auf, konsequent zwischen Darstellung (pictura) und Dargestelltem (historia)
zu unterscheiden:

Picture et ornamenta in ecclesia sunt laicorum lectio et scripture, unde Gregorius:

Aliud est picturam adorare, aliud per picture ystoriam quid sit adorandum addiscere, nam
quod legentibus scriptum hoc ydiotis cernentibus prestat pictura, quia in ipsa ignorantes ui-
dent quid sequi debeant, in ipsa legunt qui litteras nesciunt.12

Agobard, Beleth und Durandus vertraten in der Bilderffage die weltgeistliche,
pastorale Sicht der Dinge. Die Mönche hingegen entwickelten aus dem täglichen
Gebet heraus früh einen anderen Zugang zu den Bildern, eine Betrachtungsweise,
die wie in Hadrians Brief an Karl den Großen Bild und Einbildungskraft in sich
vereinte.13 Einer der ersten, der beobachtete, daß Bilder nicht nur unterweisen,
sondern auch zu Tränen bzw. Mitleid bewegen (compungere) können, war der

10 Agobard von Lyon, De picturis et imaginis, in: Opera omnia, ed. L. van Acker (CCCM 52),
Turnhout 1981, S. 151-181. Siehe Thümmel, Die Konzilien zur Bilderfrage, S. 285-289, sehr

knapp Jean Wirth, «Voir et entendre. Notes sur le problème des images de Saint Augustin à

l'iconoclasme», in: Micrologus 10 (2002), S. 71-86, vgl. auch Celia Chazelle, «Memory,
instruction, worship: <Gregory's> influence on early medieval doctrines of the artistic image,
in: History, Hope, Human Language, and Christian Reality, hg. von Everett Ferguson (Recent
Studies in Early Christianity 6), New York 1999, S. 303-337, und David Appleby, «Instruction
and inspiration through images in the Carolingian period», in: Word, Image, Number. Communication

in the Middle Ages, hg. von John J. Contreni und Santa Casciani (Micrologus' Library
8), Florenz 2002, S. 85-111.

11 Iohannes Beleth, Summa de ecclesiasticis officiis, cap. 85, ed. Heribert Douteil (CCCM 51),
Turnhout 1976, S. 154.

12 Guillelmus Duranti Rationale divinorum officiorum I, cap. 3,1,3, ed. A. Davril und T.M. Thi-
bodeau (CCCM 140), Turnhout 1995, S. 34f. Vgl. Kirstin Faupel-Drevs, Vom rechten
Gebrauch der Bilder im liturgischen Raum. Mittelalterliche Funktionsbestimmungen bildender
Kunst im «Rationale divinorum officiorum» des Durandus von Mende (1230/31-1296) (Studies

in the History of Christian Thought 89), Leiden u.a. 2000.
13 Wie es scheint ab dem 6. Jahrhundert, vgl. Elizabeth S. Bolman, «Depicting the kingdom of

heaven: painting and monastic practice in early Byzantine Egypt», in: Egypt in the Byzantine
World, 300-700, hg. von Roger S. Bagnall, Cambridge 2007, S. 408-433; dies., «Joining the

community of the saints: monastic paintings and ascetic practice in early Christian Egypt»,
in: Shaping Community: The Art and Archaeology ofMonasticism, hg. von Sheila McNally,
Oxford 2001, S. 41-56.



Das innere Gespräch mit Gott 39

Reichenauer Mönch Walafrid Strabo (f 849). Ihm schwebten Bilder der Passion

Christi und anderer «Glaubenswunder» vor Augen, die sich wie ein Stempel in
das Herz des Betrachters eindrückten:

[...] ex picturapassionis dominicae vel aliorum mirabilium ita compungi, ut lacrimis testentur
exteriores figuras cordi suo quasi lituris impressas.14

Eine Bildtheologie im engeren Wortsinn entwickelte sich in den Klöstern, wie es

scheint, aber erst im Verlauf des 13. Jahrhunderts.15 Und wie schon bei Walafrid
Strabo war es vornehmlich die Passion Christi, die die Mönche veranlaßte, sich

systematischer mit der Bilderfrage zu befassen.16 Bilder sollten den Gläubigen,
dem Mönch wie dem Laien, helfen, sich das Heilsgeschehen zu vergegenwärtigen

und den «Affekt der Andacht» zu entfachen.17 Dafür, meinte man, seien die

Augen besser geeignet als das Gehör.18 Aus drei Gründen habe die Kirche die
Bilder eingeführt, resümierte der Franziskaner Bonaventura (f 1274) in seinem
Sentenzenkommentar:

1. «wegen der Roheit der einfachen Menschen» (propter simplicium ruditatem),
2. «wegen der Langsamkeit der Affekte» {propter affectum tarditatem),
3. «und wegen der Unzuverlässigkeit des menschlichen Gedächtnisses» {et

propter memoriae labilitatem).19

14 Walafrid Strabo's Libellas de exordiis et incrementis quarundam in observationibus eccle-

siasticis rerum II, 8, ed. Alice L. Harting-Correa (Mittellateinische Studien und Texte 19),
Leiden u.a. 1996, S. 73-81. Vgl. Michael Camille, «Before the gaze. The internal senses and

late medieval practices of seeing», in: Visuality Before and Beyond the Renaissance. Seeing
as Other Saw, hg. von Robert S. Nelson, Cambridge 2000, S. 197-223 u. 209-211 («sense

impressions and sculpture»).
15 Cynthia Hahn, «Visio Dei. Changes in Medieval Visuality», in: Visuality Before and Beyond

the Renaissance, S. 169—196.

16 Aber auch bilderfeindliche Tendenzen lassen sich im Kontext der Ordensreform früh ausma¬

chen, vgl. Rudolph, Conrad, The «Things ofGreater Importance»: Bernhard von Clairvaux's

Apologia and the Medieval Attitude Toward Art, Philadelphia 1990; Helmut Feld, «Konrad
Summenhart. Theologe der kirchlichen Reform vor der Reformation», in: Rottenburger Jahrbuch

für Kirchengeschichte 11 (1992), S. 85-116.
17 Herbert L. Kessler, «Early medieval art and the metamorphoses ofvision», in: ders., Spiritual

seeing. Picturing God's Invisibility in Medieval Art, Philadelphia 2000, S. 104—148; David

Appleby, «Instruction and inspiration through images in the Carolingian period», in: Word,

Image, Number: Communication in the Middle Ages, hg. von John J. Contreni und Santa Cas-

ciani (Micrologus' Library 8), Florenz, 2002, S. 85-111.
18 Zum Auge als Königin der Sinne vgl. Gudrun Schleusner-Eichholz, Das Auge im Mittelalter

(Münstersche Mittelalter-Schriften 35), München 1985, zu den Gefahren des Sehens vgl. Su-

zannah Biernoff, Sight and Embodiment in the Middle Ages, New York 2002.
19 Bonaventura, «Commentaria in quatuor libros sententiarum magistri Petri Lombardi», in:

S. Bonaventurae opera omnia, Bd. 3, Quaracchi 1887, S. 203. Vgl. Ulrich Köpf, Die Bilderfrage

in der Reformationszeit, in: Blätterfür Württembergische Kirchengeschichte 90 (1990),



40 Gabriela Signori

Prägnanter finden wir die drei Funktionsebenen im Catholicon des Genueser
Dominikaners Johannes Balbi (| um 1298) zusammengefaßt, ein alphabetisch
geordnetes Lexikon für Geistliche abermals aus dem 13. Jahrhundert:

Jtem scire te uolo quod triplex fuit racio institucionis ymaginum in ecclesia. prima ad in-
structionem rudium qui eis quasi quibusdam libris edoceri uidentur. secunda ut incarnationis
ministerium et sanctorum exempla magis in memoria nostra essent dum cottidie oculis nostris

repentantur. tercium erga ad excitandum deuocionis affectum qui ex uisis efficacius excitatur

quam ex auditis. vide eciam in latria. Jtem de ymagine faciei Christi dicam in Iuda.
[Hervorhebungen durch G.S.]20

Häufig hat die Forschung auf die zahlreichen Berührungspunkte zwischen der

Bilderfrage und der spätmittelalterlichen Passionsffömmigkeit hingewiesen.21
Allenthalben bemerkenswert ist, daß die Imitatio Christi als religiöse Praxis
bzw. Technik selbst keiner Bilder bedarf. Auch die häufig zitierte Vita Christi
des Kartäusers Ludolf von Sachsen (| um 1377/1378) handelt ausschließlich von
der menschlichen Einbildungskraft und eben nicht von Bildern.22 In Form von
Appellen fordert Ludolf den Leser wiederholt auf, sich in die Heilsgeschichte
hineinzuversetzen, sich die Heilsgeschichte zu vergegenwärtigen und sich mit
allen menschlichen Sinnen die Ereignisse so vorzustellen, als ob sie gerade geschähen.23

Ludolf von Sachsen teilte Seuses Vorbehalte gegenüber den Sprachbildern
offenkundig nicht. Von Bildern aber ist in seiner Imitatio an keiner Stelle die Rede.

S. 38-64, hier 47; Frank Büttner, «Vergegenwärtigung und Affekte in der Bildauffassung des

späten 13. Jahrhunderts», in: Erkennen und Erinnern in Kunst und Literatur, hg. von Dietmar
Peil, Michael Schilling und Peter Strohschneider, Tübingen 1998, S. 195-213.

20 Johannes Balbi, Catholicon, Mainz 1460 [Neudruck 1971], keine Paginierung. Vgl. Gerhard

Jaritz, in: «<Et est ymago ficta non Veritas). Sachkultur und Bilder des späten Mittelalters», in:
Pictura quasifictura. Die Rolle des Bildes in der Erforschung von Alltag und Sachkultur des

Mittelalters und derfrühen Neuzeit (Österreichische Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-
Historische Klasse; Forschungen des Instituts für Realienkunde des Mittelalters und der frühen
Neuzeit. Diskussionen und Materialien 1), Wien 1996, S. 9-13.

21 Fritz Oskar Schuppisser, («Schauen mit den Augen des Herzens). Zur Methodik der spät¬

mittelalterlichen Passionsmeditation, besonders in der Devotia Moderna und bei den
Augustinern», in: Die Passion Christi in Literatur und Kunst des Spätmittelalters, hg. von Walter

Haug und Burghart Wachinger (Fortuna vitrea 12), Tübingen 1993, S. 169-210.
22 Als Ausnahme gilt Grootes Traktat «Über die vier Arten der Meditation»: Gerardo Groote,

II Trattato «De quattuor generibus meditabilium», ed. und übers, von Ilario Tolomio, Padua

1975. Grootes Haltung ist allerdings ambivalent.
23 Ludolphus de Saxonia, Vita Jesu Christi, ed. L.-M. Rigollot, Rom 1870. Vgl. C. A. Conway,

The Vita Christi ofLudolph of Saxony and the Late Medieval Devotion Centered on the

Incarnation (Analecta Cartusiana 34), Salzburg 1976; Walter Baier, Untersuchungen zu den

Passionsbetrachtungen in der 'Vita Christi' des Ludolf von Sachsen (Analecta Cartusiana

44), 3 Bde., Salzburg 1977; Walter S. Melion, «Introduction: meditative images and the

psychology of the soul», in: Image and Imagination of the Religious Self in Late medieval and

Early Modern Europe, hg. von Reindert Leonard Falkenburg u.a. (Proteus. Studies in Early



Das innere Gespräch mit Gott 41

Dessenungeachtet finden wir das «Als-ob» des Kartäusers eine Generation
später hundertfach ins Medium Bild übertragen, sowohl in der Tafelmalerei,
als auch in den Stundenbüchern. Fortan wird Heilsgeschichte nicht mehr
dargestellt, sondern in wortwörtlichem Sinne bildlich vergegenwärtigt, in die
Gegenwart hinein geholt.24 Der häufig bestaunte Realismus bzw. Naturalismus,
der sich von den südlichen Niederlanden her kommend bald in ganz Europa
ausbreitete, ist kein künstlerischer Selbstzweck, sondern steht im Dienste eben
dieser religiösen Vergegenwärtigung.25 In diesem Sinne wäre der Naturalismus
eben nicht metaphorisch zu lesen, sondern als religiöser Darstellungsmodus
ernst zu nehmen. Der Bezug zwischen Gott und dem Menschen ist in der
flämischen Bilderwelt des 15. Jahrhunderts ein radikal anderer als noch in den
Bildwerken des 13. und 14. Jahrhunderts.26 In ihr hat sich das Subjekt bzw.
die subjektive Vorstellungskraft der Heilsgeschichte bemächtigt und in eine

Modern Identity Formation 1), Turnhout 2007, S. 1-36. Zur Rezeption vgl. unter anderem

Lawrence F. Hundersmarck, «Preaching the Passion: late medieval Lives of Christ as sermon
vehicles», in: De ore Domini. Preacher and Word in the Middle Ages, hg. von Thomas L. Amos
et al. (Studies in Medieval Culture 27), Kalamazoo 1989, S. 147-167; Karl-Ernst Geith, «Die
Leben-Jesu-Übersetzung der Schwester Regula aus Lichtenthai», in: Zeitschrift für deutsches

Altertum und deutsche Literatur 119 (1990), S. 22-37; ders., «Un texte méconnu, un texte

reconnu: la traduction de la Vita Jesu Christi de Michael de Massa», in: Le Moyen Age dans la
Modernité. Mélanges offerts à Robert Dragonetti, hg. von Jean R. Scheidegger et al. (Nouvelle
Bibliothèque du Moyen Age 39), Paris 1996, S. 237-249; Marc Gil, «Du manuscrit enluminé

au livre imprimé: le Maître de la Vita Christi de Cambrai, successeur du Maître des Privilèges
de Gand», in: Bulletin du bibliophile 1997, S. 7-32; Dennis D. Martin, «Behind the Carthusian

presence in late medieval spirituality», in: Nicholas of Cusa and His Age. Intellect and
Spirituality. Essays Dedicated to the Memory ofF. Edward Cranz, Thomas P. McTigha and Charles

Trinkhaus, hg. von Thomas M. Izbicki u. Christopher M. Bellitto (Studies in the History of
Christian Thought 105), Leiden 2002, S. 29-62.

24 Zum Konzept vgl. Mediale Gegenwärtigkeit, hg. von Christian Kiening (Medienwandel -
Medienwechsel - Medienwissen 1), Zürich 2007.

25 Über den Realitätsbezug wird seit Panofsky (vgl. Anm. 4) viel und kontrovers diskutiert. Ei¬

nen Bogen zur Wahrnehmungstheorie schlägt Martin Büchsei, «Realismus und Meditation:
Überlegungen zu einigen Madonnenbildern Jan van Eycks», in: Realität undProjektion.
Wirklichkeitsnahe Darstellungen in Antike und Mittelalter, hg. von dems. und Peter Schmidt (Neue
Frankfurter Forschungen zur Kunst 1), Berlin 2005, S. 191-225.

26 Vgl. Elisabeth Heller, Das altniederländische Stifterbild (Tuduv-Studien 6), München 1976;
Elisabeth Vavra, «Kunstwerke als religiöse Stiftung. Überlegungen zum Stifterbild in der

deutschen Tafelmalerei des Spätmittelalters», in: Artistes, artisans etproduction artistique au

moyen âge, hg. von Xavier Barrai I Altet, Bd. 2: Commande et travail, Paris 1987, S. 257-272;
dies., «Kunstwerke als Massenquellen. Möglichkeiten und Grenzen einer EDV-unterstützten

Auswertung», in: Pictura quasi fictura (Anm. 20), S. 191-206; Alarich Rooch, Stifterbilder
in Flandern und Brabant. Stadtbürgerliche Selbstdarstellung in der sakralen Malerei des 15.

Jahrhunderts (Kunst - Geschichte und Theorie 9), Essen 1988; Brigitte Dekeyzer, «For eternal

glory and remembrance: on the representation of patrons in late medieval panel paintings in
the southern low countries», in: The Use andAbuse ofSacred Places in Late Medieval Towns,

hg. von Marjan De Smet (Medievalia Lovaniensia. Studia 1/38), Leuven 2006, S. 71-101.



42 Gabriela Signori

Vielfalt unterschiedlicher Imaginationen atomisiert. Der im Gebet versunkene
Betrachter betritt das Bild, stellt sich - aufAugenhöhe - neben Christus und die

Heiligen. Er partizipiert an der dargestellten Handlung, indem er sie imaginiert
und sich mitten ins Geschehen hineinversetzt, das in der Vergegenwärtigung
selbst gegenwärtig geworden ist.

Doch zunächst ein Blick zurück ins 13. Jahrhundert, als sich in der Buch-
und Glasmalerei die ersten Brechungen ankündigten. Auf den frühgotischen
Glasfenstern begegnen sich Sakrales und Profanes, Heilsgeschichte und Gegenwart,

im Kircheninnenraum.27 Beide Bereiche sind aber noch strikt voneinander

getrennt. Die Künstler folgen in der Kirchenkunst festen Regeln, auch was die

Positionierung des Laienpersonals anbelangt. Zwei Beispiele sollen zeigen, was
damit gemeint ist.

Abb. 1 : Marientod mit
Stifterpaar Philippus und Agnes,
Köln, Schnütgenmuseum, Köln
um 1240/50.

27 Vgl. Rüdiger Becksmann, «Fensterstiftungen und Stifterbilder in der deutschen Glasmalerei
des Mittelalters», in: Vitrea dedicata, hg. von der Stiftung Volkswagenwerk Haimover, Berlin
1975, S. 65-85.



Das innere Gespräch mit Gott 43

Dargestellt ist auf dem Kölner Glasfenster unbekannter Provenienz der
Marientod (Transitus beatae Mariae), das heißt die Besammlung der Jünger
Christi um das Totenbett der Gottesmutter herum.28 Die Jünger tragen die für
das Totengeleit notwendigen Requisiten (Kreuz und Kerze) bei sich. In der
Bildmitte steht Christus, der die Seele seiner Mutter (als Kinderkörper dargestellt) in
Empfang genommen hat. Am unteren Bildrand erscheinen mit Gebetsgestus die
beiden Stifter der Glasscheibe, das Stifterpaar Philippus und Agnes, wie in der
Holzstrebe über ihnen festgehalten ist. Es ist das Totenbett, welches das Bildfeld
in zwei Teile trennt, in den Laienteil mit den Stiftern und in einen sakralen, in den
die Heilsgeschichte eingeschrieben ist. Die Frau trägt das für die Zeit typische
Gebende einer verheirateten Frau, und sie ist im heraldisch linken Bildbereich,
auf der sogenannten Kunkelseite platziert, so wie in den Paradiesdarstellungen
Eva gewöhnlich zu Adams Linken unter dem Baum der Erkenntnis positioniert
ist.29 Dieselben Darstellungsprinzipien gelangen nicht nur bei Laien, sondern
auch bei Geistlichen (Mönchen und Weltklerikern) zum Einsatz, wie eine rund
fünfzig Jahre jüngere Glasscheibe aus dem Westfälischen Landesmuseum in
Münster zeigt.

In einem gotischen Architekturrahmen (Spitzbögen und Türmen) steht Maria
mit dem Jesuskind auf ihrem linken Arm, leicht nach links, in Richtung des Stifters

gewendet.30 Sie trägt eine Krone, darunter einen weißen Schleier, und einen

Tasselmantel, der von einer Fibel zusammengehalten und mit einer breiten Bordüre

umrandet ist. Am unteren Bildrand, heraldisch links zur Jungfrau, kniet der
Stifter mit Gebetsgestus, dessen Kleidung und Tonsur ihn als Mönch ausweisen,
noch sehr demütig und klein im Vergleich zur Himmelskönigin, aber in diesem
Fall ohne Trennelemente zwischen dem Dies- und dem Jenseits. Der Bezug
zwischen dem profanen und dem sakralen Bereich wird also hauptsächlich durch die
relative Größe des Figurenpersonals bestimmt sowie durch die Platzierung der
Stifter in der linken oder rechten Bildhälfte bzw. im Zentrum oder an der
Peripherie des Bildgeschehens.

28 Ebd., Farbtafel II. Zum Transitus vgl. Klaus Schreiner, «Der Tod Marias als Inbegriff christli¬
chen Sterbens. Sterbekunst im Spiegel mittelalterlicher Legendenbildung», in: Tod im Mittelalter,

hg. von Arno Borst et al. (Konstanzer Bibliothek 20), Konstanz 1993, S. 261-321; Leopold
Kretzenbacher, Sterbekerze und Palmzweig-Ritual beim «Marientod» (Österreichische Akademie

der Wissenschaften. Phil.-Hist. Klasse 667), Wien 1999.

29 Jérôme Baschet, «Ève n'est jamais née. Les représentations médiévales et l'origine du genre
humain», in: Ève et Pandora: la création de la premièrefemme, hg. von Jean-Claude Schmitt,
Paris 2001, S. 115-162. Vgl. Otto Nussbaum, «Die Bewertung von Rechts und Links in der
römischen Liturgie», in: Jahrbuch für Antike und Christentum 5 (1962), S. 158-171; Ursula

Deitmaring, «Die Bedeutung von Rechts und Links in theologischen und literarischen Texten

bis um 1200», in: Zeitschrift für deutsches Altertum und deutsche Literatur 98 (1969),
S. 265-292.

30 Vitrea dedicata (Anm. 27), Farbtafel III.



44 Gabriela Signori

Abb. 2: Muttergottes mit Stifter
Igbrandus, Münster, Westfälisches

Landesmuseum, Köln um 1300.



Das innere Gespräch mit Gott 45

Im Verlauf des 13. Jahrhunderts treten immer mehr Gesellschaftsgruppen in
Erscheinung, die sich auf Glasscheiben als Stifter abbilden lassen: Zünfte,
einzelne Adelsgeschlechter, bald auch gewöhnliche Bürger und ebenso gewöhnliche
Gemeindepriester.31 Und zusehends verwischen sich die Grenzen zwischen Sakral

und Profan, nicht nur in den Kirchenfenstern, sondern auch in der Buchmalerei

und bald auch in der Tafelmalerei. Die Figuren werden immer größer und
bewegen sich immer weiter in Richtung Bild- bzw. Heilsgeschehen. Und das

Stifterpersonal wird mit dem Dargestellten immer enger in Bezug gesetzt, Bild
und Vorstellungsbild gehen so zusagen ineinander über. Das bildhaft Dargestellte
entspricht dem, was der im Bild oder am Bildrand anwesende Betrachter mit den

Augen seines Herzens sieht.32 Die Bild vermittelnde Instanz ist das Buch oder
das Gebet, nicht das Bild. Davon soll im Folgenden, dem Rahmenthema dieses
Sammelbandes entsprechend, etwas ausführlicher die Rede sein, ausgehend von
Rogiers van der Weyden Abegg-Triptychon.

Auf der Mitteltafel befindet sich eine Kreuzigungsgruppe, darüber, in dunkle

Wolken gehüllt, Sonne und Mond, die sich verfinstern.33 Johannes Evangelista
hält die Gottesmutter, die zusammenzubrechen droht und deren Schmerz mit
einer Trauergebärde zum Ausdruck gebracht wird. Zu ihrer Linken befindet sich
die kostbar gekleidete Maria Magdalena, die Marias Gewandsaum berührt. Dazu
gesellen sich mit weiteren Trauergesten Maria, die Mutter des Jakobus und Josef,
sowie die Mutter der Söhne des Zebedäus (Mt 27,56). Knochen und Schädel am
Fuß des Kreuzes verweisen auf die Richtstätte und fungieren als Memento mori.
Auf dem linken Flügel wird die Kreuzabnahme vorbereitet. Der bekehrte reiche
Mann aus Arimathäa, «der heißt Josef» (Mt 27,57), bewegt sich zusammen mit

31 Hans-Rudolf Meier, «Selbstdarstellungen institutioneller Donatoren und Auftraggeber in der

Kunst des 12. und 13. Jahrhunderts», in: Für irdischen Ruhm und himmlischen Lohn. Stifterund
Auftraggeber in der mittelalterlichen Kunst, hg. von demselben et al., Berlin 1995, S. 183-202.

32 Vgl. unter anderem Sixten Ringbom, «Devotional Images and Imaginative Devotions. Notes on
the Place ofArt in Late Medieval Private Piety», in: Gazette des Beaux-Arts 73 (1969), S. 159-
170; Craig Harbison, «Visions and Meditations in Early Flemish Painting», in: Simiolus 15 (1985),
S. 87-118; Peter Schmidt, «Inneres Bild und äußeres Bildnis. Porträt und Devotion im späten

Mittelalter», in: Das Porträt vor der Erfindung des Porträts, hg. von Martin Büchsei und Peter

Schmidt, Mainz 2003, S. 219-239; The Mind's Eye. Art and Theological Argument in the Middle
Ages, hg. von Jeffrey Hamburger und Anne-Marie Bouché, Princeton 2006; Prayers andPortraits.

Unfolding the Netherlandish Diptych, hg. von John Oliver Hand et al., Yale University Press 2007.

33 Vgl. Der Meister von Flémalle und Rogier van der Weyden, hg. von Stephan Kemperdick und
Jochen Sander, Frankfurt 2008, S. 328-333, zur Ikonographie James H. Marrow, Passion

Iconography in northern European Art of the late Middle Ages and early Renaissance, Kortrijk
1979; Die Passion Christi in Literatur und Kunst des Spätmittelalters, hg. von Walter Haug u.

Burghart Wachinger (Fortuna vitrea 12), Tübingen 1993; Tobias A. Kemper, Die Kreuzigung
Christi. Motivgeschichtliche Studien zu lateinischen und deutschen Passionstraktaten des

Spätmittelalters (Münchener Texte und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters
131), Tübingen 2006.



46 Gabriela Signori

Abb. 3: Abegg-Triptychon, Werkstatt Rogier van der Weyden, Abegg-Stiftung, Riggisberg bei

Bern, um 1445 (Mitteltafel 102 x 70,5 cm; Flügel je 103 x 31 cm).

Nikodemus in Richtung Richtstätte. Mit ihnen geht ein Knecht, der die Leiter
trägt, die bei der Kreuzabnahme zum Einsatz gelangen soll. Auf dem heraldisch
rechten Flügel kniet der Stifter in einer Loggia oder einer Kapelle mit Säulen.

Aus Ehrfurcht vor dem Heilsgeschehen zu seiner Linken hat er gemäß Korinther-
brief seinen Strohhut abgenommen.34 Im Glasfenster hinter ihm ist sein Wappen
mit Helmzier angebracht, das Wappen der italienischen Bankiersfamilie de Villa.
Der Stifter ist auf dem Bild also doppelt ausgewiesen: als Person mit seinem
individualisierende Züge tragenden Porträt und mit Hilfe seines Familienwappens.35
Er ist jedoch genauso wie das Personal aufder Mitteltafel und dem linkem Flügel
streng vom Heilsgeschehen geschieden, wenngleich im heraldisch rechten, nicht
im linken Bildflügel. Allemal eine bemerkenswerte Seitenwahl!

34 Gabriela Signori, Räume, Gesten, Andachtsformen. Geschlecht, Konflikt und religiöse Kultur
im europäischen Spätmittelalter, Ostfildern 2005, S. 96-113.

35 Zu den Wappen auf Bildern als Identitätsgarantie vgl. Hans Belting, Bild-Anthropologie. Ent¬

würfefür eine Bildwissenschaft (Bild und Text), München 2001, S. 115-142; Daniel Spanke,
Porträt - Ikone - Kunst. Methodologische Studien zum Porträt in der Kunstliteratur. Zu einer
Bildtheorie der Kunst, München 2004, S. 68-71.



Das innere Gespräch mit Gott 47

Abb. 4: Kreuzigungstriptychon, Wien, Kunsthistorisches Museum, um 1445 (Mitteltafel 96 x 69 cm;
Flügel 96 x 27 cm).

Das Kreuzigungstriptychon aus Wien datiert genau aus demselben Jahr wie das

Abegg-Triptychon. Auf der Mitteltafel hält Johannes die Gottesmutter Maria,
die am Kreuz entlang zu Boden sinkt. Das übrige Personal - Maria Magdalena
und die anderen Frauen - ist aus dem Bild verschwunden. An seiner Statt ist
das Stifterehepaar in die Bildmitte gerückt, aber zu Christi Linken. Auf dem
heraldisch linken Flügel befindet sich die heilige Veronika mit dem «wahren
Abbild» (Vera Icon) des Antlitzes Christi; auf dem rechten Flügel erscheint
Maria Magdalena, mit ihrem Attribut, dem Salbgefäß, ganz in sich gekehrt.
Die Stifter sind gleich groß wie das restliche Bildpersonal und überdies mitten
ins Bildgeschehen hineinversetzt, wenngleich in andächtiger Gebetshaltung
und kniend. Der Vergleich der beiden Triptychen zeigt, daß die Stifter in der
flämischen Tafelmalerei aufgehört haben, sich in Bezug auf das Jenseits als

demütig und klein zu begreifen. Ebenso deutlich geworden ist die enorme
formale Bandbreite, wie sich um die Mitte des 15. Jahrhunderts der Einzelne zu
Gott in Beziehung setzt. Dies zeigt auch der Vergleich zwischen der Lukasmadonna

Rogiers van der Weyden (f 1464) und Jan van Eycks (t 1441) Rolin-
Madonna:

Lukas malt die Madonna, die dem Jesuskind die Brust gibt. Der königliche
Baldachin hebt die Heiligkeit von Mutter und Sohn hervor, Maria sitzt auf
einem treppenartigen Möbel, und zwar auf dem untersten Absatz, der prächtige weit



48 Gabriela Signori

ausfallende BrokatstofFverhüllt ihre Füße.36 Ihr gegenüber kniet Lukas, mit Papier
in der Hand, das auf ein Holzstück aufgelegt ist, als Kopfbedeckung trägt er einen

Doktorhut, der Evangelist soll Arzt gewesen sein.37 Der Raum erscheint mit zwei
Säulen nach hinten offen, eine zweite Grenze setzen die Mauerzinnen, vor denen
ein Mann und eine Frau, vermutlich Joachim und Anna, stehen, auf die Stadt am
Fluß blickend, die sich im Bildhintergrund andeutet. Am oberen Bildrand befindet
sich ein Rundfenster, am heraldisch linken Bildrand der Stier, das Attribut des

Evangelisten, sowie ein Lukas-Evangelium, das auf einem Pult aufgeschlagen ist.

Abb. 5: Rogier van der Weyden, Lukasmadonna, Boston, Museum of
Fine Arts, 1435-1440 (137,5 x 111 cm).

36 Vgl. Rogier van der Weyden, St. Luke Drawing the Virgin. Selected Essays in Context, [Hg.:] The

Museum of Fine Arts Boston, Turnhout 1997. Zur Ikonographie vgl. Gisela Kraut, Lukas malt
die Madonna. Zeugnisse zum künstlerischen Selbstverständnis in der Malerei, Worms 1986.

37 Andrea von Hülsen-Esch, Gelehrte im Bild. Repräsentation, Darstellung und Wahrnehmung einer
sozialen Gruppe im Mittelalter (Veröffentlichungen des MPI 201), Göttingen 2006, S. 124—132.



Das innere Gespräch mit Gott 49

Abb. 6: Jan van Eyck, Madonna des Kanzlers Nicolas Rolin, Paris, Louvre, sog. Rolin-Madonna,
um 1435 (66 mal 62 cm).

Der Aufbau der so genannten Rolin-Madonna folgt dem der Lukas-Madonna
(oder umgekehrt).38 Lukas aber ist ganz aus dem Bild verschwunden, auch sein
Arbeitszimmer und sein Attribut fehlen dieser Version. Die Muttergottes ist da

platziert, wo bei Rogier van der Weyden Lukas steht. Die Darstellung folgt der

38 Vgl. Carol J. Purtie, The Marian Paintings ofJan van Eyck, Princeton 1982, S. 59-84; Her¬

mann Kamp, Memoria und Selbstdarstellung. Die Stiftungen des burgundischen Kanzlers
Rolin, Sigmaringen 1993; Porträt - Landschaft - Interieur. Jan van Eycks Rolin-Madonna
im ästhetischen Kontext, hg. von Christiane Kruse und Felix Thürlemann (Literatur und

Anthropologie 4), Tübingen 1999; La splendeur des Rolin: un mécénat privé à la cour de

Bourgogne, hg. von Sophie Cassagnes-Brouquet und Brigitte Maurice-Chabard, Paris 1999;



50 Gabriela Signori

Ikonographie der Marienkrönung, das Jesuskind wird als Weltenherrscher inszeniert,

Maria trägt einen roten Umhang, der mit Edelsteinen besetzt ist, dahinter
öffiiet sich der Ausblick aufeine weitläufige Landschaft entlang eines Flusses. Der
Kanzler Rolin hat den Platz eingenommen, auf dem bei van der Weydens
Lukasmadonna Maria sitzt. Auf seinen Knien befindet sich ein Buch mit geschmückten
Initialen, es ist geöflnet, auf welcher Seite läßt sich nicht erkennen. Der Stifter
hat sich hier also wörtlich ins Bild gesetzt und dies (abermals) im heraldisch
rechten Bildfeld. Daß er aus der Binnenperspektive des Bildes der majestätisch
thronenden Maria mit Kind gegenüber sitzt, schwächt das heraldische Argument
keineswegs, Rolin beanspruche für einen Laien die falsche Bildseite.39 Auch die

gewählte Gestik irritiert. Weder kniet, noch steht der Stifter, sondern er sitzt!40

Die Grenzen zwischen Sakral und Profan scheinen auf der Rolin-Madonna fast

völlig verwischt, Himmel und Erde begegnen sich in der Schau sozusagen auf
Augenhöhe und im Sitzen. Faktisch sind die Grenzen aber da, sichtbar und doch

unsichtbar, in Gestalt der Säulen und des Flusses, der das Bild in eine irdische
und eine himmlische Hälfte trennt.

Ähnliche < Spielereien) zwischen profanen und sakralen Bildbereichen lassen

sich um die Mitte des 15. Jahrhunderts auch im Medium der Buchmalerei
nachweisen.41 In einen fürstlich-blauen Mantel gehüllt kniet die Stifterin des

Philippe Lorentz, «The Virgin and Chancellor Rolin and the the Office of Matins», in: Investigating

Jan van Eyck, hg. von Susan Foister et al., Turnhout 2000, S. 49-57; Bret Rothstein, «On
devotion as social ornament: Jan van Eyck's Virgin and Child with Chancellor Nicolas Rolin», in:
Dutch Crossing: A Journal ofLow Countries Studies 24 (2000), S. 96-132; Laura D. Gelfand u.
Walter S. Gibson, «Surrogate selves: the Rolin Madonna and the late-medieval devotional
portrait», in: Simiolus 29 (2002), S. 119-138; Klaus H. Dingeldein, Das Wort. Die als «Madonna des

Kanzlers Rotin» bezeichnete Tafel im Louvre von Jan van Eyck in ihrem kunstgeographischen,
historischen und spirituellen Kontext, Diss. Kiel 2007.

39 Hugo van der Velden, «Diptych altarpieces and the principle of dextrality», in: Essays in
Context. Unfolding the Netherlandish Diptych, hg. von John Oliver Hand u. Ron Spronk,
Cambridge-New Haven-London 2006, S. 124—155.

40 Zum Status reverentiae vgl. Signori, Räume, Gesten, Andachtsformen (Anm. 34), S. 7495.
41 Zu dem Themenkomplex vgl. u. a. Léopold Delisle, Livres d'images, in: Histoire littéraire

de la France 31 (1893), S. 213-285; Andachtsbücher des Mittelalters aus Privatbesitz, be-
arb. von Joachim M. Plotzek, Köln 1987; Roger S. Wieck, The Book ofHours in Medieval
Art and Life, London 1988; ders., Painted Prayers. The Book of Hours in Medieval and
Renaissance Art, New York 1997; Flora Lewis, «From Image to Illustration: The Place of
Devotional Images in the Book of Hours», in: Iconographie médiévale. Image, Texte,

Contexte, hg. von Gaston Duchet-Suchaux, Paris 1990, S. 29-48; Masters and Miniatures, hg.

von Koert van der Horst u. Johann-Christian Klamt, Ghent 1991; Melissa Conway, «Artists

on the Edge: Collaboration, Accomodation and Imagination in <Typical> Fifteenth-Century
Flemish Book of Hours», in: La bibliofilia 100 (1998), S. 111-123; The Art of the Book.

Its Place in Medieval Worship, hg. von Margaret M. Manion und Bernard J. Muir, Exeter

1998; Jeffrey Hamburger, «The Picture Book of Madame Marie (Paris, Bibliothèque Nationale

Ms. n. a. fr. 16251)», in: Scriptorium 52 (1998), S. 413-429; Gregory T. Clark, Made



Das innere Gespräch mit Gott 51

Abb. 7: Stundenbuch des Meisters Guillebert de Mets, Rom, Biblioteca Vaticana, Codex Ottob.
lat. 2919, fol. 25v, um 1400.

Stundenbuchs des Meisters Guillebert de Mets im Gebet vor einem Prie-Dieu, auf
dem als Mise en abyme wiederum ein Gebetbuch aufgeschlagen ist (Abb. 7).42

in Flanders. The Master of the Ghent Privileges and Manuscript Painting in the Southern
Netherlands in the Time ofPhilip the Good (Ars nova), Turnhout 2000; Isabel von Bredow-
Klaus, Heilsrahmen. Spirituelle Wallfahrt und Augentrug in der flämischen Buchmalerei
des Spätmittelalters und der frühen Neuzeit (Tuduv-Studien 81), München 2005; James

H. Marrow, Pictorial Invention in Netherlandish Manuscript Illumination ofthe Late Middle

Ages: The Play of Illusion and Meaning (Corpus of Illuminated Manuscripts 16), Paris

etc. 2005; Flemish Manuscript Painting in Context. Recent Research, hg. von Elizabeth
Morrison und Thomas Ken, Los Angeles 2006.

42 Vgl. Die schönsten Stundenbücher aus der Biblioteca Apostolica Vaticana, hg. von Giovanni
Morello, Zürich 1988, S. 72-76; Patrick M. de Winter, Manuscrits à peintures produits pour
le mécénat lillois sous les régnés de Jean sans Peur et de Philipe le Bon, Paris 1978; Christian



52 Gabriela Signori

Mantel und Stoffhülle, die über den Gebetstisch fallen, greifen über den
Bildrahmen in die Darstellung der Kreuzigung hinein.43 Die Schächer hingegen,
die um Christi Hemd würfeln, sind aus dem Bildrahmen hinaus in das von der
Stifterin und vier Engeln eingenommene florale Rankenwerk der Buchseite
hinein versetzt. Die Heilsgeschichte dringt in den profanen Raum des

Ornaments, die Stifterin wiederum überschreitet die Grenze, die der Bildrahmen
zwischen dem profanen und dem sakralen Raum zieht, zaghaft, allein mit
der Spitze ihres Mantels, aber dennoch sichtbar. Gänzlich beigelegt finden
wir die Scheu, in den Sakralraum einzudringen, in den vielbeachteten <Fens-

terbildern> des Stundenbuchs der Maria von Burgund, das heute in der
österreichischen Nationalbibliothek aufbewahrt wird. Die Auftraggeberin des

Stundenbuchs war allerdings nicht Maria von Burgund (t 1482), sondern
Marias Stiefmutter Margareta von York (| 1503), die zweite Frau Karls des

Kühnen (| 1477).44
Die Miniatur ist zweifach gerahmt, zu einem äußeren, Holz imitierenden

Bildrahmen gesellt sich in Form eines Fensters mit Butzenscheiben ein zweiter,
innerer Bildrahmen (Abb. 8).45 Aufder heraldisch rechten Bildseite sitzt eine Frau mit

Coppens, «Hidden sex on Christmas night: some unveiling observations about the Master of
Guillebert de Mets», in: Flanders in a European perspective: manuscript illumination around
1400 in Flanders and abroad, hg. von Maurits Smeyers und Bert Cardon (Corpus 8), Leu-
ven 1995, S. 569-580; Erik Drigsdahl, «The false use of Rome: apropos a reconstruction of
Copenhagen Ms. NKS 132 4° [illuminated by the Master of Guillebert de Mets]», in: ebd.,
S. 581-591.

43 Andrea von Hülsen-Esch, «Der Rahmen im Rahmen der Buchmalerei», in: Format und Rah¬

men. Vom Mittelalter bis zur Neuzeit, hg. von Hans Körner und Karl Möseneder, Berlin 2008,
S. 9-40, fokussiert auf den Rahmen als Grenze und geht nicht systematisch auf die
Grenzüberschreitungen ein.

44 Christine Weightman, Margaret ofYork, Duchess ofBurgundy, 1446-1503, Stroud-New York
1989; Women ofDistinction. Margret ofYork, Margaret ofAustria, hg. von Dagmar Eichber-

ger, Leuven 2005, S. 24-25, 43-47, 103-113, 207-219.
45 Vgl. Otto Pächt, The Master ofMary de Burgundy, London 1944; G. I. Lieftinck, «De mee-

ster van Maria van Bourgondië en Rooclooster bij Brüssel», in: Bulletin KNOB 17 (2964),
S. 257-294; John Harthan, Books ofHours and Their Owners, New York 1977, S. 110-115;
Anne H. van Buren, «A codicological and iconographie window on Mary of Burgundy: her
Book of Hours in Vienna», in: Manuscripta 21 (1977), S. 24f.; dies., «A window on two
duchesses ofBurgundy», in: Tributes in Honor ofJames H. Marrow: Studies in Painting and

Manuscript Illumination of the Late Middle Ages and Northern Renaissance, hg. von Jeffrey
E Hamburger und Anne S. Korteweg, London 2006, S. 505-520; Penketh, Sandra, «Women
and Books ofHours», in: Women and the Book. Assessing the Visual Evidence, hg. von Lesley
Smith und Jane H. M. Taylor, London 1996, S. 266-281; Anja Grebe, «Die Fensterbilder des

sogenannten Meisters der Maria von Burgund», in: Porträt — Landschaft - Interieur. Jan van
Eycks Rolin-Madonna im ästhetischen Kontext, hg. von Christiane Kruse und Felix Thürle-

mann (Literatur und Anthropologie 4), Tübingen 1999, S. 257-271; Bret Rothstein, «The rule
of metaphor and the play of the viewer in the cHours of Mary of Burgundy>», in: Image and

Imagination (Anm. 23), S. 237-275.



Das innere Gespräch mit Gott 53

Abb. 8: Stundenbuch der Maria von Burgund, Wien, Österreichische Nationalbibliothek, Codex
Vindobonensis 1857, um 1477, fol. 14v.



54
Gabriela Signori

Abb. 9: Stundenbuch der Maria von Burgund, Wien, Österreichische Nationalbibliothek, Codex
Vindobonensis 1857, um 1477, fol. 43v.



Das innere Gespräch mit Gott 55

Spitzenhaube, in goldfarbenen Samt gekleidet, ihr gegenüber ist ein farblich
passendes Sitzkissen ausgebreitet, das den Eindruck erweckt, hier habe soeben noch
eine zweite Person gesessen. Auf dem Schoß der Dame mit Spitzenhaube sitzt ein
Hündchen, das Symbol für Treue. In ihrer Hand hält sie ein Stundenbuch, das bei
einem nicht identifizierbaren Mariengebet aufgeschlagen ist. Auf der Fensterbank

liegt eine Gebetsschnur aus Korallen und Perlenschmuck. Derselben Dame begegnen

wir auch auf der anderen Seite des Fensters, im Innenraum einer gotischen
Kirche. Sie kniet zur heraldisch Rechten der in blauen Stoff gehüllten thronenden

Muttergottes mit dem Jesuskind, begleitet von drei jungen Frauen. Im heraldisch
linken Bildfeld kniet ein Mann vor der Marienfigur, vermutlich Karl der Kühne.

Auf Folio 43v, die Miniatur zum Officium vom Feiden Christi (Abb. 9), folgt
die Kreuzabnahme Christi. Nun hat auch die Dame den Bildrahmen verlassen,
zurückgelassen hat sie ihr Gebetbuch bzw. Stundenbuch, das sich auf ein
Kreuzigungsbild öffnet. Aufdem Kissen liegt eine Gebetsschnur aus Gagat (Pechkohle), so

genannter schwarzer Bernstein, daneben befindet sich eine Schmuckschatulle. Das
Buch liegt auf einem Tuch aus schwarzem Samt, der Trauerfarbe des burgundischen
Hofes.46 Derselben Vierergruppe wie auf Folio 14v begegnen wir aufFolio 43v am
unteren Bildrand, als Zuschauerinnen der Kreuzabnahme mitten ins Bildgeschehen
hinein versetzt. Zwei von ihnen blicken vom Heilsgeschehen weg, zurück zum
Bildrahmen bzw. in die Richtung des Bildbetrachters.

Das Spiel zwischen Sakral und Profan erfahrt im Stundenbuch der Maria
von Burgund wohl einen vorläufigen Höhepunkt. Die Miniaturen werden als
Medium benutzt, um via Andacht, buchgeleiteter Frömmigkeit und innere Bilder,
die beim Beten bzw. Fesen entstehen, die heiligen Geheimnisse zu reflektieren.
Die Bedeutung der Bilder geht aber weit über das Dargestellte hinaus. Jenseits
ihrer künstlerischen Originalität informieren sie uns, wie ich meine, wie keine
andere spätmittelalterliche Quellengattung darüber, wie sich im 15. Jahrhundert
die Faien zum Sakralen selbst in Bezug gesetzt haben. Über die Gründe ist schon
viel nachgedacht worden. Eine der Hauptantriebskräfte für diesen Wandel im
Bereich der religiösen Vorstellungen und Praktiken sieht die Forschung gemeinhin

in der Devotio moderna.47 Aufmerken läßt allerdings, daß der Umgang der
modernen Devoten mit dem Medium Bild bislang wenig Beachtung gefunden
hat. Die Bücher scheinen ihnen wichtiger gewesen zu sein als die Bilder.48 Und

46 Anders als am französische Hof, vgl. Ralph E. Griesey, The Royal Funeral Ceremony in re¬

naissance France, Genf 1960, S. 41-49, der die Farbe Purpur bevorzugte.
47 Vgl. unter anderem Die «neue Frömmigkeit» in Europa im Spätmittelalter, hg. von Marek

Derwich (Veröffentlichungen des MPI für Geschichte 205), Göttingen 2004; Kirchenreform
von unten. Gerhard Zerolt von Zuphen und die Brüder vom gemeinsamen Leben, hg. V. Nicolaus

Staubach (Tradition - Reform - Innovation 6), Frankfurt am Main 2004.
48 Thomas Kock, Die Buchkultur der Devotio moderna. Handschriftenproduktion, Literatur¬

versorgung und Bibliotheksaufbau im Zeitalter des Medienwechsels (Tradition - Reform -
Innovation 2), Frankfurt am Main 1999.



56 Gabriela Signori

gerade Bilder waren in ihren Büchern unerwünscht. Nicht in der Devotia mo-
derna, sondern in der Offenbarungsmystik des ausgehenden 13. und 14.

Jahrhunderts findet sich in Worten vorformuliert, was im 15. Jahrhundert in die Welt
der Bilder eindringt: nämlich die Möglichkeit, auf Augenhöhe mit Gott in ein
Zwiegespräch zu treten.49 Dieses radikal subjektive Gespräch findet aus dem
Gebet heraus erwachsend in den Herzen des Menschen statt. Es bedarf keiner
Heilsvermittler und keiner realen Kirche aus Stein oder Holz.50 Es ist, dies

zeigen Bilder und Texte gemeinsam, überall möglich, im Kirchenraum genauso wie
im privaten Andachtsraum.

49 Siegfried Ringler, Viten und Offenbarungsliteratur in Frauenklöstern des Mittelalters. Quellen
und Studien (Münchener Texte und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters
72), Zürich-München 1980; Ursula Peters, «Vita religiosa und spirituelles Erleben. Frauenmystik

und frauenmystische Literatur im 13. und 14. Jahrhundert», in: Deutsche Literatur
von Frauen, hg. von Gisela Brinker-Gabler, Bd. 1, München 1988, S. 88-113; Johanna Thali,
Beten, Schreiben, Lesen. Literarisches Leben und Marienspiritualität im Kloster Engelthal
(Bibliotheca Germanica 42), Tübingen 2003. Zur Rezeption der Offenbarungsliteratur im 15.

Jahrhundert vgl. unter anderem David Griffith, «The reception of continental women mystics
in fifteenth and sixteenth century England: some artistic evidence», in: The Medieval Mystical
Tradition in England, hg. von E. A. Jones, Cambridge 2004, S. 97-117; Annette C. Grisé,

«Holy Women in print: continental female mystics and the English mystical tradition», in: ebd.,
S. 83-95; dies., «Continental holy women and the textual relics of prayers in late-medieval

England», in: The Medieval Translator/Traduire au Moyen Age, hg. von Jacqueline Jankins und
Olivier Bertrand, Turnhout 2007, S. 165-178.

50 Volker Leppin, «Mystische Frömmigkeit und sakramentale Heilsvermittlung im späten Mit¬

telalter», in: Zeitschriftfür Kirchengeschichte 112 (2001), S. 189-204.


	Das innere Gespräch mit Gott

