
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 56 (2014)

Artikel: Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und
Ewigkeitssehnsucht

Autor: Bruggisser-Lanker, Therese

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858683

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858683
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Therese Bruggisser-Lanker

Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche,
Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht

Zur Einführung

Die Rede vom Himmel, wie sie die mittelalterlichen Imaginationen und
Spekulationen inspirierte, beruft sich auf verschiedenste biblische Erwähnungen,
in erster Linie aber auf den Schöpfungsbericht gleich zu Beginn der Heiligen
Schrift als dem einen grossen Ursprungsmythos, ohne den das eigene Dasein
nicht zu begreifen war. In principio creavit Deus caelum et terram - «Im Anfang
schuf Gott Himmel und Erde.» (Gen 1,1) Himmel und Erde sind beide Teil der

gesamten Schöpfung, die nach diesem Bekenntnis durch Gott gestiftet ist und in
die Christus - so die Erweiterung im Neuen Testament - als Sohn Gottes

hineingenommen ist: «Er ist das Ebenbild des unsichtbaren Gottes, der Erstgeborene
vor aller Schöpfung. Denn in ihm ist alles geschaffen, was im Himmel und auf
Erden ist, das Sichtbare und das Unsichtbare, es seien Throne oder Herrschaften
oder Mächte oder Gewalten [Engel verschiedener Hierarchiestufen]; es ist alles
durch ihn und zu ihm geschaffen. Und er ist vor allem, und es besteht alles in
ihm. Und er ist das Haupt des Leibes, nämlich der Gemeinde. Er ist der Anfang,
der Erstgeborene von den Toten, damit er in allem der Erste sei. Denn es hat Gott
Wohlgefallen, dass in ihm alle Fülle wohnen sollte und er durch ihn alles mit sich

versöhnte, es sei auf Erden oder im Himmel, indem er Frieden machte durch sein

Blut am Kreuz.» (Kol 1,15-20) Durch Christus, inkarniert als Sohn Gottes, sind
Erde und Himmel gleichsam transparent geworden. In seiner Nachfolge winkt
den Gläubigen das ewige Leben, indem ihre Seelen in unsterbliche, engelsgleiche
Wesen verwandelt werden, die im jenseitigen, vom Diesseits getrennten, immer
auch wie ausgestalteten «Himmel» als dem Ort der Auferstehung leben.1

1 Dazu in aller Kürze Wendelin Rnoch, «<Der Himmel) - ein bergender <Raum> für die Ewig¬
keit? Theologische Anmerkungen zu einem kontrovers diskutierten Thema», in: Imaginäre
Räume. Sektion B des internationalen Kongresses «Virtuelle Räume. Raumwahrnehmung
und Raumvorstellung im Mittelalter», Krems an der Donau, 24.-26. März 2003, hg. von
Elisabeth Vavra, Wien 2007 (Veröffentlichungen des Instituts für Realienkunde des Mittelalters
und der frühen Neuzeit, Nr. 19; Sitzungsberichte Österreich. Akademie der Wissenschaften,

Phil.-hist.-Klasse, Bd. 758), S. 17-32. Ausführlicher Bernhard Lang, Himmel und Hölle.
Jenseitsglaube von derAntike bis heute, München 2003.



10 Therese Bruggisser-La.nk.er

Auf diesem Glaubensfundament gründen die vielfaltig ausdifferenzierten
Himmelsvorstellungen, die in der visio beatifica, der Schau Gottes in der ewigen

Freude geistigen Lichts und himmlischer Harmonie, kulminieren. Welche

Wege dorthin fuhren, das wird in Theologie, Philosophie, Kunst und Wissenschaft

konkretisiert; hierin eröffnet sich ein schier unermessliches Feld kultureller

Praktiken, deren mannigfache Ausfaltung ohne diesen Hintergrund nicht zu
verstehen wäre. Sie führten zu geistigen und künstlerischen Höchstleistungen,
welche die Entwicklung einer genuin europäischen Kultur erst ermöglichten. Die
aus der Antike überkommenen Artes liberales spielten dabei eine nicht geringe

Rolle, da bei deren Aneignung - wie in anderen Bereichen auch - zumeist
eine interpretatio Christiana vorgenommen wurde. Weisheitsstreben auf der
Basis des klassischen Bildungskanons und Gottessuche nach biblischen Vorgaben

gingen dabei eine eigentümliche Symbiose ein. So zum Beispiel bei Notker
III. Labeo bzw. Teutonicus (f 1022) von St. Gallen, der die Artes in seiner ersten
Martian-Übersetzung ins Althochdeutsche im Hinblick auf ihre Übernahme in
die klösterliche Ausbildung mit dem christlichen Ideal legitimiert: Es sind wie
in De nuptiis Philologiae et Mercurii die freien Künste, die zum Himmel
geleiten (ze hlmele léitêri), auch sie öflhen dem Menschen den Himmel, wie er
es der Muse Thalia in den Mund legt.2 In ihrem Brautlied preist sie an dieser
Stelle schon bei Martianus Capeila das göttliche Paar Merkur und Philologia
für ihre den Himmel erschliessende Heiligung der Künste und damit der Musen.
Die Himmelfahrt der jungen Frau Philologia und ihrer Sänftenträger zunächst

zum Sonnenkreis - der Quelle aller Lichter der Welt und Sitz des Musenführers
Phoebus Apollon auf seinem Sonnenwagen - hinauf in den Glanz und das Licht
des erhabenen und allmächtigen Götter-Schöpfers Jupiter erfolgt über Halb- und
Ganztonstufen zum Oktavklang, bis alles, was sie durchmassen, in der Vollendung

absoluter Harmonie zusammenstimmte.3 In dieser wunderbaren Metapher
des stufenweisen Aufstiegs durch den klingenden Kosmos kommt sie denn auch
in den unermesslichen Lichtfeldern und Frühlingswiesen zur himmlischen Ruhe,

2 Vgl. Michael Stolz, Artes-liberales-Zyklen. Formationen des Wissens im Mittelalter, 2 Bde.,

Tübingen/Basel 2004, Bd. 1, S. 131, bzw. Martianus Capeila, Die Hochzeit der Philologia mit
Merkur (De nuptiis Philologiae et Mercurii), übersetzt, mit einer Einleitung, Inhaltsübersicht
und Anmerkungen versehen von Günter Zekl, Würzburg 2005, Buch 2 (126), S. 75. Martianus

Capella behandelt in seinem Kompendium De nuptiis Philologiae et Mercurii (5. Jh.) Artes-
Wissen im Gewand einer mythisch-allegorischen fabula, die der Autor auch mit Elementen
der Satire verband. Die beiden einleitenden Bücher erzählen von der Brautwahl, den Zu-
rüstungen und der im Himmel vonstattengehenden Hochzeit zwischen dem Gott Merkur (Gott
der Beredsamkeit, der göttlichen Vernunft und Kulturbringer) und dem dadurch unsterblich
werdenden Mädchen Philologia (als die Vernunft liebende Personifikation der wissenschaftlichen

Bildung und des Weisheitsstrebens), die als Brautgabe die Sieben freien Künste zum
Geschenk erhält. Diese dienten Notkers Meinung nach allerdings nur als Propädeutika zu den

theologischen Studien.
3 Ebd., Buch 2 (169-199), S. 82-86.



Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht 11

im Einklang aller Sphären- und Himmelsklänge der personifizierten Harmonia
im antiken Götterhimmel ist ihr Ziel erreicht.4 Insofern ist hier aus ursprünglich
platonischen und neuplatonischen Quellen vorgebildet, was auch im christlichen
Verständnis Ziel- und Endpunkt des menschlichen Heilsweges darstellte.
Zentrum himmlischer Visualisierung und ihrer irdischen Realisierung war und blieb
im Mittelalter jedoch die Kirche als heiliger Ort wie als Imagination und - in ihr
einbegriffen - der christliche Ritus als Kommunikation mit dem Göttlichen, wie
es bereits in frühen christlichen Texten zum Ausdruck gebracht wird.

Schon gut hundert Jahre vor Notker dem Deutschen - der ersten und gleichzeitig

grössten Blütezeit des Skriptoriums und der freien Künste - wirkte im Kloster

St. Gallen einer seiner Namensvettern, Notker I. Balbulus oder der Dichter
genannt (f 912), selbst Lehrer und Gelehrter, Schreiber und Bibliothekar, qui
composuit sequentias, wie es als Nachtrag im Nekrolog festgehalten ist. Ungefähr

zeitgleich mit den ersten schriftlichen Zeugnissen musikalischer Notation in
den gregorianischen Handschriften für die Liturgie schuf er im Liber hymnorum
zu den wichtigen kirchlichen Festen Sequenzen, neuartige Prosadichtungen mit
Melodien auf Alleluia-Vorlagen oder von eigener Komposition, die ein breites

theologisches, historisches und literarisches Wissen, nicht nur der Werke der
Kirchenväter verraten -De civitate Dei von Augustinus oder Hieronymus erwähnt er
eigenhändig (in Cod. Sang. 14).5 Die Weihe seiner Kirche am 17. Oktober (nach
dem Gallustag am 16. Oktober) gab ihm die Gelegenheit zur Reflexion darüber,
was eine Kirche sei: eine Schöpfung Gottes, seine Stätte, ein Tor zum Himmel,
wie es die liturgischen Texte sagten, aus denen Notker seine Anregungen nahm:6

4 Ebd., Buch 9 (909), S. 304f.
5 Zu den neuesten Erkenntnissen von Notkers Lebensumständen und zu seinen überlieferten

gelehrten Werken vgl. Ernst Tremp, «Menschliche Grösse und Schwäche bei Notker Balbulus

(t 912)», in: Liebe und Zorn. Zu Literatur und Buchkultur in St. Gallen, hg. von Andreas

Härter, Wiesbaden 2009, S. 15-40. Zu seinen wichtigsten Werken zählen sein unvollendet
gebliebenes Martyrologium, eine Vita Karls des Grossen und ein Metrum de vita Sancti Galli,
das an Martianus Capellas De nuptiis Mercurii et Philologiae und an De consolatione Philo-
sophiae des Boethius anknüpft.

6 Vgl. Wolfram von den Steinen, Notker der Dichter und seine geistige Welt, 2 Bde., Bern 1948,
Text der Sequenz: Bd. 2 (Editionsband), S. 74/75; Interpretation (die sich bei dieser Sequenz
nicht ganz auf der Höhe anderer Deutungen bewegt): Bd. 1 (Darstellungsband), S. 172-181.

In dedicatione ecclesiae (All. Laetatus sum)
Die Kirchweihhymne

(Übersetzung Wolfram von den Steinen)

Psallat ecclesia, mater illibata et virgo sine

ruga, honorem huius ecclesiae!
[Es] psalliere die Kirche, die unversehrte Mutter

und Jungfrau ohne Falte, zu Ehren dieser

Kirche hier!



12 Therese Bruggisser-Lanker

Haec domus aulae caelestis probaturparticeps
in laude regis caelorum et ceremoniis

et lumine continuo aemulans civitatem sine
tenebris et corpora in gremio confovens anima-

rum quae in caelo vivunt.

Quam dextra protegat dei ad laudem ipsius
diu!

Hie novam prolem gratia parturitfoecunda
spiritu sancto; angeli cives visitant his suos
et corpus sumitur Jesu.

Fugiunt universa corpori nocua; pereuntpec-
catricis animae crimina.

Hie vox laetitiaepersonat; hic pax et gaudia
redundant.

Hac domo trinitati laus et gloria semper
resultant.

Dies Haus erweist sich dem himmlischen Hofhalt

zugehörig, da es im Preise des Himmelskönigs

und mit seinen Begehungen

und mit seinem ewigen Lichte der Stadt ohne

Finsternis nacheifert und in seinem Schosse

Körper von Seelen hegt, die im Himmel leben.

Möge die Rechte Gottes sie zu seinem eigenen
Preise lang beschützen!

Hier gebiert die Gnade neuen Nachwuchs,
befruchtet vom heiligen Geist;
die Engel besuchen hier ihre Mitbürger, und

man nimmt den Leib Jesu.

Es flieht jederlei dem Körper Schädliches;
es schwinden die Vergehen der sündigen Seele.

Hier tönt die Freudenstimme hindurch;
hier wogen Friede und Jubel zurück.

In diesem Hause widerhallen der Dreifaltigkeit
immer Preis und Gloriensang.

In dieser Kirchweihsequenz klingt ein Denkmodell an, das noch Jahrhunderte
überdauern sollte: Das Gotteshaus {domus), geheiligt durch die Weihe, habe teil
an der himmlischen Hofstatt {aula caelestis), der Jubelgesang für den himmlischen

König überwinde im Wetteifer mit der himmlischen Liturgie die irdischen
Begrenzungen. Er sei ihr Widerhall, indem die Stimme der Freude {vox laetitiae)
die Mauern durchtöne {per-sonat), während Friede und Freude, alles überflies-
send, «zurückströmten». In diesem Bild werden die Grenzen der Erfahrung in
jeder Hinsicht durchlässig: In der poetischen Vision verschmelzen der lichtvolle
Kirchenraum, die Zeremonien und die hin und her wogenden Klänge mit der ewigen

Stadt Jerusalem, die nach der Johannesoffenbarung, da von der Herrlichkeit
Gottes bzw. des Famines erleuchtet, ohne Finsternis ist (Offb 21,23).7 Die Kirche
als heiliger Raum wie die Kirche als jungfräuliche Braut Christi8 weisen voraus

7 Zur Deutung der Apokalypse vgl. Jürgen Roloff, Die Offenbarung des Johannes (Zürcher
Bibelkommentare NT 18), Zürich 1984, hier S. 202.

8 Die Johannesapokalypse berichtet auch, «die heilige Stadt, das neue Jerusalem [werde] von
Gott aus dem Himmel herabkommen, bereitet wie eine geschmückte Braut für ihren Mann»

(Apk 21,2; zitiert nach der Lutherübersetzung). Wenn die Stadt als «Hütte Gottes bei den

Menschen (tabernaculum Dei cum hominibus)» bezeichnet wird und Gott, der bei den
Menschen wohnen und ihr Gott sein wird (nach der sog. Bundesformel des AT, z.B. Ex 6,7; Lev
26,12 undDtn 26,17-19; Dtn 29,12), «alle Tränen von ihren Augen» abwischen wird und Tod
und Schmerz überwunden sein werden, so wird deutlich, dass diese Stadt die neue Schöpfung
Gottes veranschaulicht, in der Not und Leiden der jetzigen Existenz durch die Nähe Gottes



Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht 13

auf ihren Idealraum, die Stadt des zukünftigen Lebens, welche Verheissung und
Vollendung der Heilsgemeinschaft bedeutet. Sie birgt in ihrem Schoss die Körper,

deren Seelen im Himmel wohnen, als Nachwuchs des himmlischen Reiches
werden sie - befruchtet durch die bereits auf Erden verliehene Gnade des Heiligen

Geistes und gereinigt von ihren Sünden - von den Engeln als ihnen
wesensgleichen «Bürgern» besucht. Immanenz und Transzendenz durchdringen sich;
Gott wird angerufen, er möge sie um seines eigenen Lobes willen beschützen, das

gegenseitige Aufeinander-verwiesen-Sein absichtsvoll herausstreichend. Konzi-
ser liesse sich die tiefgründige Symbolik der Kirche, der Liturgie und des damit
verbundenen Heilsversprechens für den Menschen - im Fokus der christlichen
Doktrin erwartungsgemäss mit eschatologischer Perspektive versehen - kaum in
ein stimmiges Artefakt fassen, das den Grundgedanken des Festes in hermeneuti-
scher Ausfaltung christlicher Wahrheit in klassizistisch-lyrischer Formensprache
artikulierte und damit für die Gegenwart aktualisierte.

Psallat ecclesia: Die Aufforderung an die Kirche zum Gotteslob bezeichnet
die ureigenste Aufgabe des Ritus; der Psalter als vollendete Dichtung, die König

David zugeschrieben wurde, bildete im Stundengebet Ordnung und Mitte des

monastischen Lebens, in der Privatandacht des Spätmittelalters auch desjenigen
des Laien. Psallite sapienter; et: In conspectu angelorum psallam tibi, heisst es

im 19. Kapitel der Benediktsregel in Anlehnung an den Psalmisten (Ps 47,8 bzw.
138,1 lat.): «Psalliert weise, und: Im Angesicht der Engel will ich Dir Psalmen

singen, [...] und stehen wir beim Singen der Psalmen so, dass unser Denken und

unser Herz im Einklang mit unserer Stimme sind (et sie stemus adpsallendum, ut
mens nostra concordet voci nostrae).»9 Die Gegenwart Gottes und der Engel, die
Tatsache des offenen Himmels, woraus der Geist wie eine Taube herabschwebt,
wie er bei der Taufe Christi erwähnt wird (Mk 1,10 oder 13), mahnten wie die
Göttlichkeit der Gesänge zu höchster Ehrfurcht. Das «Psallieren», die Rezitation
der Psalmen, wurde jedoch nicht nur zum intimen Gespräch mit Gott, das innere
Aufmerksamkeit erforderte, sondern auch zur Richtschnur beim Wunsch, den
Gottesdienst noch schöner, aufwendiger zu gestalten, indem man ihn ebenso inspiriert
und mit genauso hohem Anspruch durch eigene Dichtungen zu erweitern suchte.

Ansatzpunkt war das Alleluia, das Engelslob par exellence: Für Isidor von
Sevilla, dessen Enzyklopädie auch in Notkers Bibliothek stand, wurde es gesungen

pro significationfuturae resurrectionis et laetitiae, verheisst also zeichenhaft
die künftige Auferstehung. Als hebräischer Rufbedeutet es «Preiset Jah (Jehova)»,
die eigentliche Jubilatio, bei welcher der Jubel nicht mehr in Worten zu fassen ist,

endgültig besiegt sind. Vgl. das Stichwort «Jerusalem, himmlisches», in: WiBiLex, Das

Bibellexikon, www.bibellexikon.de (Stichtag 4.7.2011).
9 Vgl. Die Benediktsregel. Eine Anleitung zu christlichem Leben. Der vollständige Text der Re¬

gel übersetzt und erläutert von Georg Holzherr, 6., völlig Überarb. Aufl., Freiburg/Schweiz
2005, S. 188.



14 Therese Bruggisser-Lanker

entfaltet sich auf der letzten Silbe in weitschweifender, häufig sich wandelnder
Melismatik.10 Unter die überfliessenden, oft unendlich langen Tonfigurationen
wurden neue Texte gesetzt, etwa im berühmten Antiphonar Karls des Kahlen aus
den 870er Jahren (Paris, BnF Lat. 17436) oder bei Notker, der sich auf ein
Antiphonar aus Jumièges als Vorbild berief.11 Seine kreative Phantasie entzündete
sich in wohl bewusster Anknüpfung an den «Vater» (pater) und «Lehrer» {ma-
gister) des römischen Gesangs, wie er im sog. Gregor-Prolog tituliert wurde, der
eine ganze Reihe von Cantatorien und Antiphonaren eröflnete: Gregor der Grosse.

Dies legen die entsprechenden Autorbilder der früh- bzw. hochmittelalterlichen
Ikonographie und die klostereigene Chronistik nahe, die Notker in Nachahmung
des in Bezug auf Gregor geprägten Topos der göttlichen Inspiration als vasculum
Sancti Spiriti bezeichnete.12 Analog den Evangelisten war dieser 604 verstorbene

Papst, dessen Schriften im Zusammenhang mit der programmatisch in Szene

10 Vgl. Notker Hammerstein, Die Musik der Engel. Untersuchungen zur Musikanschauung des

Mittelalters, 2., durchges. Aufl., Bern 1990, S. 39-44, oder Herbert Grundmann, «Jubel», in:

Ausgewählte Aufsätze, Teil 3: Bildung und Sprache (Schriften der Monumenta Germaniae
Historica 25,3), Stuttgart 1978, S. 130-162, der u.a. Gregor den Grossen zitiert (zu Ps 88,16):
Beatus populus, qui seit jubilationem: Sciri quidem jubilatio intellectu potest, sed dicto ex-

primi non potest. Sentitur per illam quippe, quod ultra sensum est. Et cum vix ad hoc con-
templandum sufficiat conscientia sententis, quomodo ad hoc exprimendum sufficient lingua
dicentisl (MPL 76, 291) (S. 137) S. auch unten: Fuhrmann, «<Englische> und irdische Musik
im 15. Jahrhundert».

11 Vgl. dazu neuerdings Gunilla Iversen, «Psallite regi nostro, Psallite: Singing <Alleluia> in

Ninth-Century Poetry», in: Sapientia et Eloquentia. Meaning and Function in Liturgical
Poetry, Music, Drama, and Biblical Commentary in the MiddleAges, hg. von Gunilla Iversen
und Nicolas Bell, Turnhout 2009 (Disputatio, Bd. 11), S. 9-58. Die wichtigsten Quellen für
Notkers Sequenzen, die sich schon sehr früh in verblüffender melodisch-textlicher Konstanz

vor allem über den ostfränkischen Traditionsbereich verbreiteten, sind die Codices 381 und
484 der Stiftsbibliothek St. Gallen aus dem 2. Viertel des 10. Jahrhunderts, der Codex 121 aus

Einsiedeln sowie die Codd. Sang. 376, 378, 380 (alle Mitte 11. Jh.) und 375 (um 1135), die bei

www.e-codices.ch einsehbar sind. Notker dürfte den Uber ymnorum mit seinen etwa 40 Texten,

den er Bischof Liutward von Vercelli widmete, um 884 zusammengestellt haben. Dass es

ein schriftlicher Vorgang war, weiss man aus der Widmungsvorrede Notkers, die in den
Handschriften den Sequenzensammlungen meist vorangestellt ist: Sein zweiter Lehrer Marcellus
habe seine Sequenzen auf rotulae (Blättern) gesammelt und diese den Schülern zu singen

aufgegeben, bemerkenswerterweise bevor in St. Gallen überhaupt schriftliche Zeugnisse des

liturgischen Gesangs vorliegen. Ein weiteres Indiz ist ein in der Pariser Nationalbibliothek
erhaltenes neumiertes Fragment (Paris, BnF Lat. 10587), bei dem nicht auszuschliessen ist, dass

es zum originalen Widmungsexemplar gehörte, dessen vier Doppelseiten jedenfalls noch zu
Notkers Lebzeiten entstanden sein dürften. Zum Pariser Fragment vgl. Susan Rankin, «Ways

of Telling Stories», in: Essays on Medieval Music, hg. von Graeme M. Boone, Cambridge/
Massachusetts und London 1995, S. 371-394.

12 Nach: Ekkehard IV, St. Galler Klostergeschichten. Übersetzt von Hans F. Haefele, Darmstadt

1980, S. 108-109 bzw. S. 76-79, in St. Gallen in sechs Handschriften erhalten, die älteste,
Cod. Sang. 615, stammt aus der Zeit um 1200 und enthält auch eine Abschrift von Ratperts
Casus sancti Galli.



Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und EwigkeitsSehnsucht 15

gesetzten renovatio imperii intensiv rezipiert wurden, von den Karolingern zu
einem durch den Heiligen Geist in Gestalt einer Taube inspirierten Medium des

apostolischen Verkündigungsauftrags erkoren worden, der die Einführung des

cantus romanus im Karolingerreich begleiten sollte. Im Gefolge König Davids
bürgte er, ebenso zum Mythos stilisiert, als charismatische Symbolfigur für die
Authentizität der im Kult rezitierten und gesungenen Texte, die effektiv - wenn
auch tiefsinnig für die einzelnen Tage des Kirchenjahrs kompiliert - dem Kanon
der Bibel entstammen.13 Und was von der Schrift als der allumfassenden
Offenbarung Gottes gilt, gilt auch von der Liturgie: Der Kult als eine erfahrbare Feier
ist in seiner Schönheit die enthüllend-verhüllende Darstellung der Herrlichkeit
Gottes und der geistigen Wahrheit, auf die sie verweist, und wird dadurch zur
Anagogie, zur Hinführung und zum Verweis auf die himmlische Liturgie.14

Eine ähnliche mystische Ineinssetzung von kirchlichem und himmlischen
Raum findet sich etwa gleichzeitig in den Kaiser Karl dem Kahlen gewidmeten
Gedichten des Johannes Scot(t)us Eriugena, der als Vorsteher der Schola Pala-
tina am westffänkischen Hofe Karls des Kahlen (838/40-877) auch die sieben
freien Künste lehrte und u.a. in dessen Auftrag das Corpus Dionysiacum, das

Hauptwerk des Dionysius Areopagita15 neu übersetzte, eine Leistung, welche die

13 Vgl. dazu ausführlich: Therese Bruggisser-Lanker, «Gregor der Grosse und der Gregoriani¬
sche Choral. Kanonisierung im Zeichen göttlicher Inspiration», in: Kanon in der Musik. Ein
Handbuch, hg. von Klaus Pietschmann und Melanie Wald, München 2013, S. 215-267, bes.

S. 222, 242-246. Bibelworte waren caelestia verba, sie entstanden dictante Deo und besitzen

folglich einen himmlischen Ursprung (caelestis origo), vom Heiligen Geist selbst sind sie

diktiert {quia dictavit ipse spiritus Dei), darum ist die Bibel vitae fons, Quelle des Lebens,
das im ethischen Sinne recht geführt sein muss. Vgl. dazu Arnold Angenendt, «Libelli bene

correcti. Der <richtige> Kult als ein Motiv der karolingischen Reform», in: Das Buch als magisches

Repräsentationsobjekt (Wolfenbütteler Mittelalter-Studien, Bd. 5), hg. von Peter Ganz,
Wiesbaden 1992, S. 117-135, bes. 129f. Gregor kann von der Forschung keine immer auch

wie geartete musikalische Aktivität zugeschrieben werden.
14 Vgl. Andreas Odenthal, Liturgie als Ritual. Theologische undpsychoanalytische Überlegun¬

gen zu einerpraktisch-theologischen Theorie des Gottesdienstes als Symbolgeschehen, Stuttgart

2002, S. 68ff, der sich auf den Hebräerbrief bezieht, oder, Bezug nehmend auf Pseudo-

Dionysios bzw. aus der Sicht der negativen Theologie, Otto Langer, Christliche Mystik im
Mittelalter. Mystik und Rationalisierung - Stationen eines Konflikts, Darmstadt 2004, S. 108.

15 Zur Problematik der Legendenbildung um seine Person und zur Überlieferung seiner Werke

vgl. Beate Regina Suchla, Dionysius Areopagita. Leben - Werk - Wirkung. Freiburg/Basel/
Wien 2008. In der Vita S. Dionysii identifizierte Hilduin, seit 814 (bis 830) Abt von St-Denis

(seit 639 Grablege der Könige), den Missionar des Frankenlandes, ersten Bischof von Paris

und Pariser Märtyrer Dionysius mit dem Dionysius Areopagita der Apostelgeschichte, dem

ersten Bischof von Athen und Verfasser von vier Traktaten und zehn Briefen und löste damit
den Streit aus. Er legte auch eine erste, allerdings unbefriedigende erste Übersetzung der 827

in den Westen gelangten griechischen vier Bücher vor (S. 74ff). Das Kloster St. Emmeram
versuchte um die Mitte des 11. Jhs. mit gefälschten Translationsberichten bzw. einer Papsturkunde

für das Königreich der Salier bzw. das Ostreich den gleichen Rang wie St-Denis für das

Westreich zu etablieren (S. 131-140).



16 Therese Bruggisser-Lanker

abendländische Philosophie über Hugo von St. Victor, Nikolaus von Kues bis hin
zu Schelling, Hegel und Schopenhauer zutiefst beeinflussen sollte.16 Unter dem
Einfluss der areopagitischen Theologie konzentrierte sich hier erstmals in dieser

Zuspitzung ein hierarchisch geprägtes Denken, das mit seinem Läuterungs- und
Kontemplationsmodell religiöse Schau und wissenschaftliches Erkenntnisstreben
in die Sphäre mystisch-transzendentaler Spekulation erhob. Im Weisheits- und
Tugendideal des rex christianus war darin auch eine Herrschaftsauffassung mit
eingebunden, die auf ein ontologisch begründetes, sakramentalen Rang
beanspruchendes Königtum abzielte, bei dem der König als Mittler zwischen Gott
und den Menschen {mediator Dei et hominum) und als vicarius Christi, das heisst
als irdischer Stellvertreter der göttlichen Macht eingesetzt war, der mit entsprechend

höchstem Anspruch Herrschertugenden wie Gerechtigkeit, Frömmigkeit,
Weisheit und Klugheit zu verkörpern hatte.17

Es war gleichsam ein zum Himmel offenes Weltkonzept, das alle
Lebensbereiche umfasste und welches im Motiv des Aufstiegs, der kontemplativen
ascensio über die purgatio, illuminatio und perfectio das Ziel gelungenen
Lebens sah, das sich im Tode in der deificatio, der Vereinigung mit Gott, erfüllt.
Und in Eriugenas panegyrischen Gedichten kommt zum Ausdruck, dass es

das Kreuz Christi war, das den Gläubigen den Weg auf den Stufen der Erhebung

zu Gott zeigt, ihn auf diesem iter virtutis der sittlichen Reinigung leitet,
ihn mit dem Glanz seines Lichtes erleuchtet und ihm die Vollkommenheit der

göttlichen Vereinigung gewährt.18 Quelle der Tugenden ist die Bibel, wie sie
auch Offenbarung der göttlichen Weisheit, der divina sapientia, ist. Sie um-
fasst die Bereiche der Philosophie und übertrifft letztlich an Wert und Würde
die artes liberales,19 König Karl der Kahle als rex et theologus - typologisch

16 Zu seinem Werk immer noch grundlegend: Werner Beierwaltes, Eriugena. Grundzüge seines

Denkens, Frankfurt a.M. 1994. Zu den Gedichten: Nikolaus Staubach, Rex Christianus.
Hofkultur und Herrschaftspropaganda im Reich Karls des Kahlen, Teil II: Die Grundlegung der
<religion royale>, Köln-Weimar-Wien 1993 (Pictura et Poiesis. Interdisziplinäre Studien zum
Verhältnis von Literatur und Kunst, Bd. 2, Teil II), S. 47ff.

17 Ebd., S. 18f. Staubach, der diese These paradigmatisch herausgearbeitet hat, spricht von «Kö¬

nigsmystik». Vgl. zu dieser Thematik auch Therese Bruggisser-Lanker, «Krönungsritus und
sakrales Herrschertum - Zeremonie und Symbolik», in: Riten, Gesten, Zeremonien. Beiträge
zur gesellschaftlichen Symbolik in Mittelalter und Früher Neuzeit, hg. von Edgar Bierende,
Sven Bretfeld und Klaus Oschema, Berlin - New York 2008, S. 289-319.

18 Vgl. Staubach (Anm. 16), S. 61 bzw. S. 57, Anm. 143. Er bezieht sich vor allem aufEriugenas
Carmen II 2: Aspice praeclarum radiis solaribus orbem, quos crux salviflua spargit ab arce
sua [...], bzw. aufVorstellungen, die er in seinen Expositiones in Ierarchiam coelestem aufder

Grundlage des Pseudo-Dionysius entwickelt.
19 Ebd. S. 93. In den Glossen zu Martianus Capella schreibt er jedoch zur Figur der Philosophia:

Nemo intrat in celum nisiperphilosophiam [...] — Kein Mensch tritt in den Himmel ein, wenn
nicht durch die Philosohie. Vgl. Johannis Scotti Annotationes in Marcianum, hg. von Cora
E. Lutz, Cambridge/Massachusetts 1939, S. 64 (57,15).



Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht 17

den biblischen Königen David und Salomon anverwandelt - dem die Sorge
um Kirche und Kult anvertraut ist, hat die Tugendstufen dank göttlicher Gnade
über die Reinigung vom Dunkel der Sünden bereits überwunden und ist in die
illuminatio eingetreten, die als scientia oder theoria bezeichnete Betrachtung
der göttlichen Dinge, die ihn nahezu in den Himmel entrückt erscheinen
lassen.20 Die doppelseitige Herrscherdarstellung im glanzvollen Codex aureus
von 870 verweist exemplarisch auf diese Welthaltung,21 wenn sie den König
unter einem tempelähnlichen Baldachin unter der segnenden Hand Gottes
thronen lässt, den Blick auf das in der Johannes-Apokalypse visionär erschaute

Himmelsgewölbe gerichtet, zuoberst am Firmament auf einer Buchrolle
stehend das Lamm, welches von den vierundzwanzig Ältesten mit ihren goldenen
Kronen in der ewigen Anbetung verehrt wird. Er schaut gewissermassen
bereits das endzeitliche Geschehen mit der nicht in Worten zu beschreibenden,
als überwältigende Lichtausstrahlung geschilderten Gotteserscheinung, wie
sie in der grandiosen Thronsaalvision von Johannes entfaltet wird. Hiermit
wird ihm, auch wenn die Prophezeiung die von Christus gestiftete irdische
Königsherrschaft anspricht, vor Augen geführt, dass der ewige Lobpreis und
die ewige Ehre in Wirklichkeit Gott dem Allherrscher sowie dem Passahlamm
des Neuen Bundes gebühren, der die Herrschenden und Priester mit seinem
Blute erst zu solchen gemacht hat:22

20 Ebd., S. 91 f.: Die Mitherrschaft mit Christus im Jenseits wird ihm - der offenen Formulierun¬

gen bei Eriugena und dem Zeugnis von Fürbitten nach - jedoch erst in Zukunft bestimmt sein.
21 Die Verbindung zwischen Eriugenas Gedichten mit dem Codex aureus ist gesichert, auch

wenn die Interpretation als möglicherweise auf St-Denis verweisend, die aufHans Sedlmayer
zurückgeht, im Einzelnen umstritten ist. Vgl. Christoph Winterer, «Raumsymbolik in zwei
mittelalterlichen Liturgiedarstellungen», in: Aussen und Innen. Räume und ihre Symbolik

im Mittelalter, hg. von Nikolaus Staubach und Vera Johanterwage, Frankfurt a.M. etc.

2007 (Tradition - Reform - Innovation. Studien zur Modernität des Mittelalters, Bd. 14),
S. 93-112, hier 97f., bzw. Staubach (Anm. 16), der die Möglichkeit einer Zuordnung der
Miniatur zur Aachener Pfalzkapelle erwägt oder der nach ihr errichteten Pfalzkapelle von
Compiègne in Verbindung zu bringen sucht, S. 95f. und 262ff.

22 Zu den Handschriften der Hofschule Karls des Kahlen vgl. Otto Mazal, Frühmittelalter
('Geschichte der Buchkultur, Bd. 3/2), Graz 1999, S. 153-163, bes. 162-163. Zum Codex

aureus vgl. auch den Ausst.kat. Cornelia Jahn; Dieter Kudorfer (Hg.), Lebendiges
Büchererbe. Säkularisation, Mediatisierung und die Bayerische Staatsbibliothek, München,

7.11.2003-30.1.2004, S. 180/181. Nicht nur der 870 von den Brüdern Berengar
und Liuthard im Auftrage Karls des Kahlen geschriebenen Codex selbst, auch der Gold-
schmiedeeinband gehört zu den absoluten Höhepunkten der Karolingischen Buchkunst:
Von Edelsteinen und Perlen gerahmt, erhebt sich im Zentrum eines Kreuzes die grosse
Figur des thronenden Christus mit aufgeschlagenem Buch (EGO SUM VIA ET VERITAS,
nach Joh 14,6) in der Mandorla, umgeben von den vier Evangelisten und neutestamentli-
chen Szenen. 80 Edelsteine und 90 von ursprünglich 108 Perlen stehen in kunstvoll
ausgearbeiteten, hocherhabenen goldenen Fassungen, die in Seitenansicht dem Bild einer
Stadt mit ihren Palästen und Türmen ähneln.





Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht 19

Abb. 1-2: Codex aureus (Evangeliar), geschrieben 870 von den Brüdern Liuthard und Berengar
fur Karl den Kahlen, eventuell für seinen persönlichen Gebrauch, seit 893 im Benediktinerkloster
St. Emmeram in Regensburg, heute Bayerische Staatsbibliothek, Clm 14000, fol. 5v und 6r.



20 Therese Bruggisser-Lanker

(Offb 4,1-11) Danach sah ich, und siehe, eine Tür war geöffnet im Himmel, und die erste

Stimme, die ich wie eine Posaune hatte zu mir reden hören, sprach: Steige hierher herauf,
und ich werde dir zeigen, was danach geschehen muss! Sogleich geriet ich in Verzückung,
und siehe, ein Thron stand im Himmel, und auf dem Thron sass einer, und der Sitzende sah

aus wie Jaspisstein und Karneol und ein Regenbogen war um den Thron, der aussah wie ein

Smaragd. Und rings um den Thron standen vierundzwanzig Throne, und auf den Thronen sas-

sen vierundzwanzig Älteste, die waren bekleidet mit weissen Gewändern und hatten auf den

Häuptern goldene Kränze. Und von dem Thron gehen Blitze, Stimmen und Donner aus [...].
Und inmitten des Throns und rings um den Thron waren vier Wesen, vorn und hinten voller
Augen. Und das erste Wesen glich einem Löwen, und das zweite Wesen glich einem Stier, und
das dritte Wesen hatte das Gesicht wie das eines Menschen, und das vierte Wesen glich einem

fliegenden Adler. Und die vier Wesen, ein jedes von ihnen, hatte je sechs Flügel, ringsherum
und innen voller Augen. Und sie haben keine Ruhe bei Tag und bei Nacht und sprechen:

Heilig, heilig, heilig ist der Herr Gott, der Allherrscher,

der war und der ist und der kommt.23

Und jedesmal wenn die Wesen dem, der auf dem Thron sitzt, dem in alle Ewigkeit Lebendigen,

Lobpreis, Ehre und Danksagung darbringen, fallen die vierundzwanzig Ältesten vor dem

nieder, der auf dem Thron sitzt und beten den an, der lebendig ist in Ewigkeit, und legen ihre
Kränze nieder vor dem Thron und sprechen:

Würdig bist du, unser Herr und Gott,
Herrlichkeit, Ehre und Macht zu empfangen,

denn du hast alle Dinge geschaffen, und durch deinen Willen waren sie und wurden

geschaffen.

(Offb 5,6-10) Und ich sah inmitten des Thrones und der vier Wesen und inmitten der Ältesten
ein Lamm stehen, das war wie geschlachtet und hatte sieben Hörner und sieben Augen, welche

die sieben Geister Gottes sind, gesandt in alle Welt. Und es trat herzu und empfing [das

Buch] aus der rechten Hand dessen, der auf dem Thron sitzt. Und als es das Buch empfangen
hatte, fielen die vier Wesen und die vierundzwanzig Ältesten vor dem Lamm nieder; sie hatten
alle Harfen und goldene Schalen voll Räucherwerk, das sind die Gebete der Heiligen. Und sie

singen ein neues Lied [vgl. Ps 96 und 33]:

Würdig bist du,
das Buch zu empfangen und seine Siegel zu öffnen!

Denn du wurdest geschlachtet und hast für Gott erkauft mit deinem Blut
[das in einen Kelch tropft]

aus jedem Stamm und jeder Sprache und jedem Volk und jeder Nation
und hast sie für unseren Gott zur Königsherrschaft und zu Priestern gemacht,

und sie werden herrschen auf der Erde.24

23 Ein Verweis auf das Sanctus (das Dreimal-Heilig) der Seraphim aus Jes 6,2, die den Gottes¬

thron umschweben und Tag und Nacht den ewigen Lobpreis der ewigen Macht und Herrlichkeit

Gottes singen.
24 Zit. nach Roloff, Die Offenbarung des Johannes (Anm. 7), S. 65f. und 71-78. In Kap. 5,11-14

singen sie mit den Engeln zu Zehntausenden dieselbe Akklamation wie in Kap. 4 «dem, der



Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht 21

Obwohl von der Forschung noch und noch zu ergründen versucht, ist doch stets

wieder beeindruckend zu sehen, in welch geradezu bestürzend vielschichtiger und

gedankentiefer Weise mittelalterliches Symbolverständnis strukturell stets auf die
Bibel als das zentrale heilige Buch ausgerichtet ist, sich immer neu an ihren Pro-
phetien und gleichnishaften Geschichten entfachend, und festzustellen, wie es die

liturgische wie die gesellschaftliche Ordnung oder die künstlerischen
Ausdrucksdimensionen bis in kleinste Details hinein bestimmte. Dies zeigt auch die für den
christlichen Zeit- und Raumbegriff bedeutsame Johannesapokalypse und ihre
hochgestimmte dichterische und bildliche Exegese, man denke nur an die
Darstellungen des Jüngsten Gerichts über den Kirchenportalen, die Miniaturen der
Buchkunst oder die Vorstellung der Engelsmusik.25 Sie prägte eine Himmels- und

Lichtmetaphorik aus, deren sich in höchste geistige Regionen steigernde
Imaginationen die Tendenz zu ästhetischen Apotheosen eingeschrieben scheint, die

allerdings nicht nur christlich motiviert sind, sondern - wie es schon der griechische
Begriff" der «Apotheose» als Vergötterung und Verklärung besagt - auch antike
Wurzeln hat, in Bezug auf die sakrale Erhöhung der Herrschergestalt in der Di-
vinisierung des römischen Kaisertums.26 Die Sanctus-Akklamationen an die
Majestät Gottes, die fast wörtlich dem Lobpreis der Seraphim in Jes 6,3 entsprechen,
und das «neue Lied» der Ältesten in der Anbetung des göttlichen Lammes evo-
zieren in dieser Thronsaalvision den nie endenden himmlischen Gottesdienst,27
dessen numinose Aura vorbildhaft auch die kirchliche Liturgie auszeichnet. Nicht
nur dieses im Codex aureus inszenierte theokratische Herrscherbild an sich, auch
dessen Sonnensymbolik im Zusammenhang mit dem Sonnengott und damit dem
Gott des Lichts, Apollon Phoebus, wird seit dem Frühmittelalter aufgegriffen, so

etwa auch in den Carmina des Johannes Scotus, und mit christlichen Topoi, vor
allem mit der Christusfigur selbst, verschmolzen.28 Er ist in der kosmischen
Bedeutung des Sieges über den Tod die «Sonne der Auferstehung», gleichzeitig sol
invictus, der unbesiegbare Weltenherrscher. So wie in alten Sonnenkulten sich
die Gebete an die aufgehende Sonne nach Osten richteten, wendete man sich im

auf dem Thron sitzt [Gott, dem Allherrscher], und dem Lamm», da dem geschlachteten Lamm

- gemeint: Christus auf Grund seiner Selbsthingabe im Sterben - ebenso Lob und Ehre,
Herrlichkeit und Macht in alle Ewigkeit zustehen. Die himmlische Liturgie wächst ins Unermes-
sliche, überschreitet die Grenzen des Himmels, um von der ganzen Schöpfung aufgenommen
zu werden.

25 Vgl. dazu in diesem Band: Fuhrmann, «<Englische> und irdische Musik im 15. Jahrhundert».
26 Zur religiösen Legitimierung des Herrschers, die diesen mit einer sakralen Aura umgibt,

vgl. Franz-Reiner Erkens, Herrschersakralität im Mittelalter. Von den Anfängen bis zum
Investiturstreit, Stuttgart 2006, hier S. 49ff.

27 Vgl. Roloff, Die Offenbarung des Johannes (Anm. 7), S. 70,76. Zur Genese der Lichtmetapho¬
rik vgl. Hans Blumenberg, «Licht als Metapher der Wahrheit. Im Vorfeld der philosophischen
Begriffsbildung», in: ders., Ästhetische und metaphorologische Schriften. Auswahl und Nachwort

von Anselm Haverkamp, Frankfurt a.M. 2001, S. 139-176.
28 Vgl. Staubach, Rex Christianus (Anm. 16), S. 28, 87, 99-102.



22 Therese Bruggisser-Lanker

Christentum nach Osten, um anzudeuten, dass man Christus anbete, der Sonnenaufgang

und wahres Licht ist. Damit verband sich die Sehnsucht nach dem
Paradies, das sich nach Genesis 2,8 im Osten befand, wo man das einst verlorene
Paradies immer noch vermutete.29

Himmels-, Paradies- und auch antike Elysiumsvorstellungen vermischten
sich in der abendländischen Kultur deshalb oft genug in schier unentwirrbaren
allegorischen Szenerien, die sich meist in bukolischer Idyllik bewegten, als
phantastische loci amoeni jedoch auch eine eigentümliche Attraktionskraft auf irdische
Erfüllung heimlicher Herzenswünsche nach dem glücksverheissenden
«Anderen», dem Fremden, nach Selbstentfaltung oder Liebeserfüllung ausübten.30

Messianisch eingefärbt, spiegelten sie eschatologische oder apokalyptische
Erwartungen und Hoffnungen auf eine jenseitige Heilszeit, aber je nach historischer
Situation auch auf das Anbrechen einer neuen Goldenen Zeit oder einer neuen
geschichtlichen Ära bereits im diesseitigen Leben.31 Beispielhaft zeigt sich dieser

utopische Anspruch im Dagulf-Psalter, dem Goldenen Psalter Karls des Grossen

(um 790) für Papst Hadrian I., der die davidischen Gesänge enthält, die laut dem

Widmungsgedicht prophetisch die antik-mythologisch überhöhten, immerwährenden

aurea regna verhiessen. In Anbindimg an die gloriosen Anfänge der
Heilsgeschichte wird der Stifter - gleichsam in der Verlängerung der Wurzel Jesse - in
eine genealogische Linie mit König David (dem religiösen Gründerkönig Israels)
wie mit Christus (dem christlichen Religionsstifter aus dem Geschlecht Davids)

29 Vgl. dazu Franz Joseph Dölger, Sol Salutis. Gebet und Gesang im christlichen Altertum. Mit
besonderer Rücksicht aufdie Ostung in Gebet und Liturgie (Liturgiegeschichtliche Forschungen,

Heft 4/5), Münster 1925, bes. S. 257. In der altkirchlichen Theologie wird die Sonne

zum typus Christi, qui est sol justitiae, im mysterium lunae - der Mond wird mit der Kirche
(ecclesia) gleichgesetzt - ist die geheimnisvolle Verbindung Christi mit seiner Kirche zum
Ausdruck gebracht. In einem Morgenhymnus kehrt mit Christus als Sonne der Gerechtigkeit
das Licht zurück, die Schatten der Nacht weichen, mit ihnen die Verblendung des Geistes,
durch die Sonne des Heils (sol salutis) wird der Tag neu geboren (S. 381): Jam Christe, sol
iustitiae, noctis recedunt tenebrae, nunc mentis eat caecitas, virtutum et lux redeat. O sol
salutis, intimis Jesu, refulge mentibus dum node pulsa gratior, orbi dies renascitur. Sol und
luna gehörten auch zu den römischen Herrscherinsignien, dargestellt z.B. auf Kaisermünzen
(S. 374ff).

30 S. dazu Heinrich Krauss, Das Paradies. Eine kleine Kulturgeschichte, München 2004, um
nur einen Titel zu nennen. Vgl. dazu auch Alois. M. Haas, «<die durch wundersame Inseln

geht..». Gott, der ganz andere in der christlichen Mystik», in: Wege mystischer Gotterfahrung.

Judentum, Christentum und Islam (Schriften des historischen Kollegs. Kolloquien 65),
hg. von Peter Schäfer, München 2006, S. 129-159, hier 129-132.

31 Das Goldene Zeitalter (aetas aurea, regnum aureum, aurea saecula) spielt schon in der Panegyrik
der römischen Kaiserzeit eine Rolle (vgl. z. B. Vergils 4. Ekloge der Bucolica), wo es - zyklisch
gedacht- utopische Züge trägt. Im christlichen Kontext erscheint es im Motiv des Guten Hirten
(David-Christus, die mit dem mythischen Sänger Orpheus verschmelzen) oder im Rahmen der

Weihnachtsgeschichte (Lk 1-2), die im Rückgriff auf die prophetischen Verheissungen des AT
deren Erfüllung und damit den Anbruch einer neuen Zeit signalisiert.



Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht 23

gebracht, um ihn, den novus David, als Verteidiger des rechten Glaubens zu feiern.
Symbolisch verklausuliert wird ihm demnach als Repräsentanten eines neuen
christlichen Reiches attestiert, in der Verbreitung des korrekten Kirchengesangs
(;novus cantus) auf der Basis der lateinischen Schriftkultur und der wiederhergestellten

artes liberales ein neues Goldenes Zeitalter einzuläuten.32

Ein weiterer Kristallisationspunkt für das Kirchen- und Kultverständnis und
deren ästhetischer Ausgestaltung mit ebenso reicher Wirkungsgeschichte bildete
Jakobs Traum von der Himmelsleiter aus dem Alten Testament, auch er beinhaltet
eine visionär geschaute Türe zum Himmel: Auf der Flucht richtet sich Jakob für
die Übernachtung unter freiem Himmel ein Nachtlager, indem er seinen Kopfauf
einen Stein bettet (Gen 28,11). Im Schlaf träumt er von einer Verbindung
zwischen Himmel und Erde in sichtbarer Form einer Leiter oder Treppe, auf der Engel

Gottes auf- und niedersteigen. Am oberen Ende steht JHWH, als «Gott deiner
Väter Abraham und Isaak» stellt er sich ihm vor (V 13-15) und erneuert ihm
gegenüber die Abraham verheissene Landvermehrung und Segnung des zukünftigen
Volkes Israel. Nach der Zeit in der Fremde wird er wohlbehalten zurückkehren.
Im Erwachen bemerkt Jakob die Besonderheit des Ortes, an dem er genächtigt
hat: Es ist nichts weniger als das Tor des Himmels. Am anderen Morgen stellt er
als bleibendes Zeichen den Stein, auf dem er geschlafen hat, auf, begiesst ihn mit
Öl und nennt den Ort «Haus Gottes», Bet-El; dazu legt er ein Gelübde ab, dass,

wenn er wohlbehalten ins Haus seines Vaters zurückkehre, solle der HERR sein
Gott sein und aus dem Stein soll ein Gotteshaus werden (V 18-22).33 Der sein

32 Zur Bedeutung dieser Handschrift und zum Widmungsgedicht vgl. Adrian Mettauer, «Ortho-
kratie und Orthodoxie. Der Dagulf-Psalter als Geschenk Karls des Grossen an Papst Hadrian
I.», in: Buchkultur im Mittelalter. Schrift - Bild - Kommunikation, hg. von Michael Stolz
und Adrian Mettauer, Berlin - New York 2005, S. 41-63. Die aurea regna beziehen sich auf
die erwähnte 4. Ekloge aus Vergils Bucolica, in der die Geburt eines Kindes zugleich ein

neues Zeitalter des Friedens und des Wohlstands einleiten soll und die in der christlichen
Tradition als Ankündigung der Geburt Jesu betrachtet wurde. Der Gedanke des arkadischen
Goldenen Zeitalters wurde besonders in der Renaissance virulent: Der Philosoph Marsilio
Ficino (1433-1499), Platon-Übersetzer und Verfasser der Theologia Platonica, der auch am

ascensus, dem Aufstieg der menschlichen Seele, zum intelligiblen Einen und Schönen
festhielt, zeigt sich in einem Brief vom September 1492 an den Physiker und Astronomen Paul

Middelburg von dessen Gegenwart überzeugt: «Wenn wir diesem Jahrhundert einen Namen
geben müssen, so ist es außer jedem Zweifel ein goldenes Zeitalter, das goldene Begabungen
weit und breit hervorbringt. Dass unsere Zeit von solcher Art ist, wird keiner bezweifeln, der
einen Blick auf die herausragenden Erfindungen unserer Zeit richten will. Dieses unser goldenes

Jahrhundert hat die freien Künste, die schon fast erloschen waren, wieder ins helle Licht
zurückgeführt.» Ficino, Opera omnia I 944. Vgl. Gabriela Wolf, Humanistische Mystik. Am

Beispiel von Ficino, Pico und Castiglione, Norderstedt 2013, S. 13f.
33 Vgl. dazu die Einleitung von Claudia Sticher, «Das <Haus Gottes> in der Heiligen Schrift»,

in: «Das Haus Gottes, das seid ihr selbst». Mittelalterliches und barockes Kirchenverständnis
im Spiegel der Kirchweihe, hg. von Ralf M. W. Stammberger und Claudia Sticher zus. mit
Annekatrin Warnke, Berlin 2006, S. 11-20.



24 Therese Bruggisser-Lanker

Erschrecken bekundende Ausspruch Jakobs, als er des durch göttliche Präsenz

ausgezeichneten Ortes gewahr wurde, erscheint in der Liturgie als Antiphon zum
Introitus des Kirchweihfestes:

Terribilis est locus iste;
hie domus Dei est, etporta caeli;
et vocabitur aula dei. Alleluia, alleluia.
V Quam dilecta tabernacula tua, Domine
virtutum!
Concupiscit, et deficit anima mea in atria
Domini.

Wie ehrfurchtgebietend ist doch dieser Ort! Hier ist
nichts anderes als das Haus Gottes und das Tor des

Himmels und es wird Hof Gottes genannt werden.

[Ps. 83(84), 2-3]: Wie lieblich sind deine Wohnungen,

Herr der Heerscharen.

Meine Seele sehnt sich und schmachtet nach den

Vorhöfen des Herrn.

Der feinsinnig dazu gewählte Psalmausschnitt beschreibt die Sehnsucht des
Beters nach den ewigen Wohnungen des Herrn als Ort der Geborgenheit und
Heimat, und rekurriert in der Fortsetzung auf den Pilgerweg des Menschen durch die
dürren Wüsten des Exils oder durch das «Tal der Tränen» (valle lacrimarum),
wie es die Vulgata übersetzt hatte, das als metaphorisches Tal der Dürre bzw. des

Todes ins Salve regina eingehen sollte.34 Dank Gottes Segen und der von ihm
verliehenen Kraft verwandeln die Menschen es in der Logik des Psalmendichters

quasi zum urzeitlichen Paradies, der prophetischen Utopie des Jesaiabuches, wo
der glühende Sand zum Teich und das durstige Land zu sprudelnden Quellen
werden. «Selig, die in deinem Hause wohnen, sie werden dich immerdar preisen»
(Y 5) - mit diesem Vers wird ein Konnex zum ewigen Gotteslob hergestellt. Das

Bittgebet, das Jakobs Gott JHWH als «Sonne und Schild» anruft, endet mit einer
letzten Seligsprechung: «Selig die Menschen, die auf dich vertrauen.»35

Allein schon dieser Introitus nimmt sehr dezidiert Bezug auf die Göttlichkeit

des sakralen Raums und den in ihm vollzogenen Weiheritus, der durch die
Jakobsvision die Brücke zur Transzendenz und durch den Psalm die Verbindung
zur himmlischen Liturgie erhält, eine Konstellation, wie sie von Notker in seiner

Kirchweihsequenz weitergedacht werden sollte. In geradezu hymnischen
Worten schrieb Suger von Saint-Denis, der mit Dionysius' De hierarchia caele-
stis und der gängigen theologischen Literatur und damit auch der allegorischen
und anagogischen Bibelexegese vertraut war, in De consecratione (um 1145)

34 Der betreffende Text der marianischen Antiphon, die zu bestimmten Zeiten im Stundengebet
am Schluss der Komplet (vielerorts auch am Schluss der Vesper) gesungen wurde und wird,
lautet: Salve, Regina, mater misericordiae; vita, dulcedo et spes nostra, salve. Ad te clama-

mus, exsules filii Evae. Ad te suspiramus, gementes et fientes in hac lacrimarum valle. [...]
Der u.a. auch von Heinrich Schütz vertonte Psalm 83(84) (SWV 29) bildet mit seinen Versen

2, 3 und 5 noch im 19. Jh. die Grundlage des im Zentrum stehenden Chorsatzes (IV) des

Deutschen Requiems von Johannes Brahms, zu dem er die Texte selbst auswählte (UA 1868).
35 Zur Stellung und Interpretation dieses Psalms vgl. Erich Zenger, Psalmen. Auslegungen,

Bd. 3, Freiburg/Basel/Wien 2003 (© 1998) S. 23-31.



Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht 25

zusammenfassend denn auch über die symbolisch vielschichtigen Weihehandlungen,

die in ein Schlussgebet münden:

Die Kirchweihe sei in festlicher Freude so feierlich vollzogen worden, «dass aufgrund des

Zusammenklangs und des Zusammenhalts ihrer Harmonie der wohllautende Gesang eher für
eine Musik der Engel als der Menschen hätte gehalten werden können und sie alle mit Herz
und Mund ausriefen: <Gepriesen sei die Herrlichkeit des Herrn an seinem Ort, gepriesen,
lobenswert und über alles verherrlicht ist dein Name, Herr Jesus Christus, den Gott Vater vor
denen, die deiner teilhaftig sind, mit dem Öl jubelnder Freude zum Hohepriester gesalbt hat.

In der sakramentalen Salbung mit dem hochheiligen Chrisam und im Empfang der allerhei-
ligsten Eucharistie vereinigst du Materielles mit Immateriellem, Leibliches mit Geistlichem,
Menschliches mit Göttlichem in einer einzigen Gestalt, du stellst im Sakrament die Reineren
ihrem Ursprung gemäss neu wieder her, du erneuerst durch diese und derartige sichtbare

Segenszeichen in unsichtbarer Weise die gegenwärtige Kirche und verwandelst sie auf
wunderbare Weise in das himmlische Königreich [,..].»>36

Von ähnlicher Emphase getragen ist noch der Auflührungsbericht zur Weihe des

Florentiner Domes vom 25. März 1436 durch Papst Eugen IV, der diesen Topos
der Vereinigung von himmlischer und irdischer Liturgie aufnimmt und mit der

Wirkungsästhetik der dabei gesungenen und gespielten vierstimmigen Festmotette

von Guillaume Dufay in Verbindung bringt, deren «wohlklingende Stimmen

und erhabene Zusammenklänge bis hinauf zum Himmel (ad celum usque)
ertönten, so dass es den Hörern ohne Zweifel erschien, als vernähmen sie den

göttlichen Gesang und den der Engel (angelici ac divini cantus)».37 In der im
Mittelalter ebenso topisch verwendeten, doch metaphysisch verstandenen Metapher
der «Süsse» (suavitas bzw. dulcedo), die hier hinsichtlich des Zusammenklangs
der unterschiedlichen Stimmen ihre besondere Qualität hervorhebt, suggeriert der
Berichterstatter jene vollkommene Harmonie, die in den einfachen Zahlenproportionen

der quadrivialen Musik enthalten ist, die sich mit dem Aufkommen des

Gestaltungsprinzips der Isorhythmie in die Struktur des Werkes selbst verlagert
hatten. Auf dem Fundament der als Cantus firmi eingesetzten beiden Tenorstimmen,

die auf der ersten Zeile der gregorianischen Introitus-Antiphon Terribilis

36 Andreas Speer/Günther Binding (Hg.), Abt Suger von Saint-Denis. Ausgewählte Schrif¬
ten: Ordinatio, De consecratione, De administratione, Darmstadt 2005 (1. Aufl. 2000),
S. 248-251. In der ausgedehnten Einleitung (S. 14-66) wird Bezug genommen auf die

Forschungsgeschichte bzw. -kontroversen (Panofsky, von Simson) im Zusammenhang mit der

Deutung dieses «Prototyps der Kathedrale» (Sedlmayr) und deren Lichtarchitektur nach

neuplatonisch dionysischen Aufstiegsphilosophemen, die zur kunstgeschichtlichen
Überinterpretation der Geburt eines neuen Stils - der Gotik - dank der Originalität eines
hochmittelalterlichen Renaissance-Abtes führten.

37 Zit. nach Helmut Föller, «Die Kirchweihmotette Nuper rosarumflores von Guillaume Dufay»,
in: «Das Haus Gottes, das seid ihr selbst». Mittelalterliches und barockes Kirchenverständnis
im Spiegel der Kirchweihe, hg. von Ralf M. W. Stammberger und Claudia Sticher zus. mit
Annekatrin Warnke, Berlin 2006 (Erudiri Sapientia. Studien zum Mittelalter und zu seiner

Rezeptionsgeschichte, Bd. VI), S. 473-486, hier S. 474.



26 Therese Bruggisser-Lanker

est locus iste fassen, entfalten die beiden rhythmisch bewegten Oberstimmen den
sich auf die konkrete Weihe beziehenden Text Nuper rosarum flores, der allegorisch

die «winterliche Blume» Maria mit dem anbrechenden Frühling, gemeint:
dem der Wurzel Jesse entsprungenen Trieb (Christus), und somit dem neuen
Gottesreich verknüpft.38 Die Bauweise dieser Motette, die im proportional geregelten
periodischen Wechsel von Cantus-firmus-fandierten und Canfas-firmus-freien
Formabschnitten beruht, die sich - gestützt auf die Verszahl und die Mensuren

- numerisch auf die heilige Siebenzahl zurückführen lassen, wird denn auch mit
den Proportionen des Tempels Salomons in Beziehung gesetzt (6:4:2:3).39 In der
höchst subtilen Faktur dieses Werks des sich souverän gebenden schöpferischen
Komponisten lässt sich das intendierte anagogische Moment zwar durchaus
identifizieren, aus den kanonischen metaphysisch-theologischen Denkmodellen
kristallisieren sich jedoch zunehmend ästhetische Maximen heraus, die für Motette
und Messe einen emanzipierten Kunstcharakter begründen, der sich trotz sakraler
Fundierung auf einem quasi göttlich beglaubigten Choralausschnitt stets stärker
in den Vordergrund schieben wird. Und um den Bogen in die Zukunft zu spannen:
Aus dem neuplatonisch-christlichen Aufstiegsmodell, welches mit der
ethischintellektuellen Selbstvervollkommnung einher ging, wird ein kunsttheoretisch zu
begründender Weg zur seelisch-geistigen Selbst- und Welterkenntnis, die in der

Nobilitierung des Systems der schönen Künste ihren Abschluss finden wird.
Das Gleichnis der Jakobsleiter, die aufs Engste mit dem Aufstiegsdenken

und der Pseudo-Dionysischen Hierarchie-Vorstellung als heiliger Stufenordnung
hin zur Ähnlichkeit und Einswerdung mit der Gottheit verbunden ist,40 verweist

38 Vgl. ebd., S. 479—481, wo der Autor diesen liturgischen Zusammenhang überzeugend
herstellt.

39 Nach 1 Kön 6,2. Die These, wonach die Proportionalität der Musik Dufays mit der Architektur
des Florentiner Doms von Brunelleschi übereinstimmen soll, ist umstritten und kann so auch
kaum gehalten werden, doch scheint der Zusammenhang mit der theologischen Deutung der
salomonischen Tempelarchitektur gerade in Hinsicht auf die Kirchweihe durchaus einsichtig
und lässt sich aus einer genaueren Analyse sogar noch stützen. Vgl. dazu ausführlich Peter

Gülke, Guillaume Du Fay. Musik des 15. Jahrhunderts, Stuttgart - Weimar 2003, S. 194-209.
40 Vgl. Eva-Maria Kaufmann, Jakobs Traum und derAufstieg des Menschen zu Gott. Das Thema

der Himmelsleiter in der bildenden Kunst des Mittelalters, Tübingen - Berlin 2006, S. 24-26,
S. 136ff. Sie unterscheidet drei Aspekte des Aufstiegs: den Aufstieg in der Erkenntnis bzw.
den Wissenschaften, den Aufstieg in den Tugenden und den Aufstieg in der Demut (S. 136).

Die Strukturen der Hierarchie des Dionysius Areopagita (Anf. 6. Jh.) finden sich dargelegt
in De caelesti hierarchia (zu den neun Chören der Engel) und in De ecclessiastica hierachia
(in Bezug auf die Liturgie und die Stände der Kirche), wobei drei Erkenntnisebenen
unterschieden werden: die symbolische, kataphatische bzw. positive (affirmative) und apophatische
oder negative (mystische) Theologie. Der Aufstieg gipfelt in der negativen Theologie, denn

man kann, ja muss zwar Gott positive Eigenschaften zuschreiben, doch liegt in den verneinenden

Aussagen eine höherer Wahrheit, da er als die Allursache weder sagbar noch denkbar ist.

Der dreifaltige Gott als der Urgrund des Seins, der alles Sein und Erkennen übersteigt und der
«das Dunkel zu seiner Hülle» [Ps 18(17), 12] gemacht hat, zeigt sich allein denen unverhüllt,



Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht 27

auf einen universalen, übergeschichtlichen Archetyp der Raumerfahrung des

religiösen Menschen, der in verschiedensten Kulturen phänomenologisch zu fassen

ist, auch wenn die mythischen und rituellen Ausdrucksformen verschieden
sind. Es geht um die Urerfahrung von Kontingenz, wie sie der Religionswissenschaftler

Mircea Eliade beschrieben hat: Allein schon der Anblick des Himmels
und seiner unendlichen Höhe und Ausdehnung, die ohne Struktur und Orientierung

ist, erregt im Betrachter angesichts seiner eigenen Kleinheit ein urtümliches
religiöses Bewusstsein. Dieses religiöse Bedürfnis drückt letztlich einen unstillbaren

ontologischen Durst aus, ausgelöst vom Schrecken vor dem Chaos, das die
bewohnte Welt umgibt, und das dem Schrecken vor dem Nichts entspricht. «Der
religiöse Mensch empfindet ein tiefes Heimweh nach der <göttlichen Welt>, nach
einem Haus, das dem <Haus der Götter) gleicht, so wie es später die Tempel und
Heiligtümer taten. In diesem religiösen Heimweh drückt sich der Wunsch aus, in
einem Kosmos zu leben, der rein und heilig ist, so wie er es im Anfang war, als er
aus den Händen des Schöpfers hervorging.» Mit dem Einbruch des Heiligen, wie
es von Jakob traumhaft erfahren wurde, wird jedoch nicht nur ein fester Punkt in
die strukturlose Unbestimmtheit des ihn umgebenden profanen Raums, ein
«Zentrum» in das «Chaos» gesetzt, er bewirkt auch die Durchbrechung der Ebenen,
stellt die Verbindung zwischen ihnen her. «Die Theophanie heiligt einen Ort eben

dadurch, dass sie ihn nach oben <offen> macht, ihn in Verbindung setzt mit dem
Himmel, als paradoxen Punkt des Übergangs von einer Seinsweise in die andere.»

Im rituellen Aufruf dieses wundersamen Ereignisses, das in in illo tempore,
jener heiligen Zeit stattgefunden hat, wird das primordiale Geschehen wiederholt.
«Jedes religiöse Fest, jede liturgische Zeit ist die Reaktualisierung eines sakralen

Ereignisses, das in einer mythischen Vergangenheit, <zu Anbeginn) stattgefunden
hat. Die religiöse Teilnahme an einem Fest impliziert das Heraustreten aus der
{gewöhnlichem Zeitdauer und die Wiedereinfügung in die mythische Zeit, die
in diesem Fest reaktualisiert wird.»41 Heiliger Ort und Heilige Zeit sind deshalb

gleichsam komplementär: Im Ein- bzw. Ausgrenzen von sakralen Bezirken, in
denen man in die ontologisch reale Zeit eintritt, in der rituellen Konsekration
(in der Bibel vorgegeben durch Jakobs Ölung des Steins) und in der Übernahme

der göttlichen, transzendenten Normen werden Welt und Gemeinschaft erst

«die den Gesamtbereich des Unreinen wie des Reinen durchqueren, über die Gipfel aller
Heiligung hinaus emporsteigen und die göttlichen Lichter, himmlischen Klänge und Worte
allesamt im Rücken lassen und in das Dunkel eintauchen, in welchem, nach dem Zeugnis der

WORTE, der in Wahrheit wohnt, der über alles erhaben ist.» Vgl. Pseudo-Dionysius Areo-
pagita, Über die mystische Theologie, An Timotheus, in: Mystische Theologie und Briefe.

Eingeleitet, übers, und mit Anm. versehen von Martin Ritter, Stuttgart 1994, S. 74-75. Zu den

vielfältigen Aspekten der Himmelsleiter vgl. auch Christian Heck, L'échelle céleste dans l'art
du Moyen Âge. Une histoire de la quête du ciel, Paris 1997.

41 Mircea Eliade, Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiösen, Frankfurt a.M. 1998

(©1984), ZitateS. 27 und 63.



28 Therese Bruggisser-Lanker

geschaffen, was bei jedem Kirchenbau und seiner Weihe stets wieder erneuert
und im Ritus gefeiert wird. Nach Eliade wird erst damit «Weltgründung ermöglicht,

erst hier enthüllt sich das Reale, gelangt die Welt zur Existenz».42

Dies geschah in der Weihnachtsnacht, wenn des biblischen Ursprungsgeschehens

«in jener Zeit» (in illo tempore) gedacht und der Umstand gefeiert wird,
dass mit Christus der inkarnierte Gott in die Welt eingetreten ist: Der göttliche
Logos, durch den alles geworden ist, «wurde Fleisch (et verbum caro factum est)
und wohnte unter uns, und wir schauten seine Herrlichkeit, eine Herrlichkeit, wie
sie ein Einziggeborener vom Vater hat, voller Gnade und Wahrheit» (Joh 1,14).
Mundus volens adventu suo piissimo consecrare, heisst es denn auch im Römischen

Martyrologium zu diesem bedeutsamen liturgischen Moment der Ankunft
Christi, intendiert ist nichts weniger als die Konsekration der Welt.43 Die Kirche
(ecclesia) nach Art des Tempels war dementsprechend einerseits Wohnstätte Gottes,

andererseits aber auch Versammlungsstätte der Gemeinde; hierin liegt eine
Dichotomie des spezifisch christlichen Kirchenbegriffs, der sich anfänglich auf
eine metaphorische Fundierung der Glaubensgemeinschaft bezog. Sie kommt
im ekklesiologischen Modell des Paulus zum Ausdruck, der zur Gründung der
christlichen Gemeinde eine Architekturallegorie heranzieht: «Ich habe wie ein

guter Baumeister den Grund gelegt, ein anderer baut darauf weiter [...]. Denn
einen anderen Grund kann niemand legen als der, der gelegt ist: Jesus Christus»
(1 Kor 3,10-11). Christen verstanden sich selbst als Tempel Gottes.44 Dennoch
hielt Hugo von St. Victor, dem wir neben einer Sakramentenlehre45 und einem

42 Ebd., S. 58. Was bei Eliades faszinierenden Einsichten manchmal nicht sehr deutlich wird, ist
die historische Kontextualisierung im Einzelnen. Im Christentum als Buchreligion wird auf
Symbolismen des Judentums aufgebaut, was oft zu eigentlich zweistufigen Deutungsmustern
führt. Im Judentum machte David Jerusalem zum religiösen und politischen Mittelpunkt des

Königreichs Israel, indem er die Bundeslade dorthin überführte, während Salomo tatsächlich
auf dem Tempelberg das erste jüdische Heiligtum nach dem göttlichem Bauplan Davids
erbauen Hess. Bereits in jüdischer Vorstellung gab es aber auch eine seit Ewigkeit im Paradies

situierte, künftige Stadt, welche von den frühen Christengemeinden auf das himmlische
Jerusalem übertragen wurde. Nach christlicher Vorstellung soll die Basilika oder Kathedrale ein

Abbild des in der neutestamentlichen Johannesapokalypse geweissagten Neuen Jerusalems

sein, auf das auch das Paradies reproduziert wird.
43 Zit. nach Hanns-Peter Neuheuser, «Mundum consecrare. Die Kirchweihliturgie als Spiegel

mittelalterlicher Raumwahrnehmung und Weltaneignung», in: Virtuelle Räume. Raumwahrnehmung

und Raumvorstellung im Mittelalter. Akten des 10. Symposiums des Mediävistenverbandes,

Krems, 24.-26. März 2003, hg. von Elisabeth Vavra, Berlin 2005, S. 260-279,
hier: S. 279.

44 Ebd., S. 262f.
45 Vgl. dazu ders., «Ritus und Theologie der Kirchweihe bei Hugo von St. Victor», in: «Das

Haus Gottes, das seid ihr selbst». Mittelalterliches und barockes Kirchenverständnis im Spiegel

der Kirchweihe, hg. von RalfM. W. Stammberger und Claudia Sticher zus. mit Annekatrin
Warnke, Berlin 2006 (Erudiri Sapientia. Studien zum Mittelalter und zu seiner Rezeptionsgeschichte,

Bd. VI), S. 251-292.



Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht 29

Dionysius-Kommentar mit dem Didascalicon auch die wichtigste Wissenschaftssystematik

der Frühscholastik verdanken, die Kirchweihe für unentbehrlich, da

hierdurch ein Gebäude geheiligt wird, das den künftigen Sakralfeiern «Raum
verschafft», das hiess, es ging ihm um einen realen Entfaltungsraum, der die
rituellen Verrichtungen ermöglichte: zum Durchschreiten bei Prozessionen, zum
Vollzug der Gesten und Gebärden, von Lesungen und Gesängen, die im
Gotteshaus widerhallten.46 Durch die sakramental verstandene Kirchweihe wird ein
Raum der Reinheit und Erhabenheit geschaffen, in dem in der Memoria der
Heilsgeschichte die heilsrelevanten Botschaften durch die ästhetische Ausgestaltung
des Kirchenraumes wie des Ritus für jeden einzelnen Gläubigen vergegenwärtigt

werden: in Architektur, Malerei und Musik. Kraft ihrer durchscheinenden

intelligiblen Schönheit erregten diese bedeutungstragenden Kunstformen fraglos
Wohlgefallen, als nicht-sprachlich verfasste, affektbewegende Medien dienten sie

jedoch in erster Linie dazu, Heiliges in Erinnerung zu rufen, den Geist für den
Glauben zu entflammen und in der compassio - dem Mitleiden in der Vergegenwärtigung

der Passion Jesu - sich den Heilsweg zum ewigen Leben meditativ vor
Augen zu führen.47 Ästhetisches Einfühlungsvermögen und religiöse Ergriffenheit

mussten sich nicht notwendig ausschliessen, auch die Artefakte der Kunst
wurden als Manifestationen des Göttlichen angesehen.

Die Symbolik der Himmelsleiter für den Aufstieg des Menschen zu Gott hat

vor allem die bildende Kunst beflügelt als ein imaginatives Bildschema, um das

Unsichtbare sichtbar zu machen. Hugo von St. Victor verbindet diesen Aufstiegsweg

des Einzelnen mit einer Gesamtschau der Heilsgeschichte und des Kosmos:
exitus und reditus, der Ausgang der Geschöpfe aus Gott und ihre Rückkehr zu
ihm, vereinigen sich zu einer Kreisbewegung, die sich von der Mitte aus entfaltet
und wieder zu ihr zurückkehrt, Ewigkeit und Zeitlichkeit umgreifend. Das
gemalte Bild in seinen Farben, Formen und Gestalten, welche das Auge erfreuen,
ist sinnlicher Ausgangspunkt jener inneren Erhebung, die zu einer Umformung
der Seele des Betrachters, ihrer Erneuerung hin zu Weisheit und Tugend führt.
Hugos im Geistigen strukturierte «Zusammenschau» verweist auf die höchste
Form der Erkenntnis, die Weisheit Gottes, «der in seiner Erkenntnis alles zumal
begreift» (Thomas von Aquin).48 Damit das Äußerliche zur formvollendenden

46 Neuheuser, «Mundum consecrare» (Anm. 43), S. 265.
47 Vgl. dazu vor allem die Aufsätze von Gabriela Signori und Jens Rüffer in diesem Band. Für

die im Quadrivium beheimatete Musik, die als Trägerin der heiligen Bibelworte auch an der
Rhetorik Anteil hatte und aufgrund ihrer Zahlhaftigkeit selbst symbolische Verweiskraft be-

sass, ist diese Frage insbesondere für die Kunstpolyphonie des 15. Jhs. noch weiter zu
differenzieren, wie es Wolfgang Fuhrmann in seinem Aufsatz unten vornimmt.

48 Vgl. Kaufmann, Jakobs Traum (Anm. 40), S. 196-197. Johannes Tauler dagegen wies mit
seiner Auffassung der Bildlosigkeit von aussen eindringende Bilder und Vorstellungen zur
Erkenntnis Gottes in der unio mystica zurück, da der Mensch erst durch die Abwendung vom
Immanenten und dessen bis in den inneren Bereich wirkenden Bildern auf den Grund seiner



30 Therese Bruggisser-Lanker

Glückseligkeit der Seele beitragen kann, vermitteln besonders die beiden Sinne
des Sehens und des Hörens der Seele die Vorstellungen des Wahrnehmbaren. Die
Schönheit des Gesehenen und die Süße des Gehörten erwecken im Geist wunderbare

Affekte, die demjenigen, was den Geist von außen berührt, entsprechen. Eine
auf diese Weise sinnlich vermittelte Lieblichkeit (dulcedo) und Freude kann ihn
an unsichtbare Güter erinnern und auf Grund ihrer Ähnlichkeit eine Sehnsucht
nach ihnen erwecken. Denn - so der Viktoriner - der Anschein der sichtbaren
Dinge ist so viel wie eine Art Adern, durch welche die unsichtbare Schönheit

- sich offenbarend - zu uns strömt.49 Nach Hugo soll sie in ihrer anagogischen
Funktion, als ein Hinweis auf die absolute Schönheit des Schöpfers verstanden
werden.50 Der Mensch mit seiner vernunftbegabten (und als geistiger Essenz den

Engeln gleiche) Seele ist aufgerufen, durch seine Liebeszuwendung zu seinem

Schöpfer sein esse im pulchrum und beatum esse zu vollenden. Die ontologische
Vollendung des Menschen in der Zeit, das heißt seine geschichtliche Konstitution,

verbunden mit dem Gedanken einer sukzessiven Gestaltung des Universums
de esse adpulchrum esse, kann nicht nur die sittlich-asketische Kultivierung der

eigenen Seele, sondern auch die wissenschaftlich-technische Sorge um die mundi
machina motivieren.51

Hugo von St. Victor (+1141) wird eine ausgewogene Verbindung von
Vernunft und Glaube, von Mystik und Dialektik nachgesagt. Sein im Didascalicon
niedergelegter Wissenschaftsbegriff, worunter er im wortwörtlichen Sinne «die
Gesamtheit des zum Lernen Gehörigen» begreift,52 zeugt von einer vertieften
Reflexion und Vergeistigung, die das 12. Jahrhundert aus der Rückschau als Zeitalter

der Differenzierung aller Lebens- und Denkformen durch Prozesse der

Individualisierung wie der Pluralisierung erscheinen lassen, ein Vorgang, der auch

Seele gelange, der eins ist mit der über allen Sinnenkräften stehenden Ebenbildlichkeit Gottes.

Vgl. dazu u.a. Richard F. Fasching, «aber so sol man die bilder schiere lossen farn. Zum
Konzept der <Bildlosigkeit> bei Johannes Tauler», in: Die Predigt im Mittelalter zwischen
Mündlichkeit und Schriftlichkeit, hg. von René Wetzel und Fabrice Flückiger, Zürich 2010,
S. 397^109.

49 Zit. nach Lenka Karflkovä, «De esse ad pulchrum esse». Schönheit in der Theologie Hugos
von St. Viktor (Bibliotheca Victorina VIII), Turnhout 1998, S. 397: Omnis jucunditas, om-
nis suavitas, omnis pulchritudo rerum conditarum afßcere cor humanum potest; satiare non

potest, nisi sola ilia dulcedo ad quam factum est. Nam species rerum visibilium quasi venae
tantummodo quaedam sunt, per quas invisibilis pulchritudo se manifestans ad nos usque émanât.

Wie das Folgende nach Flugos Commentatorium in Hierarchiam coelestem S. Dionysii
Areopagitae libri X, PL 175, 923-1154.

50 Ebd., S. 398: Erga ista omnia quae foris videantur adprovocandum affectum humanum, non
ad satiendum facta sunt, ut ab eis excitatus surgat et ea auctus transcendat. Zum ganzen
Komplex der anagogischen Ästhetik s. S. 395-398.

51 Ebd., S. 382-387 und 80f.
52 Hugo von St. Victor, Didascalicon - De studio legendi. Studienbuch, übersetzt und eingelei¬

tet. von Thilos Offergeld (Fontes Christiani, Bd. 27), Freiburg etc. 1997.



Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht 31

schon als «Beginn der Moderne» angesprochen wurde.53 Dies betrifft in besonderem

Masse die Künste (artes liberales), vornehmlich die Aufnahme der artes
mechanicae und damit der Architektur in die Enzyklopädie der Wissenschaften,
die der restauratio hominis dienen.54 Untergeordnet sind sie alle der Philosophie,
die von den «Liebhabern der Weisheit» (amatores sapientiae) betrieben wird,
welche die nur schwer zu erfassende verborgene Wahrheit zu ergründen suchen:
«<Das höchste Trostmittel im Leben) ist also das Streben nach Weisheit; wer sie

findet, ist glücklich, und wer sie besitzt, der ist selig.» (Summum igitur in vita
solamen [Boethius] est Studium sapientiae, quam qui invenitfelix est, et qui pos-
sidet beatus.)55 Theologie, die Rede über die göttlichen Dinge, ist für Hugo (mit
Isidor), «wenn wir, gleich unter welchem Aspekt, die unaussprechliche Natur
Gottes oder die geistigen Wesen auf tiefgründige Weise erörtern».56 Die
göttliche Weisheit (divina sapientia) jedoch wird durch das Studium der Heiligen
Schrift (divina scriptura) erkannt, der über der «Stimme der Menschen» (d.h.
Philosophen) stehenden Rede Gottes (vox Dei); deren dreifache Bedeutung (d.h.
deren historischer, allegorischer oder tropologischer Sinn) an einzelnen Stellen
nachzuweisen bereite hingegen erfahrungsgemäss grosse Schwierigkeiten.57 Und

53 Allerdings mit Blick aufBernhard von Clairvaux, vgl. Dieter R. Bauer / Gotthard Fuchs (Hg.),
Bernhard von Clairvaux und der Beginn der Moderne, Innsbruck-Wien 1996, besonders die

Einführungen der Herausgeber und von Peter Dinzelbauer, S. 5-53.
54 Hugo, Didascalicon, 2, 1. Die Architektur wird (im Gegensatz zu den bildenden Künsten)

explizit genannt, wo Hugo die Unterscheidungskriterien zwischen Wissenschaftsdisiziplin
(disciplina) und Kunst (ars) definiert: Ars dici potest scientia, quae «artis praeceptis regu-
lisque consistit» [Isidor], ut est in scriptura, «disciplina, quae dicitur plena» [Isidor], ut
est in doctrina. Und dann: «Weiterhin kann das <Kunst> (ars) genannt werden, was sich in
der zugrunde gelegten Materie realisiert und in praktischer Ausführung entfaltet, wie zum
Beispiel die Architektur» (S. 156/157). Gleich in Buch 1, 1 verweist er auf seine Intention:
Der Geist, betäubt von körperlichen Leidenschaften und von sich selbst abgelenkt durch die
Gestalten des Sinnenhaften, habe vergessen, was er einmal war. Durch das Studium würden
wir wiederhergestellt, so dass wir unsere eigentliche Natur erkennen (S. 116/117). Von einer

eigentlichen Theorie der Kunst kann allerdings nicht gesprochen werden, vgl. dazu Nicola
Senger, «Der Ort der <Kunst> im Wissenschaftssystem des Hugo von St. Victor», in:
Mittelalterliches Kunsterleben nach Quellen des 11. bis 13. Jahrhunderts, hg. von Günther Binding
und Andreas Speer, Stuttgart-Bad Cannstatt 1994, S. 53-75.

55 Hugo, Didascalicon 1, 1, 11-13 (Anm. 52), S. 116/117. Omnium expetendorum prima est

sapientia - Als Ursprung der Wissenschaften sieht er gleich zu Beginn des 1. Buches (De
origine artium) das Streben nach Weisheit (sapientia), in der die Form des vollkommenen
Guten existiert. Sie erleuchtet den Menschen, so dass er sich selbst erkennen kann. Auf
dem Dreifuss des Apollon stehe geschrieben, so der auch für seine Zeit und die platonisch-
augustinische Denkrichtung bezeichnende Hinweis: Gnothi seauton das heisst, «erkenne
dich selbst» (S. 110/111).

56 Hugo, Didascalicon 2, 2, S. 158/159.
57 Hugo, Didascalicon 5, 3, S. 322/323. Den Unterschied macht er am flüchtigen Wort (der Phi¬

losophen) bzw. an der «Idee des Geistes» (ratio mentis) fest, die ein Abbild der göttlichen Idee
sei (res divinae rationis est simulacrum): «Die göttliche Weisheit, welche der Vater aus seinem



32 Therese Bruggisser-Lanker

in diesem Zusammenhang bringt er für die Bibel unvermutet die musikalische
Metapher einer Kithara ins Spiel, die das Zusammenwirken der einzelnen vom
Künstler (artifex) gespielten Saiten über dem mitschwingenden Resonanzraum
des Holzes als Vergleich dazu zur Sprache bringt, dass die wunderbare Einheit
der göttlichen Aussagen mit eben diesem süssen Klang an die Ohren der Hörer
dringe:

Daher ist die gesamte Heilige Schrift in wunderbarer Weise durch Gottes Weisheit in ihren
einzelnen Teilen so passend angeordnet worden, dass alles, was in ihr enthalten ist, entweder
nach Art der Saiten in der Süsse des spirituellen Sinns ertönt oder aber die hier und da in
den Verlauf der geschichtlichen Darstellung und in die Beständigkeit des Buchstabens
eingestreuten geheimnisvollen Aussprüche festhält, sie gewissermassen zu einem Ganzen zusam-
menfasst und so nach Art des gewölbten Holzes die darüber gespannten Saiten miteinander

verbindet, ihren Klang in sich aufnimmt und ihn unseren Ohren noch wohlklingender wiedergibt,

einen Klang, den dann nicht nur die Saite erzeugt hat, sondern den auch das Holz je nach

der Form seines Baues mitgebildet hat.58

Organische Einheit in harmonischer Schönheit - damit liesse sich nicht nur das

Verständnis der verschiedenen Deutungsebenen in der Exegese der Bibel
umschreiben, als Sinngebungsstrategie menschlichen Bewusstseins und Weltzugangs
bestimmten diese religiös-metaphysischen Paradigmen in der neuplatonisch-
augustinischen Tradition über Jahrhunderte auch das Denken über und in den

Künsten, die gleichsam zum Resonanz- oder Erfahrungsraum menschlicher
Erkenntnis wurden. Schönheit war jedoch mehr als ein anthropologisches Phänomen,

solange die sinnlich erfassbare Schönheit (aisthesis) ihre Legitimierung aus

der Transzendenz bezog, durch deren Erfahrung das Subjekt selbst eine Trans-

zendierung erfuhr. Im Mittelalter lag die höchste Form der Erkenntnis jenseits
der Materialität und der künstlerischen Gestaltung des Kunstwerks, jenseits aber

auch des philosophischen Begriffs. Viel eher wäre von einer Schönheitstheologie

zu sprechen, da es eine philosophische Disziplin «Ästhetik» als Lehre des

Schönen noch nicht gab, und die Künste weit davon entfernt waren, autonom zu

Herzen hervorströmen liess, wird, obwohl in sich selbst unsichtbar, durch die Geschöpfe und
in den Geschöpfen erkannt. Hieraus ergibt sich eindeutig, welch tiefe Deutung in den heiligen
Schriften zu suchen ist, wo wir durch das Wort zum Verständnis (ad intelligentiam) gelangen,
durch das Verständnis zum Ding (ad rem), durch das Ding zur Idee (ad rationem) und durch
die Idee zur Wahrheit (ad veritatem).»

58 Hugo, Didascalicon 5,2, S. 318-321. Unde modo mirabilis omnis divina scriptum itaper Dei
sapienliam convenienter suis partibus aptata est atque disposita, ut quidquid in ea continetur
aut vice chordarum spiritualis intelligentiae suavitatem personet, aut per historiae Seriem et

litterae soliditatem mysteriorum dicta sparsim posita continens, et quasi in unum connectens,
ad modum ligni concavi super extensas chordas simul copulet, earumque sonum recipiens in

se, dulciorem auribus referat, quem non solum chorda edidit, sed et lignum modulo corporis
suiformavit.



Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht 33

sein.59 Gleichwohl wäre ohne diese mittelalterlichen Voraussetzungen der
Kunstbegriff des 18. und frühen 19. Jahrhunderts nicht denkbar, nach dem seit dem

Aufklärungsdiskurs der Kunst selbst Offenbarungsqualitäten zugesprochen wurden,

was vermittels der Kategorie des Erhabenen geschah. Topoi des Erhabenen -
die numinose Aura des gleichzeitig Schauervollen und Wunderbaren als des ganz
Anderen, das eigentümliche Ergriffen- und Erhobensein der Seele, jenes nicht
mehr begrifflich einzuholende Surplus des Kunstschönen, welches auf die letzte

absolute, nur dem Intelligiblen zugängliche Schönheit als Glanz des Wahren
verweist - sollten sich verabsolutieren, um in der Sakralisierung der Kunst diese
selbst zum Gegenstand und Ort sinnstiftender Andacht zu machen.

Das Verlangen nach entgrenzenden spirituellen Einsichten, nach Trost und

Erlösung, aber auch die Sehnsucht nach vollendeter Schönheit und Harmonie
blieben ungebrochen, auch wenn Ästhetiken des Hässlichen, nicht mehr gebändigt

durch ethisch-religiöse Normen, längst die idealistische Metaphysik der
Schönheit abgelöst haben. Vielleicht lässt sich damit ein Bogen zurück zu den

zeitkritischen, doch wegen ihres ironischen Hintersinns mithin prophetisch
anmutenden Allegorien des Martianus Capella schlagen, bei dem am Schluss seiner

Abhandlung in einer eigentlichen Apotheose die selbst dem Einfluss der grossen
Götter überlegene Harmonia auftritt. Sie erscheint strahlend und begleitet vom
überwältigenden «Einklang» lieblichsten Flöten- und Saitenspiels als die nach
zahlreichen Jahrhunderten wiedergefundene Tochter, die sich unwiderruflich von
der Erde und ihren verfallenen Bildungsstätten zurückgezogen hat. Er sagt von
ihr, sie mache nun den Himmel froh mit ihren Melodien und Takten, «Abscheu
empfindend vor der Trägheit erdentstammter Blödigkeit, die das sterbliche Wesen,

unbelehrbar in den Dingen der Musik, ohn' Ende nur vermehrt».60

Parodistisch eingekleidetes Eingeständnis des utopischen Charakters
vollkommener Harmonie oder dezente Anspielung auf Phasen der Kulturblüte und
des Kulturzerfalls, die den Lauf der Menschheitsgeschichte begleiten? Wir können

es nur erahnen.

59 Zum Begriff der Schönheitstheologie vgl. neuerdings Vittorio Hösle in seinem programma¬
tischen Essay unter dem Titel Zur Geschichte der Ästhetik und Poetik (Schwabe reflexe 28),
Basel, 2013, zum Mittelalter S. 25-29.

60 Martianus Capella, Die Hochzeit der Philologia mit Merkur (zit. nach Zekl, Anm. 2), 9. Buch,
S. 301 [Zitat]-309. Im Original {De nuptiis Philologiae et Mercurii): Haec quippe etsuperum
curas prae cunctis poteritpermulcere aethera cantibus numerisque laetificans et nostra tantummo-
do cupit celebrare palatia exosa terrigenae stoliditatis ignaviam, quam melicorum indocilis äuget
sinefine mortalitas. Vgl. Martianus Capella, De nuptiis philologiae et Mercurii, Liber IX (899),
Bibliotheca Augustana, <http://www.hs-augsburg.de/~harsch/saecp05.html>. Danach zählt sie

alle ihre Verdiente auf, die de facto eine Musiktheorie beinhalten. Harmonia steht hier auch für
die kultische und zivilisierende Kraft der Musik, umfasst also viel mehr als nur die Klangkunst.




	Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht

