Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 56 (2014)

Artikel: Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und
Ewigkeitssehnsucht

Autor: Bruggisser-Lanker, Therese

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858683

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858683
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THERESE BRUGGISSER-LLANKER

Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche,
Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht

Zur Einfiihrung

Die Rede vom Himmel, wie sie die mittelalterlichen Imaginationen und Spe-
kulationen inspirierte, beruft sich auf verschiedenste biblische Erwihnungen,
in erster Linie aber auf den Schopfungsbericht gleich zu Beginn der Heiligen
Schrift als dem einen grossen Ursprungsmythos, ohne den das eigene Dasein
nicht zu begreifen war. In principio creavit Deus caelum et terram — «Im Anfang
schuf Gott Himmel und Erde.» (Gen 1,1) Himmel und Erde sind beide Teil der
gesamten Schopfung, die nach diesem Bekenntnis durch Gott gestiftet ist und in
die Christus — so die Erweiterung im Neuen Testament — als Sohn Gottes hinein-
genommen ist: «Er ist das Ebenbild des unsichtbaren Gottes, der Erstgeborene
vor aller Schépfung. Denn in ihm ist alles geschaffen, was im Himmel und auf
Erden ist, das Sichtbare und das Unsichtbare, es seien Throne oder Herrschaften
oder Méchte oder Gewalten [Engel verschiedener Hierarchiestufen]; es ist alles
durch ihn und zu ihm geschaffen. Und er ist vor allem, und es besteht alles in
ihm. Und er ist das Haupt des Leibes, ndmlich der Gemeinde. Er ist der Anfang,
der Erstgeborene von den Toten, damit er in allem der Erste sei. Denn es hat Gott
wohlgefallen, dass in ihm alle Fiille wohnen sollte und er durch ihn alles mit sich
versohnte, es sei auf Erden oder im Himmel, indem er Frieden machte durch sein
Blut am Kreuz.» (Kol 1,15-20) Durch Christus, inkarniert als Sohn Gottes, sind
Erde und Himmel gleichsam transparent geworden. In seiner Nachfolge winkt
den Gldubigen das ewige Leben, indem ihre Seelen in unsterbliche, engelsgleiche
Wesen verwandelt werden, die im jenseitigen, vom Diesseits getrennten, immer
auch wie ausgestalteten «Himmel» als dem Ort der Auferstehung leben.'

1 Dazu in aller Kiirze Wendelin Knoch, ««Der Himmel> — ein bergender <Raum» fiir die Ewig-
keit? Theologische Anmerkungen zu einem kontrovers diskutierten Thema», in: Imagindre
Rdume. Sektion B des internationalen Kongresses «Virtuelle Réume. Raumwahrnehmung
und Raumvorstellung im Mittelalter», Krems an der Donau, 24.—-26. Mirz 2003, hg. von Eli-
sabeth Vavra, Wien 2007 (Veréffentlichungen des Instituts fiir Realienkunde des Mittelalters
und der friihen Neuzeit, Nr. 19; Sitzungsberichte Osterreich. Akademie der Wissenschaften,
Phil.-hist.-Klasse, Bd. 758), S. 17-32. Ausfiihrlicher Bernhard Lang, Himmel und Hélle. Jen-
seitsglaube von der Antike bis heute, Miinchen 2003.



10 Therese Bruggisser-Lanker

Auf diesem Glaubensfundament griinden die vielfdltig ausdifferenzierten
Himmelsvorstellungen, die in der visio beatifica, der Schau Gottes in der ewi-
gen Freude geistigen Lichts und himmlischer Harmonie, kulminieren. Welche
Wege dorthin fiihren, das wird in Theologie, Philosophie, Kunst und Wissen-
schaft konkretisiert; hierin er6ffnet sich ein schier unermessliches Feld kulturel-
ler Praktiken, deren mannigfache Ausfaltung ohne diesen Hintergrund nicht zu
verstehen wire. Sie fithrten zu geistigen und kiinstlerischen Hochstleistungen,
welche die Entwicklung einer genuin europdischen Kultur erst ermdéglichten. Die
aus der Antike iiberkommenen Artes liberales spielten dabei eine nicht gerin-
ge Rolle, da bei deren Aneignung — wie in anderen Bereichen auch — zumeist
eine interpretatio christiana vorgenommen wurde. Weisheitsstreben auf der
Basis des klassischen Bildungskanons und Gottessuche nach biblischen Vorga-
ben gingen dabei eine eigentiimliche Symbiose ein. So zum Beispiel bei Notker
III. Labeo bzw. Teutonicus (T 1022) von St. Gallen, der die Artes in seiner ersten
Martian-Ubersetzung ins Althochdeutsche im Hinblick auf ihre Ubernahme in
die klosterliche Ausbildung mit dem christlichen Ideal legitimiert: Es sind wie
in De nuptiis Philologiae et Mercurii die freien Kiinste, die zum Himmel ge-
leiten (ze himele léitén), auch sie 6ffnen dem Menschen den Himmel, wie er
es der Muse Thalia in den Mund legt.? In ihrem Brautlied preist sie an dieser
Stelle schon bei Martianus Capella das gottliche Paar Merkur und Philologia
fiir ihre den Himmel erschliessende Heiligung der Kiinste und damit der Musen.
Die Himmelfahrt der jungen Frau Philologia und ihrer Sénftentrager zundchst
zum Sonnenkreis — der Quelle aller Lichter der Welt und Sitz des Musenfiihrers
Phoebus Apollon auf seinem Sonnenwagen — hinauf in den Glanz und das Licht
des erhabenen und allméchtigen Gotter-Schopfers Jupiter erfolgt iber Halb- und
Ganztonstufen zum Oktavklang, bis alles, was sie durchmassen, in der Vollen-
dung absoluter Harmonie zusammenstimmte.’ In dieser wunderbaren Metapher
des stufenweisen Aufstiegs durch den klingenden Kosmos kommt sie denn auch
in den unermesslichen Lichtfeldern und Friihlingswiesen zur himmlischen Ruhe,

2 Vgl. Michael Stolz, Artes-liberales-Zyklen. Formationen des Wissens im Mittelalter, 2 Bde.,
Tibingen/Basel 2004, Bd. 1, S. 131, bzw. Martianus Capella, Die Hochzeit der Philologia mit
Merkur (De nuptiis Philologiae et Mercurii), libersetzt, mit einer Einleitung, Inhaltsiibersicht
und Anmerkungen versehen von Giinter Zekl, Wiirzburg 2005, Buch 2 (126), S. 75. Martianus
Capella behandelt in seinem Kompendium De nuptiis Philologiae et Mercurii (5. Jh.) Artes-
Wissen im Gewand einer mythisch-allegorischen fabula, die der Autor auch mit Elementen
der Satire verband. Die beiden einleitenden Biicher erzdhlen von der Brautwahl, den Zu-
ristungen und der im Himmel vonstattengehenden Hochzeit zwischen dem Gott Merkur (Gott
der Beredsamkeit, der géttlichen Vernunft und Kulturbringer) und dem dadurch unsterblich
werdenden Middchen Philologia (als die Vernunft liebende Personifikation der wissenschaft-
lichen Bildung und des Weisheitsstrebens), die als Brautgabe die Sieben freien Kiinste zum
Geschenk erhilt. Diese dienten Notkers Meinung nach allerdings nur als Propadeutika zu den
theologischen Studien.

3 Ebd., Buch 2 (169-199), S. 82-86.



Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht 11

im Einklang aller Sphéren- und Himmelskldnge der personifizierten Harmonia
im antiken Goétterhimmel ist ihr Ziel erreicht.? Insofern ist hier aus urspriinglich
platonischen und neuplatonischen Quellen vorgebildet, was auch im christlichen
Verstdndnis Ziel- und Endpunkt des menschlichen Heilsweges darstellte. Zen-
trum himmlischer Visualisierung und ihrer irdischen Realisierung war und blieb
im Mittelalter jedoch die Kirche als heiliger Ort wie als Imagination und — in ihr
einbegriffen — der christliche Ritus als Kommunikation mit dem Goéttlichen, wie
es bereits in frithen christlichen Texten zum Ausdruck gebracht wird.

Schon gut hundert Jahre vor Notker dem Deutschen — der ersten und gleich-
zeitig grossten Bliitezeit des Skriptoriums und der freien Kiinste — wirkte im Klo-
ster St. Gallen einer seiner Namensvettern, Notker 1. Balbulus oder der Dichter
genannt (T 912), selbst Lehrer und Gelehrter, Schreiber und Bibliothekar, qui
composuit sequentias, wie es als Nachtrag im Nekrolog festgehalten ist. Unge-
fahr zeitgleich mit den ersten schriftlichen Zeugnissen musikalischer Notation in
den gregorianischen Handschriften fiir die Liturgie schuf er im Liber hymnorum
zu den wichtigen kirchlichen Festen Sequenzen, neuartige Prosadichtungen mit
Melodien auf Alleluia-Vorlagen oder von eigener Komposition, die ein breites
theologisches, historisches und literarisches Wissen, nicht nur der Werke der Kir-
chenviter verraten — De civitate Dei von Augustinus oder Hieronymus erwihnt er
eigenhéndig (in Cod. Sang. 14).> Die Weihe seiner Kirche am 17. Oktober (nach
dem Gallustag am 16. Oktober) gab ihm die Gelegenheit zur Reflexion dariiber,
was eine Kirche sei: eine Schopfung Gottes, seine Stitte, ein Tor zum Himmel,
wie es die liturgischen Texte sagten, aus denen Notker seine Anregungen nahm:*

Die Kirchweihhymne

In dedicatione ecclesiae (All. Laetatus sum) (Clrcteuns Wallinvon det Steiticn)

Psallat ecclesia, mater illibata et virgo sine [Es] psalliere die Kirche, die unversehrte Mut-
ruga, honorem huius ecclesiae! ter und Jungfrau ohne Falte, zu Ehren dieser
Kirche hier!

4  Ebd., Buch 9 (909), S. 304f.

5  Zu den neuesten Erkenntnissen von Notkers Lebensumstinden und zu seinen iiberlieferten
gelehrten Werken vgl. Ernst Tremp, «Menschliche Grosse und Schwiéche bei Notker Balbulus
(T 912)», in: Liebe und Zorn. Zu Literatur und Buchkultur in St. Gallen, hg. von Andreas
Hirter, Wiesbaden 2009, S. 15-40. Zu seinen wichtigsten Werken zdhlen sein unvollendet
gebliebenes Martyrologium, eine Vita Karls des Grossen und ein Metrum de vita Sancti Galli,
das an Martianus Capellas De nuptiis Mercurii et Philologiae und an De consolatione Philo-
sophiae des Boethius ankniipft.

6 Vgl. Wolfram von den Steinen, Notker der Dichter und seine geistige Welt, 2 Bde., Bern 1948,
Text der Sequenz: Bd. 2 (Editionsband), S. 74/75; Interpretation (die sich bei dieser Sequenz
nicht ganz auf der Hohe anderer Deutungen bewegt): Bd. 1 (Darstellungsband), S. 172—181.



12 Therese Bruggisser-Lanker

Haec domus aulae caelestis probatur particeps Dies Haus erweist sich dem himmlischen Hof-
in laude regis caelorum et ceremoniis halt zugehorig, da es im Preise des Himmels-
konigs und mit seinen Begehungen

et lumine continuo aemulans civitatem sine und mit seinem ewigen Lichte der Stadt ohne
tenebris et corpora in gremio confovens anima- Finsternis nacheifert und in seinem Schosse
rum quae in caelo vivunt. Korper von Seelen hegt, die im Himmel leben.
Quam dextra protegat dei ad laudem ipsius Moége die Rechte Gottes sie zu seinem eigenen
diu! Preise lang beschiitzen!

Hic novam prolem gratia parturit foecunda Hier gebiert die Gnade neuen Nachwuchs,
spiritu sancto; angeli cives visitant his suos befruchtet vom heiligen Geist;

et corpus sumitur Jesu. die Engel besuchen hier ihre Mitbiirger, und

man nimmt den Leib Jesu.

Fugiunt universa corpori nocua, pereunt pec-  Es flieht jederlei dem Kérper Schidliches;
catricis animae crimina. es schwinden die Vergehen der siindigen Seele.

Hic vox laetitiae personat; hic pax et gaudia Hier tont die Freudenstimme hindurch;

redundant. hier wogen Friede und Jubel zuriick.
Hac domo trinitati laus et gloria semper In diesem Hause widerhallen der Dreifaltigkeit
resultant. immer Preis und Gloriensang.

In dieser Kirchweihsequenz klingt ein Denkmodell an, das noch Jahrhunderte
tiberdauern sollte: Das Gotteshaus (domus), geheiligt durch die Weihe, habe teil
an der himmlischen Hofstatt (aula caelestis), der Jubelgesang fiir den himmli-
schen Konig iiberwinde im Wetteifer mit der himmlischen Liturgie die irdischen
Begrenzungen. Er sei ihr Widerhall, indem die Stimme der Freude (vox laetitiae)
die Mauern durchtdne (per-sonat), wahrend Friede und Freude, alles iiberflies-
send, «zurilickstromten». In diesem Bild werden die Grenzen der Erfahrung in
jeder Hinsicht durchlédssig: In der poetischen Vision verschmelzen der lichtvolle
Kirchenraum, die Zeremonien und die hin und her wogenden Klénge mit der ewi-
gen Stadt Jerusalem, die nach der Johannesoffenbarung, da von der Herrlichkeit
Gottes bzw. des Lammes erleuchtet, ohne Finsternis ist (Offb 21,23).” Die Kirche
als heiliger Raum wie die Kirche als jungfrauliche Braut Christi® weisen voraus

7  Zur Deutung der Apokalypse vgl. Jirgen Roloff, Die Offenbarung des Johannes (Zircher
Bibelkommentare NT 18), Ziirich 1984, hier S. 202.

8  Die Johannesapokalypse berichtet auch, «die heilige Stadt, das neue Jerusalem [werde] von
Gott aus dem Himmel herabkommen, bereitet wie eine geschmiickte Braut fiir ihren Mann»
(Apk 21,2; zitiert nach der Lutheriibersetzung). Wenn die Stadt als «Hiitte Gottes bei den
Menschen (tabernaculum Dei cum hominibus)» bezeichnet wird und Gott, der bei den Men-
schen wohnen und ihr Gott sein wird (nach der sog. Bundesformel des AT, z.B. Ex 6,7; Lev
26,12 und Dtn 26,17—19; Dtn 29,12), «alle Trinen von ihren Augen» abwischen wird und Tod
und Schmerz tiberwunden sein werden, so wird deutlich, dass diese Stadt die neue Schépfung
Gottes veranschaulicht, in der Not und Leiden der jetzigen Existenz durch die Nidhe Gottes



Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht 13

auf ihren Idealraum, die Stadt des zukiinftigen Lebens, welche Verheissung und
Vollendung der Heilsgemeinschaft bedeutet. Sie birgt in ihrem Schoss die Kor-
per, deren Seelen im Himmel wohnen, als Nachwuchs des himmlischen Reiches
werden sie — befruchtet durch die bereits auf Erden verliehene Gnade des Heili-
gen Geistes und gereinigt von ihren Siinden — von den Engeln als ihnen wesens-
gleichen «Biirgern» besucht. Immanenz und Transzendenz durchdringen sich;
Gott wird angerufen, er mdge sie um seines eigenen Lobes willen beschiitzen, das
gegenseitige Aufeinander-verwiesen-Sein absichtsvoll herausstreichend. Konzi-
ser liesse sich die tiefgriindige Symbolik der Kirche, der Liturgie und des damit
verbundenen Heilsversprechens fiir den Menschen — im Fokus der christlichen
Doktrin erwartungsgeméss mit eschatologischer Perspektive versehen — kaum in
ein stimmiges Artefakt fassen, das den Grundgedanken des Festes in hermeneuti-
scher Ausfaltung christlicher Wahrheit in klassizistisch-lyrischer Formensprache
artikulierte und damit fiir die Gegenwart aktualisierte.

Psallat ecclesia: Die Aufforderung an die Kirche zum Gotteslob bezeichnet
die ureigenste Aufgabe des Ritus; der Psalter als vollendete Dichtung, die Ko-
nig David zugeschrieben wurde, bildete im Stundengebet Ordnung und Mitte des
monastischen Lebens, in der Privatandacht des Spétmittelalters auch desjenigen
des Laien. Psallite sapienter; et: In conspectu angelorum psallam tibi, heisst es
im 19. Kapitel der Benediktsregel in Anlehnung an den Psalmisten (Ps 47,8 bzw.
138,1 lat.): «Psalliert weise, und: Im Angesicht der Engel will ich Dir Psalmen
singen, [...] und stehen wir beim Singen der Psalmen so, dass unser Denken und
unser Herz im Einklang mit unserer Stimme sind (et sic stemus ad psallendum, ut
mens nostra concordet voci nostrae).»’ Die Gegenwart Gottes und der Engel, die
Tatsache des offenen Himmels, woraus der Geist wie eine Taube herabschwebt,
wie er bei der Taufe Christi erwdhnt wird (Mk 1,10 oder 13), mahnten wie die
Gottlichkeit der Gesdnge zu hochster Ehrfurcht. Das «Psallieren», die Rezitation
der Psalmen, wurde jedoch nicht nur zum intimen Gespriach mit Gott, das innere
Aufmerksamkeit erforderte, sondern auch zur Richtschnur beim Wunsch, den Got-
tesdienst noch schoner, aufwendiger zu gestalten, indem man ihn ebenso inspiriert
und mit genauso hohem Anspruch durch eigene Dichtungen zu erweitern suchte.

Ansatzpunkt war das Alleluia, das Engelslob par exellence: Fiir Isidor von
Sevilla, dessen Enzyklopidie auch in Notkers Bibliothek stand, wurde es gesun-
gen pro significatione futurae resurrectionis et laetitiae, verheisst also zeichenhaft
die kiinftige Auferstehung. Als hebrdischer Ruf bedeutet es «Preiset Jah (Jehova)»,
die eigentliche Jubilatio, bei welcher der Jubel nicht mehr in Worten zu fassen ist,

endgiiltig besiegt sind. Vgl. das Stichwort «Jerusalem, himmlisches», in: WiBiLex, Das Bi-
bellexikon, www.bibellexikon.de (Stichtag 4.7.2011).

9 Vgl Die Benediktsregel. Eine Anleitung zu christlichem Leben. Der vollstindige Text der Re-
gel iibersetzt und erldutert von Georg Holzherr, 6., vollig tiberarb. Aufl., Freiburg/Schweiz
2005, S. 188.



14 Therese Bruggisser-Lanker

entfaltet sich auf der letzten Silbe in weitschweifender, hdufig sich wandelnder
Melismatik.'” Unter die {iberfliessenden, oft unendlich langen Tonfigurationen
wurden neue Texte gesetzt, etwa im beriihmten Antiphonar Karls des Kahlen aus
den 870er Jahren (Paris, BnF Lat. 17436) oder bei Notker, der sich auf ein An-
tiphonar aus Jumiéges als Vorbild berief.!' Seine kreative Phantasie entziindete
sich in wohl bewusster Ankniipfung an den «Vater» (pater) und «Lehrer» (ma-
gister) des romischen Gesangs, wie er im sog. Gregor-Prolog tituliert wurde, der
eine ganze Reihe von Cantatorien und Antiphonaren erdffnete: Gregor der Grosse.
Dies legen die entsprechenden Autorbilder der frith- bzw. hochmittelalterlichen
Ikonographie und die klostereigene Chronistik nahe, die Notker in Nachahmung
des in Bezug auf Gregor geprégten Topos der gottlichen Inspiration als vasculum
Sancti Spiriti bezeichnete.'> Analog den Evangelisten war dieser 604 verstorbe-
ne Papst, dessen Schriften im Zusammenhang mit der programmatisch in Szene

10 Vgl. Notker Hammerstein, Die Musik der Engel. Untersuchungen zur Musikanschauung des
Mittelalters, 2., durchges. Aufl., Bern 1990, S. 39-44, oder Herbert Grundmann, «Jubel», in:
Ausgewdhlte Aufsdtze, Teil 3: Bildung und Sprache (Schriften der Monumenta Germaniae
Historica 25,3), Stuttgart 1978, S. 130162, der u.a. Gregor den Grossen zitiert (zu Ps 88,16):
Beatus populus, qui scit jubilationem: Sciri quidem jubilatio intellectu potest, sed dicto ex-
primi non potest. Sentitur per illam quippe, quod ultra sensum est. Et cum vix ad hoc con-
templandum sufficiat conscientia sententis, quomodo ad hoc exprimendum sufficient lingua
dicentis? (MPL 76, 291) (S. 137) S. auch unten: Fuhrmann, ««Englische> und irdische Musik
im 15. Jahrhundert».

11 Vgl. dazu neuerdings Gunilla Iversen, «Psallite regi nostro, Psallite: Singing <Alleluia) in
Ninth-Century Poetry», in: Sapientia et Eloquentia. Meaning and Function in Liturgical
Poetry, Music, Drama, and Biblical Commentary in the Middle Ages, hg. von Gunilla Iversen
und Nicolas Bell, Turnhout 2009 (Disputatio, Bd. 11), S. 9-58. Die wichtigsten Quellen fiir
Notkers Sequenzen, die sich schon sehr friih in verbliiffender melodisch-textlicher Konstanz
vor allem tiber den ostfrankischen Traditionsbereich verbreiteten, sind die Codices 381 und
484 der Stiftsbibliothek St. Gallen aus dem 2. Viertel des 10. Jahrhunderts, der Codex 121 aus
Einsiedeln sowie die Codd. Sang. 376, 378, 380 (alle Mitte 11. Jh.) und 375 (um 1135), die bei
www.e-codices.ch einsehbar sind. Notker diirfte den liber ymnorum mit seinen etwa 40 Tex-
ten, den er Bischof Liutward von Vercelli widmete, um 884 zusammengestellt haben. Dass es
ein schriftlicher Vorgang war, weiss man aus der Widmungsvorrede Notkers, die in den Hand-
schriften den Sequenzensammlungen meist vorangestellt ist: Sein zweiter Lehrer Marcellus
habe seine Sequenzen auf rotulae (Blittern) gesammelt und diese den Schiilern zu singen
aufgegeben, bemerkenswerterweise bevor in St. Gallen tiberhaupt schriftliche Zeugnisse des
liturgischen Gesangs vorliegen. Ein weiteres Indiz ist ein in der Pariser Nationalbibliothek er-
haltenes neumiertes Fragment (Paris, BnF Lat. 10587), bei dem nicht auszuschliessen ist, dass
es zum originalen Widmungsexemplar gehorte, dessen vier Doppelseiten jedenfalls noch zu
Notkers Lebzeiten entstanden sein diirften. Zum Pariser Fragment vgl. Susan Rankin, «Ways
of Telling Storiesy», in: Essays on Medieval Music, hg. von Graeme M. Boone, Cambridge/
Massachusetts und London 1995, S. 371-394.

12 Nach: Ekkehard IV,, St. Galler Klostergeschichten. Ubersetzt von Hans F. Haefele, Darmstadt
1980, S. 108-109 bzw. S. 7679, in St. Gallen in sechs Handschriften erhalten, die dlteste,
Cod. Sang. 615, stammt aus der Zeit um 1200 und enthélt auch eine Abschrift von Ratperts
Casus sancti Galli.



Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht 15

gesetzten renovatio imperii intensiv rezipiert wurden, von den Karolingern zu
einem durch den Heiligen Geist in Gestalt einer Taube inspirierten Medium des
apostolischen Verkiindigungsauftrags erkoren worden, der die Einfiihrung des
cantus romanus im Karolingerreich begleiten sollte. Im Gefolge Konig Davids
biirgte er, ebenso zum Mythos stilisiert, als charismatische Symbolfigur fiir die
Authentizitdt der im Kult rezitierten und gesungenen Texte, die effektiv — wenn
auch tiefsinnig fiir die einzelnen Tage des Kirchenjahrs kompiliert — dem Kanon
der Bibel entstammen."> Und was von der Schrift als der allumfassenden Offen-
barung Gottes gilt, gilt auch von der Liturgie: Der Kult als eine erfahrbare Feier
ist in seiner Schonheit die enthiillend-verhiillende Darstellung der Herrlichkeit
Gottes und der geistigen Wahrheit, auf die sie verweist, und wird dadurch zur
Anagogie, zur Hinflihrung und zum Verweis auf die himmlische Liturgie.'

Eine dhnliche mystische Ineinssetzung von kirchlichem und himmlischen
Raum findet sich etwa gleichzeitig in den Kaiser Karl dem Kahlen gewidmeten
Gedichten des Johannes Scot(t)us Eriugena, der als Vorsteher der Schola Pala-
tina am westfrankischen Hofe Karls des Kahlen (838/40—877) auch die sieben
freien Kiinste lehrte und u.a. in dessen Auftrag das Corpus Dionysiacum, das
Hauptwerk des Dionysius Areopagita'® neu iibersetzte, eine Leistung, welche die

13 Vgl. dazu ausfiihrlich: Therese Bruggisser-Lanker, «Gregor der Grosse und der Gregoriani-
sche Choral. Kanonisierung im Zeichen goéttlicher Inspiration», in: Kanon in der Musik. Ein
Handbuch, hg. von Klaus Pietschmann und Melanie Wald, Miinchen 2013, S. 215-267, bes.
S. 222, 242-246. Bibelworte waren caelestia verba, sie entstanden dictante Deo und besitzen
folglich einen himmlischen Ursprung (caelestis origo), vom Heiligen Geist selbst sind sie
diktiert (quia dictavit ipse spiritus Dei), darum ist die Bibel vitae fons, Quelle des Lebens,
das im ethischen Sinne recht gefiihrt sein muss. Vgl. dazu Arnold Angenendt, «Libelli bene
correcti. Der «richtigey Kult als ein Motiv der karolingischen Reformy, in: Das Buch als magi-
sches Reprisentationsobjekt (Wolfenbiitteler Mittelalter-Studien, Bd. 5), hg. von Peter Ganz,
Wiesbaden 1992, S. 117-135, bes. 129f. Gregor kann von der Forschung keine immer auch
wie geartete musikalische Aktivitét zugeschrieben werden.

14  Vgl. Andreas Odenthal, Liturgie als Ritual. Theologische und psychoanalytische Uberlegun-
gen zu einer praktisch-theologischen Theorie des Gottesdienstes als Symbolgeschehen, Stutt-
gart 2002, S. 68ff, der sich auf den Hebréerbrief bezieht, oder, Bezug nehmend auf Pseudo-
Dionysios bzw. aus der Sicht der negativen Theologie, Otto Langer, Christliche Mystik im
Mittelalter. Mystik und Rationalisierung — Stationen eines Konflikts, Darmstadt 2004, S. 108.

15  Zur Problematik der Legendenbildung um seine Person und zur Uberlieferung seiner Werke
vgl. Beate Regina Suchla, Dionysius Areopagita. Leben — Werk — Wirkung. Freiburg/Basel/
Wien 2008. In der Vita S. Dionysii identifizierte Hilduin, seit 814 (bis 830) Abt von St-Denis
(seit 639 Grablege der Konige), den Missionar des Frankenlandes, ersten Bischof von Paris
und Pariser Mértyrer Dionysius mit dem Dionysius Areopagita der Apostelgeschichte, dem
ersten Bischof von Athen und Verfasser von vier Traktaten und zehn Briefen und 16ste damit
den Streit aus. Er legte auch eine erste, allerdings unbefriedigende erste Ubersetzung der 827
in den Westen gelangten griechischen vier Biicher vor (S. 74ff.). Das Kloster St. Emmeram
versuchte um die Mitte des 11. Jhs. mit gefélschten Translationsberichten bzw. einer Papstur-
kunde fiir das Konigreich der Salier bzw. das Ostreich den gleichen Rang wie St-Denis fiir das
Westreich zu etablieren (S. 131-140).



16 Therese Bruggisser-Lanker

abendldndische Philosophie tiber Hugo von St. Victor, Nikolaus von Kues bis hin
zu Schelling, Hegel und Schopenhauer zutiefst beeinflussen sollte.'® Unter dem
Einfluss der areopagitischen Theologie konzentrierte sich hier erstmals in dieser
Zuspitzung ein hierarchisch geprédgtes Denken, das mit seinem Lauterungs- und
Kontemplationsmodell religidse Schau und wissenschaftliches Erkenntnisstreben
in die Sphédre mystisch-transzendentaler Spekulation erhob. Im Weisheits- und
Tugendideal des rex christianus war darin auch eine Herrschaftsauffassung mit
eingebunden, die auf ein ontologisch begriindetes, sakramentalen Rang bean-
spruchendes Konigtum abzielte, bei dem der Konig als Mittler zwischen Gott
und den Menschen (mediator Dei et hominum) und als vicarius Christi, das heisst
als irdischer Stellvertreter der gottlichen Macht eingesetzt war, der mit entspre-
chend hochstem Anspruch Herrschertugenden wie Gerechtigkeit, Frommigkeit,
Weisheit und Klugheit zu verkorpern hatte. '’

Es war gleichsam ein zum Himmel offenes Weltkonzept, das alle Lebens-
bereiche umfasste und welches im Motiv des Aufstiegs, der kontemplativen
ascensio uber die purgatio, illuminatio und perfectio das Ziel gelungenen Le-
bens sah, das sich im Tode in der deificatio, der Vereinigung mit Gott, erfiillt.
Und in Eriugenas panegyrischen Gedichten kommt zum Ausdruck, dass es
das Kreuz Christi war, das den Gldubigen den Weg auf den Stufen der Erhe-
bung zu Gott zeigt, ihn auf diesem iter virtutis der sittlichen Reinigung leitet,
ihn mit dem Glanz seines Lichtes erleuchtet und ihm die Vollkommenheit der
gottlichen Vereinigung gewihrt.'® Quelle der Tugenden ist die Bibel, wie sie
auch Offenbarung der gottlichen Weisheit, der divina sapientia, ist. Sie um-
fasst die Bereiche der Philosophie und tibertrifft letztlich an Wert und Wiirde
die artes liberales."” Konig Karl der Kahle als rex et theologus — typologisch

16 Zu seinem Werk immer noch grundlegend: Werner Beierwaltes, Eriugena. Grundziige seines
Denkens, Frankfurt a.M. 1994. Zu den Gedichten: Nikolaus Staubach, Rex Christianus. Hof-
kultur und Herrschaftspropaganda im Reich Karls des Kahlen, Teil 11: Die Grundlegung der
créligion royaler, K6ln—Weimar—Wien 1993 (Pictura et Poiesis. Interdisziplindre Studien zum
Verhdltnis von Literatur und Kunst, Bd. 2, Teil IT), S. 471f.

17 Ebd., S. 18f. Staubach, der diese These paradigmatisch herausgearbeitet hat, spricht von «K&-
nigsmystik». Vgl. zu dieser Thematik auch Therese Bruggisser-Lanker, «Krénungsritus und
sakrales Herrschertum — Zeremonie und Symbolik», in: Riten, Gesten, Zeremonien. Beitrdige
zur gesellschaftlichen Symbolik in Mittelalter und Friiher Neuzeit, hg. von Edgar Bierende,
Sven Bretfeld und Klaus Oschema, Berlin — New York 2008, S. 289-319.

18 Vgl. Staubach (Anm. 16), S. 61 bzw. S. 57, Anm. 143. Er bezieht sich vor allem auf Eriugenas
Carmen II 2: Aspice praeclarum radiis solaribus orbem, quos crux salviflua spargit ab arce
sua [...], bzw. auf Vorstellungen, die er in seinen Expositiones in lerarchiam coelestem auf der
Grundlage des Pseudo-Dionysius entwickelt.

19 Ebd. S. 93. In den Glossen zu Martianus Capella schreibt er jedoch zur Figur der Philosophia:
Nemo intrat in celum nisi per philosophiam [...] — Kein Mensch tritt in den Himmel ein, wenn
nicht durch die Philosohie. Vgl. Johannis Scotti Annotationes in Marcianum, hg. von Cora
E. Lutz, Cambridge/Massachusetts 1939, S. 64 (57, 15).



Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht 17

den biblischen Konigen David und Salomon anverwandelt — dem die Sorge
um Kirche und Kult anvertraut ist, hat die Tugendstufen dank géttlicher Gnade
iiber die Reinigung vom Dunkel der Siinden bereits iberwunden und ist in die
illuminatio eingetreten, die als scientia oder theoria bezeichnete Betrachtung
der gottlichen Dinge, die ihn nahezu in den Himmel entriickt erscheinen las-
sen.”” Die doppelseitige Herrscherdarstellung im glanzvollen Codex aureus
von 870 verweist exemplarisch auf diese Welthaltung,?! wenn sie den Konig
unter einem tempeldhnlichen Baldachin unter der segnenden Hand Gottes
thronen ldsst, den Blick auf das in der Johannes-Apokalypse visionér erschau-
te Himmelsgewdlbe gerichtet, zuoberst am Firmament auf einer Buchrolle ste-
hend das Lamm, welches von den vierundzwanzig Altesten mit ihren goldenen
Kronen in der ewigen Anbetung verehrt wird. Er schaut gewissermassen be-
reits das endzeitliche Geschehen mit der nicht in Worten zu beschreibenden,
als iiberwiltigende Lichtausstrahlung geschilderten Gotteserscheinung, wie
sie in der grandiosen Thronsaalvision von Johannes entfaltet wird. Hiermit
wird ihm, auch wenn die Prophezeiung die von Christus gestiftete irdische
Konigsherrschaft anspricht, vor Augen gefiihrt, dass der ewige Lobpreis und
die ewige Ehre in Wirklichkeit Gott dem Allherrscher sowie dem Passahlamm
des Neuen Bundes gebiihren, der die Herrschenden und Priester mit seinem
Blute erst zu solchen gemacht hat:**

20 Ebd., S. 91f.: Die Mitherrschaft mit Christus im Jenseits wird ihm — der offenen Formulierun-
gen bei Eriugena und dem Zeugnis von Fiirbitten nach — jedoch erst in Zukunft bestimmt sein.

21 Die Verbindung zwischen Eriugenas Gedichten mit dem Codex aureus ist gesichert, auch
wenn die Interpretation als moglicherweise auf St-Denis verweisend, die auf Hans Sedlmayer
zuriickgeht, im Einzelnen umstritten ist. Vgl. Christoph Winterer, «Raumsymbolik in zwei
mittelalterlichen Liturgiedarstellungeny», in: Aussen und Innen. Rdume und ihre Symbo-
lik im Mittelalter, hg. von Nikolaus Staubach und Vera Johanterwage, Frankfurt a.M. etc.
2007 (Tradition — Reform — Innovation. Studien zur Modernitdt des Mittelalters, Bd. 14),
S. 93-112, hier 97f., bzw. Staubach (Anm. 16), der die Moglichkeit einer Zuordnung der
Miniatur zur Aachener Pfalzkapelle erwigt oder der nach ihr errichteten Pfalzkapelle von
Compiégne in Verbindung zu bringen sucht, S. 95f. und 262ff.

22 Zu den Handschriften der Hofschule Karls des Kahlen vgl. Otto Mazal, Friihmittelalter
(Geschichte der Buchkultur, Bd. 3/2), Graz 1999, S. 153-163, bes. 162-163. Zum Co-
dex aureus vgl. auch den Ausst.kat. Cornelia Jahn; Dieter Kudorfer (Hg.), Lebendiges
Biichererbe. Sdkularisation, Mediatisierung und die Bayerische Staatsbibliothek, Miin-
chen, 7.11.2003-30.1.2004, S. 180/181. Nicht nur der 870 von den Briidern Berengar
und Liuthard im Auftrage Karls des Kahlen geschriebenen Codex selbst, auch der Gold-
schmiedeeinband gehort zu den absoluten Hohepunkten der Karolingischen Buchkunst:
Von Edelsteinen und Perlen gerahmt, erhebt sich im Zentrum eines Kreuzes die grosse
Figur des thronenden Christus mit aufgeschlagenem Buch (EGO SUM VIA ET VERITAS,
nach Joh 14,6) in der Mandorla, umgeben von den vier Evangelisten und neutestamentli-
chen Szenen. 80 Edelsteine und 90 von urspriinglich 108 Perlen stehen in kunstvoll aus-
gearbeiteten, hocherhabenen goldenen Fassungen, die in Seitenansicht dem Bild einer
Stadt mit ihren Paldsten und Tirmen dhneln.



Therese Bruggisser-Lanker




Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht 19

Abb. 1-2: Codex aureus (Evangeliar), geschrieben 870 von den Briidern Liuthard und Berengar
fiir Karl den Kahlen, eventuell fiir seinen personlichen Gebrauch, seit 893 im Benediktinerkloster
St. Emmeram in Regensburg, heute Bayerische Staatsbibliothek, Clm 14000, fol. 5v und 6r.




20

23

24

Therese Bruggisser-Lanker

(Offb 4,1-11) Danach sah ich, und siehe, eine Tiir war gedffnet im Himmel, und die erste
Stimme, die ich wie eine Posaune hatte zu mir reden horen, sprach: Steige hierher herauf,
und ich werde dir zeigen, was danach geschehen muss! Sogleich geriet ich in Verziickung,
und siehe, ein Thron stand im Himmel, und auf dem Thron sass einer, und der Sitzende sah
aus wie Jaspisstein und Karneol und ein Regenbogen war um den Thron, der aussah wie ein
Smaragd. Und rings um den Thron standen vierundzwanzig Throne, und auf den Thronen sas-
sen vierundzwanzig Alteste, die waren bekleidet mit weissen Gewéndern und hatten auf den
Héuptern goldene Krinze. Und von dem Thron gehen Blitze, Stimmen und Donner aus [...].
Und inmitten des Throns und rings um den Thron waren vier Wesen, vorn und hinten voller
Augen. Und das erste Wesen glich einem Lowen, und das zweite Wesen glich einem Stier, und
das dritte Wesen hatte das Gesicht wie das eines Menschen, und das vierte Wesen glich einem
fliegenden Adler. Und die vier Wesen, ein jedes von ihnen, hatte je sechs Fliigel, ringsherum
und innen voller Augen. Und sie haben keine Ruhe bei Tag und bei Nacht und sprechen:

Heilig, heilig, heilig ist der Herr Gott, der Allherrscher,
der war und der ist und der kommt.?

Und jedesmal wenn die Wesen dem, der auf dem Thron sitzt, dem in alle Ewigkeit Lebendi-
gen, Lobpreis, Ehre und Danksagung darbringen, fallen die vierundzwanzig Altesten vor dem
nieder, der auf dem Thron sitzt und beten den an, der lebendig ist in Ewigkeit, und legen ihre
Krinze nieder vor dem Thron und sprechen:

Wiirdig bist du, unser Herr und Gott,
Herrlichkeit, Ehre und Macht zu empfangen,
denn du hast alle Dinge geschaffen, und durch deinen Willen waren sie und wurden
geschaffen.

(Offb 5,6-10) Und ich sah inmitten des Thrones und der vier Wesen und inmitten der Altesten
ein Lamm stehen, das war wie geschlachtet und hatte sieben Horner und sieben Augen, wel-
che die sieben Geister Gottes sind, gesandt in alle Welt. Und es trat herzu und empfing [das
Buch] aus der rechten Hand dessen, der auf dem Thron sitzt. Und als es das Buch empfangen
hatte, fielen die vier Wesen und die vierundzwanzig Altesten vor dem Lamm nieder; sie hatten
alle Harfen und goldene Schalen voll Raucherwerk, das sind die Gebete der Heiligen. Und sie
singen ein neues Lied [vgl. Ps 96 und 33]:

Wiirdig bist du,
das Buch zu empfangen und seine Siegel zu 6ffnen!
Denn du wurdest geschlachtet und hast fiir Gott erkauft mit deinem Blut
[das in einen Kelch tropft]
aus jedem Stamm und jeder Sprache und jedem Volk und jeder Nation
und hast sie fiir unseren Gott zur Kénigsherrschaft und zu Priestern gemacht,

und sie werden herrschen auf der Erde.?*

Ein Verweis auf das Sanctus (das Dreimal-Heilig) der Seraphim aus Jes 6,2, die den Gottes-
thron umschweben und Tag und Nacht den ewigen Lobpreis der ewigen Macht und Herrlich-
keit Gottes singen.

Zit. nach Roloff, Die Offenbarung des Johannes (Anm. 7), S. 65f. und 71-78. In Kap. 5,11-14
singen sie mit den Engeln zu Zehntausenden dieselbe Akklamation wie in Kap. 4 «dem, der



Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht 21

Obwohl von der Forschung noch und noch zu ergriinden versucht, ist doch stets
wieder beeindruckend zu sehen, in welch geradezu bestiirzend vielschichtiger und
gedankentiefer Weise mittelalterliches Symbolverstéindnis strukturell stets auf die
Bibel als das zentrale heilige Buch ausgerichtet ist, sich immer neu an ihren Pro-
phetien und gleichnishaften Geschichten entfachend, und festzustellen, wie es die
liturgische wie die gesellschaftliche Ordnung oder die kiinstlerischen Ausdrucks-
dimensionen bis in kleinste Details hinein bestimmte. Dies zeigt auch die fiir den
christlichen Zeit- und Raumbegriff bedeutsame Johannesapokalypse und ihre
hochgestimmte dichterische und bildliche Exegese, man denke nur an die Dar-
stellungen des Jiingsten Gerichts iiber den Kirchenportalen, die Miniaturen der
Buchkunst oder die Vorstellung der Engelsmusik.? Sie prigte eine Himmels- und
Lichtmetaphorik aus, deren sich in hochste geistige Regionen steigernde Imagi-
nationen die Tendenz zu asthetischen Apotheosen eingeschrieben scheint, die al-
lerdings nicht nur christlich motiviert sind, sondern — wie es schon der griechische
Begriff der «Apotheose» als Vergotterung und Verkldrung besagt — auch antike
Waurzeln hat, in Bezug auf die sakrale Erhohung der Herrschergestalt in der Di-
vinisierung des romischen Kaisertums.?® Die Sanctus-Akklamationen an die Ma-
jestdt Gottes, die fast wortlich dem Lobpreis der Seraphim in Jes 6,3 entsprechen,
und das «neue Lied» der Altesten in der Anbetung des géttlichen Lammes evo-
zieren in dieser Thronsaalvision den nie endenden himmlischen Gottesdienst,?’
dessen numinose Aura vorbildhaft auch die kirchliche Liturgie auszeichnet. Nicht
nur dieses im Codex aureus inszenierte theokratische Herrscherbild an sich, auch
dessen Sonnensymbolik im Zusammenhang mit dem Sonnengott und damit dem
Gott des Lichts, Apollon Phoebus, wird seit dem Friihmittelalter aufgegriffen, so
etwa auch in den Carmina des Johannes Scotus, und mit christlichen Topoi, vor
allem mit der Christusfigur selbst, verschmolzen.”® Er ist in der kosmischen Be-
deutung des Sieges liber den Tod die «Sonne der Auferstehungy, gleichzeitig so/
invictus, der unbesiegbare Weltenherrscher. So wie in alten Sonnenkulten sich
die Gebete an die aufgehende Sonne nach Osten richteten, wendete man sich im

auf dem Thron sitzt [Gott, dem Allherrscher], und dem Lammy, da dem geschlachteten Lamm
— gemeint: Christus auf Grund seiner Selbsthingabe im Sterben — ebenso Lob und Ehre, Herr-
lichkeit und Macht in alle Ewigkeit zustehen. Die himmlische Liturgie wéchst ins Unermes-
sliche, iiberschreitet die Grenzen des Himmels, um von der ganzen Schopfung aufgenommen
zu werden.

25 Vgl dazu in diesem Band: Fuhrmann, «<Englische> und irdische Musik im 15. Jahrhundert».

26  Zur religiosen Legitimierung des Herrschers, die diesen mit einer sakralen Aura umgibt,
vgl. Franz-Reiner Erkens, Herrschersakralitit im Mittelalter. Von den Anfingen bis zum
Investiturstreit, Stuttgart 2006, hier S. 491t

27 Vgl Roloff, Die Offenbarung des Johannes (Anm. 7), S. 70, 76. Zur Genese der Lichtmetapho-
rik vgl. Hans Blumenberg, «Licht als Metapher der Wahrheit. Im Vorfeld der philosophischen
Begriffsbildungy, in: ders., Asthetische und metaphorologische Schriften. Auswahl und Nach-
wort von Anselm Haverkamp, Frankfurt a.M. 2001, S. 139-176.

28  Vgl. Staubach, Rex Christianus (Anm. 16), S. 28, 87, 99—102.



22 Therese Bruggisser-Lanker

Christentum nach Osten, um anzudeuten, dass man Christus anbete, der Sonnen-
aufgang und wahres Licht ist. Damit verband sich die Sehnsucht nach dem Pa-
radies, das sich nach Genesis 2,8 im Osten befand, wo man das einst verlorene
Paradies immer noch vermutete.”

Himmels-, Paradies- und auch antike Elysiumsvorstellungen vermischten
sich in der abendldndischen Kultur deshalb oft genug in schier unentwirrbaren
allegorischen Szenerien, die sich meist in bukolischer Idyllik bewegten, als phan-
tastische loci amoeni jedoch auch eine eigentiimliche Attraktionskraft aufirdische
Erfiillung heimlicher Herzenswiinsche nach dem gliicksverheissenden «An-
deren», dem Fremden, nach Selbstentfaltung oder Liebeserfiillung ausiibten.*
Messianisch eingefdrbt, spiegelten sie eschatologische oder apokalyptische Er-
wartungen und Hoffnungen auf eine jenseitige Heilszeit, aber je nach historischer
Situation auch auf das Anbrechen einer neuen Goldenen Zeit oder einer neuen
geschichtlichen Ara bereits im diesseitigen Leben.’! Beispielhaft zeigt sich dieser
utopische Anspruch im Dagulf-Psalter, dem Goldenen Psalter Karls des Grossen
(um 790) fiir Papst Hadrian I., der die davidischen Gesdnge enthilt, die laut dem
Widmungsgedicht prophetisch die antik-mythologisch {iberhdhten, immerwéh-
renden aurea regna verhiessen. In Anbindung an die gloriosen Anfiange der Heils-
geschichte wird der Stifter — gleichsam in der Verldngerung der Wurzel Jesse — in
eine genealogische Linie mit Konig David (dem religiosen Griinderkonig Israels)
wie mit Christus (dem christlichen Religionsstifter aus dem Geschlecht Davids)

29  Vgl. dazu Franz Joseph Ddlger, Sol Salutis. Gebet und Gesang im christlichen Altertum. Mit
besonderer Riicksicht auf die Ostung in Gebet und Liturgie (Liturgiegeschichtliche Forschun-
gen, Heft 4/5), Miinster 1925, bes. S. 257. In der altkirchlichen Theologie wird die Sonne
zum typus Christi, qui est sol justitiae, im mysterium lunae — der Mond wird mit der Kirche
(ecclesia) gleichgesetzt — ist die geheimnisvolle Verbindung Christi mit seiner Kirche zum
Ausdruck gebracht. In einem Morgenhymnus kehrt mit Christus als Sonne der Gerechtigkeit
das Licht zuriick, die Schatten der Nacht weichen, mit ihnen die Verblendung des Geistes,
durch die Sonne des Heils (so/ salutis) wird der Tag neu geboren (S. 381): Jam Christe, sol
iustitiae, noctis recedunt tenebrae, nunc mentis eat caecitas, virtutum et lux redeat. O sol
salutis, intimis Jesu, refulge mentibus dum nocte pulsa gratior, orbi dies renascitur. Sol und
luna gehorten auch zu den romischen Herrscherinsignien, dargestellt z.B. auf Kaisermiinzen
(S. 374f%)).

30 S. dazu Heinrich Krauss, Das Paradies. Eine kleine Kulturgeschichte, Miinchen 2004, um
nur einen Titel zu nennen. Vgl. dazu auch Alois. M. Haas, «die durch wundersame Inseln
geht...». Gott, der ganz andere in der christlichen Mystik», in: Wege mystischer Gotterfah-
rung. Judentum, Christentum und Islam (Schriften des historischen Kollegs. Kolloquien 65),
hg. von Peter Schifer, Miinchen 2006, S. 129-159, hier 129-132.

31 Das Goldene Zeitalter (aetas aurea, regnum aureum, aurea saecula) spielt schon in der Panegyrik
der rémischen Kaiserzeit eine Rolle (vgl. z. B. Vergils 4. Ekloge der Bucolica), wo es — zyklisch
gedacht— utopische Ziige tragt. Im christlichen Kontext erscheint es im Motiv des Guten Hirten
(David—Christus, die mit dem mythischen Singer Orpheus verschmelzen) oder im Rahmen der
Weihnachtsgeschichte (Lk 1-2), die im Riickgriff auf die prophetischen Verheissungen des AT
deren Erfiillung und damit den Anbruch einer neuen Zeit signalisiert.



Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht 23

gebracht, um ihn, den novus David, als Verteidiger des rechten Glaubens zu feiern.
Symbolisch verklausuliert wird ihm demnach als Reprisentanten eines neuen
christlichen Reiches attestiert, in der Verbreitung des korrekten Kirchengesangs
(novus cantus) auf der Basis der lateinischen Schriftkultur und der wiederherge-
stellten artes liberales ein neues Goldenes Zeitalter einzulduten.*

Ein weiterer Kristallisationspunkt fiir das Kirchen- und Kultverstindnis und
deren ésthetischer Ausgestaltung mit ebenso reicher Wirkungsgeschichte bildete
Jakobs Traum von der Himmelsleiter aus dem Alten Testament, auch er beinhaltet
eine visiondr geschaute Tiire zum Himmel: Auf der Flucht richtet sich Jakob fiir
die Ubernachtung unter freiem Himmel ein Nachtlager, indem er seinen Kopf auf
einen Stein bettet (Gen 28,11). Im Schlaf trdumt er von einer Verbindung zwi-
schen Himmel und Erde in sichtbarer Form einer Leiter oder Treppe, auf der En-
gel Gottes auf- und niedersteigen. Am oberen Ende steht JHWH, als «Gott deiner
Viter Abraham und I[saak» stellt er sich ihm vor (V. 13—15) und erneuert ihm ge-
geniiber die Abraham verheissene Landvermehrung und Segnung des zukiinftigen
Volkes Israel. Nach der Zeit in der Fremde wird er wohlbehalten zurtickkehren.
Im Erwachen bemerkt Jakob die Besonderheit des Ortes, an dem er genédchtigt
hat: Es ist nichts weniger als das Tor des Himmels. Am anderen Morgen stellt er
als bleibendes Zeichen den Stein, auf dem er geschlafen hat, auf, begiesst ihn mit
Ol und nennt den Ort «Haus Gottes», Bet-El; dazu legt er ein Geliibde ab, dass,
wenn er wohlbehalten ins Haus seines Vaters zuriickkehre, solle der HERR sein
Gott sein und aus dem Stein soll ein Gotteshaus werden (V. 18-22).* Der sein

32 Zur Bedeutung dieser Handschrift und zum Widmungsgedicht vgl. Adrian Mettauer, «Ortho-
kratie und Orthodoxie. Der Dagulf-Psalter als Geschenk Karls des Grossen an Papst Hadrian
L», in: Buchkultur im Mittelalter. Schrift — Bild — Kommunikation, hg. von Michael Stolz
und Adrian Mettauer, Berlin — New York 2005, S. 41-63. Die aurea regna beziehen sich auf
die erwihnte 4. Ekloge aus Vergils Bucolica, in der die Geburt eines Kindes zugleich ein
neues Zeitalter des Friedens und des Wohlstands einleiten soll und die in der christlichen
Tradition als Ankiindigung der Geburt Jesu betrachtet wurde. Der Gedanke des arkadischen
Goldenen Zeitalters wurde besonders in der Renaissance virulent: Der Philosoph Marsilio
Ficino (1433-1499), Platon-Ubersetzer und Verfasser der Theologia Platonica, der auch am
ascensus, dem Aufstieg der menschlichen Seele, zum intelligiblen Einen und Schonen fest-
hielt, zeigt sich in einem Brief vom September 1492 an den Physiker und Astronomen Paul
Middelburg von dessen Gegenwart iiberzeugt: «Wenn wir diesem Jahrhundert einen Namen
geben miissen, so ist es auller jedem Zweifel ein goldenes Zeitalter, das goldene Begabungen
weit und breit hervorbringt. Dass unsere Zeit von solcher Art ist, wird keiner bezweifeln, der
einen Blick auf die herausragenden Erfindungen unserer Zeit richten will. Dieses unser golde-
nes Jahrhundert hat die freien Kiinste, die schon fast erloschen waren, wieder ins helle Licht
zuriickgefiihrt.» Ficino, Opera omnia [ 944. Vgl. Gabriela Wolf, Humanistische Mystik. Am
Beispiel von Ficino, Pico und Castiglione, Norderstedt 2013, S. 13f.

33 Vgl. dazu die Einleitung von Claudia Sticher, «Das Haus Gottes> in der Heiligen Schrift,
in: «Das Haus Gottes, das seid ihr selbst». Mittelalterliches und barockes Kirchenverstindnis
im Spiegel der Kirchweihe, hg. von Ralf M. W. Stammberger und Claudia Sticher zus. mit
Annekatrin Warnke, Berlin 2006, S. 11-20.



24 Therese Bruggisser-Lanker

Erschrecken bekundende Ausspruch Jakobs, als er des durch gottliche Prasenz
ausgezeichneten Ortes gewahr wurde, erscheint in der Liturgie als Antiphon zum
Introitus des Kirchweihfestes:

Terribilis est locus iste; Wie ehrfurchtgebietend ist doch dieser Ort! Hier ist
hic domus Dei est, et porta caeli; nichts anderes als das Haus Gottes und das Tor des
et vocabitur aula dei. Alleluia, alleluia. Himmels und es wird Hof Gottes genannt werden.
V. Quam dilecta tabernacula tua, Domine [Ps. 83(84), 2-3]: Wie lieblich sind deine Wohnun-
virtutum! gen, Herr der Heerscharen.

Concupiscit, et deficit anima mea in atria Meine Seele sehnt sich und schmachtet nach den
Domini. Vorhofen des Herrn.

Der feinsinnig dazu gewéhlte Psalmausschnitt beschreibt die Sehnsucht des Be-
ters nach den ewigen Wohnungen des Herrn als Ort der Geborgenheit und Hei-
mat, und rekurriert in der Fortsetzung auf den Pilgerweg des Menschen durch die
diirren Wiisten des Exils oder durch das «Tal der Trinen» (valle lacrimarum),
wie es die Vulgata {ibersetzt hatte, das als metaphorisches Tal der Diirre bzw. des
Todes ins Salve regina eingehen sollte.** Dank Gottes Segen und der von ihm
verliehenen Kraft verwandeln die Menschen es in der Logik des Psalmendichters
quasi zum urzeitlichen Paradies, der prophetischen Utopie des Jesaiabuches, wo
der glilhende Sand zum Teich und das durstige Land zu sprudelnden Quellen
werden. «Selig, die in deinem Hause wohnen, sie werden dich immerdar preisen»
(V. 5) — mit diesem Vers wird ein Konnex zum ewigen Gotteslob hergestellt. Das
Bittgebet, das Jakobs Gott JHWH als «Sonne und Schild» anruft, endet mit einer
letzten Seligsprechung: «Selig die Menschen, die auf dich vertrauen.»*

Allein schon dieser Introitus nimmt sehr dezidiert Bezug auf die Géttlich-
keit des sakralen Raums und den in ihm vollzogenen Weiheritus, der durch die
Jakobsvision die Briicke zur Transzendenz und durch den Psalm die Verbindung
zur himmlischen Liturgie erhilt, eine Konstellation, wie sie von Notker in sei-
ner Kirchweihsequenz weitergedacht werden sollte. In geradezu hymnischen
Worten schrieb Suger von Saint-Denis, der mit Dionysius’ De hierarchia caele-
stis und der gdngigen theologischen Literatur und damit auch der allegorischen
und anagogischen Bibelexegese vertraut war, in De consecratione (um 1145)

34  Der betreffende Text der marianischen Antiphon, die zu bestimmten Zeiten im Stundengebet
am Schluss der Komplet (vielerorts auch am Schluss der Vesper) gesungen wurde und wird,
lautet: Salve, Regina, mater misericordiae; vita, dulcedo et spes nostra, salve. Ad te clama-
mus, exsules filii Evae. Ad te suspiramus, gementes et flentes in hac lacrimarum valle. [...]
Der u.a. auch von Heinrich Schiitz vertonte Psalm 83(84) (SWV 29) bildet mit seinen Versen
2, 3 und 5 noch im 19. Jh. die Grundlage des im Zentrum stehenden Chorsatzes (IV) des
Deutschen Requiems von Johannes Brahms, zu dem er die Texte selbst auswéhlte (UA 1868).

35 Zur Stellung und Interpretation dieses Psalms vgl. Erich Zenger, Psalmen. Auslegungen,
Bd. 3, Freiburg/Basel/Wien 2003 (© 1998) S. 23-31.



Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht 25

zusammenfassend denn auch iiber die symbolisch vielschichtigen Weihehand-
lungen, die in ein Schlussgebet miinden:

Die Kirchweihe sei in festlicher Freude so feierlich vollzogen worden, «dass aufgrund des
Zusammenklangs und des Zusammenhalts ihrer Harmonie der wohllautende Gesang eher fiir
eine Musik der Engel als der Menschen hitte gehalten werden konnen und sie alle mit Herz
und Mund ausriefen: «Gepriesen sei die Herrlichkeit des Herrn an seinem Ort, gepriesen,
lobenswert und {iber alles verherrlicht ist dein Name, Herr Jesus Christus, den Gott Vater vor
denen, die deiner teilhaftig sind, mit dem Ol jubelnder Freude zum Hohepriester gesalbt hat.
In der sakramentalen Salbung mit dem hochheiligen Chrisam und im Empfang der allerhei-
ligsten Eucharistie vereinigst du Materielles mit Immateriellem, Leibliches mit Geistlichem,
Menschliches mit Gottlichem in einer einzigen Gestalt, du stellst im Sakrament die Reineren
threm Ursprung gemass neu wieder her, du erneuerst durch diese und derartige sichtbare
Segenszeichen in unsichtbarer Weise die gegenwirtige Kirche und verwandelst sie auf wun-
derbare Weise in das himmlische Kénigreich [...].»»°°

Von dhnlicher Emphase getragen ist noch der Auffithrungsbericht zur Weihe des
Florentiner Domes vom 25. Mérz 1436 durch Papst Eugen IV,, der diesen Topos
der Vereinigung von himmlischer und irdischer Liturgie aufnimmt und mit der
Wirkungsésthetik der dabei gesungenen und gespielten vierstimmigen Festmo-
tette von Guillaume Dufay in Verbindung bringt, deren «wohlklingende Stim-
men und erhabene Zusammenkldnge bis hinauf zum Himmel (ad celum usque)
ertonten, so dass es den Horern ohne Zweifel erschien, als verndhmen sie den
gottlichen Gesang und den der Engel (angelici ac divini cantus)».”” In der im Mit-
telalter ebenso topisch verwendeten, doch metaphysisch verstandenen Metapher
der «Siisse» (suavitas bzw. dulcedo), die hier hinsichtlich des Zusammenklangs
der unterschiedlichen Stimmen ihre besondere Qualitédt hervorhebt, suggeriert der
Berichterstatter jene vollkommene Harmonie, die in den einfachen Zahlenpro-
portionen der quadrivialen Musik enthalten ist, die sich mit dem Aufkommen des
Gestaltungsprinzips der Isorhythmie in die Struktur des Werkes selbst verlagert
hatten. Auf dem Fundament der als Cantus firmi eingesetzten beiden Tenorstim-
men, die auf der ersten Zeile der gregorianischen Introitus-Antiphon Terribilis

36 Andreas Speer/Giinther Binding (Hg.), Abt Suger von Saint-Denis. Ausgewdhlte Schrif-
ten: Ordinatio, De consecratione, De administratione, Darmstadt 2005 (1. Aufl. 2000),
S. 248-251. In der ausgedehnten Einleitung (S. 14-66) wird Bezug genommen auf die For-
schungsgeschichte bzw. —kontroversen (Panofsky, von Simson) im Zusammenhang mit der
Deutung dieses «Prototyps der Kathedrale» (Sedlmayr) und deren Lichtarchitektur nach
neuplatonisch dionysischen Aufstiegsphilosophemen, die zur kunstgeschichtlichen Uberin-
terpretation der Geburt eines neuen Stils — der Gotik — dank der Originalitit eines hochmit-
telalterlichen Renaissance-Abtes flihrten.

37 Zit. nach Helmut Féller, «Die Kirchweihmotette Nuper rosarum flores von Guillaume Dufay»,
in: «Das Haus Gottes, das seid ihr selbsty. Mittelalterliches und barockes Kirchenverstandnis
im Spiegel der Kirchweihe, hg. von Ralf M. W. Stammberger und Claudia Sticher zus. mit
Annekatrin Warnke, Berlin 2006 (Erudiri Sapientia. Studien zum Mittelalter und zu seiner
Rezeptionsgeschichte, Bd. VI), S. 473-486, hier S. 474.



26 Therese Bruggisser-Lanker

est locus iste fussen, entfalten die beiden rhythmisch bewegten Oberstimmen den
sich auf die konkrete Weihe beziehenden Text Nuper rosarum flores, der allego-
risch die «winterliche Blume» Maria mit dem anbrechenden Friihling, gemeint:
dem der Wurzel Jesse entsprungenen Trieb (Christus), und somit dem neuen Got-
tesreich verkniipft.’® Die Bauweise dieser Motette, die im proportional geregelten
periodischen Wechsel von Cantus-firmus-fundierten und Cantus-firmus-freien
Formabschnitten beruht, die sich — gestiitzt auf die Verszahl und die Mensuren
—numerisch auf die heilige Siebenzahl zuriickfiihren lassen, wird denn auch mit
den Proportionen des Tempels Salomons in Beziehung gesetzt (6:4:2:3).* In der
hochst subtilen Faktur dieses Werks des sich souverdn gebenden schopferischen
Komponisten lésst sich das intendierte anagogische Moment zwar durchaus iden-
tifizieren, aus den kanonischen metaphysisch-theologischen Denkmodellen kri-
stallisieren sich jedoch zunehmend &sthetische Maximen heraus, die fiir Motette
und Messe einen emanzipierten Kunstcharakter begriinden, der sich trotz sakraler
Fundierung auf einem quasi gottlich beglaubigten Choralausschnitt stets stirker
in den Vordergrund schieben wird. Und um den Bogen in die Zukunft zu spannen:
Aus dem neuplatonisch-christlichen Aufstiegsmodell, welches mit der ethisch-
intellektuellen Selbstvervollkommnung einher ging, wird ein kunsttheoretisch zu
begriindender Weg zur seelisch-geistigen Selbst- und Welterkenntnis, die in der
Nobilitierung des Systems der schéonen Kiinste ihren Abschluss finden wird.

Das Gleichnis der Jakobsleiter, die aufs Engste mit dem Aufstiegsdenken
und der Pseudo-Dionysischen Hierarchie-Vorstellung als heiliger Stufenordnung
hin zur Ahnlichkeit und Einswerdung mit der Gottheit verbunden ist,* verweist

38 Vgl ebd., S. 479481, wo der Autor diesen liturgischen Zusammenhang iiberzeugend
herstellt.

39 Nach 1 Kén 6,2. Die These, wonach die Proportionalitit der Musik Dufays mit der Architektur
des Florentiner Doms von Brunelleschi {ibereinstimmen soll, ist umstritten und kann so auch
kaum gehalten werden, doch scheint der Zusammenhang mit der theologischen Deutung der
salomonischen Tempelarchitektur gerade in Hinsicht auf die Kirchweihe durchaus einsichtig
und ldsst sich aus einer genaueren Analyse sogar noch stiitzen. Vgl. dazu ausfiihrlich Peter
Giilke, Guillaume Du Fay. Musik des 15. Jahrhunderts, Stuttgart — Weimar 2003, S. 194-209.

40  Vgl. Eva-Maria Kaufmann, Jakobs Traum und der Aufstieg des Menschen zu Gott. Das Thema
der Himmelsleiter in der bildenden Kunst des Mittelalters, Tibingen — Berlin 2006, S. 24-26,
S. 136ff. Sie unterscheidet drei Aspekte des Aufstiegs: den Aufstieg in der Erkenntnis bzw.
den Wissenschaften, den Aufstieg in den Tugenden und den Aufstieg in der Demut (S. 136).

Die Strukturen der Hierarchie des Dionysius Areopagita (Anf. 6. Jh.) finden sich dargelegt
in De caelesti hierarchia (zu den neun Choren der Engel) und in De ecclessiastica hierachia
(in Bezug auf die Liturgie und die Stéinde der Kirche), wobei drei Erkenntnisebenen unter-
schieden werden: die symbolische, kataphatische bzw. positive (affirmative) und apophatische
oder negative (mystische) Theologie. Der Aufstieg gipfelt in der negativen Theologie, denn
man kann, ja muss zwar Gott positive Eigenschaften zuschreiben, doch liegt in den verneinen-
den Aussagen eine hoherer Wahrheit, da er als die Allursache weder sagbar noch denkbar ist.
Der dreifaltige Gott als der Urgrund des Seins, der alles Sein und Erkennen tibersteigt und der
«das Dunkel zu seiner Hiille» [Ps 18(17),12] gemacht hat, zeigt sich allein denen unverhiillt,



Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht 27

auf einen universalen, {ibergeschichtlichen Archetyp der Raumerfahrung des
religiosen Menschen, der in verschiedensten Kulturen phdnomenologisch zu fas-
sen ist, auch wenn die mythischen und rituellen Ausdrucksformen verschieden
sind. Es geht um die Urerfahrung von Kontingenz, wie sie der Religionswissen-
schaftler Mircea Eliade beschrieben hat: Allein schon der Anblick des Himmels
und seiner unendlichen Hohe und Ausdehnung, die ohne Struktur und Orientie-
rung ist, erregt im Betrachter angesichts seiner eigenen Kleinheit ein urtiimliches
religioses Bewusstsein. Dieses religiose Bediirfnis driickt letztlich einen unstill-
baren ontologischen Durst aus, ausgeldst vom Schrecken vor dem Chaos, das die
bewohnte Welt umgibt, und das dem Schrecken vor dem Nichts entspricht. «Der
religiose Mensch empfindet ein tiefes Heimweh nach der «gottlichen Welty, nach
einem Haus, das dem <Haus der Gotter> gleicht, so wie es spiter die Tempel und
Heiligtlimer taten. In diesem religidsen Heimweh driickt sich der Wunsch aus, in
einem Kosmos zu leben, der rein und heilig ist, so wie er es im Anfang war, als er
aus den Hénden des Schopfers hervorging.» Mit dem Einbruch des Heiligen, wie
es von Jakob traumhaft erfahren wurde, wird jedoch nicht nur ein fester Punkt in
die strukturlose Unbestimmtheit des ihn umgebenden profanen Raums, ein «Zen-
trum» in das «Chaos» gesetzt, er bewirkt auch die Durchbrechung der Ebenen,
stellt die Verbindung zwischen ihnen her. «Die Theophanie heiligt einen Ort eben
dadurch, dass sie ihn nach oben <offen» macht, ihn in Verbindung setzt mit dem
Himmel, als paradoxen Punkt des Ubergangs von einer Seinsweise in die ande-
re.» Im rituellen Aufruf dieses wundersamen Ereignisses, das in in illo tempore,
jener heiligen Zeit stattgefunden hat, wird das primordiale Geschehen wiederholt.
«Jedes religiose Fest, jede liturgische Zeit ist die Reaktualisierung eines sakralen
Ereignisses, das in einer mythischen Vergangenheit, <zu Anbeginn stattgefunden
hat. Die religiose Teilnahme an einem Fest impliziert das Heraustreten aus der
<gewohnlichen> Zeitdauer und die Wiedereinfligung in die mythische Zeit, die
in diesem Fest reaktualisiert wird.»*' Heiliger Ort und Heilige Zeit sind deshalb
gleichsam komplementér: Im Ein- bzw. Ausgrenzen von sakralen Bezirken, in
denen man in die ontologisch reale Zeit eintritt, in der rituellen Konsekration
(in der Bibel vorgegeben durch Jakobs Olung des Steins) und in der Ubernah-
me der gottlichen, transzendenten Normen werden Welt und Gemeinschaft erst

«die den Gesamtbereich des Unreinen wie des Reinen durchqueren, liber die Gipfel aller
Heiligung hinaus emporsteigen und die gottlichen Lichter, himmlischen Klinge und Worte
allesamt im Riicken lassen und in das Dunkel eintauchen, in welchem, nach dem Zeugnis der
WORTE, der in Wahrheit wohnt, der iiber alles erhaben ist.» Vgl. Pseudo-Dionysius Areo-
pagita, Uber die mystische Theologie, An Timotheus, in: Mystische Theologie und Briefe.
Eingeleitet, iibers. und mit Anm. versehen von Martin Ritter, Stuttgart 1994, S. 74-75. Zu den
vielfiltigen Aspekten der Himmelsleiter vgl. auch Christian Heck, L'échelle céleste dans I'art
du Moyen Age. Une histoire de la quéte du ciel, Paris 1997.

41 Mircea Eliade, Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiésen, Frankfurt a.M. 1998
(©1984), Zitate S. 27 und 63.



28 Therese Bruggisser-Lanker

geschaffen, was bei jedem Kirchenbau und seiner Weihe stets wieder erneuert
und im Ritus gefeiert wird. Nach Eliade wird erst damit « Weltgriindung ermog-
licht, erst hier enthiillt sich das Reale, gelangt die Welt zur Existenz».*

Dies geschah in der Weihnachtsnacht, wenn des biblischen Ursprungsge-
schehens «in jener Zeit» (in illo tempore) gedacht und der Umstand gefeiert wird,
dass mit Christus der inkarnierte Gott in die Welt eingetreten ist: Der gottliche
Logos, durch den alles geworden ist, «wurde Fleisch (et verbum caro factum est)
und wohnte unter uns, und wir schauten seine Herrlichkeit, eine Herrlichkeit, wie
sie ein Einziggeborener vom Vater hat, voller Gnade und Wahrheit» (Joh 1,14).
Mundus volens adventu suo piissimo consecrare, heisst es denn auch im Romi-
schen Martyrologium zu diesem bedeutsamen liturgischen Moment der Ankunft
Christi, intendiert ist nichts weniger als die Konsekration der Welt.* Die Kirche
(ecclesia) nach Art des Tempels war dementsprechend einerseits Wohnstatte Got-
tes, andererseits aber auch Versammlungsstitte der Gemeinde; hierin liegt eine
Dichotomie des spezifisch christlichen Kirchenbegriffs, der sich anfinglich auf
eine metaphorische Fundierung der Glaubensgemeinschaft bezog. Sie kommt
im ekklesiologischen Modell des Paulus zum Ausdruck, der zur Griindung der
christlichen Gemeinde eine Architekturallegorie heranzieht: «Ich habe wie ein
guter Baumeister den Grund gelegt, ein anderer baut darauf weiter [...]. Denn
einen anderen Grund kann niemand legen als der, der gelegt ist: Jesus Christus»
(1 Kor 3,10-11). Christen verstanden sich selbst als Tempel Gottes.** Dennoch
hielt Hugo von St. Victor, dem wir neben einer Sakramentenlehre* und einem

42 Ebd., S. 58. Was bei Eliades faszinierenden Einsichten manchmal nicht sehr deutlich wird, ist
die historische Kontextualisierung im Einzelnen. Im Christentum als Buchreligion wird auf
Symbolismen des Judentums aufgebaut, was oft zu eigentlich zweistufigen Deutungsmustern
fiihrt. Im Judentum machte David Jerusalem zum religiésen und politischen Mittelpunkt des
Konigreichs Israel, indem er die Bundeslade dorthin iiberfiihrte, wihrend Salomo tatsdchlich
auf dem Tempelberg das erste jiidische Heiligtum nach dem gottlichem Bauplan Davids er-
bauen liess. Bereits in jlidischer Vorstellung gab es aber auch eine seit Ewigkeit im Paradies
situierte, kiinftige Stadt, welche von den frithen Christengemeinden auf das himmlische Jeru-
salem {ibertragen wurde. Nach christlicher Vorstellung soll die Basilika oder Kathedrale ein
Abbild des in der neutestamentlichen Johannesapokalypse geweissagten Neuen Jerusalems
sein, auf das auch das Paradies reproduziert wird.

43  Zit. nach Hanns-Peter Neuheuser, «Mundum consecrare. Die Kirchweihliturgie als Spiegel
mittelalterlicher Raumwahrnehmung und Weltaneignungy, in: Virtuelle Rdume. Raumwahr-
nehmung und Raumvorstellung im Mittelalter. Akten des 10. Symposiums des Medidvisten-
verbandes, Krems, 24.-26. Mirz 2003, hg. von Elisabeth Vavra, Berlin 2005, S. 260-279,
hier: 8. 279.

44 Ebd, S. 262f.

45 Vgl. dazu ders., «Ritus und Theologie der Kirchweihe bei Hugo von St. Victor», in: «Das
Haus Gottes, das seid ihr selbst». Mittelalterliches und barockes Kirchenverstindnis im Spie-
gel der Kirchweihe, hg. von Ralf M. W. Stammberger und Claudia Sticher zus. mit Annekatrin
Warnke, Berlin 2006 (Erudiri Sapientia. Studien zum Mittelalter und zu seiner Rezeptionsge-
schichte, Bd. VI), S. 251-292.



Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht 29

Dionysius-Kommentar mit dem Didascalicon auch die wichtigste Wissenschafts-
systematik der Frithscholastik verdanken, die Kirchweihe fiir unentbehrlich, da
hierdurch ein Gebdude geheiligt wird, das den kiinftigen Sakralfeiern «Raum
verschafft», das hiess, es ging ihm um einen realen Entfaltungsraum, der die ri-
tuellen Verrichtungen ermoglichte: zum Durchschreiten bei Prozessionen, zum
Vollzug der Gesten und Gebérden, von Lesungen und Gesdngen, die im Got-
teshaus widerhallten.* Durch die sakramental verstandene Kirchweihe wird ein
Raum der Reinheit und Erhabenheit geschaffen, in dem in der Memoria der Heils-
geschichte die heilsrelevanten Botschaften durch die dsthetische Ausgestaltung
des Kirchenraumes wie des Ritus fiir jeden einzelnen Gldubigen vergegenwar-
tigt werden: in Architektur, Malerei und Musik. Kraft ihrer durchscheinenden
intelligiblen Schonheit erregten diese bedeutungstragenden Kunstformen fraglos
Wohlgefallen, als nicht-sprachlich verfasste, affektbewegende Medien dienten sie
jedoch in erster Linie dazu, Heiliges in Erinnerung zu rufen, den Geist fiir den
Glauben zu entflammen und in der compassio — dem Mitleiden in der Vergegen-
wartigung der Passion Jesu — sich den Heilsweg zum ewigen Leben meditativ vor
Augen zu fiihren.*” Asthetisches Einfiihlungsvermdgen und religidse Ergriffen-
heit mussten sich nicht notwendig ausschliessen, auch die Artefakte der Kunst
wurden als Manifestationen des Géttlichen angesehen.

Die Symbolik der Himmelsleiter fiir den Aufstieg des Menschen zu Gott hat
vor allem die bildende Kunst befliigelt als ein imaginatives Bildschema, um das
Unsichtbare sichtbar zu machen. Hugo von St. Victor verbindet diesen Aufstiegs-
weg des Einzelnen mit einer Gesamtschau der Heilsgeschichte und des Kosmos:
exitus und reditus, der Ausgang der Geschopfe aus Gott und ihre Riickkehr zu
thm, vereinigen sich zu einer Kreisbewegung, die sich von der Mitte aus entfaltet
und wieder zu ihr zuriickkehrt, Ewigkeit und Zeitlichkeit umgreifend. Das ge-
malte Bild in seinen Farben, Formen und Gestalten, welche das Auge erfreuen,
ist sinnlicher Ausgangspunkt jener inneren Erhebung, die zu einer Umformung
der Seele des Betrachters, ihrer Erneuerung hin zu Weisheit und Tugend fiihrt.
Hugos im Geistigen strukturierte «Zusammenschau» verweist auf die hochste
Form der Erkenntnis, die Weisheit Gottes, «der in seiner Erkenntnis alles zumal
begreift» (Thomas von Aquin).” Damit das AuBerliche zur formvollendenden

46 Neuheuser, «Mundum consecrare» (Anm. 43), S. 265.

47  Vgl. dazu vor allem die Aufsétze von Gabriela Signori und Jens Riiffer in diesem Band. Fiir
die im Quadrivium beheimatete Musik, die als Tragerin der heiligen Bibelworte auch an der
Rhetorik Anteil hatte und aufgrund ihrer Zahlhaftigkeit selbst symbolische Verweiskraft be-
sass, ist diese Frage insbesondere fiir die Kunstpolyphonie des 15. Jhs. noch weiter zu diffe-
renzieren, wie es Wolfgang Fuhrmann in seinem Aufsatz unten vornimmt.

48  Vgl. Kaufmann, Jakobs Traum (Anm. 40), S. 196-197. Johannes Tauler dagegen wies mit
seiner Auffassung der Bildlosigkeit von aussen eindringende Bilder und Vorstellungen zur
Erkenntnis Gottes in der unio mystica zuriick, da der Mensch erst durch die Abwendung vom
Immanenten und dessen bis in den inneren Bereich wirkenden Bildern auf den Grund seiner



30 Therese Bruggisser-Lanker

Gliickseligkeit der Seele beitragen kann, vermitteln besonders die beiden Sinne
des Sehens und des Horens der Seele die Vorstellungen des Wahrnehmbaren. Die
Schonheit des Gesehenen und die Siile des Gehorten erwecken im Geist wunder-
bare Affekte, die demjenigen, was den Geist von aullen beriihrt, entsprechen. Eine
auf diese Weise sinnlich vermittelte Lieblichkeit (dulcedo) und Freude kann ihn
an unsichtbare Giiter erinnern und auf Grund ihrer Ahnlichkeit eine Sehnsucht
nach ihnen erwecken. Denn — so der Viktoriner — der Anschein der sichtbaren
Dinge ist so viel wie eine Art Adern, durch welche die unsichtbare Schonheit
— sich offenbarend — zu uns stromt.*” Nach Hugo soll sie in ihrer anagogischen
Funktion, als ein Hinweis auf die absolute Schonheit des Schopfers verstanden
werden.”® Der Mensch mit seiner vernunftbegabten (und als geistiger Essenz den
Engeln gleiche) Seele ist aufgerufen, durch seine Liebeszuwendung zu seinem
Schopfer sein esse im pulchrum und beatum esse zu vollenden. Die ontologische
Vollendung des Menschen in der Zeit, das heif3t seine geschichtliche Konstituti-
on, verbunden mit dem Gedanken einer sukzessiven Gestaltung des Universums
de esse ad pulchrum esse, kann nicht nur die sittlich-asketische Kultivierung der
eigenen Seele, sondern auch die wissenschaftlich-technische Sorge um die mundi
machina motivieren.>!

Hugo von St. Victor (+1141) wird eine ausgewogene Verbindung von Ver-
nunft und Glaube, von Mystik und Dialektik nachgesagt. Sein im Didascalicon
niedergelegter Wissenschaftsbegriff, worunter er im wortwortlichen Sinne «die
Gesamtheit des zum Lernen Gehdrigen» begreift,” zeugt von einer vertieften
Reflexion und Vergeistigung, die das 12. Jahrhundert aus der Riickschau als Zeit-
alter der Differenzierung aller Lebens- und Denkformen durch Prozesse der In-
dividualisierung wie der Pluralisierung erscheinen lassen, ein Vorgang, der auch

Seele gelange, der eins ist mit der {iber allen Sinnenkriften stehenden Ebenbildlichkeit Got-
tes. Vgl. dazu u.a. Richard F. Fasching, «aber so sol man die bilder schiere lossen farn. Zum
Konzept der «Bildlosigkeit> bei Johannes Tauler», in: Die Predigt im Mittelalter zwischen
Miindlichkeit und Schriftlichkeit, hg. von René Wetzel und Fabrice Fliickiger, Ziirich 2010,
S. 397-4009.

49  Zit. nach Lenka Karfikova, «De esse ad pulchrum esse». Schénheit in der Theologie Hugos
von St. Viktor (Bibliotheca Victorina VIII), Turnhout 1998, S. 397: Omnis jucunditas, om-
nis suavitas, omnis pulchritudo rerum conditarum afficere cor humanum potest, satiare non
potest, nisi sola illa dulcedo ad quam factum est. Nam species rerum visibilium quasi venae
tantummodo quaedam sunt, per quas invisibilis pulchritudo se manifestans ad nos usque ema-
nat. Wie das Folgende nach Hugos Commentatorium in Hierarchiam coelestem S. Dionysii
Areopagitae libri X, PL 175, 923-1154.

50 Ebd., S. 398: Erga ista omnia quae foris videantur ad provocandum affectum humanum, non
ad satiendum facta sunt, ut ab eis excitatus surgat et ea auctus transcendat. Zum ganzen
Komplex der anagogischen Asthetik s. S. 395-398.

51 Ebd., S. 382-387 und 80f.

52 Hugo von St. Victor, Didascalicon — De studio legendi. Studienbuch, iibersetzt und eingelei-
tet. von Thilos Offergeld (Fontes Christiani, Bd. 27), Freiburg etc. 1997.



Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht 31

schon als «Beginn der Moderne» angesprochen wurde.>® Dies betrifft in beson-
derem Masse die Kiinste (artes liberales), vornehmlich die Aufnahme der artes
mechanicae und damit der Architektur in die Enzyklopddie der Wissenschaften,
die der restauratio hominis dienen.>* Untergeordnet sind sie alle der Philosophie,
die von den «Liebhabern der Weisheit» (amatores sapientiae) betrieben wird,
welche die nur schwer zu erfassende verborgene Wahrheit zu ergriinden suchen:
««Das hochste Trostmittel im Lebeny ist also das Streben nach Weisheit; wer sie
findet, ist gliicklich, und wer sie besitzt, der ist selig.» (Summum igitur in vita
solamen [Boethius] est studium sapientiae, quam qui invenit felix est, et qui pos-
sidet beatus.)’ Theologie, die Rede iiber die gottlichen Dinge, ist fiir Hugo (mit
Isidor), «wenn wir, gleich unter welchem Aspekt, die unaussprechliche Natur
Gottes oder die geistigen Wesen auf tiefgriindige Weise erdrtern».’® Die gott-
liche Weisheit (divina sapientia) jedoch wird durch das Studium der Heiligen
Schrift (divina scriptura) erkannt, der iiber der «Stimme der Menschen» (d.h.
Philosophen) stehenden Rede Gottes (vox Dei); deren dreifache Bedeutung (d.h.
deren historischer, allegorischer oder tropologischer Sinn) an einzelnen Stellen
nachzuweisen bereite hingegen erfahrungsgemadss grosse Schwierigkeiten.’” Und

53  Allerdings mit Blick auf Bernhard von Clairvaux, vgl. Dieter R. Bauer / Gotthard Fuchs (Hg.),
Bernhard von Clairvaux und der Beginn der Moderne, Innsbruck—Wien 1996, besonders die
Einfiihrungen der Herausgeber und von Peter Dinzelbauer, S. 5-53.

54 Hugo, Didascalicon, 2, 1. Die Architektur wird (im Gegensatz zu den bildenden Kiinsten)
explizit genannt, wo Hugo die Unterscheidungskriterien zwischen Wissenschaftsdisiziplin
(disciplina) und Kunst (ars) definiert: Ars dici potest scientia, quae «artis praeceptis regu-
lisque consistity [Isidor], ut est in scriptura, «disciplina, quae dicitur plena» [Isidor], ut
est in doctrina. Und dann: «Weiterhin kann das «Kunst» (ars) genannt werden, was sich in
der zugrunde gelegten Materie realisiert und in praktischer Ausfiihrung entfaltet, wie zum
Beispiel die Architektur (S. 156/157). Gleich in Buch 1, 1 verweist er auf seine Intention:
Der Geist, betdubt von kérperlichen Leidenschaften und von sich selbst abgelenkt durch die
Gestalten des Sinnenhaften, habe vergessen, was er einmal war. Durch das Studium wiirden
wir wiederhergestellt, so dass wir unsere eigentliche Natur erkennen (S. 116/117). Von einer
eigentlichen Theorie der Kunst kann allerdings nicht gesprochen werden, vgl. dazu Nicola
Senger, «Der Ort der <Kunst> im Wissenschaftssystem des Hugo von St. Victor», in: Mittel-
alterliches Kunsterleben nach Quellen des 11. bis 13. Jahrhunderts, hg. von Giinther Binding
und Andreas Speer, Stuttgart-Bad Cannstatt 1994, S. 53-75.

55 Hugo, Didascalicon 1, 1, 11-13 (Anm. 52), S. 116/117. Omnium expetendorum prima est
sapientia — Als Ursprung der Wissenschaften sieht er gleich zu Beginn des 1. Buches (De
origine artium) das Streben nach Weisheit (sapientia), in der die Form des vollkommenen
Guten existiert. Sie erleuchtet den Menschen, so dass er sich selbst erkennen kann. Auf
dem Dreifuss des Apollon stehe geschrieben, so der auch fiir seine Zeit und die platonisch-
augustinische Denkrichtung bezeichnende Hinweis: Gnothi seauton das heisst, «erkenne
dich selbst» (S. 110/111).

56 Hugo, Didascalicon 2, 2, S. 158/159.

57 Hugo, Didascalicon 5, 3, S. 322/323. Den Unterschied macht er am fliichtigen Wort (der Phi-
losophen) bzw. an der «Idee des Geistes» (ratio mentis) fest, die ein Abbild der géttlichen Idee
sei (res divinae rationis est simulacrum): «Die gottliche Weisheit, welche der Vater aus seinem



32 Therese Bruggisser-Lanker

in diesem Zusammenhang bringt er fiir die Bibel unvermutet die musikalische
Metapher einer Kithara ins Spiel, die das Zusammenwirken der einzelnen vom
Kiinstler (artifex) gespielten Saiten iiber dem mitschwingenden Resonanzraum
des Holzes als Vergleich dazu zur Sprache bringt, dass die wunderbare Einheit

der gottlichen Aussagen mit eben diesem siissen Klang an die Ohren der Horer
dringe:

Dabher ist die gesamte Heilige Schrift in wunderbarer Weise durch Gottes Weisheit in ihren
einzelnen Teilen so passend angeordnet worden, dass alles, was in ihr enthalten ist, entweder
nach Art der Saiten in der Siisse des spirituellen Sinns ertont oder aber die hier und da in
den Verlauf der geschichtlichen Darstellung und in die Bestdndigkeit des Buchstabens einge-
streuten geheimnisvollen Ausspriiche festhilt, sie gewissermassen zu einem Ganzen zusam-
menfasst und so nach Art des gewdlbten Holzes die dariiber gespannten Saiten miteinander
verbindet, ihren Klang in sich aufnimmt und ihn unseren Ohren noch wohlklingender wieder-
gibt, einen Klang, den dann nicht nur die Saite erzeugt hat, sondern den auch das Holz je nach
der Form seines Baues mitgebildet hat.>®

Organische Einheit in harmonischer Schonheit — damit liesse sich nicht nur das
Verstindnis der verschiedenen Deutungsebenen in der Exegese der Bibel um-
schreiben, als Sinngebungsstrategie menschlichen Bewusstseins und Weltzugangs
bestimmten diese religios-metaphysischen Paradigmen in der neuplatonisch-
augustinischen Tradition tiber Jahrhunderte auch das Denken iiber und in den
Kiinsten, die gleichsam zum Resonanz- oder Erfahrungsraum menschlicher Er-
kenntnis wurden. Schonheit war jedoch mehr als ein anthropologisches Phino-
men, solange die sinnlich erfassbare Schonheit (aisthesis) ihre Legitimierung aus
der Transzendenz bezog, durch deren Erfahrung das Subjekt selbst eine Trans-
zendierung erfuhr. Im Mittelalter lag die hochste Form der Erkenntnis jenseits
der Materialitdt und der kiinstlerischen Gestaltung des Kunstwerks, jenseits aber
auch des philosophischen Begriffs. Viel eher wire von einer Schonheitstheolo-
gie zu sprechen, da es eine philosophische Disziplin «Asthetik» als Lehre des
Schoénen noch nicht gab, und die Kiinste weit davon entfernt waren, autonom zu

Herzen hervorstromen liess, wird, obwohl in sich selbst unsichtbar, durch die Geschopfe und
in den Geschopfen erkannt. Hieraus ergibt sich eindeutig, welch tiefe Deutung in den heiligen
Schriften zu suchen ist, wo wir durch das Wort zum Verstandnis (ad intelligentiam) gelangen,
durch das Verstindnis zum Ding (ad rem), durch das Ding zur Idee (ad rationem) und durch
die Idee zur Wahrheit (ad veritatem).»

58 Hugo, Didascalicon 5, 2, S. 318-321. Unde modo mirabilis omnis divina scriptura ita per Dei
sapientiam convenienter suis partibus aptata est atque disposita, ut quidquid in ea continetur
aut vice chordarum spiritualis intelligentiae suavitatem personet, aut per historiae seriem et
litterae soliditatem mysteriorum dicta sparsim posita continens, et quasi in unum connectens,
ad modum ligni concavi super extensas chordas simul copulet, earumque sonum recipiens in
se, dulciorem auribus referat, guem non solum chorda edidit, sed et lignum modulo corporis
sui formavit.



Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht 33

sein.” Gleichwohl wire ohne diese mittelalterlichen Voraussetzungen der Kunst-
begriff des 18. und frithen 19. Jahrhunderts nicht denkbar, nach dem seit dem
Aufklarungsdiskurs der Kunst selbst Offenbarungsqualititen zugesprochen wur-
den, was vermittels der Kategorie des Erhabenen geschah. Topoi des Erhabenen —
die numinose Aura des gleichzeitig Schauervollen und Wunderbaren als des ganz
Anderen, das eigentiimliche Ergriffen- und Erhobensein der Seele, jenes nicht
mehr begrifflich einzuholende Surplus des Kunstschonen, welches auf die letz-
te absolute, nur dem Intelligiblen zugdngliche Schonheit als Glanz des Wahren
verweist — sollten sich verabsolutieren, um in der Sakralisierung der Kunst diese
selbst zum Gegenstand und Ort sinnstiftender Andacht zu machen.

Das Verlangen nach entgrenzenden spirituellen Einsichten, nach Trost und
Erlosung, aber auch die Sehnsucht nach vollendeter Schonheit und Harmonie
blieben ungebrochen, auch wenn Asthetiken des Hisslichen, nicht mehr gebén-
digt durch ethisch-religiose Normen, ldngst die idealistische Metaphysik der
Schonheit abgeldst haben. Vielleicht ldsst sich damit ein Bogen zuriick zu den
zeitkritischen, doch wegen ihres ironischen Hintersinns mithin prophetisch an-
mutenden Allegorien des Martianus Capella schlagen, bei dem am Schluss seiner
Abhandlung in einer eigentlichen Apotheose die selbst dem Einfluss der grossen
Gotter tiberlegene Harmonia auftritt. Sie erscheint strahlend und begleitet vom
iiberwiltigenden «Einklang» lieblichsten Floten- und Saitenspiels als die nach
zahlreichen Jahrhunderten wiedergefundene Tochter, die sich unwiderruflich von
der Erde und ihren verfallenen Bildungsstétten zuriickgezogen hat. Er sagt von
ihr, sie mache nun den Himmel froh mit ihren Melodien und Takten, «Abscheu
empfindend vor der Trigheit erdentstammter Blodigkeit, die das sterbliche We-
sen, unbelehrbar in den Dingen der Musik, ohn’ Ende nur vermehrt».*

Parodistisch eingekleidetes Eingestindnis des utopischen Charakters voll-
kommener Harmonie oder dezente Anspielung auf Phasen der Kulturbliite und
des Kulturzerfalls, die den Lauf der Menschheitsgeschichte begleiten? Wir kon-
nen es nur erahnen.

59  Zum Begriff der Schonheitstheologie vgl. neuerdings Vittorio Hosle in seinem programma-
tischen Essay unter dem Titel Zur Geschichte der Asthetik und Poetik (Schwabe reflexe 28),
Basel, 2013, zum Mittelalter S. 25-29.

60  Martianus Capella, Die Hochzeit der Philologia mit Merkur (zit. nach Zekl, Anm. 2), 9. Buch,
S. 301[Zitat]-309. Im Original (De nuptiis Philologiae et Mercurii): Haec quippe et superum cu-
ras prae cunctis poterit permulcere aethera cantibus numerisque laetificans et nostra tantummo-
do cupit celebrare palatia exosa terrigenae stoliditatis ignaviam, quam melicorum indocilis auget
sine fine mortalitas. Vgl. Martianus Capella, De nuptiis philologiae et Mercurii, Liber IX (899),
Bibliotheca Augustana, <http://www.hs-augsburg.de/~harsch/saecp05.html>. Danach zihlt sie
alle ihre Verdiente auf, die de facto eine Musiktheorie beinhalten. Harmonia steht hier auch fiir
die kultische und zivilisierende Kraft der Musik, umfasst also viel mehr als nur die Klangkunst.






	Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteserfahrung und Ewigkeitssehnsucht

