
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 55 (2010)

Artikel: "Majestätische Simplicität" - Kirchenmusik und katholische Aufklärung
im Spiegel von Martin Gerberts Briefwechsel

Autor: Bruggisser-Lanker, Therese

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858700

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Majestätische Simplicität» - Kirchenmusik
und katholische Aufklärung
im Spiegel von Martin Gerberts Briefwechsel

Therese Bruggisser-Lanker (Bern)

Im Jahre 1781 durchquerte der Berliner Verleger und berühmte Aufklärer

Friedrich Nicolai anlässlich seiner Reise durch Deutschland und die
Schweiz den unwirtlichen Schwarzwald, dessen durch schroffe Abgründe

und gefährliche Felspartien geprägte Topographie er auf mehreren
Seiten seiner Reisebeschreibung eindrücklich beschrieb. Seiner
Beobachtungsgabe entgingen weder die anmutig-romantischen, kultivierten
Täler - «Spuren menschlichen Fleißes in einer solchen Einöde» -, noch
die fürchterlich stillen, von dunklen Tannenwäldern bewachsenen
Bergeshöhen, von denen Wasser und Steine herabstürzten. Trotz des meist

gut ausgebauten Weges sei es nicht ratsam, bei den besonders unwegsamen

Felsabbrüchen im Postwagen zu bleiben, ermahnt er den Leser.
Auch seine Empfindungen bei der Ankunft in St. Blasien, als er des
Klosters ansichtig wurde, hat er festgehalten:

Aber Erstaunen und Bewunderung ergreift den Wanderer, wenn er [...] wieder
weiter nichts als nahe an beiden Seiten des Weges die hohen dicht mit Tannen
bewachsenen Berge siehet, und dann bey Wendung des Weges mit Einem Male
die Aussicht sich erweitert, und plötzlich - in einem engen Thale zwischen hohen
Bergen mit düstern Fichtenbäumen bewachsen, - das grosse majestätische
Gebäude dasteht. Der Eindruck ist unbeschreiblich, in dieser rauhen Gegend ein so

weitläuftiges, so wohl geordnetes Gebäude zu erblicken.1

1 Friedrich Nicolai, Beschreibung einer Reise durch Deutschland und die Schweiz im
Jahre 1781, 11. und 12. Bd. [1796] [= Gesammelte Werke 20), Reprint Hildes-
heim/Zürich/New York 1994, 12. Bd., S. 37-52, Zitat S. 52f. Empfänglich in der
ambivalenten Naturwahrnehmung der grossen, wilden, d. h. <erhabenen> Natur
und deren erregenden Schönheiten, in der «Abwechslung der Empfindung», zeigt
er sich als bewusst reflektierender Reisender des neuen «gelehrten» Typs, wenn
er über den Eindruck schreibt, den die von oben hineinscheinende Sonne in ein
tiefes, im Schatten liegendes Tal hervorrief: «Dieß that eine wunderbare
Wirkung, welche kein Maler würde ausdrücken können. Es sah fürchterlich schön

aus.» (S. 49) Vgl. dazu etwa das Kapitel «Das Erhabene in der Natur» bei Carl
Grosse, Über das Erhabene [1788], mit einem Nachwort hrsg. von Carsten Zelle,
St. Ingbert 1990, S. 35-51. Zur Bedeutung der Reiseberichte und des neuen
empirischen bzw. historischen Blicks zur Erkenntniserweiterung vgl. Hans Erich



32 Therese Bruggisser-Lanker

Abb. 1: Dom St. Blasien

Die Kirche zog zuerst Nicolais Aufmerksamkeit auf sich, obwohl sie im
Innern noch nicht ganz fertiggestellt war. Nicht ohne an Kritik zu sparen,

rühmte er dennoch an deren Baumeister, Pierre Michel D'Ixnard
(1768-95), dass er den Ernst der dorischen Ordnung gewählt habe, die
zur stillen Einsamkeit der Gegend gut passe. Die gewaltige Kuppel
erschien ihm jedoch in der Wirkung zu niedrig, die komplizierten
Verzierungen des Äusseren zu stark im Kontrast zu den simplen Schönheiten
des Inneren.

Bödeker, «Reisebeschreibungen im historischen Diskurs der Aufklärung», in:
Aufklärung und Geschichte. Studien zur deutschen Geschichtswissenschaft im 18.
Jahrhundert Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts für Geschichte 81),
Göttingen 1986, S. 276-298.



«Majestätische Simplicität» - im Spiegel von Martin Gerberts Briefwechsel 33

Reine ungestörte Empfindung des Erhabenen erfüllt das Gemüth, wenn man in
die Kirche tritt. Sie ist rund. Das Gebälk wird von sechzehn freystehenden
korinthischen Säulen getragen. Hier ist reine Architektur ohne Verkröpfung, ohne
Schnirkel, ohne alle Vergoldung und andere überhäufte oder komplicirte
Zierrathen, wodurch sonst fast alle, auch die schönsten, katholischen Kirchen verunstaltet

werden. Die Wände der Kirche sind bloß weiß angestrichen. Ein wohlgeformtes

eisernes Gitter unterscheidet die Kirche vom Chore, der gerade die Länge
des Durchmessers der Kirche im Lichten hat [...]. Er wird getragen von vier und
zwanzig jonischen Säulen von geflecktem Marmor, die auf einem hohen Sockel
ruhen, und ist ganz simpel, mit blaßrothem [einheimischen] Marmor belegt. Der
hohe Altar ist von einem dunklen, beynahe ganz schwarzen Marmor. Alles ist
einfach, alles in richtigen edlen Verhältnissen und großen Massen, worauf das

Auge mit Wohlgefallen ruhet; der Schmuck ist sparsam, und selbst simpel und
edel. Der Fürst Abt Martin II. sagte mir sehr richtig: In einem Gotteshause müsse
nichts seyn, was zerstreue; was die Andacht störe.2

Und nachdem er seine «Bewunderung dieses Tempels und den hohen
Eindruck, den die «majestätische Simplicität des Innern» auf ihn machte,

nochmals bezeugt hatte, beschloss er nach verschiedenen Vergleichen

mit andern Kirchen seine Einschätzung mit dem Urteil, dass dies

«inwendig gewiß bey weitem die schönste in Deutschland» sei, ja dass

ihre «hohe Simplicität» sie zu einer der schönsten der Welt mache.3 In
ihrer monumentalen Anlage als Rundbau mit vorgestelltem Portikus in
Anlehnung an das Vorbild des Pantheon in Rom gilt sie gegenüber den
etwa gleichzeitig vollendeten oberschwäbischen Rokokokirchen, die mit
überwältigendem Prunk, verschwenderischer Trompe-1'œil-Malerei und
überschwänglich-verspielten Stuckaturen aufwarten, denn auch als

einzigartiger und gleichzeitig vorläufig letzter Sakralbau einer
Ordenskongregation dieses Stils. Ihre aussergewöhnliche Konzeption sollte
jedoch für dessen weitere Geschichte nach der Säkularisation keine
Rolle mehr spielen.4

2 Ebd., S. 105 f.

3 Ebd., S. 107 bzw. 111.
4 Klaus Jan Philipp, «Architektur des Klassizismus und der Romantik in Deutsch¬

land», in: Rolf Toman (Hrsg.), Klassizismus und Romantik. Architektur - Skulptur
- Malerei - Zeichnung 1750-1848, [Königswinter] 2007, S. 152-193, bes. 178 f.

Die Pantheon-Gestalt war auch dadurch motiviert, dass Abt Martin Gerbert eine
Herrschergrablege ins Auge fasste: 1770 wurden mit der Unterstützung von
Kaiserin Maria Theresia, die das Zeichen politischer Loyalität zu schätzen wusste,
vierzehn herzoglich-österreichische «hoechste Leichen» aus den Kirchen von Königs-
felden und Basel (in der Schweiz) mit grossem Pomp in der Habsburger-Gruft
bestattet, die 1781 fertiggestellt wurde. Reliquien vieler weiterer Heiligen wurden

beschafft, die als Guttäter und Beschützer in diesem neuen Pantheon gegenwärtig

sein sollten, um die Erhabenheit des allein heiligen Gottes erfahrbar werden

zu lassen. Vgl. dazu Claus-Peter Hilger u. Stefan Kessler, Dom St. Blasien/
Südschwarzwald [Kunstführer], Lindenberg 2006, S. 34-39.



34 Therese Bruggisser-Lanker

Abb. 2: Dom St. Blasien, Inneres

Die Formulierungen Nicolais, den neuen Klassizismus der Kirche betreffend,

sind Topoi im Vokabular der Zeit, die auch auf die Musik
angewendet wurden, etwa wenn Johann Friedrich Agricola die Wirkung der
Händel'schen Chöre 1771 dahingehend interpretierte, dass «sein
Alexandersfest, sein Krönungs Anthems, sein Messias» im vollkommen
angemessenen Gebrauch von Melodie und Harmonie als mustergültige Werke
ebenjene «wahre Simplicität» verkörperten. Und diese «wahre Simpli-
cität» des «Herzensbezwingers» Händel erfüllte, so Reichardt 1774, die

5 Zit. nach Laurenz Lütteken, Das Monologische als Denkform in der Musik zwischen
1760 und 1785, Tübingen 1998, S. 184.



«Majestätische Simplicität» - im Spiegel von Martin Gerberts Briefwechsel 35

Zuhörer mit der ganzen Spannweite der vom Erhabenen ausgelösten
Erschütterungen der Seele: Furcht, Schrecken, Wonne, Freudentränen.5
Auch die Architektur des Doms zu St. Blasien schien in den Augen
Nicolais in ihrer Gestaltung mit einem einheitlichen Gesamtplan, einem
Grundriss, dessen richtige, edle Verhältnisse und grosse Masse
Ordnung und Harmonie vereinigten und dem alles unterzuordnen war,6
einzulösen, was im Diskurs um das Erhabene gefordert wurde - man
halte daneben etwa Herders Beschreibung der Wirkung der Peterskirche

auf die Beschauer in seiner Kalligone, die in sehr ähnlicher Weise
formuliert ist.7 Er wurde nicht nur in der Philosophie (von der Rhetorik
des Pseudo-Longinus8 ausgehend über Boileau, Burke,9 Mendelssohn,

6 Nicolai fügt am Schluss des 12. Bandes seiner Beschreibung einer Reise als II. Tafel
sowohl Grundriss wie Aufriss der Kirche zu St. Blasien und zum Vergleich die
Ansicht der «Kirche St. Genovefa zu Paris, jetzt das Pantheon genannt» in Form
eines grossen Faltblattes bei. Sowohl den Grundriss wie den «Durchschnitt» und
den Prospekt der Kirche hatte ihm E Mauritz Ribbele, der Archivar und
Nachfolger Gerberts, am 20. Nov. 1784 geschickt, vgl. den Brief vom 21. Nov., bei
Georg Pfeilschifter, Friedrich Nicolais Briefwechsel mit St. Blasien. Ein Beitrag zu
seiner Beurteilung des Katholizismus auf Grund seiner süddeutschen Reise von 1781

Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Philosophischhistorische

Abteilung, Heft 2), München 1935, S. 37f.
7 Johann Gottfried Herder, Kalligone, 3 Bde., Theil 3: «Vom Erhabenen und vom

Ideal» [1800], vgl. Werke in zehn Bänden, Bd. 8: Schriften zu Literatur und Philosophie

1792-1800, hrsg. von Hans Dietrich Irmscher, Frankfurt a.M. 1998, S. 885 f.:
«Vom Eintritt in die Säulengänge bis zur Schwelle des Tempels, vom Eintritt in
diesen bis zum Hochaltar, vom heiligen Grabe bis zur Cuppole hinauf, durch alle
Seitengänge, bei jedem Nebenaltar sind Schönheit, Ordnung und Harmonie in
ihr so eurhythmisch vereinigt, dass das Ganze in seiner Größe dasteht, fast ohne
dass man seine wahre Größe ahnet. Mit jedem Schritt wird es größer, mit jedem
mal, da wirs sehen, aufs neue größer; bei dem Maximum, das hier gefunden und
aufgestellt ist, das unsre Einbildungskraft also nicht willkürlich aus sich erschaffen

darf, ruht sie, erfüllt von Größe, und weiß von keinem Bestreben voll
bestürzter Verlegenheit, das Vollständige noch größer zu machen, ein Maximum zu
erweitern.» Das Gefühl des Erhabenen oder am Erhabenen kann nach Herder
«nichts als die Empfindung seiner Höhe und Vortrefflichkeit sein, mit einem Maß
zu sich selbst, vielleicht auch mit Sehnsucht zu ihm zu gelangen, gewiß aber mit
der Hochachtung, die dem Erhabnen gebühret. Dies Gefühl heißt Elevation,
Erhebung. Es erhebt zum erhabnen Gegenstande; über uns selbst gehoben, werden
wir mit ihm höher, umfassender, weiter. Nicht Krampf ist dies Gefühl, sondern
Erweiterung unsrer Brust, Aufblick und Aufstreben; Erhöhung unsres Daseins.»
(ebd. S. 893 f., Hervorhebungen durch den Autor)

8 Longinus, Vom Erhabenen. Griechisch/Deutsch, übers, u. hrsg. von Otto Schön¬

berger, Stuttgart 1988.
9 Edmund Burke, Philosophische Untersuchung über den Ursprung unserer Ideen vom

Erhabenen und Schönen [1757], übers, von Friedrich Bassenge, neu eingel. u.
hrsg. von Werner Strube Philosophische Bibliothek 324), Hamburg 21989.



36 Therese Bruggisser-Lanker

Kant10 bis Hegel und Schopenhauer),11 sondern vor allem auf poetolo-
gischer Ebene im Zusammenhang mit Klopstock,12 seinen Oden und
seinem Begriff der heiligen Poesie geführt (Bodmer, Breitinger, Lessing,
Schiller13) und ist von der Germanistik bis in die letzten Verästelungen
ausgelotet worden,14 desgleichen in der Musikwissenschaft, standen
doch in diesem Zusammenhang auch Komponisten wie Händel, Tele-

mann, Gluck oder Carl Philipp Emanuel Bach, dessen Heilig als wahrer
vielstimmiger Gesang «vollkommene Andacht, Würde und Simplicität»
erreiche,15 im Zentrum der Debatten.

Doch so abgelegen das Stift St. Blasien war, sein Regent und Landesherr

Fürstabt Martin Gerbert stand als weit herum angesehener Gelehrter
nicht nur einer eigentlichen Gelehrtenakademie mit hauseigener Druckerei

und einer erstklassigen Bibliothek vor, wie sie ihresgleichen suchte,16

er pflegte auch ein weitverzweigtes Beziehungsnetz und hatte viel

10 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft Werke in sechs Bänden, Bd. 4), Köln
1995 [bes. 1. Theil, 2. Buch: «Analytik des Erhabenen», S. 109ff.]. Das Herz ganz
zu rühren, das sollen die letzten, höchsten Wirkungen der Werke des Genies sein:
«Wir können hier einige Stufen der starken und stärkern Empfindung hinaufsteigen.

Dieß ist der Schauplatz des Erhabnen.» (S. 117) «Es durch die Religion zu
thun, ist eine neue Höhe, die für uns, ohne Offenbarung, mit Wolken bedeckt war.»
(S. 126) Hier lernen der Dichter und der Leser zu erkennen, ob sie Christen seien,
hier finde «der tiefsinnige Christ einen majestätischen Tempel»! (S. 127)

11 Vgl. dazu u. a. Dietmar Till, Das doppelte Erhabene. Eine Argumentationsfigur von
der Antike bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts Studien zur deutschen Literatur

175), Tübingen 2006.
12 Friedrich Gottlob Klopstock, Der Messias. Gesang 1-111. Text des Erstdrucks von

1748. Studienausgabe hrsg. von Elisabeth Höpker-Herberg, Stuttgart 1986 [enthält

auch die Abhandlung «Von der heiligen Poesie», S. 114-126].
13 Friedrich Schiller, «Über das Erhabene», in: Vom Pathetischen und Erhabenen.

Schriften zur Dramentheorie, hrsg. von Klaus L. Berghahn, Stuttgart, bibl. erg.
Ausg. 1995, S. 83-100.

14 Vgl. u.a. Joachim Jacob, Heilige Poesie. Zu einem literarischen Modell bei Pyra,
Klopstock und Wieland, Tübingen 1997; Bernadette Malinowski, «Das Heilige
sei mein Wort». Paradigmen prophetischer Dichtung von Klopstock bis Whitman

Epistemata. Würzburger wissenschaftliche Schriften. Reihe Literaturwissenschaft

381), Würzburg 2002; Christine Pries (Hrsg.), Das Erhabene. Zwischen

Grenzerfahrung und Größenwahn, Weinheim 1989.
15 Vgl. Laurenz Lütteken, «Carl Philipp Emanuel Bach und das Erhabene», in: Lenz-

Jahrbuch 5 (1995), S. 203-218. Zu Händeis Messias s. Hans-Joachim Kreutzer,
«<The Sublime, the Grand, and the Tender». Über Händeis Messiah und Klostocks
Messias», in: Göttinger Händel-Beiträge XI, Göttingen 2006, S. 1-24.

16 Vgl. Rita Haub, «Fürstabt Martin Gerbert und die sog. Gelehrtenakademie. Zum
Wissenschaftsbetrieb der Fürstabtei St. Blasien im 18. Jh.», in: Alte Klöster - Neue

Herren. Die Säkularisation im deutschen Südwesten 1803. Aufsätze. Erster Teil:

Vorgeschichte und Verlauf der Säkularisation, hrsg. von Hans Ulrich Rudolf, Ostfildern

2003, 1. Teilbd., S. 239-246.



«Majestätische Simplicität» - im Spiegel von Martin Gerberts Briefwechsel 37

Reiseerfahrung. Er war - dies belegt der ausgedehnte Briefwechsel -
an vorderster Front im europäischen Wissenschaftsbetrieb tätig, in
engem Kontakt mit den Mächtigen wie Kaiserin Maria Theresia oder dem
Papst, er korrespondierte aber auch mit herausragenden Theologen,
Historikern und erweichen Geistesgrössen, mit andern Worten: Erwirkte
am Puls der Zeit. Ein Zeichen von Gerberts Anerkennung als Musikforscher

war, dass sein Porträt 1785 in die Galerie der Gelehrten der
Allgemeinen deutschen Bibliothek Nicolais aufgenommen wurde (nach
Johann Joachim Quantz und Carl Philipp Emanuel Bach, jedoch vor Johann
Abraham Schulz und Joseph Haydn), d.h. dass die Musik, aber auch
die theoretisch-philologische Forschung dazu als in den Kanon der
Wissenschaften gehörig betrachtet wurde.17 Der Briefwechsel zeigt aber
auch exemplarisch, dass es in wichtigen Fragen keine Berührungsängste

zwischen protestantischen und katholischen Denkern gab, auch wenn
die Positionen oftmals unvereinbar schienen, dass man auch katholi-
scherseits auf die neuen philosophischen Strömungen produktiv
einging, dass man trotz gehässiger Attacken zwar die konfessionellen
Paradigmen anerkannte, aber darüber in zuweilen erstaunlicher Direktheit
offen sprechen konnte.18 Und anhand von Gerberts Briefwechsel stellt

17 Gudula Schütz, Vor dem Richterstuhl der Kritik. Die Musik in Friedrich Nicolais
'Allgemeiner deutscher Bibliothek' 1765-1806 Wolfenbütteler Studien zur
Aufklärung 30), Tübingen 2007, S. 221. Die Problematik hinsichtlich der praktischen
bzw. wissenschaftlichen Umgangsweise mit Musik hat Johann Adam Hiller bereits
1768 in den Wöchentlichen Nachrichten und Anmerkungen die Musik betreffend
angesprochen: «Die Musik hat unter den schönen Künsten allein das Unglück,
daß sie mehr als ein Handwerk oder als eine mechanische Kunst erlernt wird, da
sie doch als eine Wissenschaft, die ihre Grundsätze hat, studiert werden sollte.
[...] Bey sehr vielen, und vielleicht bey den meisten ist es leider wahr, daß man
zufrieden seyn kann, wenn man sie singen oder spielen gehört hat; und man
würde sie sehr in Verlegenheit setzen, wenn man sie aus ihrer Sphäre reißen,
und mit ihnen in das Feld der Theorie spazieren wollte.» (ebd. S. 80)

18 Noch aufschlussreicher bezüglich des interkonfessionellen Dialogs ist der Brief¬
wechsel zwischen Nicolai und R Mauritz Ribbele nach dem St. Blasien-Besuch
Nicolais (1782-87). So schreibt etwa Ribbele, der die Hierarchie grundsätzlich
verteidigt: «Ich bin selber ein Freund der Wahrheit und, ohne meiner Religion
nahe zu treten, welche mir das heiligste ist, werde ich in allen anderen Materien
der unparteiischen Beurteilung gar gerne beipflichten. Ich bin von Ihrer erhabenen

Gedenkungsart ganz überzeugt, daß Sie auch in jenen Materien, wo Dieselbe

durch Ihre Religion andern Meinungen beifallen, dennoch von der Gegenpartei

mit Nachsicht und Wohlstande sprechen würden.» Der Berliner Protestant
Nicolai, der katholische Frömmigkeitspraktiken erst auf seiner Reise kennenlernte

und sowohl diese für ihn abergläubischen Gebräuche, den Zölibat, wie den

Anspruch des Alleinseligmachenden und Unfehlbaren der katholischen Kirche
verurteilte, da er dem Prinzip wahrer Toleranz entgegenstehe, antwortet: «So

sicher und einzig auch die objektive Wahrheit ist, so sehr verschieden muß not-



38 Therese Bruggisser-Lanker

sich auch die dringende Frage, ob die katholische Aufklärung mit ihrer
intensiven, systematisch betriebenen historischen Quellenforschung19
insbesondere bezüglich der «Musik der Lateiner» (Musica de' Latini) -
wie Padre Giambattista Martini sie nannte - nicht eine mindestens ebenso

wesentliche Rolle in der ästhetischen Grundlegung der Musikpraxis
wie in der Ausprägung eines historischen Bewusstseins spielte, die
schliesslich zum caecilianischen Kirchenmusikideal und - im Bereich
der Musikästhetik - zur Kunstreligion hinführte, eine Rolle, die in der
Forschung bislang fast ausschliesslich dem norddeutsch-protestantischen
Bereich zugesprochen wurde.20 Denn in der Musica sacra, «unserer»

wendig bei unserer so sehr verschiedenen Lage dasjenige sein, was wir, jeder für
sich, subjektiv als Wahrheit erkennen. Daher würde es freilich vergeblich sein,
wenn wir miteinander streiten wollten. Zwei Personen, die in Prinzipien so sehr
unterschieden sind, werden sich durch einen direkten Streit niemals überzeugen
können. Aber deswegen kann doch einer dem andern aufrichtige Wahrheitsliebe
zutrauen und ihn deshalb lieben und schätzen. Dies sind meine Gesinnungen
gegen Sie, edler Mann, und ich wünsche nur, von Ihnen und allen edelgesinnten
Katholiken und Religiösen gleiche Gesinnungen zu verdienen. Gott hat es sehr
weise so eingerichtet, daß die Menschen sehr verschiedener Meinung sein sollen,
aber auch ebenso weise, daß sie sich, dieser Verschiedenheit ohnerachtet, herzlich

lieben können, wenn sie nur wollen.» Vgl. Pfeilschifter, Friedrich Nicolais
Briefwechsel mit St. Blasien (wie Anm. 6), Zitate S. 16 bzw. 22. Zu Nicolais
Haltung, die sich anderweitig in beissender Kritik äussern konnte, vgl. Sigrid Habersaat,

Verteidigung der Aufklärung. Friedrich Nicolai in religiösen und politischen
Debatten Epistemata. Würzburger wissenschaftliche Schriften. Reihe
Literaturwissenschaft 316), 2 Bde., Würzburg 2001, bzw. Christoph Spehr, Aufklärung

und Ökumene. Reunionsversuche zwischen Katholiken und Protestanten im
deutsprachigen Raum des späteren 18. Jahrhunderts Beiträge zur lateinischen
Theologie 132),Tübingen 2005, bes. S. 374ff.

19 Vgl. dazu die umfangreiche, detaillierte Fallstudie zum Kloster Banz, welches das

klösterliche Reformprogramm und die wissenschaftlichen Methoden wie andere
süddeutsch-österreichisch-schweizerische Klöster von St. Maur übernommen hatte:
Niklas Raggenbass, »Harmonie und schwesterliche Einheit zwischen Bibel und
Vernunft«. Die Benediktiner des Klosters Banz: Publizisten und Wissenschaftler in der

Aufklärungszeit Studien und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktinerordens

und seiner Zweige, 44. Ergänzungsbd.), St. Ottilien 2006. Einen Überblick

über die vorrangige Pflege der Geistes- und Naturwissenschaften in den
Klöstern s. Georg Hailingsetzer, «Die Benediktiner im 18. Jahrhundert. Wissenschaft

und Gelehrsamkeit im süddeutsch-österreichischen Raum», in: Katholische

Aufklärung - Aufklärung im katholischen Deutschland, hrsg. von Harm Klueting
in Zusammenarbeit mit Norbert Hinske und Karl Hengst Studien zum
achtzehnten Jahrhundert 15), Hamburg 1993, S. 208-224.

20 Vgl. dazu die umfassende Studie von Jürgen Heidrich, Protestantische Kirchen¬

musikanschauung in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts. Studien zur
Ideengeschichte <wahrer> Kirchenmusik Abhandlungen zur Musikgeschichte 7), Göttingen

2001.



«Majestätische Simplicität» - im Spiegel von Martin Gerberts Briefwechsel 39

alten Musik des christlichen Abendlandes, als deren Fundament er den
Gregorianischen Choral seit Karl dem Grossen ansah, entdeckte Martini

jenen feierlichen Ernst, Adel und eine der Grösse Gottes angemessene
Erhabenheit wieder, Eigenschaften, die man sowohl in katholischen
wie zunehmend in protestantischen Kreisen mit dem Begriff der (wahrem

Kirchenmusik zu verbinden begann.21

Abb. 3: Porträt Martin Gerberts
im Refektorium des ehemaligen
Benediktinerpriorats Oberried

21 Vgl. Giovanni Battista Martini, Storia della musica, Tomo I-III, Bologna 1757,
hrsg. und mit Registern versehen von Othmar Wessely Die grossen Darstellungen

der Musikgeschichte in Barock und Aufklärung 1-3), Graz 1967, Tomo 1:

Prefazione, S. 6: «L'ultimo luogo nell'ordine, ma il primo nella dignità e distin-
zione l'ottiene la Musica de' Latini, che dall'Epoca del Redentore fino ai nostri
tempi l'esercitarono. Avrà questa l'estensione, che bramare si possa, e noi tutto il
campo, onde i principj spiegarne, descriverne i progressi, e vederne gli avanza-
menti, fino al giorno d'oggi.» Vgl. auch Christof Stadelmann, Fortunatissime Can-
tilene! Padre Martini und die Tradition des gregorianischen Chorals Schriften
zur Musikwissenschaft aus Münster 16), Eisenach 2001, S. 21, 22: «Ritroveremo
in questo Ecclesiastico Canto una serietà, una nobilità, e una magnificenza degna
della Maestà die Dio, [...]» (Storia IV/2, f. 33r-35r), und S. 139 mit einem Zitat
von Guglielmo della Välle, der bezeugt, dass Martini all denjenigen, die ihn um
Rat fragten, die Quellen des Schönen und Wahren in der Musica sacra zeigte.



40 Therese Bruggisser-Lanker

Ein grosses Handicap für die Rezeption von Gerberts Werken - damals
wie heute - bildet das Latein als seinerzeit immer noch gebietsweise
übliche Wissenschaftssprache; Gerbert selbst jedenfalls fühlte sich in
der deutschen Schreibart nicht versiert genug, um hierin historische
Beiträge zu verfassen.22 Dieses Faktum dürfte schon Nicolai bewusst
geworden sein, als auf seine Anfrage für die Allgemeine deutsche Bibliothek

hin Johann Friedrich Reichardt auf die Rezension von De cantu et
musica sacra verzichtete mit der Begründung:

Ich schicke Ihnen, mein werthester Freund, den Gerber [sie] zurück. Es ist mir
nicht möglich von dem Werke, das mir so viel ich im Durchblättern gefunden,
wichtig zu seyn scheint, eine flüchtige Anzeige zu machen. Und zu einer gründlichen

Beurtheilung bin ich nicht fähig. Wie wär es, wen Sie von Marpurg, der es

vielleicht ganz und mit Nachdenk gelesen, eine Anzeige wenigstens für dies
einzige Werck annähmen? Er wird gewiss sich sehr bereit finden lassen.23

Johann Abraham Peter Schulz sah sich bei den Scriptores (welche sich
Nicolai 1785 von Gerberts Archivar Mauritz Ribbele hatte schicken
lassen24) vor das gleiche Problem gestellt: «[...] letzteres bin ich nicht im
Stande zu recensiren, da ich der lateinischen Sprache nicht gewachsen
bin.»25 Das Hindernis der Sprache wirkte demnach fatalerweise
ausgerechnet bei jenen Personen als Rezeptionsbarriere, die der Musik im
aufklärerischen und frühromantischen Diskurs besonderes Augenmerk
widmeten, ein aus historischer Perspektive für die entscheidende Schnittstelle

zwischen katholischer und protestantischer Musikauffassung
beinahe tragisches Moment; ein Problem überdies, das bereits damals
erkannt wurde, gab es doch wenigstens einen ersten Anlauf zu einem
«teutschen Auszug» für das Werk De cantu et musica sacra, das «wegen
seiner Kostbarkeit, vielleicht auch wegen der Sprache, in der es
geschrieben ist, nicht in so allgemeinen Umlauf gekommen, als es so ganz

22 «Ich will nicht ermanglen, auch künftige historische Beiträg zu machen, wann
man nur nit Teutsch von mir verlangt, in welcher Schreibart nit versiert.» Brief
vom 4. April 1762 an R Ildephons Kennedy (Benediktiner aus Regensburg),
Sekretär und akademischer Professor der neuen Akademie der Wissenschaften in
München, vgl. Korrespondenz II (wie unten Anm. 30), Nr. 62, S. 88.

23 Brief vom 21. 3.1778, vgl. Schütz, Vordem Richterstuhl der Kritik (wie Anm. 17),
S. 132. Die Schrift blieb unrezensiert.

24 Vgl. den Brief Ribbeies vom 7. August 1785, in: Pfeilschifter, Friedrich Nicolais
Briefwechsel mit St. Blasien (wie Anm. 6), S. 46.

25 Brief an Nicolai aus Rheinsberg vom 9. 6.1786, vgl. Schütz, Vor dem Richterstuhl
der Kritik (wie Anm. 17), S. 32, Anm. 356. In diesem Fall fand sich jedoch mit
Johann Joachim Eschenburg ein geeigneter Ersatz, sodass eine ausführliche
Anzeige des dreibändigen Werkes erscheinen konnte.



«Majestätische Simplicität» - im Spiegel von Martin Gerberts Briefwechsel 41

verdienet», um es «der Welt noch bekannter und nutzbarer zu machen».26

Doch auch die moderne Forschung kapitulierte bis anhin anscheinend
an der Fülle der überlieferten lateinischen Schriften, denn allein
Gerberts Publikationsliste an theologischen und historischen Titeln um-
fasst über siebzig zum Teil umfangreiche und schwer greifbare
Bände.27 Zwar erschien bereits 1767 seine Reisebeschreibung in deutscher
Übersetzung, die wohl ein breiteres Publikum ansprechen sollte,28 in
neuerer Zeit wurde als einziges seiner Werke die Geschichte des Schwarzwaldes

(Historia nigrae silvae) in deutscher Sprache veröffentlicht.29

26 Brief von Christian Gottlob Schmidt, Pastor und Superintendent in Weissenburg,
an Gerbert vom 17. Juli 1789, vgl. Briefe und Akten II (wie unten Anm. 30),
Nr. 441, S. 346, der von einem Buchhändler dazu angefragt wurde. Allein ohne
Gerberts Einverständnis wollte er diesen Auszug, «etwa in zwei Bänden», nicht
machen, denn das «hieße sich an Ihrem Eigentume vergreifen». Er selbst hatte
das Werk von Gerbert, den er auch einmal in St. Blasien besucht hatte (vgl. ebd.,
Brief vom 31. Okt. 1787, Nr. 344, S. 272ff.), mit viel Fleiss und Vergnügen
gelesen und war ihm auch mit Literatur für De sublimi behilflich. Im ersten Brief
erwähnt er seine zu Winterthur gedruckte Schrift Briefe über Herrnhut und
andere Orte der Oberlausitz von 1787, für die er Gerbert um Nachsicht bittet, «es ist
ein unreifes Werk».

27 Vgl. die Werkliste auf der Homepage des Klosters Oberried im Schwarzwald, das
sich zum Ziel gesetzt hat, den eigenen Bestand an von Gerbert geschriebenen oder
herausgegebenen Büchern durch Neuerwerbungen systematisch zu ergänzen:
http://www.klosterbibliothek-oberried.de/gerbert-bibliographie.htm. Auch das

Wenige an bisheriger Sekundärliteratur ist hier verzeichnet. Abgesehen von einer
Biographie (s. unten) sind noch zu erwähnen: die kleine Studie von Elisabeth
Hegar, Die Anfänge der neueren Musikgeschichtsschreibung um 1770 bei Gerbert,

Burney und Hawkins Sammlung musikwissenschaftlicher Abhandlungen 7),
Leipzig/Strassburg/Zürich [1932], sowie die sehr verdienstvolle Dissertation von
Margret Nemann, Die Christologie Martin Gerberts von St. Blasien. Ein Beitrag zur
Theologiegeschichte des 18. Jahrhunderts, [Selbstverlag Münster] 1984, die das

schwierige theologische Schrifttum Gerberts, besonders die 8 Bde. der Principia
theologiae (1758-59) und das Spätwerk De sublimi (1793) in den Blick nimmt.

28 Titel: Des Hochwürdigsten Herrn, Herrn Martin Gerberts, nunmehro des Heil. Rom.
Reichs Fürsten und Abts des Reichs-Stifts St. Blasien auf dem Schwarzwald Reisen

durch Alemannien, Welschland und Frankreich, welche in den Jahren 1759. 1760.
1761. und 1762. angestellet worden, von dem hohen Herrn Verfasser Selbsten mit
vielen Zusätzen, besonderen Anmerkungen und schönen Kupfern zur Erläuterung

derer Alterthümern vermehrt und verbessert, und aus dem Lateinischen in
das Deutsche übersetzt, auch mit zwey Registern der Orte und merkwürdigsten
Sachen versehen von J.L.K., Ulm, Frankfurt und Leipzig 1767.

29 Martin Gerbert, Geschichte des Schwarzwaldes. Siedlungsgebiet des Ordens des hei¬

ligen Benedikt. Zusammengestellt und bebildert von Martin Gerbert, Abt des Klosters

und der Kongregation St. Blasien in demselben Walde und Fürst des Heiligen
Römischen Reiches. Aus dem lat. Originaltext übers, von Adalberth Weh, Stu-
dienausg., 2 Bde., Freiburg i.Br. 1993-96.



42 Therese Bruggisser-Lanker

Auch im Briefwechsel, in dem sich problemlos je nach Briefpartner
Deutsch, Französisch und Italienisch als gängige Korrespondenzsprachen

abwechseln, ist das Latein häufig anzutreffen. Für die Forschung
ist der Umstand, dass er zum grössten Teil ediert und mit umfangreichen

Registern versehen ist,30 jedoch als eine unvergleichliche Chance
zu werten: Er böte Stoff hinsichtlich vielfältigster Fragestellungen -
nähme man den angesprochenen Personenkreis und deren Schrifttum
und Briefwechsel mit in den Blick -, und könnte weithin ungelöste
Fragen wie die nach der noch nicht nationalstaatlich-ideologisch
verengten sprachen-, konfessionen- und länderübergreifenden wissenschaftlichen

Zusammenarbeit, nach der Entwicklung der historisch-kritischen
Methode und des aus der Theologie entlehnten hermeneutischen
Verfahrens wie die nach einer letzten Kulturblüte der Klöster im Kontext
einer ebenso hochstehenden Kirchenmusikpflege beantworten helfen.

Doch wer war Gerbert, dessen Namen zu kennen immerhin für
Musikwissenschaftler Pflicht, dessen Bedeutung für die Etablierung
unseres Faches jedoch weit unterschätzt ist? Er selbst übte sich im
Vergleich mit seiner neu erbauten Kirche in selbstbewusstem Understatement,

das an Selbststilisierung grenzt:

En la battissant je m'a proposé deux choses: la majesté pour notre grand Dieu et
la modestie pour nous autres. Le dernier bout a encore mieux réussi que le
premier. Mais entre mille hommes il n'y a que presque un seul, qui comprenne, que
la simplicité du bâtiment sans chargement des ornements est la qualité qui fait
l'église respectable et agreable a la vue. La simplicité est mon propre character
avec laquelle je me charactérise particulièrement à mes amys.31

Bescheidenheit war eine Zier, die gleich mehrere St. Blasien-Reisende
an ihm bemerkten, sie gehörte aber auch zu seinem Selbstverständnis
als Vertreter eines Mönchtums, das in der Tradition der Mauriner im
Rückbezug auf Benedikt nicht demonstrativ Prunk und Luxus zur Schau
stellen, sondern sich zurückhaltend zu geben hatte. Viel wichtiger wa-

30 Vgl. Korrespondenz des Fürstabtes Martin Gerbert von St. Blasien, hrsg. von der
Badischen Historischen Kommission, bearb. von Georg Pfeilschifter, 2 Bde.,
I. Bd.: 1752-1773, Karlsruhe 1931, II. Bd.: 1774-1781, Karlsruhe 1934; Briefe
und Akten des Fürstabtes Martin II. Gerbert von St. Blasien 1764-1793, hrsg. von
der Kommission für geschichtliche Landeskunde in Baden-Württemberg nach
Vorarbeiten von Georg Pfeilschifter und Arthur Allgeier, bearb. von Wolfgang Müller,

2 Bde., I. Bd.: Politische Korrespondenz 1782-1793, Karlsruhe 1957, II. Bd.:
Wissenschaftliche Korrespondenz 1782-1793, Karlsruhe 1962. Total sind es über
2000 Briefe von und an Gerbert.

31 Gerbert an Marschall Beat Fidel von Zurlauben, 3. Nov. 1782, Briefe und Akten II
(wie Anm. 30), Nr. 53, S. 45.



«Majestätische Simplicität» - im Spiegel von Martin Gerberts Briefwechsel 43

ren das Bibelstudium im Sinne eines eigentlichen Quellenstudiums und
die wissenschaftliche Beschäftigung mit den alten, in den Klöstern
liegenden Schriften, um zum Kern des monastischen Lebens zu gelangen,
«si toutes vos pensées et tous vos desseins dans vos études se terminent
à vous bien connaître vous-mêmes, pour en devenir plus humbles et

pour vous cacher aus yeux du monde, et à connaître Dieu de plus en
plus pour l'aimer et le servir plus parfaitement». So sah es Jean Mabil-
lon in seinem Traité des études monastiques von 1692,32 und diesem
Ideal lebte auch Gerbert nach, der deswegen als neuer Mabillon (aber
auch als zweiter Augustin) gefeiert wurde.33 Nicht nur die «Althertums-
Erforschung» übernahm er von den «grundgelehrten Ordensbrüdern
aus der Versammlung des H. Maurus, dieser vordersten Zierde und Stütze
einer gründlichen Gelehrsamkeit», die auf diesem Feld tatsächlich eine
Pionierrolle eingenommen hatten,34 es war auch die mit religiöser
Demut und Selbstdisziplin verbundene Grundhaltung, die ihm von allen
Seiten hohen Respekt verschaffte, wie es - stellvertretend für viele -
Christoph Wilhelm von Koch (1737-1813), Protestant, Hochschullehrer
für Staatsrecht und Geschichte, Schriftsteller, Bibliothekar, Diplomat
und Politiker aus Strassburg 1774 aussprach:

Er ist ein Herr von mittelmäßiger Grösse und von angenehmer Bildung, der im
Alter von 54 Jahren eine noch lang fortdauernde Gesundheit verspricht. Unter
vielen Tugenden, welche den Ordensmann und den Fürsten schmücken, bemerkt
man an ihm eine recht seltene Bescheidenheit und Menschenliebe. Erhaben durch
seine Würde, stellt er sich durch seine Leutseligkeit den Niedrigsten gleich und
suchet seine Hoheit nur in Tugend und rechten Vorzügen, nicht in äusserem Glanz
und Schimmer der Würde. Man nähert sich ihm nicht, ohne ihn lieb zu gewinnen;

so sehr lockt er aller Herzen an sich. In seinem belebten Umgang findet man
das Bild des Redlichen, des Weisen, des Gelehrten, das bei allen, denen es sich

32 Zit. nach Raggenbass, »Harmonie und schwesterliche Einheit« (wie Anm. 19),
S. 27.

33 Vgl. den Brief Nr. 1010a von Abbé Grandidier aus Strassburg vom Frühjahr 1779,
in: Korrespondenz II (wie Anm. 30), S. 433 (zu Mabillon) bzw. die Briefe Nr. 499,
S. 389, und Nr. 519, S. 404 (zu Augustin) in: Briefe und Akten II (wie Anm. 30).

34 Vgl. seine Beschreibung zu seiner Frankreichreise 1759 (wie Anm. 28), bes. zu
Paris S. 458 ff.: Hier wies ihn E [René Prosper] Tassin auf die «alten musicalischen
Tonzeichen» hin, aus denen sich gewisse Merkmale des Altertums hervorbringen
liessen, vornehmlich der frühen Jahrhunderte (des 9., 10., 11. und 12. Jhs),
deren Schriften schwer zu unterscheiden seien. Guido Aretinus habe im 11. Jh.
die Linien zur Unterscheidung der Lage oder Stelle der Tonzeichen als erster
erfunden, folglich seien alle diese Handschriften später zu datieren. Daraus ist zu
schliessen, dass es hier bereits um erste Versuche der Neumenforschung ging.
Zum Reformprogramm der Benediktiner von St. Maur und dessen Einfluss auf
die süddeutsch-schweizerischen Klöster vgl. Raggenbass, »Harmonie und schwesterliche

Einheit« (wie Anm. 19), S. 16 ff.



44 Therese Bruggisser-Lanker

zeiget, wahre Ehrfurcht erwecket. Es erwecket aber auch Nachahmung und
verbindet die Ordensbrüder von St. Blasi in Liebe und Eintracht. Gekünstelte
Freundschaften kennet man hier nicht. Ein jeder beeifert sich in die Wette zum gemeinsamen

Endzweck, zum besten und zur Ehre des Gotteshauses.35

Auch Heinrich Sander (1754-1782), in Göttingen ausgebildeter Theologe

und Ökonom, Professor am Gymnasium von Karlsruhe, konstatierte
anlässlich seines Besuchs um Michaelis 1781 (also im gleichen Jahr
wie Nicolai) sowohl den zugleich gelehrten und liebenswürdig-umgänglichen

Habitus Gerberts wie die weltoffene Einstellung des Klosters:

Man ist im Kloster und doch nicht abgeschnitten von der Welt. Man ist von
Geistlichen umringt, aber ihre Kenntnis geht auch über den engen Kreis der Zelle
hinaus. [...] Irdisches Wohlleben und geistlicher Müssiggang ist in St. Blasien gar
nicht der herrschende Ton. Die Religion hat hier ihre inbrünstige Verehrer, aber
die Wissenschaften haben auch ihre Pfleger und Freunde. [...]
Ungemein viel Gelehrsamkeit mit einem edlen Herzen und mit einer liebenswürdigen

Simplicität im Karakter verbunden. Man erkennt gleich in ihm den Mann,
der viel gereiset, mit vielen Menschen umgegangen ist.36

Und ein weiterer Besucher vermeldet 1782 beinahe stereotyp Ähnliches
über Gerberts Ausstrahlung und die in den Klöstern geübte Toleranz:

Ich erblickte einen Fürst Abten, der seine hohe Würde nicht kennt, der ganz
Menschenfreund ist, der mich auf das vertraulichste anredte, der mich auf das
alleredelste empfing, der in jedem Bezeigen den großen Gelehrten und tiefen
Geschichtsforscher zu erkennen gab, den die Welt schon lang in ihm verehrte.
[...] Man ging zur Tafel, und der gnädigste Fürst-Abt, der beständig aufgeweckt,
munter und lebhaft ist, unterhielt seine Gäste mit seinen lehrreichen Unterredungen

auf das angenehmste. [...] Es ist ihm, dessen Leutseeligkeit aus den Augen
hervorleuchtet, gar leicht, Herzen zu gewinnen, und kostet ihm gar keine Mühe.
[...]
Ich muss Ihnen noch die Versicherung geben, dass allenthalben in den Klösteren
wo ich war [er hielt sich längere Zeit sich in Weingarten und Rheinau auf] nicht
der mindeste Schein von Religionshaß gegen mich gewesen, sondern vielmehr
Zutrauen, Freundschaft und Dienstfertigkeit auf allen Seiten auf mich zuströmte.

Unsere Zeiten predigen Toleranz und diese beobachten auch alle vernünftige
Katholiken gegen die Protestanten. Ich fand in der That keinen merklichen Unterschied

im Diensteifer zwischen beyden Religionstheilen.37

35 Koch, Abhandlung über die Abtei St. Blasi im Schwarzwald, aufgesetzt im Jahr
1774, zit. nach Korrespondenz II (wie Anm. 30), S. 73, Anm. 1.

36 Aus der Reisebeschreibung von Sander, 24.-28. Sept. 1781, vgl. Korrespondenz II
(wie Anm. 30), Nr. 1181, S. 599.

37 Georg Wilhelm Zapf (1747-1810), Über meine vollbrachte literarische Reise in
einige Klöster Schwabens und in die Schweiz. 1781 (in Form eines Sendschreibens

an Bernoulli), zit. nach Korrespondenz II, Nr. 1182, S. 600.



«Majestätische Simplicität» - im Spiegel von Martin Gerberts Briefwechsel 45

Überblicken wir Gerberts Lebenslauf, wird deutlich, wie bestimmend
sein in strengen Bahnen verlaufender Lebensweg seinen musikalischen
Neigungen eine Richtung gab, genauso wie er sein wissenschaftliches
Ethos prägte.38 Geboren wurde Martin (Taufnamen: Franciscus Domi-
nicus Bernardus) Gerbert von Hornau am 11. August 1720 in Horb am
Neckar als Sohn eines Kaufmanns. Nach dem Besuch der Jesuitenschulen

in Freiburg im Breisgau und in Klingnau (Kt. Aargau) wurde Gerbert

1736 Novize bei den Benediktinern in St. Blasien, legte 1737 seine
Profess ab und empfing nach philosophisch-theologischen Studien 1744
die Priesterweihe. 1747 veröffentlichte er seine 24 Offertorien Op. 1

für die Feste des Herrn, der Gottesmutter und der Heiligen, für
gemischten Chor, 1. und 2. Violinen, 1. und 2. Klarinetten oder Hörner,
Pauken und Orgel, Werke im gängigen konzertierenden Stil, von denen
er sich später distanzierte. Im Offertorium Quoniam praevenisti zum
Beispiel bildet eine pompöse, aber etwas steife Fuge den Abschluss -
Zeugnis dafür, dass er auch den strengen Satz beherrschte.39 1 75 5

ernannte ihn Fürstabt Meinrad Troger zum Bibliothekar und bald auch

zum Professor der Philosophie und Theologie. Seine wissenschaftliche
und literarische Tätigkeit galt zunächst der Reform des theologischen
Studienbetriebs und der Ausarbeitung der methodologischen
Einführungsschriften wie einer Gesamtdarstellung der Theologie in einer
Anzahl von Lehrbüchern. Auf ausgedehnten Studienreisen 1759-63 durch
Deutschland, Italien und Frankreich sammelte er Quellenmaterial für
seine liturgiegeschichtlichen und musikgeschichtlichen Arbeiten;40 von

38 Die biographischen Angaben wurden der kleinen, aus Anlass seines 200. Todes¬

tages erschienen Gedenkschrift entnommen, die - soweit überprüfbar - zuverlässig

zu sein scheint und mit einer hilfreichen Literaturliste, jedoch ohne
wissenschaftlichen Apparat ausgestattet ist. Vgl. Franz Hilger, Martin Gerbert. Fürst
und Abt von St. Blasien, Freiburg i.Br. 1992. Die früheste biographische Darstellung

dürfte der Nekrolog von Schlichtegroll sein, vgl. Friedrich von Schlichtegroll,

Musiker-Nekrologe: Job. Chr. Friedrich Bach, G. Benda, J. J. Ch. Bode, M.
Gerbert, W. A. Mozart, F. Ch. Neubaur, E. W. Wolf, J. R. Zumsteeg, neu hrsg. von Richard
Schaal, Kassel/Basel [1954], S. 65-76. Nicolai, der erwähnt, dass er über Gerbert

schon geschrieben habe, als er Schlichtegrolls Nekrolog von 1795 erhalten
habe, bringt ebenfalls eine Kurzbiographie und eine Charakterisierung seines

Wesens, vgl. Beschreibung einer Reise (wie Anm. 1), S. 64ff., bes. S. 75.
39 Vgl. die CD-Aufnahme der Offertorien mit der Freiburger Domkapelle unter Rai¬

mund Hug bzw. des Quoniam praevenisti auf: «Musik aus dem Freiburger Münster»,

beide erschienen 1999 bzw. 1994-2000 bei Ars Musica (Freiburger Musik
Forum).

40 Vgl. den Brief vom 6. Juni 1774 an Friedrich Wilhelm Marpurg in Berlin, dem er
auch eine Empfehlung für Italien «an den sei. Winckelmann» verdankte (er war
1768 «seinen Freunden und der gelehrten Welt gewalttätig und durch verruchte
Mörderhand allzu frühzeitig» entrissen worden, wie Lavater am 30. April 1777



46 Therese Bruggisser-Lanker

Venedig her kommend traf er in Bologna Padre Martini, mit dem ihn
eine enge wissenschaftliche Zusammenarbeit in der Auffindung, dem
Austausch und der Deutung mittelalterlicher Quellen verband.41

Danach reiste er nach Rom, von wo aus er noch die Klöster Subiaco,
Monte Cassino sowie Neapel bzw. - wie allerorts - deren Bibliotheken
aufsuchte, um über Florenz, Modena und Mailand zurückzukehren. In
der Schweiz besuchte er 1760 u.a. die Städte Windisch, Brugg, Königs-
felden, Baden, Wettingen, Zürich, das Kloster Muri, Zug, Einsiedeln,
Rapperswil, Fischingen und das Kloster St. Gallen, in dessen Bibliothek
er Handschriften einsah und auslieh.42 1764 wurde Gerbert zum 46. Abt

zur Sendung von dessen letztem Werk schreibt), in: Korrespondenz II (wie Anm.
30), Nr. 849, S. 253 f. (Lavater) bzw. Nr. 657, S. 35 f.: «Da mir kürzlich die
Reisebeschreibung von D. Burney zu Hand käme, erweckte es mir manche Ideen von
denen Länderen, die ich eben auch durchreiset, so daß ich mich entschlossen,
einen Zusatz von dem Zustand der jetzigen Kirchen-Musik in verschiedenen
Länderen samt einer Anzeig der berühmteren Kapellmeister und Tonkünstler in
der Kirchen-Musik zu machen, besonders so sie etwas in diesem Fach in den
Druck gegeben. Zu welchem E. Wbg. angelegenst um Beiträg bitte besonders von
denen preussischen Staaten. Ich getraue mir fast nicht zu melden, daß ich diese

Beiträg in etwan einer Monatsfrist nötig hätte, weilen mit dem Druck eilen muß,
um einem anderen Werk in unser Preß Platz zu machen. Befehlen Sie ein oder
mehrere Abdrücke, so belieben sie mir nur zu melden, wohin selbe adressieren
solle.» Marpurg antwortete erst am 24. Oktober, da er vier Monate «in Königlichen

Verrichtungen» auf Reisen gewesen sei, und verspricht ihm, den königlichen

Kapellmeister Agricola mit zu Rate zu ziehen. Er ersucht Gerbert umgekehrt

um seine die Musik betreffenden Werke und erhält 1775 denn auch De

cantu et musica. (Ebd., Nr. 692, S. 79 f. bzw. Nr. 741, S. 134) Zur zentralen
Bedeutung Marpurgs zur Herausbildung eines eigenständigen musikalischen
Diskurses und zu einer Formierung eines neuen Denkens über und in Musik in der
Mitte des 18. Jh.s im Kreise der Berliner Aufklärer vgl. Laurenz Lütteken, Art.
«Marpurg», in: MGG2, Personenteil 11 (2004), Sp. 1125-1131.

41 Vgl. seine Reisebeschreibung (wie Anm. 28), S. 422ff.: «Hierauf sind wir nach

Bologna gegangen, und haben alsogleich den P Joh. Baptist Martini vom Ord. des

H. Franciscus besuchet. Vörhero schon haben wir mit ihme vieles in Briefen
gehandelt von der Geschichte der Tonkunst. Wir theilten untereinander die Arbeit
freundschaftlich, so dass Er überhaupt die Geschichte derselben, wir hingegen
besonders die Kirchenmusik von der ersten Zeit der Kirche an bis auf die
gegenwärtige zur Aufsuchung übernahmen. Wir erstaunten bey einer Anzahl von sie-
benzehen tausend Urhebern theils von der lehrenden, theils von der ausübenden
Tonkunst, welche dieser fleissige Mann allesamt gesammelt.» Martini und Gerbert

hielten sich gegenseitig über den Fortschritt ihrer Untersuchungen auf dem
Laufenden, häufig bittet Gerbert den älteren und erfahreneren Martini um Rat
und um Kopien von Handschriften aus italienischen Bibliotheken. Der erste,
lateinisch verfasste Brief Gerberts ist vom 19. Dez. 1761 (Korrespondenz I, Nr. 51,
S. 77-79), der letzte von Martini, der italienisch schrieb, vom 25. Mai 1784
(Briefe und Akten I, Nr. 153, S. 119f.) datiert.

42 Vgl. seine Reisebeschreibung (wie Anm. 28), S. 75-107.



«Majestätische Simplicität» - im Spiegel von Martin Gerberts Briefwechsel 47

0

LÎ

fyitijf*.

§i ^
ï i

; r'i
»

fj <73 ;

7HA- tfyv^+X tUuf+uif
frtUA du./ jZë4*À* Jtfjj

.t.-sT ^
>k«<Â >k*» Jlfr- ûi,

tpUL4k- tu ftf'* tKH.Än^p

tV.^
' ' •'" "

;

-t/

°*fruit, Ak.

J&i v >. brG.

Abb. 4: Brief Gerberts an Martini (I-Bc, H 86, 113)

von St. Blasien gewählt. Auch als Abt blieb er den Wissenschaften treu,
ohne die Aufgaben der Verwaltung und Regierung der umfangreichen
Klosterherrschaft zu vernachlässigen. Er kümmerte sich um die Seelsorge,

war aber auch ein vorzüglicher Diplomat, vor allem wenn es darum
ging, die Interessen des Klosters gegenüber der aufgeklärt-absolutistischen

Kirchenpolitik des österreichischen Kaiserhauses zu verteidigen,
dem er als Grundherr und Lehensmann verpflichtet war.

Am 23. Juli 1768 fiel das Kloster mitsamt der Kirche einem verheerenden

Brand zum Opfer, ein Ereignis, das als die alles beherrschende
Katastrophe zutiefst in sein Leben als Wissenschaftler wie als

Verantwortung tragender Abt einbrach, hatte er doch seine etwa sechzig Kon-
ventualen in befreundeten Klöstern (auch der Schweiz) unterzubringen,

den Wiederaufbau zu befördern, eine neue Orgel bauen zu lassen
(durch Silbermann), die Bibliothek, von der 18'000 Bücher verbrannten,

wieder zu äufnen, was - wie seine Bittbriefe an unzählige Adressaten

ganz Europas zeigen - sein vordringlichstes Ziel für den Rest seines
Leben war.43 Alle seine eigenen Schriften und Kollektaneen (samt der

43 Zum Klosterbrand vgl. Pfeilschifter, in: Korrespondenz I (wie Anm. 30), S. 214f.
und die folgenden Bittbriefe Gerberts.



48 Therese Bruggisser-Lanker

ausgeliehenen Codices) und das fast fertige Manuskript von De cantu,
dessen erster Band bereits gedruckt war, gingen in Rauch auf. Der Brand
löste in seinem Denken eine noch stärker konturierte retrospektive
Einstellung aus, hatte er ihn doch in letzter Deutlichkeit erfahren lassen,
was es bedeutete, kostbarste Zeugnisse der Vergangenheit für immer
zu verlieren, zum Beispiel die Schrift De musica des Wilhelm von Hirsau,
die in der ganzen Welt nicht mehr zu finden wäre, hätte nicht Padre
Martini noch eine Kopie von seiner Abschrift gemacht, wie er in einem
Brief an den Fürstabt von St. Emmeram schrieb.44 Dieses Erlebnis
bildete den Anstoss für seine Sammlung der Scriptores ecclesiastici de

musica sacra potissimum, die Massstäbe setzte und heute noch der
Forschung dient.45 Nun konnte er seine gelehrten wie monastischen Ideale
in vielen Bereichen - nicht nur im Kirchenbau - verwirklichen, unterstützt

durch die Solidarität vieler Gelehrtenkollegen und Freunde, etwa
von Bibliothekar Julius Carl Schlaeger aus Gotha (von Haus aus
griechischer und orientalischer Philologe), der ihm über Jahre hinweg immer
wieder Kataloge und Büchergeschenke schickt (wofür sich Gerbert mit
Rotwein revanchiert) und für ihn auf in- und ausländischen Auktionen
Bücher zu erwerben versucht; von Padre Martini aus Bologna, der trotz
Schwierigkeiten, fähige Kopisten zu finden, Kopien musikgeschichtlich

44 Brief vom 7. Sept. 1768, Korrespondenz I, Nr. 250, S. 244: «Da mir benachbarte
Gotteshäuser, besonders in der Schweiz wenigstens auf gegenwärtige Zeit mild-
thätig unter die Arme greifen, so sage vor den gütigsten Antrag mit Geld den
verbindlichsten Dank. Bitte aber angelegentlichst, mir mit Rat und That an die
Hand zu gehen, dem Verlust der so groß und kostbaren Bibliothek, welcher nicht
zu ersetzen, wenigstens nach und nach auf sparsame und guettätige Art etwas
zur Not von neuem etwas zu steuren, - da ich besonders von meiner Haus
Bibliothek nicht ein einziges Blättlein salvieret habe, wie eben auch von allen meinen
Schriften und Collectaneis, so in und außer dem Gottshaus auf meinen Reisen

gemacht, alles verbrennt ist, so gar bei denen Correctoribus das Manuskript und
Composition von dem Werk De cantu etc., dessen erster Tom und etliche Bogen
von dem änderten schon gedruckt seind. Habe noch kümmerlich die Scriptores
ineditos de re musica salvieret, außer wenigen, unter welchen auch S. Wilhelmus
de musica, welcher, wann er nicht von dem gelehrten E Martini in Bononis aus
meiner Abschrift, welche ihme communicieret, ist abgeschrieben worden, in der
Welt nicht mehr zu finden ist, in dem der codex unicus et rarissimus, aus
welchem selben abgeschrieben, in meinem Zimmer verbrannt ist, allwo nach 5

Minuten des ausbrochenen Feuers schon brennende Funken vor meinen Füeßen

lagen. [...]» Tatsächlich existieren heute noch einige Fassungen, vgl. Karl-Werner
Gümpel, Art. «Wilhelm von Hirsau», MGG2, Personenteil 17 (2007), Sp. 930.

45 Vgl. das Reprint: Martin Gerbert, Scriptores ecclesiasticae de musica sacra potissi¬

mum [1784], Reprographischer Nachdruck, 3 Bde., Hildesheim 1963; Michael
Bernhard, Clavis Gerberti. Eine Revision von Martin Gerberts Scriptores ecclesiasticae

de musica sacra potissimum St. Blasien 1784 Veröffentlichungen der
Musikhistorischen Kommission 7), Teil 1, München 1989.



«Majestätische Simplicität» - im Spiegel von Martin Gerberts Briefwechsel 49

bedeutsamer Handschriften übersendet; von Johann Jakob Breitinger
aus Zürich,46 der ihn auf allen Wegen in seinen Bücherwünschen
zufrieden stellen will und es auch tut; oder Johann Rudolf Iselin,
Rechtsprofessor in Basel, der ihm sogar seine eigene Bibliothek zu guten
Konditionen zum Kauf anbietet und von einer günstigen Gelegenheit spricht,
die 22 Bände der Encyclopédie von Diderot und d'Alembert (den
lexikalischen Teil 1751-65) zu erwerben.47

Dass der erzwungene Neuanfang durchaus auch seine positiven
Seiten hatte, stellte sich aus Sicht von Christoph Wilhelm Koch folgen-
dermassen dar:

So gross indessen auch immer dieser Verlust für St. Blasi sein mag, so wird doch
derselbe nicht wenig dadurch vermindert, dass er in die Zeiten unseres Fürsten
gefallen ist, der nun mit Verbannung aller gothischen und scholastischen Greuel

46 Gerbert hatte Breitinger im Juni 1760 besucht und bei ihm über von diesem
herbeigeschaffte Handschriften gearbeitet (vgl. seine Reisebeschreibung, wie Anm.
28, S. 45). Zu Breitingers Poetologie, die die Kategorie des Wunderbaren als

eigentlichen Gegenstand der Poesie betont, welche er «die pathetische, bewegliche

oder hertzrührende Schreibart» nennt, womit er den Begriff des Erhabenen
berührt, vgl. Laurenz Lütteken, «<Die Trichter, die Fideler und die Singen. Zur
Rolle Bodmers und Breitingers in der musikalischen Debatte des 18. Jahrhunderts»,
in: Schweizer Jahrbuch für Musikwissenschaft, Neue Folge 20 (2001), S. 39-61.
Mit Breitinger, dem Herausgeber einer kritischen Edition der Septuaginta,
verbanden ihn jedoch vor allem die philologischen Interessen: Die Mittelalterenthusiasten

Bodmer und Breitinger liehen sich aus Paris den kostbaren Codex Manes-
se mit seinen 138 Dichterbildnissen aus, von dem sie Abschriften machten und
nach den Originalminiaturen Durchzeichnungen anfertigten. Als gelehrte
Liebhaber der altdeutschen Poesie publizierten sie 1758/1759 die zweibändige Sammlung

von Minnesingern aus dem schwäbischen Zeitpuncte, nachdem sie bereits 1748
einen Auswahlband unter dem Titel Proben der alten schwäbischen Poesie des Drey-
zehnten Jahrhunderts. Aus der Manessischen Sammlung herausgegeben hatten.
Vgl. u. a. Hubert Herkommer, Die Wissenschaft von der älteren deutschen Sprache
und Literatur, vgl. die Internetseite www.germanistik.unibe.ch/herkommer/petit
kaltgerm.htm.

47 Vgl. Korrespondenz I (wie Anm. 30), Nr. 232, 247, 254, 256, 260, 269, 271, 276,
277, 280, 281, 285, 300, 318, 536, u.a. Nach Gerberts Zeugnis waren es vor
allem Schlaeger und Breitinger, welche die Bibliothek bereicherten (vgl. den Brief
vom 4. Jan. 1772 an Schlaeger, Nr. 477, S. 478f.). Finanzielle Unterstützung
leistete z.B. auch die Stadt Zürich, die der Abtei lOO'OOO Gulden (bei Gesamtkosten

von 700'000 Gulden) in zwei Raten zu 3% Zins für den Wiederaufbau
ihrer Kirche lieh. Einer weiteren Bitte Gerberts an die Zürcher, man möge ihm für
die neue Kirche die in Zürich liegenden St. Galler Glocken geben, wurde aber
nicht entsprochen. Diese Glocken, so meinten die Zürcher, seien 1712 (nach dem

Toggenburger Krieg) im Triumph nach Zürich gebracht worden und könnten
daher nicht entbehrt werden. Vgl. Hilger, Martin Gerbert (wie Anm. 38), S. 19, bzw.
den Brief Breitingers vom 9. Sept. 1773, Nr. 608, S. 630.



50 Therese Bruggisser-Lanker

einer feinern und selbst des alten Roms nicht unwürdigen Geschmack in St.
Blasien pflanzet. Die neue Bibliothek wird mit kluger Wahl angeordnet, und die
Kirche, welche nach dem Muster der Rotunda in Rom aufgeführt wird, ist ein
Werk, das noch in den spätesten Jahrhunderten unserer Zeiten und dem Andenken

des Fürsten, der es unternommen hat, Ehre machen muss. [...]
Das Werk von der Kirchen-Musik ist grösstenteils gedruckt. [...] Nun hält der
Fürst mit dem zweiten Teil zurück, weilen er noch Nachrichten von einigen
Orten über den gegenwärtigen Zustand dero Musik erwartet [z. B. von Johann Adolph
Scheibe für die nordische Musik, von Friedrich Wilhelm Marpurg für die Musik in
Preussen, wie aus dem Briefwechsel zu erschliessen ist] ,48 Von seiner ersten
Jugend hat dieser Herr seine mehreste Muse sowohl der Musik Selbsten als auch
der Geschichte derselben gewidmet. Den ersten Vorsatz, eine solche
niederzuschreiben, erweckte bei ihm der zum ewigen Schaden der Litteratur des Mittelalters

in dem letzten Brand zu Grund gegangene Codex villinganus, welcher mehrere,

zum Teil noch nie bekannt gewordene Scriptores rei musicae enthielte. Der
Verfall der Kirchen-Musik in den neueren Zeiten bestärkte ihn noch mehr in
diesem Vorhaben, da dieselbe, statt dass sie die Zuhörer zur Andacht und Frömmigkeit

aufmuntern sollte, gemeiniglich nur zu Zerstreuungen Gelegenheit gibt und,
sowie eine Theatral-Musik, die Üppigkeit in den Gemütern nähret.49

Damit berührt er ein Thema, das sich wie ein roter Faden durch viele
Äusserungen aus Gerberts Umkreis zieht, so etwa bei Abt Nicolaus II.
Schmidler von Zwiefalten, wenn er einen Pater auf einen Festtag nach
St. Blasien schicken möchte, weil er

[...] sehr vieles von der ganz regelmässigen Musique und Gottesdienst, so dort
gehalten wird, höre. Ich hoffete, dass dieser Pater guten Nutzen daraus schöpfen,
und auch hier das übertriebene Tonwesen gemäßiget würde. Zwar bin ich gar
kein Musicant; doch merk ich wohl, dass oft unter der Kirchen und Opera-Mu-
sique ein ganz geringer Unterschied seie.50

Ähnlich klagte auch Abbate Giuseppe Santarelli (1710-90), seit 1749
Sänger in der Cappella Pontificia, wenn er - von Gerbert in einem Brief
vom 17. Juli 1774 (adressiert an den maestro délia capella papale in
Roma) angefragt - über den gegenwärtigen Stand der Kirchenmusik in
Italien berichtet. Als Hauptgründe des Niedergangs («ragioni, per cui la
nostra musica in genere è cosi decaduta dall'antico splendore») sieht er
die Verachtung der alten Meister und die Neuerungssucht der Jüngeren:

48 Zu Scheibe vgl. den Brief vom August 1774, in dem er aus Dänemark, Norwegen
und Schweden über den protestantischen Choralgesang in den jeweiligen
Landssprachen berichtet, der selten von der Orgel begleitet sei. «Eigentliche Kirchenoder

Figuralmusik findet man nur in grossen [Kirchen] oder in den Hauptstädten,
selten in den kleinen; wiewohl in Norwegen und in Schweden kaum in den
Hauptstädten.» (Korrespondenz II, Nr. 678, S. 69) Zu Marpurg vgl. oben, Anm. 40.

49 Korrespondenz II (wie Anm. 30), S. 73f., Anm. 1 (vgl. auch oben Anm. 35).
50 Brief Nr. 773 vom 20. April. 1776, in: Korrespondenz II (wie Anm. 30), S. 170.



«Majestätische Simplicität» - im Spiegel von Martin Gerberts Briefwechsel 51

[...] La prima si è il disprezzo, che i nostri giovani contrappuntisti anno per tutto
ciö che si chiama antico. Per cagion d'esempio il gran Giovanni Pier Luigi da

Palestrina, il Zarlino ed il Fux anno egregiamente insegnato e dimostrato nelle
loro opere tutto quello, chi vi è da seguirsi o da evitarsi, ad oggetto di far buona
musica vocale a più parti, sia sacra o profana; vale a dire, anno insegnato, come
si debbano impostare le parti antidette, acciocché l'armonia riesca robusta e non
forzata; anno insegnato, corne si dee di tratto in tratto far pausare le medesime,
perch'elleno non si stanchino e non rendono perciè un armonia fiacca e stuonata;
anno fatto vedere, come non si dee adottare niuna cantilena o motivo, il quale
non cammini con naturalezza e semplicità; anno dimostrato, corne si abbia a

tirare o condurre un soggetto, una fuga; corne debbiansi esprimere le parole e

massimamente le sacre; corne si dee modulare o cangiar di tuono. In corto, anno
insegnato e dimostrato tutto quello che la lunga esperienza e la matura riflessio-
ne loro à suggerito per far con lode il Maestro di Cappella. Ma il Fux, il Zarlino e

Gio. Pier Luigi da Palestrina sono antichi e tanto basta, perché i nostri giovani
contrappuntisti non si degnino di guardarli. [...]
La seconda ragione poi, per cui la nostra musica in genere è cosi decaduta dal-
l'antico splendore, si è il fanatismo, in cui gli antidetti nostri contrappuntisti
sono, di cercare la novità.51

Von den berühmten Komponisten Italiens, welche die Perfektion des

von Palestrina geübten Stiles erreicht hätten, werden Durante, Vinci,

51 Brief Nr. 681 vom 11. September 1774, in: Korrespondenz II (wie Anm. 30),
S. 63-68; vgl. auch Brief Nr. 664, S. 43. Gerbert hat die Antwort Santarellis auch
in De cantu II zitiert, vgl. S. 323, Anm. b) und S. 354f., Anm. a). Santarelli nimmt
Bezug auf Gerberts Besuch («V Alt., è stata qui trà noi, non sono molto anni»)
und schreibt, er erinnere sich gut an dessen richtiges Urteil über die unglückliche
Situation der Musik dieser Zeit, sowohl was die Kirche, wie was das Theater
betreffe. Santarelli pflegte auch einen Briefwechsel mit Padre Martini (vgl. Anne
Schnoebelen, Padre Martini's Collection ofLetters in the Civico Museo Bibliografico
Musicale in Bologna. An annotated Index, New York 1979) und war der Lehrer des

jungen Muzio Clementi. Charles Burney, der sowohl mit Martini wie über einen
Mittelsmann auch mit Gerbert in Kontakt stand, hatte ihn Ende September 1770
ebenfalls in Rom aufgesucht und erhielt von ihm einige Rara, darunter den ersten

Band von Santarellis historischem Werk Deila musica del Santuario e della

disciplina dei suoi Cantori (im Brief an Gerbert: Deila musica sacra e della disciplina

de' suoi professori). Der Cavalière verschaffte Burney ausserdem Einblick in
die Vatikanische Bibliothek und in alle Kompositionen, welche in der Karwoche
aufgeführt wurden, sowie in andere ungedruckte Kirchenmusiken von Palestrina,

Benevoli oder Marenzio. Vom Miserere Allegris, über dessen Aufführungsweise
Burney berichtet, übergab ihm der „Kapellmeister Seiner Päpstlichen Heiligkeit"

eine „echte richtige Abschrift", wie er angesichts des weitgehenden
Kopierverbots dieser heiliggehaltenen Komposition betont; bereits im Jahr darauf

edierte er das Werk (in: La Musica che si canta la settimana santa, London
1771). Vgl. Charles Burney, Tagebuch einer musikalischen Reise nach Frankreich
und Italien, durch Flandern, die Niederlande und am Rhein bis Wien, durch
Böhmen, Sachsen, Brandenburg, Hamburg und Holland 1770-1772, Wilhelmshaven
1980, S. 149ff., bzw. Heidrich (wie Anm. 20), S. 41, 52.



52 Therese Bruggisser-Lanker

Hasse (Sassone) und Pergolesi, später noch Jommelli (der bei P Martini

Kompositionsunterricht nahm) und Perez genannt, die übrigen hätten

die Fundamente zugrunde gerichtet. Zur Begründung schreibt San-
tarelli, ein solches Musikstück käme quasi der Schönheit des heiligen
Wortes gleich, da es voll göttlicher Eingebung sei und von jenem Ernst
und jener Würde, die zur Sprache des heiligen Geheimnisses passe
(«Adesso eglino ci faranno sentire un pezzo di musica, che ugualierà
quasi la bellezza del sacro testo, tanto egli è pieno di un estro tutto
divino e di quella gravità e decenza, che conviene alia lingua dei divini
oracoli»). Man glaubt sich nicht zufällig in die Diskussionen um die
Kirchenmusik während des Tridentinischen Konzils versetzt, auch wenn
man die Widmung an Papst Pius VI. liest, welche Gerbert der Vetus

liturgia alemannica (1776) voranstellt und in der er nun ausdrücklich
die seiner Ansicht nach notwendigen Reformen mit dem Rückgriff auf
die mittelalterliche Tradition betreffend die Liturgie verknüpft:

Deinem warmen Eifer, heiliger Vater, verdanke ich grossenteils das Gedeihen der
beiden kirchlichen Werke, welche ich ganz im Sinne deiner Worte unternommen,

dass eine würdige Zierde und Pracht des Gottesdienstes besonders rührend
und erhebend auf das Gemüt der Gläubigen wirke.
So sind der Kirchengesang und die Kirchenmusik hauptsächlich Beförderungsmittel

der Andacht, aber leider sehen wir dieselben bei uns in Deutschland immer
mehr verkommen, aus verkehrter Nachahmung der Italiener, welche hierin
lieber dem weltlichen Geschmacke frönen, als sich nach der päpstlichen Capelle
bilden wollen, wo die allein würdige Kirchenmusik jene der menschlichen Stimme

zugelassen wird. [...]
Neben der Kirchenmusik erscheint die kirchliche Liturgie als wichtigstes Erbauungsmittel,

daher habe ich zu Rom, an der ersten Quelle für solche Forschungen,
hauptsächlich auch Schriften der Denkmäler über diesen Gegenstand gesammelt. Dazu
gehören zunächst jene wundervollen Gebete oder Collecten des heiligen Ambrosius,

wie der grossen Päpste Leo, Gelasius und Gregor, welche ich aus den ältesten
Sacramentarien in ihrer ursprünglichen Gestalt ans Licht zu stellen gedenke, damit
sie zur Hebung des Gottesdienstes und zu unserer Auferbauung dienen.52

Mitten im Zentrum der katholischen Welt wird die Frage der Kirchenmusik

schon längst im Sinne des Rückgriffs auf die Tradition verhandelt

- man denke an die Enzyklika Annus qui von Benedikt XIV -, von der
Geschichte der päpstlichen Kapelle ausgehend und auf der Basis der
mittelalterlichen Handschriften entwickelt auch Gerbert seine Argumentation,

die sich mit derjenigen des Papstes deckt.53 Würde und Heilig-

52 Hilger, Martin Gerbert (wie Anm. 38), S. 41.
53 Vgl. die Briefe Nr. 732, 1108 und den Antwortbrief Nr. 1162 von Pius VI., in:

Korrespondenz II (wie Anm. 30), S. 124ff., 528 f. und S. 577. Gerbert übersandte
zweimal De cantu, wo er sich über den Niedergang der Kirchenmusik beklagt und
wünscht, dass man auch den Choral wieder restituieren sollte. Der Papst lobt im



«Majestätische Simplicität» - im Spiegel von Martin Gerberts Briefwechsel 53

keit zeichnen sie aus, die sie von der profanen Sphäre abgrenzen, in
ihrer Faktur hat sie jenen Forderungen zu genügen, wie sie die grossen
Kontrapunktisten Palestrina, Zarlino und Fux vorgegeben haben und
welche sich darin erfüllen - so Santarelli in obigem Brief-, dass sie eine
nicht forcierte Harmonik, Kantilenen voll Natürlichkeit und Einfachheit,
korrekt geführte Fugen und die Kunst, die heiligen Worte auszudrücken,
beinhalten.54 Diese an historischen und musikimmanenten Sachverhalten

entwickelten Vorstellungen unterscheiden sich diametral von den
mehrheitlich emphatischen, träumerisch-verklärenden Empfindungen
von kunstliebenden Romreisenden, die sich vor allem in der Capeila
Sistina an Allegris Miserere entzündeten, die als «himmlische Sphären
Musik», als wie der seit dem Mittelalter immer wieder beschworene
Engelsgesang jene selige Begeisterung der Entrückung evozierte, welche

die protestantische Auffassung einer «wahren» und heiligen Kirchenmusik

so sehr beeinflussen sollte. Diese Art der römischen Kirchenmusik,

die Musik eines Leo, Pergolesi, Piccini, Sacchini und Hasse, die nach
Friedrich Reichardt «die innersten Tiefen der Kunst» kannten und so
«das Schöne, Sangvolle» ausdrücken und Werke liefern konnten, die
durch «Schönheit, Wahrheit, Ordnung und Vollendung den Kunstfreund
ergötzen», wurden zur Voraussetzung für das Verständnis von Kunstreligion,

denn in der Rückkehr zur «schönen edlen Simplicität» wurde wahre
Kirchenmusik zur Kunst, die letztlich der Kirche nicht mehr bedurfte.55

Die konservativen Tendenzen innerhalb der katholischen
Kirchenmusikdiskussion standen im Zusammenhang mit den Reformbestrebungen

- sehr weit vorangetrieben bei Joseph II. -, die im Zeichen
aufklärerischen Gedankenguts eine auf Vernunft gegründete, bescheidenere,
verinnerlichte Religionsausübung forderten, und sie riefen geradezu
nach historischer Aufarbeitung. So wandte sich etwa Abt Johann Ignaz
von Felbiger vom Augustiner-Chorherrenstift Sagan in Niederschlesien,
der in Wien neue Schulbücher und einen neuen Katechismus einge-

Antwortschreiben den Rat, dass jene verführerische theatralische Musik, die mit
ihrer trügerischen Süsse die Ohren umschmeichle und die Herzen zugrunde richte,

von den Gottesdiensten ferngehalten werde: «[...] laudamus otimum scriben-
di consilium, ut illecebras theatralis musices, quae mulcet fallaci suavitate aures,
animosque corrumpit, a sanctuario et divinis officiis avertas.»

54 Auch Martini analysiert und erläutert die Vorzüge der alten Musik ganz konkret
an den jeweiligen Beispielen von Palestrina u. a. in seinem Esemplare o sia saggio

fondamentale pratico di contrappunto sopra il canto fermo, 2 Bde., Bologna 1774/
75, Reprint Ridgewood/New Jersey 1965.

55 Vgl. dazu Heidrich, Protestantische Kirchenmusikanschauung (wie Anm. 20), S. 38-
59, die diesbezüglichen Berichte datieren ab den 1780er Jahren; das Zitat aus
Reichardts Magazin der Musik 1,1, 570 ff., s. S. 57.



54 Therese Bruggisser-Lanker

führt hatte, am 9. April 1774 an Gerbert, um ihn für sein geplantes
Liederbuch um wissenschaftliche Begründungen zur Publikation
deutscher Kirchenlieder zu bitten, zumal dieser Brauch bei den Lutheranern

ein Grund zur fleissigen Teilnahme an den Gottesdiensten sei.56

Er wollte wissen, von welcher Zeit her man Beweise der Gesänge in der
Muttersprache beim öffentlichen Gottesdienst hätte und wo man sie

finde; welches eigentlich die Gesänge gewesen, welche die katholischen
Christen älterer Zeiten gebraucht hätten; wie sie sich derselben
bedient und wie besonders der Gottesdienst auf dem Lande feierlich
begangen wurde, ehe der Gebrauch der Orgeln aufgekommen sei, und er
fragt nach der ursprünglichen Veranlassung zu der heutigen, weder in
den Städten noch in den Dörfern sehr erbaulichen figurierten Kirchenmusik.

Sein Argument, dass Figuralmusik nur zum Vergnügen der
hohen Herren und zu Repräsentationszwecken an fürstlichen und
geistlichen Höfen gepflegt würde,57 wird auch von Gerbert unterstützt. In
Bezug auf die deutschen Lieder antwortete ihm Gerbert, er habe in der
Historie nicht so viel aufgezeichnet gefunden, dass er seine Fragen
ausführlich beantworten könne. Es diene jedoch hierzu alles, was er von
dem allgemeinen Gesang des Volks in der Kirche geschrieben habe,
besonders aber im ersten Kapitel seines ersten Buchs. Er trachte selbst,
in den Landkirchen den deutschen Gesang einzuführen, und er
empfiehlt ihm, wenn er schon in Wien sei, könne er «zu Kloster-Neuburg
den über 500 Jahre alten Codex beliebig einsehen, wo doch der Gesang
Christ ist erstanden zu lesen. Es seind noch mehr derlei Teutsche Gesängen

weit älter als Luther; und dieser hat, wie E. Hw. wohl anmerken,
vieles von unseren beibehalten und geändert.» Er verweist auch auf
den Erfolg, den die Calvinisten durch ihre Lieder zur Ausbreitung ihrer
«Irrlehre» bewirkt hätten. Deshalb hätte man auch bei den Katholiken
die Gesänge in der Muttersprache nicht verworfen, «wie ich beweise in
dem dritten Buch, so noch unter der Press liegt».58 Er liefert dem Fragesteller

also hochaktuelle unveröffentlichte Forschungsergebnisse, um
ihn in seinen Bestrebungen zu unterstützen, die auch diejenigen Jose-

56 Korrespondenz II (wie Anm. 30), Nr. 644, S. 17-19.
57 Ebd., S. 18: «Große Herrn und besonders Geistliche, die sich zu ihrem Vergnügen

[...] Kapellen hielten, wollten sie doch auch solche durch den Gebrauch den
Gottesdienst heiligen oder manche vielleicht auch sich die Zeit, welche sie amts-

wegen in der Kirche zubringen mußten, auf eine angenehme Art verkürzen. Dazu
diente denn die figurierte Musik freilich sehr gut, ungeachtet sie im Grunde, so
wie sie wenigstens jtzt insgemein im Brauche ist, der Andacht mehr hinderlich
als beförderlich wird.»

58 Brief Gerberts von Mitte Mai 1774, Korrespondenz II, Nr. 648, S. 24-26. Es wird
zwar nicht klar, welche Stelle er meint.



«Majestätische Simplicität» - im Spiegel von Martin Gerberts Briefwechsel 55

phs II. waren, der den kirchlichen Volksgesang förderte, die festlichen
Instrumentalmessen dagegen beträchtlich einschränkte, wenn auch mit
unterschiedlichem Erfolg.59

Seine eigene Position, gerade was die Klöster in gemischt-konfessionellen

Gegenden betraf, brachte Gerbert dezidiert in einem Brief an Abt
Romuald Weltin nach Ochsenhausen vom 27. April 1775 in Anschlag:

Mich erfreuet inniglich, dass E.f.Gn. ein Gefallen an meinem Werk <De Cantu> etc.

tragen. Ich wünsche nichts sehnlicheres, als etwas von dem zu erzielen, wegen
welchem ich diese Historie von der Kirchenmusik mit vieler Mühe und Arbeit
beschrieben habe, um dadurch den erstaunlichen Mißbrauch in dieser Sache vor
Augen zu legen, welcher meines Erachtens der größte in unser Kirchendisciplin
ist; und dieses besonders in denen Klösteren, welches in Schwaben, wo man
unter Protestanten untermischet ist, welche bei weitem nicht so in diesem Stuck
excedieren als wie die Katholiken und Religiösen, nicht änderst als anstößig sein
kann. Ich habe hier immer Krieg mit meinen Musikanten, und würfe ihnen
zuweilen ihren Kram ins Feur, habe ihnen auch die Kapitel, welche eigentlich von
der Disciplin des Gesanges in dem ersten, mittlem und letzteren Alter der
Kirchen handeln, über Tisch lesen lassen, und im Kapitel noch eine Brühe darüber
gemacht, welches endlich und endlich etwas verfangen thuet. Allein seind halt
die mehreste Kompositionen schon so zum Tanzen und Springen eingerichtet,
mehrenteils von jungen Geistlichen und Studenten sogenannten Gassenhauer
verfertiget. Die von einem Caldara, [Gunther] Jacobi, Eberlin60 etc. mannlich
gemachte werden unter die alten Kartetschen geworfen61 oder auf der Post da-

59 Vgl. z.B. Hans Hollerweger, «Der Einfluss der Aufklärung auf Liturgie und Kir¬

chenmusik», in: Viertes Symposium <Mozart und die geistliche Musik» 1991, Bri-
xen 1992, S. 9-23.

60 Zu den Komponisten gegenwärtiger Zeit äussert er sich auch in De Cantu, so z. B.

zu Zach bzw. Eberlin: «[...] Celebris Johannes Zach [...] qui praestantissimum
suae gentis characterem sine peregrini Italiae styli admixtione egregie expressit:
veluti etiam Ernestus Eberlin musurgus insignis omnino, in cuius laude sufficere

potest, quod de eo Fridericus Marpurg refert.» In der Anmerkung übernimmt er
dann eine Einschätzung von Marpurg, der Eberlin hoch einschätzt, denn «wenn
jemand den Namen eines gründlichen wohlfertigen Meisters in der Setzkunst
verdienet, so ist es gewis dieser Mann» (De cantu II, S. 371).

61 Die Aussage erinnert an Mozarts Ausspruch zur «wahren» Kirchenmusik im Brief
vom 12. April 1783 an seinen Väter: «wenn es wärmer wird, so bitte ich unter
dem dache zu suchen, und uns etwas von ihrer kirchenMusik zu schicken; - sie
haben gar nicht nöthig, sich zu schämen. - Baron van swieten, und Starzer, wissen

so gut als sie und ich, daß sich der Gusto immer ändert - und aber - daß sich
die Veränderung des gusto leider so gar bis auf die kirchenMusic erstreckt hat; -
welches aber nicht seyn sollte - woher es dann auch kömmt, dass man die wahre
kirchenMusik - unter dem dache - und fast von würmern gefressen - findet.»
(Bauer-Deutsch, Briefe und Aufzeichnungen III, Nr. 739, S. 264, Z. 12-18) Gerbert

dürfte Gottfried van Swieten, den königlich-kaiserlichen Hofbibliothekar in
Wien, gekannt haben, in zwei Briefen jedenfalls fällt sein Name (Korrespondenz II,
wie Anm. 30, Nr. 1077, S. 498, und Nr. 1095, S. 517).



56 Therese Bruggisser-Lanker

her gemacht, daß nur der Violinist sein Rockis Bockis geschwind wie der Wind
recht zeigen, der Vokalist aber seine Gurgel zum waschen und der Blasinstrumentist

seine mit Feld- und Waldmusik ermüdete Zunge, Lungenblätter und Lefzen
zum anfeuchten recht zurichten kann, dem Zuhörer aber mit allem Gewalt alle
Aufmerksamkeit benommen und die Andacht mit ganzem Fleiß gestöret werde,
gleich als wären die Musikanten von dem Bösen, behüet uns Gott, angestellet,
den wahren Gottesdienst zu verderben, den Tempel Gottes, wo Christus in dem
heiligen Sakrament gegenwärtig und in der heiligen Mess aufgeopferet wird, zu
entheiligen, zu einer Schaubühne oder wohl gar Tanzplatz zu machen. [...]62

Was ihm als ideale Kirchenmusik vorschwebte, lässt sich an seiner
(wahrscheinlich) eigenen Missa in Coena Domini für den Gründonnerstag
ablesen, die er an den Schluss von De cantu gestellt hat.63 Alle Sätze
ausser dem dreistimmigen Benedictus sind doppelchörig angelegt und
fast durchgehend in einem einfachen, kompakt-homophonen Stil
gehalten. An den entscheidenden Stellen erscheinen jedoch durchaus die
zu erwartenden rhetorischen Kunstgriffe. Von der angestrebten
Klangpracht her gesehen ist das Gloria am aufwendigsten, da es drei Orgeln
(zwei ad libitum) vorsieht. Insofern repräsentiert diese Messe durchaus
das erhabene Pathos, wie es etwa auch das von Reichardt in seinem
Musikalischen Kunstmagazin veröffentlichte Cor mundum von Leonardo

Leo für zwei Chöre oder das Chorstück Vor Dir, o Ewiger, tritt unser
Chor zusammen von Schulz verkörpert, nach Reichardt «ein Muster
andachtsvoller Bewunderung und freudiger Anbetung». Er hebt
besonders die Stelle «wir stehen mit tiefem Schauer vor deiner Majestät»

hervor, zu der er zwar im Einzelnen nichts sagen will, denn: «weh
dem, der nicht fühlt!» - die jedoch zu jenen gehöre, welche «die höchste

Simplicität im Gesang, Harmonie und Rhythmus» am «allertreffens-
ten und tiefdurchdringensten» ausdrückten.64 Ob Gerbert in seiner leider

62 Korrespondenz II (wie Anm. 30), Nr. 719, S. llOf.
63 Martin Gerbert, De cantu et musica sacra a prima ecclesiae aetate usque ad prae¬

sens tempus (1774) Die grossen Darstellungen der Musikgeschichte in Barock
und Aufklärung 4), hrsg. und mit Registern versehen von Othmar Wessely, 2 Bde.,
[Reprint] Graz 1968, Bd. II, Anhang S. 1-112. Vgl. dazu Albert Raffelt, Das Graduate

in Martin Gerbers «Missa in Coena Domini», http://www.freidok.uni-freiburg.de/
volltexte/374/pdf/graduale-fda.pdf.

64 Vgl. Johann Friedrich Reichardt, Musikalisches Kunstmagazin. Zwei Bände in ei¬

nem Band, Reprografischer Nachdruck der Ausgabe Berlin 1782-1791, Hildesheim

1969, S. 179-193, Zitate S. 193. Die Kirchenmusik, für welche diese
Musterbeispiele (dazu noch Kirnberger und Händel) stehen, die für ihn den «wahren,
edlen Charakter der Kirchenmusik» verkörpern, hat letztlich den Zweck, das
Gefühl zu veredeln, «daß sie [die Seele] freudiger, stärkender werde, und jede
Seelensaite zu reinem Wohlklang erbebe, durchs Leben hin sanft nachtöne und so
den Allgewaltigen und Allliebenden durch ein reines, heiliges Leben singe». Wo

gelinge dies besser als im Tempel des Herrn, wo alles auf Erhebung der Seele



«Majestätische Simplicität» - im Spiegel von Martin Gerberts Briefwechsel 57

nicht erhaltenen Antiphon Ecce sacerdos magnus nicht auch diese
«gewaltige Wirkung» kühn fortschreitender Akkorde angestrebt hat, die
Palestrinas Gloria aus der Doxologie des Magnificat tertii toni in Reich-
ardts Interpretation auszeichnete, das sich auch Beethoven abgeschrieben

hat?65 Ein Bericht von der Einweihung der neuen Stiftskirche
erwähnt, dass dieser Einleitungsversikel (um den es sich wohl handelt)
im Falsobordone und von seiner Fürstlichen Gnaden auf den Akkord
der Glocken mit Abwechslung der Trompeten gesetzt war, in ihrem Stil
also der Intention des Architekten genau entsprach. «Jedermann
bewunderte diesen majestätischen Gesang ganz außerordentlich.»66

4i
Ĝraduale.

L 2

Abb. 5: Graduale Christus factus est, Anhang zu De cantu et musica sacra, S. 42-43

Aus dem Briefwechsel lassen sich weitere Vorlieben des Fürstabts eruieren,

so soll er gegenüber Philipp Karl von Wessenberg offenbar einmal
das Verlangen geäussert haben, mehrere Musicalia des berühmten Hasse

abzwecke? (S. 179) Vgl. auch Franziska Seils, «Johann Friedrich Reichardt und
das Ideal der «wahren» Kirchenmusik», in: Johann Friedrich Reichardt (1752-1814).
Komponist und Schriftsteller der Revolutionszeit Schriften des Händel-Hauses
in Halle 8), S. 67-71.

65 Ebd., S. 19. Vgl. auch Reinhold Schlötterer, Der Komponist Palestrina. Grund¬

lagen, Erscheinungsweisen und Bedeutung seiner Musik, Augsburg 2002, S. 297f.
66 Vgl. Hilger, Martin Gerbert (wie Anm. 38), S. 40.



58 Therese Bruggisser-Lanker

zu bekommen, was dieser erfüllte: Namentlich erwähnt sind die Oratorien

Elena al Calvario und Conversione di S. Agostino.67 Der in der
Innerschweiz wirkende Komponist Konstantin Reindl (1738-1799), der
Gerberts De cantu gelesen hatte, sandte ihm aus Luzern am 20. Juli
1786 sechs Quartette, die zwar «nicht für einen so erhabenen Kenner
und fürstlichen Tonkünstler», sondern für Liebhaber gesetzt seien.68

Und Christian Friedrich Daniel Schubart, der De cantu et musica sacra
ebenfalls studiert hatte und Gerberts tiefe Gelehrsamkeit und reifes
Urteil bewunderte, schickte ihm am 30. Mai 1788 aus Stuttgart «auf
Ansuchen meines Freundes Reichardt, des verdienstvollen preussischen
Kapellmeisters, beiliegende Totenmusik auf Friedrich den Grossen»,69
den Cantus lugubris in obitum Friderici Magni, aufgeführt bei den Trau-
erfeierlichkeiten am 9. September 1786 in Potsdam.70 (In Klammern:
1783 war Reichardt über Zürich nach Italien gereist, was seiner Pale-

strina-Verehrung neue Nahrung gab; zurück kehrte er über Wien und
traf dort Gluck, den auch Gerbert in Wien kennen gelernt hatte.71)

Als Nicolai 1781 in St. Blasien weilte, wurde dort gerade eine Messe

von Domenico Scarlatti aufgeführt, wozu auch die schöne Orgel -
die letzte von Silbermann - ertönte, die ihn an den silbernen Ton der
Orgel in der Frauenkirche zu Dresden erinnerte - nicht verwunderlich,
stammte sie doch auch von Gottfried Silbermann. Er lobt an ihr, dass
sie nicht aus «Abschnitzeln italiänischer komischer Opern zusammengesetzt»

war, obwohl aber weder die Spieler noch die Sänger eben
vorzüglich gewesen seien, «so that doch der ernste und so feyerliche als

simple Gesang dieser alten Musik eine dem feyerlichen Zwecke ange-

67 Korrespondenz II (wie Anm. 30), Nr. 1190, S. 611, im Spätherbst 1781.
68 Briefe und Akten II (wie Anm. 30), Nr. 288, S. 229f.; zu Reindl vgl. Wilhelm

Jerger, Constantin Reindl (1738-1799). Ein Beitrag zur Musikgeschichte der
deutschen Schweiz im 18. Jahrhundert Freiburger Studien zur Musikwissenschaft
6), Freiburg/Schweiz 1955.

69 Briefe und Akten II (wie Anm. 30), Nr. 383, S. 303. Da er u. a. sich «auch ein so
großes und entschiedenes Verdienst um die Musik erworben haben, so ist es

meinem Freunde nicht zu verargen, wenn er nach Höd. Beifall geizet». Von Gerbert

erbat er sich gleichzeitig die Scriptores ecclesiastici, da dieses Werk noch
nicht in die hiesigen Buchläden gekommen sei.

70 Text: «Quem virum antheroa patrem / Welch' ein Mann, welch' ein Held» für
4 Solostimmen, Chor und Orchester, Partitur Berlin 1787 (RISM R 820), vgl.
Hans-Günter Ottenberg; Hartmut Grimm, Art. «Reichardt», in: MGG2, Personenteil,

Bd. 13, Sp. 1471-1488.
71 Zur Freundschaft zwischen Gerbert und Gluck vgl. Schlichtegroll, Musiker-Nekro¬

loge (wie Anm. 38), S. 73, bzw. Korrespondenz II, S. 393, Anm. 2: Gerbert war in
der ersten Hälfte 1763 und wieder von Okt. 1772 bis Jan. 1773 in Wien, wo er
ihn kennengelernt haben könnte.



«Majestätische Simplicität» - im Spiegel von Martin Gerberts Briefwechsel 59

messene Wirkung».72 Wahrscheinlich handelte es sich um die Messa
breve La Stella, deren Sätze Credo, Sanctus und Agnus im Stile antico
bzw. stile more vetero gehalten und ihrer Faktur gemäss in der Abschrift
im Archiv von Santa Maria Maggiore in Rom auch in alter Notation
aufgezeichnet sind. Sie ist mit einiger Sicherheit in die Zeit von Scar-
lattis Rom-Aufenthalt um 1708 zu datieren.73 Auch in der kirchlichen
Musikpraxis bevorzugte Gerbert offensichtlich Werke des alten Kirchenstils,

die aber, gerade im Falle Scarlattis, wahrlich nicht einfach zu singen

waren.
Die ausgesprochen in die Vergangenheit gerichtete Haltung spiegelt

sich auch im Briefwechsel, dessen wohl grösster Teil der historischen

Forschung gewidmet ist. Der Kreis seiner Briefpartner war riesig
und prominent, seine Verbindungen zu anderen Klöstern bildeten eines

jener für die Aufklärungszeit typischen Netzwerke - eine eigentliche
Forschungscommunity, die den Vergleich mit anderen Fachzirkeln nicht
zu scheuen brauchte, ja mit diesen durch vielfältige Kanäle <verlinkt>

war -, und die auch wissenschaftsgeschichtlich von hohem Interesse
sein könnte. Zu erwähnen wären etwa Johann Georg Schlosser, Jurist,
Historiker, Staatsmann, politischer und philosophischer Schriftsteller
der Aufklärung und Schwager von Goethe; August Ludwig von Schlö-

zer, Staatsrechtler, Publizist, Philologe, Statistiker und Historiker, als

erster Verfasser einer Universalgeschichte einer der Gründungsväter der
Geschichtswissenschaft, der in einem systematisierenden Vernunftblick
«die Weltbegebenheiten im Zusammenhange durchdenken» wollte;74

72 Nicolai, Beschreibung einer Reise (wie Anm. 1), S. 77.
73 Vgl. Domenico Scarlatti, Messa breve «La Stella» à 4 voci con ripieno ed organo,

hrsg. von Hans-Jörg Jans, Partitur, [Stuttgart] Carus 40.698, bes. das Vorwort
(1988).

74 August Ludwig Schlözer, Vorstellung seiner Universal-Historie (1772/73). Mit
Beilagen, neu hrsg., eingel. und komm, von Horst Walter Blanke Wissen und
Kritik. Texte und Beiträge zur Methodologie des historischen und theologischen
Denkens seit der Aufklärung 11), Waltrop 1979. Das Hauptproblem lag in der
Methodisierung der narrativen Synthese der quellenkritisch ermittelten Sachverhalte,

vgl. S. 44f.: «Einzelne Facta oder Begebenheiten sind in der Geschichtswissenschaft,

was die kleinen farbigen Steinchen in der mosaischen Malerei. Der
Künstler durch geschickte Austheilung vermischt und ordnet sie, schliesst sie genau
an einander, und bringt dadurch dem Auge ein fertiges Gemähide auf einer
schnurgleichen und ununterbrochnen Fläche entgegen. Die Kritik gräbt diese Facta aus
Annalen und Denkmälern einzeln aus, (die Voltaires machen sie selbst, oder
färben sie wenigstens): die Zusammenstellung ist das Werk des Geschichtsschreibers.

Wenn Einheit in dem ganzen Plane der Zusammenstellung herrscht, so
gewinnt die Universalhistorie ein wissenschaftliches Ansehen, so wird sie zur Würde
der Epopee erhoben. Die besondere Art dieser Zusammenstellung macht die
Methode der Universalhistorie aus. Diejenige Weltgeschichte ist die beste, die die



60 Therese Bruggisser-Lanker

Johannes von Müller, befreundet mit Herder, Schweizer Geschichtsschreiber,

Hofbibliothekar in Mainz und Anreger der Monumenta Germa-
niae Historica;75 Johann Caspar Lavater in Zürich, Theologe, Verfasser
der Physiognomischen Fragmente, zur Beförderung der Menschenkenntnis

und Menschenliebe (1775-78); oder Kardinal Giuseppe Garampi,
als Historiker Präfekt der päpstlichen Archive und ab 1776 Nuntius am
Kaiserhof in Wien; und last but not least Papst Pius VI., der die antiken
Schätze des Vatikans erstmals dem Publikum zugänglich machte,
derselbe notabene, der 1782 als erster Papst nach Wien reiste, um dem aus
seiner Sicht etwas zu sehr vom Geist der Aufklärung und der Idee des
Staatskirchentums angekränkelten Kaiser Joseph II. ins Gewissen zu
reden, und der sein Leben als schwerkranker Gefangener Napoleons
1799 in Frankreich beschloss.76 Nichts könnte den dramatischen
Machtverlust der katholischen Kirche besser illustrieren als die Absetzung
des Papstes als Staatsoberhaupt und die Besetzung der Ewigen Stadt
durch französische Truppen im Jahre 1798.77 Doch noch vor diesem
historisch so bedeutsamen Einschnitt namens <Revolution>78 mit ihrem
innovativen Trend hatten Denker und Forscher im Zeichen der
Spätaufklärung in verschiedensten Gebieten die systematischen Grundlagen
einer neuen Wissenschaftlichkeit gelegt, das heisst - wie im Falle des
Fachs Geschichte - Wissenschaft im modernen Sinne als eines
Erkenntnisprozesses, basierend auf den Regeln empirischer Forschung und auf

meisten zweckmässig gewählten Facta enthält. Diejenige Methode der
Weltgeschichte ist die beste, die den Lernenden die Einsicht in den Zusammenhang aller
dieser Factorum am leichtesten macht; die ihm, mit dem mindesten Aufwände
von Gedächtnißkraft, den allgemeinen Blick verschaffet, der das ganze umfaßt.»

75 Er dankt am 6. August 1785 aus Bern für die Aufnahme in St. Blasien, vgl. Brief
Nr. 254, in: Briefe und Akten II (wie Anm. 30), S. 192ff.

76 Auf dessen Spuren wandelte noch der heutige Papst Benedikt XVI., als er im
September 2007 Wien besuchte, wo ihm ein Zeremonialprotokoll zum Besuch von
Papst Pius VI. vorgelegt wurde. Dieser war in der Hofburg in den Gemächern der
verstorbenen Kaiserin Maria Theresia untergebracht, wo sich heute der Amtssitz
des österreichischen Bundspräsidenten befindet. Am Ankunftstage (22.3. 1782)
wohnte er einem von der Hofmusik abgesungenen Te Deum bei. Vgl. http://
wwwoesta.gv.at/site/cob_24668/5164/default.aspx.

77 Zu Pius VI. vgl. Reinhard Barth; Friedemann Bedürftig, Päpste, München 2000,
S. 270 f.

78 Der Begriff wird als Grundbegriff der Moderne erst seit der französischen Re¬

volution in seiner Komplexität zusammengefasst und damit üblich, vgl. das

Kap. «Revolution als Begriff und Metapher. Zur Semantik eines einst emphatischen

Worts» bei Reinhart Koselleck, Begriffsgeschichten. Studien zur Semantik

und Pragmatik der politischen und sozialen Sprache, Frankfurt a.M. 2006,
S. 240 ff.



«Majestätische Simplicität» - im Spiegel von Martin Gerberts Briefwechsel 61

diskursiver, rationaler Argumentation, überhaupt erst begründet,79 die
das Menschenbild tiefgreifend verändern sollten. Und es waren diese
illustren Namen, mit denen Gerbert direkt brieflich oder indirekt über
die Forschungsliteratur verbunden war.

Nicht allein, sondern gemeinsam mit Bischof Würdtwein aus Worms
hatte Gerbert in Anlehnung an die Gallia Christiana in Frankreich das

weitgespannte Projekt der Germania sacra initiiert (am 27. November
1780 ist es in einem Brief des Marschalls von Zurlauben erstmals
erwähnt),80 das die Erforschung der Geschichte der Klöster in den
einzelnen Kirchenprovinzen zum Ziel hatte und dessen Plan offenbar in
einem prospectus festgehalten war.81 Vorgesehen waren verschiedene
Bearbeiter, für eine Klostergeschichte der Schweiz engagierte er Pater
Mauritz van der Meer aus dem Kloster Rheinau.82 Dieses Gemeinschaftsprojekt

begründete er damit, dass man auf eine perfektere Geschichte
hoffen könne, als wenn ein einziger das ganze Unternehmen zu tragen
hätte - «on pourrait espérer une histoire parfaite qu'on ne peut pas
espérer, si un seul entreprend l'entier»:83 eine weise Entscheidung
angesichts der noch unübersehbaren Fülle an Originaldokumenten. Die
Quellensammlung mit ihren durchaus patriotischen Implikationen
wurde von katholischer Seite damit begründet, dass aus vielen einzelnen

Stücken «endlich jener ganze historische Körper unseres Vaterlandes

entstünde», jenes «heilige Deutschland»,84 das dann im Zuge der

79 Zum Verwissenschaftlichungsprozess des historischen Denkens vgl. Jörg Rüsen,
Konfigurationen des Historismus. Studien zur deutschen Wissenschaftskultur, Frankfurt

a.M. 1993.
80 Nr. 1121, in: Korrespondenz II (wie Anm. 30), S. 539.
81 Vgl. Brief Nr. 143 von Zurlauben, Briefe und Akten II (wie Anm. 30), S. 112, der

auch die Unterschiede zum französischen Projekt hervorhebt: «Je vois par le

«prospectus» que vous m'envoyés que les auteurs qui travaillent à la Germania sacra,
connoissent les secours qu'ils peuvent tirer de Msgr. Garampi. J'envoy ce

prospectus a. M. l'abbé de Leger, à qui sûrement il fera plaisir. C'est un des plus
habiles bibliographes que nous ayons, et il est charmé de contribuer à tous les

travaux littéraires utiles. La Germania sacra me parait conçus sur un des plans
bien plus etendu que la Gallia Christiana, qui, à dire vrai, n'est autre chose que le

catalogue chronologique des evêques et des abbés, sans détails suffisans sur leurs
vie, dont on ne rapporte les faits, qu'autant qu'ils sont appuiés sur des titres qui
en fournissent la date. Il résulte de-là, qu'il y a souvent des faits importans passés

sous silence, et que les develeppemens manquent par tout.» Zusammenhänge
herzustellen war ihnen offensichtlich wichtig.

82 Brief Nr. 1127, in: Korrespondenz II (wie Anm. 30), S. 544.
83 Brief an Zurlauben, Korrespondenz II (wie Anm. 30), Nr. 1127, S. 544.
84 Vgl. die Rezension des 1. Bandes von Historia nigrae silvae (1783) in der Banzer

Zeitschrift 6. 2 [1785], zit. nach Raggenbass, «Harmonie und schwesterliche
Einheit» (wie Anm. 19), S. 147: «Nur ein kleiner Behuf und Beytrag zu jenem gros-



62 Therese Bruggisser-Lanker

Abwehr der Napoleonischen Kriege zu Beginn des 19. Jahrhunderts im
Rückgriff auf alles Alt-Deutsche und der Verklärung von mittelalterlicher

Geschichte Konturen gewinnen und in den Monumenta Germaniae
Historica die Grundlagen einer deutschen Nationalgeschichte erhalten
sollte, nun jedoch bearbeitet durch eine institutionalisierte Geschichtsforschung

unter der Obhut eines säkularen, sich auch politisch formierenden

Staates.85 Beide Unternehmen waren echte Langzeitprojekte,
die Generationen von Historikern bis in die Gegenwart beschäftigen
sollten. Germania sacra existiert nach den ersten, bis 1803 erschienenen

vier Bänden wieder seit 1917 (mit acht Bänden Alte Folge) bzw.
seit 1956 als Serie von Handbüchern über das gesamte gedruckte und
ungedruckte Quellenmaterial und die Literatur der deutschen Bistümer,

Domkapitel, Kirchen und Klöster des Alten Reiches (bis 1803/06);
2007 erschien der 50. Band der Neuen Folge, welcher den Bistümern
der Kirchenprovinz Köln gewidmet ist.86 Aus der notwendigen Koordination

der Teilprojekte resultierte ein intensiver Briefverkehr um
mittelalterliche Archivalien und Handschriften, aus der die erstaunliche
Reichweite und Tiefenschärfe der immer wieder diskutierten Erkenntnisse,

aber auch die Schwierigkeiten abzulesen sind, die einem solchen
Mammutunternehmen innewohnen.

Der an vorderster Front in die Arbeiten an der Germania sacra
miteinbezogene, aufgrund seiner historisch-bibliophilen Interessen wie
seiner Glaubensüberzeugung dem Geschichtsforscher und Menschen Gerbert

denn auch am nächsten stehende Korrespondenzpartner war ein
eigenwilliger, standesbewusster Alteidgenosse: Marschall Beat Fidel von
Zurlauben aus Zug, der letzte seines adeligen Geschlechts, Söldnergeneral

und Büchernarr,87 den er erstmals nach dem Klosterbrand 1770
in Paris wegen eines Sakramentars von Solothurn anschrieb und mit
dem der enge briefliche wie persönliche Kontakt bis 1791 nicht mehr

sen und weitschichtigen Werk: Das heilige Deutschland. Es könnte vielleicht dies
kleinere Werk manchen unserer gelehrten Patrioten zur Aufmunterung dienen,
dass jede Geschichte seines Landstriches, in dem er wohnt, so bearbeitet, und
sodann aus vielen einzeln Stücken endlich jener ganze historische Körper unseres

Vaterlandes entstünde. Dies ist ein Wunsch; aber wir glauben mit Zuversicht,
das er nicht leer und fruchtlos seyn werde.»

85 Vgl. Annette Kreutziger-Herr, Ein Traum vom Mittelalter. Die Wiederentdeckung
mittelalterlicher Musik in der Neuzeit, Köln/Weimar/Wien 2003, S. 39, bzw.
kritisch aus Sicht der Wissenschaftsgeschichte speziell zu den MGH Valentin Groeb-

ner, Das Mittelalter hört nicht auf. Über historisches Erzählen, München 2008,
S. 68-72.

86 Vgl. die Homepages http://www.mgh.de/ bzw. www.germania-sacra.mpg.de/.
87 Vgl. u. a. die Biographie von Ursula Pia Jauch, Beat Fidel Zurlauben 1720-1799.

Söldnergeneral & Büchernarr, Zürich 1999.



«Majestätische Simplicität» - im Spiegel von Martin Gerberts Briefwechsel 63

abreissen sollte, der letzte Brief Zurlaubens ist vom 20. Januar 1791
datiert.88 Dessen in den Pariser Jahren aufgebaute und nach der Rückkehr

in die Schweiz vermehrte Privatbibliothek von schliesslich rund
lO'OOO Bänden (darunter die Acta Helvetica mit etwa 35'000 Dokumenten),

die er eigentlich dem Kloster St. Blasien vermacht hatte, wurde
nach seinem Tod 1799 als wertvolles Kulturgut von der neuen Helvetischen

Republik sequestriert, kam auf Umwegen nach Aarau und bildet
seit 1803 den Grundstock der Aargauer Kantonsbibliothek. 1807 wurde
aber auch das Kloster St. Blasien aufgehoben, seine Bibliotheksbestände

konnten immerhin zu einem schönen Teil nach St. Paul im Lavanttal
in Kärnten gerettet werden, wo sie sich noch heute befinden.89 Im Kloster

hielten zunächst eine Gewehrfabrik und Baumwollspinnerei Einzug,
1874 brannte die Kirche wiederum ab, die Kuppel stürzte ein und wurde
erst 1910 wieder eingebaut, 1983 war die Renovation des von Gerbert
erdachten Ideenkunstwerks schliesslich abgeschlossen, das heute noch
dasselbe Erstaunen wie nach seiner Errichtung auslöst. Was wäre, wenn
- eine an sich müssige Frage in der Geschichtswissenschaft, die sich hier
indes aufdrängt - wenn die beiden, die nicht über ihren eigenen
geschichtlichen Horizont blicken konnten, dies alles gewusst hätten?
Geahnt haben sie sie, «die Schatten der Zukunft»!90 Ihre Welt - eine Welt
der ständisch gegliederten Ordnung, der religiösen Gewissheiten, der
Liebe zu den Künsten und Wissenschaften - brach in der Revolutionszeit
endgültig zusammen, der Pessimismus auch Gerberts war abgrundtief:

Das Ansehen und Macht der Kirche ist so weit herabgesunken, daß der ehemalige

Lehrsatz von den 2 voneinander unabhängigen Mächten (der Kirche nämlich
und dem Staat) bereits nicht mehr wahr ist und die erste dem letzten beinahe
wie eine Dienstmagd unterworfen wird, und daß das katholische Kirchen-
System bereits umgestürzt zu sein scheint. [...] Bei diesen ohnehin aeusserst
kritisch- und gefahrvollen Zeiten, wo der Unglaub, die Freidenkerei, die Zügellosig-
keit öffentlich auftreten, wo sich dieselbe selbst bei öffentlichen Lehranstalten
und Universitäten einschleichen, waren die meisten Klöster beinahe noch die

88 Briefe und Akten II (wie Anm. 30), Nr. 497, S. 388, in welchem er ihm eine
Anekdote zu Voltaire berichtet. Am Schluss schreibt er: «Je continue a lire a la
lueur de la lampe d'Epictete [einem Stoiker, um 50-um 130], mais d'Epictete
chrétien. Je ne regrette pas mes années; mais je regrette infiniment de n'être pas
dans une plus grande proximité de saint Biaise.»

89 Eine Parallele gibt es in dieser Hinsicht bei Padre Martini: Ein Jahrzehnt nach
seinem Tode wurde Bologna von den Franzosen besetzt, die Angehörigen seiner
Ordensgemeinschaft mussten Kirche und Kloster von S. Francesco verlassen. Die
wichtigsten Bestände wurden dadurch gerettet, dass Martinis Schüler Stanislao
Mattei, den er zu seinem Nachfolger und Erben erklärt hatte, die kostbarsten
Bände mit sich nahm. Vgl. Stadelmann, Fortunatissime Cantilene! (wie Anm. 21),
S. 4f.



64 Therese Bruggisser-Lanker

einzige Zufluchtstätte, sowohl der Unschuld als der wahren Religion, wenn aber
auch diese durch einen schlecht gebildeten und verderbten Nachwuchs
verunstaltet, oder wie zu besorgen, gar unterdrücket werden, welche traurige Aussichten

breiten sich über die Zukunft aus?91

Gerbert hatte angesichts des Niedergangs der christlichen Religion -
für ihn ging ihr Tausendjähriges Reich zu Ende - bereits vor seinem
Schlaganfall am 11. November 1784 den Plan gefasst, in einem letzten
Werk die Summe seines theologischen Denkens zu ziehen, wozu er mit
einem anderen Schweizer, dem Zürcher Antistes Johann Jakob Hess,
Kontakt aufnahm.92 Er bat ihn, dessen Versuch von dem Reiche Gottes

(1774) er kannte, um Rat und um Literaturvorschläge. Hess empfahl

90 Zurlauben in einem Briefvom 5. Jan. 1790 (Briefe und Akten II, Nr. 467, S. 367f.):
«[...] Grand Dieu! Quelle année 1790! Quest ce quelle amènera! Je voudrais
bien lire son horoscope. Il me semble, que je vois le combat entre Goa et Magog,
ou (dans un style moins prophétique) le combat entre despotisme et l'anarchie. -
Quelles revolutions extraordinaires et subités. Il n'y a pas quatre ou cinq ans, que
toutes les gazettes et tous les journaux crierent: <Le siecle n'est pas favorable aux
républiques; le siecle les verra toutes écrasées». Et tout d'un coup c'est tout le
contraire. - Tout d'un coup c'est le tour des thrones pour trembler! [...] Je tire le
rideau sur mes autres reflexions. Je les soumets d'avance respectueusement à

VA. et à sa profonde pénétrations. Votre excellent traité, Ecclesia militans, perce
les Tenebres de l'avenir. Ma philosophie est presqu'en déroute, et pour etre etayée
elle aurait grandement besoin de l'energie morale des conseils de VA.» [Hervorhebung

durch die Autorin].
91 Gerbert an den Fürstbischof Maximilian Christoph von Rodt von Konstanz am

3. März 1792, in: Briefe und Akten I (wie Anm. 30), Nr. 217, S. 267f. Noch
drastischer äussert er sich gegenüber Baron von Sumerau, Präsident der Regierung

in Freiburg, am 1. Januar 1793 (Nr. 233, S. 281): «Der unbefangene
Religionseifer, der E. Exc. beseelet, ist mir Bürge dafür, dass Selbe den notwendig
folgenden Umsturz dieser Stiftungen [es ging um die Sicherung des Prälatenstandes]

mit ganz anderen Augen als die heutige so zahlreiche und für diesen
Zerfall so geschäftige Philosophenschaar betrachten. Die Erfahrung überzeugt
Selbe, dass die Stifter und Klöster bei der heutigen unglaubensvollen Zeit beinahe
die einige Stützen der Religion, folglich auch der Staaten seien, da ohne Religion
kein Staat bestehen kann, wie leider das schauderhafte Beispiel Frankreichs nur
zu laut beweiset, aus welchem sich die Absichten dieser Afterphilosophen ohne
Widerrede zum warnenden Beispiele an Tage leget.»

92 Vgl. Brief Nr. 60 vom Nov./Dez. 1782 bzw. Brief Nr. 305 an Zurlauben, Ende
Dezember 1786, in: Briefe und Akten II (wie Anm. 30), S. 51 und 241. Zu Hess
bzw. Gerberts chiliastischer Haltung vgl. Friedhelm Ackva, Johann Jakob Hess

(1741-1828) und seine Biblische Geschichte. Leben, Werk und Wirkung des Züricher

Antistes Basler und Berner Studien zur historischen und systematischen
Theologie 63), Bern etc. 1992, bes. S. 23 ff. bzw. 260-265. Hess hatte Klopstock
als zehnjähriger kennengelernt, als dieser 1750/51 Bodmer und seinen Erzieher
Pfarrer Gossweiler in Zürich besuchte, und war von den ersten Gesängen der
Messiade so begeistert, dass er selbst zu dichten anfing.



«Majestätische Simplicität» - im Spiegel von Martin Gerberts Briefwechsel 65

ihm neben theologisch-exegetischer Fachliteratur Sulzers Theorie der
schönen Künste und die «Poeten» wie Milton oder Klopstock, die «das
Sublime in den Evangelien noch besser scheinen gefühlt und benuzt zu
haben als die Ausleger».93 De Sublimi in Evangelio Christi juxta divinam
Verbi incarnati oeconomiam war das dreibändige Werk mit 1200 Seiten
betitelt, das posthum erschien,94 und es stellt den Versuch dar, auf der
Basis der vieldiskutierten Schrift über das Erhabene des Pseudo-Longi-
nus (wohl um 25-40 n.Chr.) sowie der auch auf theologischer Seite
geführten Debatte um die bereits über hundert Jahre alte sog. Querelle
du Fiat lux zwischen Boileau und Huet um dieses berühmte Genesis-
Zitat (Gen 1,3), das Longin als jüdisches Zeugnis für die Macht des
Göttlichen erwähnt,95 zu zeigen, dass sich die vielfach verborgene
göttliche Majestät in der Niedrigkeit Christi, d.h. im Mensch gewordenen
Wort manifestiert. «Was gibt es Erhabeneres, was Göttlicheres als diese
Herrlichkeit, die gerade in seiner Niedrigkeit und seinen Schwachheiten

aufleuchtet, welche das fleischgewordene Wort unseretwegen auf
sich genommen hat, die den Status der Niedrigkeit keinesfalls gemildert

oder verdunkelt, im Gegenteil uns offenkundig gemacht hat.»96

Für Gerbert, für den die Offenbarung über aller Vernunft steht, theologische

Erkenntnis jedoch nur cum ratione zu gewinnen ist, ging es um
eine strukturelle Hinordnung des menschlichen Geistes auf die
Transzendenz, darum, die Grösse der Güte Gottes und die Erhabenheit und
Liebe Christi in seiner grössten Niedrigkeit zu suchen und zu finden,
die alle Erkenntnis übersteigen.97 Es handelt sich bei dieser von Augustin

beeinflussten Schrift, die klar gegen Voltaire, Helvetius, Rousseau,
Diderot und d'Alembert98 und deren Negierung der Gottessohnschaft

93 Brief Nr. 407 vom 1. Nov. 1788, in: Briefe und Akten II, S. 323. Zu weiteren
Empfehlungen von Hess vgl. auch die spezielle Ausgabe des lateinisch geführten

Briefwechsels, der die Konzepte von Hess in der Zentralbibliothek Zürich
enthält: Arthur Allgeier, «Der Briefwechsel von J. J. Hess mit Martin Gerbert», in:
Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins N.E 56 (1943), S. 504-549, bes.
S. 508 f., Zitat S. 509.

94 Martin Gerbert, De Sublimi in Evangelio Christi juxta divinam Verbi incarnati oeco¬

nomiam, 3 Bde., St. Blasien 1793 (z.B. Stiftsbibliothek St. Gallen, Sign. 22362).
95 Longinus, Vom Erhabenen (wie Anm. 8), S. 24/25 f.; zur <quereile du Fiat Iwo vgl.

Till, Das doppelte Erhabene (wie Anm. 11), bes. S. 193 ff.
96 Nemann, Die Christologie Martin Gerberts (wie Anm. 27), S. 245.
97 Ebd., bes. S. 39-44, 245-259.
98 Er erwähnt diese Protagonisten der religionskritisch radikalen Aufklärung in Frank¬

reich namentlich in Bd. III, S. 143. In Bezug auf die Musik zitiert Gerbert
d'Alembert mehrfach, so aus den Elementa musicae theoricae et practicae und
nennt auch «l'article fondamentale de Mr. D'Alembert dans l'Encyklopédie sur les

principes de l'harmonie». Vgl. Korrespondenz II (wie Anm. 30), Nr. 712, S. 102,
Anm. 2. Marpurg hat die Eléments de musique théorique et pratique übersetzt



66 Therese Bruggisser-Lanker

Christi gerichtet ist, um einen Gegenentwurf aus katholischer Sicht zur
in der Aufklärung zentralen Frage des Sublimen, das in jener Grösse
der Denk- und Imaginationskraft gründet, mit welcher die unsterbliche
Seele des Menschen ausgestattet ist, die sich über alles Vergängliche
hinaus zum Göttlichen zu erheben vermag." Eine wichtige Rolle spielt
in diesem Zusammenhang auch die Metaphorik des Lichts bzw. der
Erleuchtung, die er unter Berufung auf die Heilige Schrift in den Blick
nimmt.100 Dass er sich dabei in vielem mit protestantischen Theologen
wie Hess (der sich wiederum auf Herders Schriften berief) einig wuss-
te, zeigt die komplexe Gemengelage der Diskursebenen der vor allem
im Deutschen Reich weithin christlich geprägten Aufklärung. Aus
heutiger Sicht sind es gerade diese Argumentationslinien in einer für das

europäische Selbstverständnis so grundlegenden Zeit, die im Zeichen
der neu aufgebrochenen Dichotomie zwischen Glaube und Vernunft
interessieren könnten.101

Diese philosophisch-theologischen Dispute, die im Kontext der Äs-

thetisierung der Religionstheologie und der Sakralisierung der Kunst
weitgehend auch die Auffassung einer «wahren» Kirchenmusik bestimmten,

eröffnen eine umfassendere Perspektive, die nicht aus den Augen
verloren werden sollte.102 Neben der Quellenforschung und der analy-

CSystematische Einleitung in die musicalische Setzkunst nach den Lehrsätzen des

Herrn Rameau, 1757), vgl. Lütteken, Art. «Marpurg» (wie Anm. 40), Sp. 1127.
Gerbert war durch Zurlauben auch mit Rousseau bekannt (vgl. ebd., Nr. 715,
S. 105), von dem er den Dictionnaire de musique besass (vgl. Korrespondenz I,
Nr. 326, S. 325).

99 Vgl. Bd. I (wie Anm. 94), S. IV: «Ac si in illa magnitudine animi statuat sublime,
qua immortali anima praeditus homo, atque ad divina natus ultra res creatas, ac
caducas animo sese effert.» Vgl. dazu auch oben, Anm. 10, zu Kant.

100 So z.B. in Bd. II, S. 72, «Lux mundi Apostoli»: «Est vero hoc, quod Joann. V 35

ipse Christus de eo dicit: Jlle erat ardens et lucens. Sic erant apostoli lucerna
ardens et lucens a Christo, qui erat lux vera, quae illuminât omnem hominem
venientem in hunc mundum, lucens accipiens, ac succensa super candelabrum,
ut luceat omnibus, qui in domo sunt.»

101 Vgl. z.B. Benedikt XVI., Glaube und Vernunft. Die Regensburger Vorlesung. Kom¬

mentiert von Gesine Schwan, Adel Theodor Khoury, Karl Kardinal Lehmann,
Freiburg i.Br. 2006, bzw. die Repliken in: Knut Wenzel (Hrsg.), Die Religionen und die

Vernunft. Die Debatte um die Regensburger Vorlesung des Papstes, Freiburg i.Br.
2007.

102 Vgl. dazu Markus Buntfuss, Die Erscheinungsform des Christentums. Zur ästheti¬
schen Neugestaltung der Religionstheologie bei Herder, Wackenroder und De Wette

Arbeiten zur Kirchengeschichte 89), Berlin/New York 2004, Ernst Müller,
Ästhetische Religiosität und Kunstreligion. In den Philosophien der Aufklärung bis

zum Ausgang des deutschen Idealismus, Berlin 2004, oder Bernd Auerochs, Die
Entstehung der Kunstreligion Palestra. Untersuchungen aus der deutschen und
skandinavischen Philologie 323), Göttingen 2006.



«Majestätische Simplicität» - im Spiegel von Martin Gerberts Briefwechsel 67

tischen Auseinandersetzung mit der Musik ist in der Musikgeschichtsschreibung

dieser erweiterte kulturgeschichtliche Ansatz aufzunehmen,
um auch den katholischen Strang der Kirchenmusikpflege angemessen
beurteilen zu können. Dies gilt umso mehr, als die Forschung zum
komplexem Phänomen der katholischen Aufklärung, die erst in der zweiten
Hälfte des 18. Jahrhunderts mit dem Reformkatholizismus, dem
Episkopalismus, der Aufnahme neuer philosophischer Strömungen und der
Absage an den Barockscholastizismus einsetzte, trotz aller begrifflicher
Schwierigkeiten seit dem von Harm Klueting edierten Kongressbericht
von 1993 mittlerweile beachtliche Ergebnisse gebracht hat, auf denen
sich aufbauen liesse.103 Eine der Hauptschwierigkeiten scheint darin
zu liegen, dass sich das übersichtliche Gegeneinander Katholiken contra

Aufklärer verflüchtigt, je weiter man in der historischen Erkenntnis
dieser Epoche vordringt, was stets neue Differenzierungen erfordert.
Martin Gerbert, dessen Kontakte mit Aufklärern das Denken auf beiden
Seiten beeinflusste, ist dafür eine paradigmatische Erscheinung. In
seinem Reisebericht, in welchem er explizite diejenigen Gelehrten erwähnt,
mit denen er vertraulichen Umgang pflegte, fordert er zum Schluss
ausdrücklich zur wissenschaftlichen Zusammenarbeit auf, indem er die
«Unsrigen» aufmuntert, dass sie

[...] mit gleichem Fleiß und einer geschickten Auswahl sich guten und
nützlichen Künsten und Wissenschaften ergeben, aus ihrem Schlummer erwachen,
den Schulstaub von sich schütteln, die Kleinigkeiten der vergangenen Zeiten
verlassen, und den Zänkereyen Abschied geben möchten, aus welchen niemals ein
erwünschter Fortgang der Wissenschaften zu hoffen stehet. Es ist ja weder der
Kirche, noch dem Staat an deren Erörterung etwas gelegen.104

Die aufgeklärte Musikhistoriographie nach quellenkritischer Methode,
die vor allem in den Klöstern mit all den in ihren Bibliotheken
aufbewahrten Schätzen einsetzte, brachte eine neue Qualität der
Wahrnehmung der eigenen Vergangenheit, der im Mittelalter wurzelnden
Anfänge der abendländischen Musik und ihrer chronologischen
Entwicklung hervor, eine Sichtweise, die weit in die Zukunft strahlte. Als
<modern> auf diesem Gebiet erweisen sich in der Rückschau die tief in
der katholischen Glaubens- und Geisteswelt verankerten Forscher Martini

und Gerbert, die manche nach heutigen, immer noch gerne <fort-
schrittlich> mit <aufgeklärt-säkular> gleichsetzenden Denkschemata als

reaktionär-antiquierte Nicht-Aufgeklärte einzustufen geneigt sind. Sie

103 Harm Klueting (Hrsg.), Katholische Aufklärung - Aufklärung im katholischen
Deutschland Studien zum achtzehnten Jahrhundert 15), Hamburg 1993.

104 Vgl. seinen Reisebericht (wie Anm. 28), S. 450.



68 Therese Bruggisser-Lanker

sollten jedenfalls nicht länger als Musikhistoriker avant la lettre
betrachtet werden, denn Verbindungslinien zur protestantischen
Musikforschung, die schliesslich in die institutionelle Musikwissenschaft als

einer Hochschuldisziplin mündete, lassen sich trotz des Problems der
unterschiedlichen Wissenschaftssprachen ziehen. So berichtet Christian

Gottlob Schmidt am 17. Juli 1789 aus Leipzig an Martin Gerbert,
dass «unser würdiger Kantor und Musikdirektor [Johann Friedrich]
Doles allhier [...] wegen seines Alters mit Pension in Ruhestand
versetzt und [Johann Adam] Hiller sein Nachfolger» geworden sei. «Aus
dem beiliegenden Prolog Hillers bei seiner ersten Kirchenmusik [Was
ist wahre Kirchenmusik?] werden Sie sehen, daß unter ihm die heilige
Musik gewiß noch mehr gewinnen wird.»105 Angeregt durch enthusiastische

Zeitungsberichte von Charles Burney über die monumentalen
Konzerte mit Händeis Messias in der Londoner Westminster-Kathedra-
le, hatte Hiller in Berlin anlässlich eines Händel-Festes auf Betreiben
von Nicolai dessen erste auf Massenwirkung ausgerichtete Aufführung
mit über 300 Mitwirkenden vorbereitet, die am 19. Mai 1786 stattfand
und mit ihrem gössen Erfolg zu einem Meilenstein in der Rezeption
von Händeis Werk werden sollte.106 Nach seiner Aussage war es das
«vielleicht grösste und erhabenste Werk der Musik», mit ihm verband
er in den neuartigen, selbst verfassten Einführungstexten Wertkriterien
wie Wahrhaftigkeit, Expressivität, Natürlichkeit und Simplizität.107 Als
Thomaskantor in Leipzig konnte er mit Arien aus Oratorien von Hasse
und Händel, 1796 mit dem Requiem von Mozart seine Sicht der Dinge
einbringen, die er in seinen Schriften und früheren Konzerten entwickelt
hatte.

Nicht nur mit Hillers Kunstanschauung hätte sich Gerbert wohl
weitgehend anzufreunden vermocht, noch viel tiefer hätte ihn das
gemeinsame musikhistorische Interesse mit dem um eine Generation
jüngeren Johann Nikolaus Forkel (1749-1818), dem Verfasser der 1788
erschienenen ersten deutschsprachigen Allgemeinen Geschichte der Mu-

105 Brief Nr. 441, in: Briefe und Akten II (wie Anm. 30), S. 345-347.
106 Vgl. Kerstin Sieblist, «Ein hochgelehrter, in seiner Kunst einzigartig erfahrener

Mann>. Johann Adam Hiller als Kirchenmusiker und Thomaskantor», in: Johann
Adam Hiller: Kapellmeister und Kantor, Komponist und Kritiker Beiträge zur
Musikgeschichte Leipzigs), hrsg. von Claudius Böhm, Altenburg 2005, S. 73-82,
bzw. Gudrun Busch, «Die deutsche Händel-Rezeption in der zweiten Hälfte des

18. Jahrhunderts», in: Händel unter Deutschen, Musik-Konzepte N.E 131 (2006),
S. 7-22. Weitere Aufführungen des Messias folgten in Leipzig am 3. November
1786 und am 11. Mai 1787.

107 Vgl. Hartmut Grimm; Hans-Günter Ottenberg, Art. «Hiller», in: MGG2, Personen¬

teil, Bd. 8, Sp. 1561-1579.



«Majestätische Simplicität» - im Spiegel von Martin Gerberts Briefwechsel 69

sik, verbinden können, wenn sich eine Zusammenarbeit ergeben
hätte.108 Forkel hatte ihn am 12. Dezember 1784 angeschrieben, um von
ihm, da die bereits angekündigten Scriptores noch nicht erschienen waren,
für seine Musikgeschichte Schriften mittelalterlicher Theoretiker in
Manuskriptform zu erbitten; die Auswahl der Werke überlasse er ihm, da

er selbst am besten wüsste, «welche über die Geschichte der Kunst des
Mittelalters das meiste Licht verbreiten» könnten.109 Von Gerbert ist
keine Antwort überliefert, doch hat Forkel zumindest De cantu in
seinem 1. Band einige Male, im 2. Band von 1801 Gerberts Werke sogar
ausgesprochen häufig zitiert - er war demnach der lateinischen Sprache
mächtig. Was Gerberts Briefpartner Johann Friedrich Christmann (1752-
1817) über Padre Martinis Storia della musica und ihren Einfluss auf
Forkel sagt, kann demnach genauso für Gerbert gelten:

Ich finde in der Geschichte des Herrn Martini so viele schätzbare Nachrichten,
daß ich es nicht nur der Mühe wert halte, sie zu meinen gegenwärtigen Absichten

zu excerpiren, sondern selbst einige Dissertationen ganz zu übersetzen und
die gründliche Arbeit dieses großen Tongelehrten auch in Deutschland mehr
bekannt zu machen. Forkels Geschichte ist zwar mit vielem philosophischen Scharfsinn

geschrieben; aber bei einer genauen Vergleichung dieser beeden Werke fand
ich, daß Professor Forkel ohne diesen großen Vorgänger dasjenige nicht würde
geleistet haben, was er wirklich geleistet hat.110

Einige Jahre später ging trotzdem einer der letzten Briefe Gerberts an
Forkel, dem er für die Widmung seiner Allgemeinen Literattur der Musik
(der ersten Fachbibliographie von 1792) dankt: «Aus welchem ich vor
allem dieses gelernet, wie groß meine Unwissenheit in diesem Fach

seie, und wie sehr Denenselben alle Philomusiquer verbunden, ich
besonders, der ich wünsche, Gelegenheit zu haben, meine Verbindlichkeit

und Hochschätzung erzeigen zu können.» (St. Blasien, den 8. Juli
1792)111 Die Fortentwicklung der musikgeschichtlichen Forschungen

108 Vgl. Johann Nikolaus Forkel, Allgemeine Geschichte der Musik, hrsg. und mit Re¬

gistern versehen von Othmar Wessely Die grossen Darstellungen der
Musikgeschichte in Barock und Aufklärung 8), 2 Bde. 1788/1801, Graz 1967.

109 Brief Nr. 214, in: Briefe und Akten II (wie Anm. 30), S. 161.
110 Brief Nr. 402 vom 25. Oktober 1788, in: Briefe und Akten II (wie Anm. 30),

S. 319. Ein Entwurf mit der Disposition zu einem allgemeinen Musikalischen
Lexikon, den er Gerbert geschickt haben dürfte, ist in St. Paul erhalten geblieben,
vgl. Briefe und Akten II, S. 295, Anm. 1 zu Brief Nr. 375. Christmann war Pfarrer
in Heutingsheim und Komponist von Kirchenliedern und Kammermusikwerken;
mit Justus Heinrich Knecht gab er eine Sammlung teils neu komponierter, teils
verbesserter vierstimmiger Choralmelodien für das Württembergische Landesgesangbuch

heraus (1799). 1782 war sein Elementarbuch der Tonkunst erschienen.
111 Brief Nr. 550, in: Briefe und Akten II (wie Anm. 30), S. 426.



70 Therese Bruggisser-Lanker

hat ihn offensichtlich gefreut, bescheiden nimmt er seine eigenen
Verdienste um die Pionierarbeiten zum Verständnis des Mittelalters
zurück, ohne die Forkel die frühe Geschichte der Musik nicht hätte schreiben

können. Ihm selbst war weitere Zeit für musikhistorisches Arbeiten
nicht mehr vergönnt, er starb am 13. Mai 1793 im Alter von 72 Jahren.
Forkels Quintessenz aus seinem Überblick über die abendländische
Musikgeschichte im zweiten Band von 1801 ist wohl letztlich Martinis
und Gerberts Einsichten zu verdanken:

Den ersten Schritt zur Cultur aller Art, und zur Entwicklung aller ihrer natürlichen

Anlagen haben die Deutschen erst durch Annahme der christlichen Religion

gethan. Dieser Religion hat auch die Musik alles zu danken, was sie unter
ihnen nach und nach geworden ist. Ohne sie würde sie eben so wenig wie andere
Wissenschaften und Künste auf den Weg gerathen seyn, auf welchem sie der
weiteren Ausbildung fähig wurde, welche zwar eine ganze Reihe von Jahrhunderten

erfordert hat, aber doch endlich erreicht worden ist.112

In der Beschäftigung mit der frühen Musikhistoriographie wird einmal
mehr bewusst, in welch hohem Masse jede Forschung auf den Arbeiten
der Vorläufer beruht und wie bedeutsam die Wahrnehmung der
Rezeptionsprozesse innerhalb der Geschichtsforschung für den Standort der
modernen Wissenschaft ist. Gerberts Werke haben die Zeiten überdauert,
wie Zurlauben es vorhergesagt hatte: «Tant d'ouvrages immortels
feront passer son nom et sa vaste erudition aux siècles les plus
éloignés».113 Nehmen wir sie wieder zur Hand, die Aufforderung Friedrich
Schillers ernst nehmend, die er in seiner Antrittsvorlesung am 26. Mai
1789 an der Universität Jena den angehenden Historikern ans Herz
legte:

Ein edles Verlangen muß in uns entglühen, zu dem reichen Vermächtniß von
Wahrheit, Sittlichkeit und Freyheit, das wir von der Vorwelt überkamen und reich
vermehret an die Folgewelt wieder abgeben müssen, auch aus unsern Mitteln
einen Beytrag zu legen, und an dieser unvergänglichen Kette, die durch alle
Menschengeschlechter sich windet, unser fliehendes Daseyn zu befestigen.114

112 Forkel, Allgemeine Geschichte der Musik (wie Anm. 108), Bd. 2, S. 121. Das Zitat
verrät ein teleologisch ausgerichtetes Geschichtskonzept, welches das Vergangene

als Vorstufe des Eigenen in einem Entwicklungskontinuum ansieht, das sich
im Sinne des Fortschrittsprinzips in der Gegenwart vollendet.

113 Brief Nr. 933, in: Korrespondenz II (wie Anm. 30), S. 336.
114 Vgl. Friedrich Schiller, Was heißt und zu welchem Ende studiert man Universal¬

geschichte?, Reprint des Erstdrucks der Jenaer Antrittsrede aus dem Jahre 1789,
hrsg. von Volker Wahl, Jena 1996, S. 135.


	"Majestätische Simplicität" - Kirchenmusik und katholische Aufklärung im Spiegel von Martin Gerberts Briefwechsel

