
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 55 (2010)

Artikel: Konfession und Säkularisation : zu den Schwierigkeiten der
Musikgeschichtsschreibung mit der Kirchenmusik des 18. Jahrhunderts

Autor: Lütteken, Laurenz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858699

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858699
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Konfession und Säkularisation

Zu den Schwierigkeiten der Musikgeschichtsschreibung
mit der Kirchenmusik des 18. Jahrhunderts

Laurenz Lütteken (Zürich)

Musikwissenschaft und Kirchenmusik

Die Entstehung der neuzeitlichen Musikwissenschaft im späten 18. und
im 19. Jahrhundert, gerichtet auf die Etablierung einer akademischen
Disziplin im Kontext der sich formierenden Kunstwissenschaften, war
im tiefsten Kern abhängig von konfessionellen Prämissen, und zwar in
einem weit stärkerem Masse als lange Zeit angenommen. Seit Max
Webers prägnanter These von der erkenntnisstiftenden Prägung unter
anderem durch konfessionelle Voraussetzungen ist dieser Sachverhalt
gelegentlich bekräftigt,1 zuweilen kritisiert, niemals jedoch konkretisiert

worden im Hinblick auf die eine Disziplin der Musikwissenschaft.2
Dabei verweisen bereits die Wurzeln der konkreten Vergewisserung
musikalischer Geschichte auf diese Prämissen zurück. Die
Vergegenwärtigung Palestrinas, die ihre Voraussetzung hatte in der Kanonisierung

des Komponisten in der päpstlichen Kapelle des 17. Jahrhunderts,
wurde wesentlich betrieben vom kaiserlichen Hofkapellmeister Johann
Joseph Fux, der in seinen Gradus ad parnassum von 1725 eben nicht
nur eine Stillage festlegen wollte, sondern offenbar auch die kaiserliche

Kapelle in Wien als wahren Sachwalter des römischen Erbes
einzusetzen gedachte. Damit war einem Geschichtsbild der Boden bereitet,

dessen historiographisches Zentrum die Auseinandersetzung mit
dem gegenreformatorischen Rom war. Die Wirkungen reichten weit über
die Habsburgermonarchie hinaus, prägten aber selbst diese wohl viel

1 Vgl. dazu Hans-Dieter Sommer, «Max Webers musiksoziologische Studie», in:
Archiv für Musikwissenschaft 39 (1982), S. 79-99.

2 Vgl. dazu z. B. Hartmut Grimm, «Hermann Kretzschmar: Restitution der Affek¬
tenlehre als wissenschaftliche Grundlegung der musikalischen Hermeneutik», in:
Musikwissenschaft - eine verspätete Disziplin? Die akademische Musikforschung
zwischen Fortschrittsglauben und Modernitätsverweigerung, hrsg. v. Anselm
Gerhard, Stuttgart, Weimar 2000, S. 88-97.



12 Laurenz Lütteken

stärker, als derzeit vermutet wird. Noch Haydn studierte und kommentierte

nicht allein Fux, er hat ein Exzerpt zur Grundlage für seinen eigenen

Unterricht angefertigt, das auch von seinem Schüler Beethoven
verwendet wurde.3

Eine Wurzel der sich formierenden Musikwissenschaft bildete folglich

die <Abarbeitung> des damit sich herausbildenden historischen
Paradigmas, etwa in der Kanonisierung dieser vermeintlich unumstösslichen
Voraussetzungen bei Giovanni Battista Martini und, folgenreich, beim
päpstlichen Camerlengo Giuseppe Baini.4 Noch Carl von Winterfeld,
der Johann Eccard schliesslich in einem Akt von konfessionspolitischem
Kolonialismus zum <preussischen Palestrina> erhob,5 schrieb seine
Musikgeschichte des 16. Jahrhunderts 1834 allein mit dem Ziel, die Kunst
«in ihren Uranfängen zu belauschen».6 Seine Hinwendung nach
Venedig diente daher vor allem dazu, die kaum zufällig in Wien von
Raphael Georg Kiesewetter festgeschriebene Vormachtstellung Roms histo-
riographisch zu brechen7 - und Heinrich Schütz als den eigentlichen
Vollender italienischer Neuerungen im Norden zu installieren. Und sogar
Franz Xaver Haberl, das entgegengesetzte konfessionelle Milieu
Winterfelds repräsentierend, schrieb seine Dufay-Monographie vor allem
aus dem Beweggrund, endlich Klarheit über die Zeit <vor> Palestrina zu
gewinnen.8

Eine derartige konfessionelle Funktionalisierung der frühen
Musikhistoriographie schliesst auch die nur vermeintlich neutrale Quellenkunde

ein. Johann Nicolaus Forkel war zwar versucht, im Anschluss an

3 Vgl. Ludwig Finscher, Joseph Haydn und seine Zeit, Laaber 2000, S. 90; auch
Alfred Mann, «Beethoven's Contrapuntal Studies with Haydn», in: The Musical
Quarterly 56 (1970), S. 711-726.

4 Vgl. hier Richard Boursy, «The mystique of the Sistine Chapel Choir in the Ro¬

mantic Era», in: The Journal of Musicology 11 (1993), S. 277-329.
5 Dazu Adolf Nowak, «Johann Eccards Ernennung zum preußischen Palestrina durch

Obertribunalrat von Winterfeld», in: Studien zur Musikgeschichte Berlins im frühen

19. Jahrhundert, hrsg. v. Carl Dahlhaus Studien zur Musikgeschichte des

19. Jahrhunderts 56), Regensburg 1980, S. 293-300.
6 Carl von Winterfeld, Johannes Gabrieli und sein Zeitalter. Zur Geschichte der Blüte

heiligen Gesanges im sechzehnten, und der ersten Entwicklung der Hauptformen in
diesem und dem folgenden Jahrhunderte, zumal in der Venedischen Tonschule, Berlin

1834. Reperint Hildesheim 1965, Vorrede, S. V-XII, hier S. V
7 Winterfeld beklagt deswegen, dass in Rom - und gemeint ist zweifellos das kon¬

fessionelle Rom - «ein beschränkter, örtlicher Vaterlandseifer» herrsche (Winterfeld,

Vorrede, S. VIII).
8 Franz Xaver Haberl, Wilhelm Du Fay. Monographische Studie zu dessen Leben und

Werke Bausteine für Musikgeschichte 1), Leipzig 1885; zuerst in: Vierteljahrsschrift

für Musikwissenschaft 1 (1885), S. 397-530, hier S. 397f.



Konfession und Säkularisation 13

die sich formierende göttingische Schule der Historiographie ein
Pendant in der Musikgeschichtsschreibung zu entwickeln, unter Aufgriff
der vorliegenden musikhistorischen Werke von Martini, Hawkins und
Burney. Doch ihr Telos hatte seine Musikgeschichte im Kantor und
Musikdirektor Johann Sebastian Bach, denn seine Werke «sind ein unschätzbares

National=Erbgut, dem kein anderes Volk etwas ähnliches entgegen
setzen kann»; ihnen könne man nur mit «heiliger Anbetung» begegnen.9

Die Vorstellung, das Instrumentarium der Kritik müsse notwendig

vor uneinholbarer Grösse versagen und deswegen durch hingebende
Devotion ersetzt werden, hat selbst noch den strengen Philologen

Philipp Spitta geprägt. Die <antiquarische> Bestandsaufnahme von Bachs
Schaffen bedürfe geradezu eines konfessionellen Blickwinkels: mit dem
Ziel, die Kantaten, Oratorien und Passionen als den eigentlichen Gipfel
dieses Œuvres zu kanonisieren und den Komponisten damit zum
«geistlichem Musiker par excellence zu machen - kulminierend in der neuerlichen

Engführung von Kunst und Leben, also dem Vorsatz, Bachs
Kompositionen wieder in die gottesdienstliche Praxis der eigenen Gegenwart
einzufügen.10

Die Entstehung der Musikwissenschaft aus den Prämissen
konfessioneller Prägungen hat zwei am Ende unerwartete Folgen gezeitigt.
Zum einen haben derartige Lesarten hartnäckige und anhaltende,
keineswegs nur triviale historiographische Konstruktionen hervorgebracht,

die niemals einer wirklichen Überprüfung unterzogen worden
sind. So erscheint es heute nahezu unmöglich, gleichsam hinter die
Palestrina-Rezeption oder hinter die Bach-Rezeption wenigstens so weit
zurückzugehen, dass die Perspektive nicht von vornherein als zu eng
und zu belastet erscheint. Die andere Folge betrifft die Geschichtsschreibung

selbst. Denn die konfessionell geprägte Genese der Musikwissenschaft

als Kunstwissenschaft hat, nur vordergründig paradox, den Blick
auf rituell verankerte Musik, also Musik, die ganz offenkundig nicht
mit einem autonomen Kunstwerkscharakter konform zu gehen scheint,
immer weiter verstellt. War man sich in den frühen historischen
Entwürfen, bei Baini, bei Kiesewetter, bei Winterfeld, Spitta oder Haberl,
immer noch bewusst, es zunächst mit ritueller Musik, also Kirchen-

9 J[ohann] Nikolaus] Forkel, Ueber Johann Sebastian Bachs Leben, Kunst und Kunst¬

werke, nach der Originalausgabe von 1802 neu herausgegeben mit Einleitung
und ausführlichem Nachwort von Josef M[aria] Müller-Blattau, Augsburg 1925,
S. 11 u. S. 14.

10 Dazu Wolfgang Sandberger, Das Bach-Bild Philipp Spittas. Ein Beitrag zur Ge¬

schichte der Bach-Rezeption im 19. Jahrhundert Beihefte zum Archiv für
Musikwissenschaft 31), Stuttgart 1997, S. 117 ff.



14 Laurenz Lütteken

musik zu tun zu haben, so hat sich dieses Bewusstsein immer weiter
verflüchtigt. Die Kirchenmusik ist im Laufe des 20. Jahrhunderts mehr
und mehr zu einem Residuum geworden, und das gilt in besonderem
Masse für jenes Jahrhundert, in dem die Ästhetik des autonomen
Musikkunstwerks erst entstanden ist, also für das 18. Jahrhundert.

Schon im Kirchenmusik-Artikel in Sulzers Theorie der Schönen Künste

findet sich 1774, vor dem Hintergrund eines sich stets weiter
säkularisierenden aufgeklärten Zeitalters, ein entsprechender Hinweis:

Es könnte von großem Nutzen seyn, wenn ein Meister der Kunst übernähme, die
Materie von der mannigfaltigen Anwendung der Musik, bey gottesdienstlichen
Feyerlichkeiten, von Grundaus zu untersuchen; denn allem Ansehen nach würde
er noch neue und wichtige Arten diese Kunst anzuwenden entdeken, und von
dem, was zufälliger Weise hier und da eingeführt worden ist, würde er manches,
als unschiklich verwerfen.11

Sulzer beschreibt also ein Defizit hinsichtlich der Kirchenmusik, das
sich letztlich bis in die Gegenwart fortgesetzt hat. In Mendel-Reissmanns
Universal-Lexikon findet sich noch ein umfangreiches Lemma «Kirchenmusik),

während es die alte Ausgabe der Musik in Geschichte und
Gegenwart schon nicht mehr kennt. Die Neuausgabe verzeichnet hingegen

unter dem Stichwort nur die Verweisartikel, die hier zu konsultieren
wären. In der sechsten Auflage des New Grove Dictionary und seines
Nachfolgers fehlt ein Eintrag ebenfalls. Das Handbuch der Musikwissenschaft

enthielt noch, schön konfessionell getrennt, zwei Bände zur
Kirchenmusik, mit dem immerhin bemerkenswerten Detail, dass die für
den deutschsprachigen Raum vor 1933 bzw. 1938 nicht unwichtige
Synagogenmusik auf diese Weise gewissermassen heimatlos geworden
war. Doch im von Carl Dahlhaus konzipierten Neuen Handbuch der
Musikwissenschaft, im historischen Teil der vermeintlichen Neutralität
von Jahrhunderten folgend, fehlt eine entsprechende Abteilung ganz.

Es mag dies eine historiographische Konsequenz aus dem Problem
sein, dass Kirchenmusik sich jenseits bestimmter weltanschaulicher
Prämissen offenbar nicht diskutieren lässt, jedenfalls sind dafür keine
wirklichen Konzepte entwickelt worden. Doch die Folgen sind gravierend.
Während doch zumindest in jeder Überblicksdarstellung, die sich der
Zeit bis zum Ende des 16. Jahrhunderts widmet, die Kirchenmusik als
ein zentraler Teil der Kompositionsgeschichte angesehen wird, ist dieses

Bewusstsein im Blick auf das 17., vor allem aber das 18. Jahrhun-

11 Johann George Sulzer, Allgemeine Theorie der Schönen Künste in einzeln, nach

alphabetischer Ordnung der Kunstwörter aufeinanderfolgenden, Artikeln abgehandelt,

2 Bde, Leipzig 1771 u. 1774, hier Bd. 2, S. 581.



Konfession und Säkularisation 15

dert weitgehend suspendiert worden. Die daraus resultierenden Schieflagen

sind allenthalben sichtbar, und zwar ganz konfessionsunabhängig.
Das lässt sich an wenigen Beispielen signifikant illustrieren. Der

Gattungsbegriff der Kantate ist für die erste Hälfte des 18. Jahrhunderts

nach wie vor ganz wesentlich von den Werken Bachs abstrahiert -
mithin also in einem methodisch vollkommen unhaltbaren Verfahren,
das zu einer erheblichen Verzerrung geführt hat und nach wie vor führt.12
Oder, um eine andere Gattung zu nennen: über die Wirklichkeit der
Motette, die ja immerhin in allen Konfessionen anzutreffen ist, herrscht
vollständige Unklarheit, es gibt beispielsweise nicht einmal annähernd
verlässliche Kriterien dafür, warum Mozart sein Exsultate jubilate (KV
165/158a) als <Motette> bezeichnet hat - neben dem Ave verum corpus
(KV 618) sein einziger ausdrücklicher Gattungsbeitrag.

Forschungsprobleme

Die Einschränkung, die Konzentration auf ein Paradigma <Kirchenmu-
sik> sei am Ende doch selbst dem konfessionellen Zeitalter geschuldet
und damit seine historiographische Auflösung ebenso zwingend wie
notwendig gewesen, liegt nahe. Dagegen spricht aber die Wahrnehmung

vergangener Jahrhunderte, insbesondere auch des 18. Jahrhunderts.

Die informelle, weil briefliche Differenzierung des Warschauer
Hofkapellmeisters Marco Scacchi zwischen Kirchen- und Theatermusik
bezeichnet zwar zunächst den Unterschied von Stillagen, dies aber mit
Folgen weit über diesen Zusammenhang hinaus.13 Denn die beiden von
ihm benannten Stile - stylus ecclesiasticus und stylus theatralis - hängen

offenkundig mit der kompositionsgeschichtlichen Zäsur um 1600

zusammen, in deren Umfeld zugleich eine nicht einfach einzuschätzende

Wertigkeit geschaffen worden ist, nämlich von prima und seconda
prattica, von polyphonem und monodischem Satz, von kirchlichem und
dramatischem Stil. Scacchi formuliert demnach die fundamentale
Einsicht, dass Musik sich auf grundsätzlich verschiedene Weise zu einem
Text verhalten könne - ganz unabhängig von der Frage der Angemessen-

12 Die Schwierigkeiten werden noch umfangreicher, wenn man die erheblichen
Probleme bedenkt, die der Kantatenbegriff im 17. Jahrhundert schon in Italien
bereitet.

13 Dazu nach wie vor Rolf Dammann, Der Musikbegriff im deutschen Barock, Köln
1967, S. 464ff.



16 Laurenz Lütteken

heit. Das <Kirchliche> in diesem Sinne war damit eine gewissermassen
unumstössliche Realität.

Kurzum: wenn im Blick auf die Kirchenmusik des 18. Jahrhunderts
ein ähnlich umfassendes Wissen und ein ähnlich fein differenziertes
Sensorium zur Verfügung stehen würde wie für die Geschichte der Oper
oder des Streichquartetts, so wäre die Forschung einen bedeutenden
Schritt weiter. Die Probleme, die sich beim derzeitigen Kenntnisstand
auftun, sind daher zahlreich und grundsätzlicher Art. Sie beginnen bei
der zentralen Frage, ob die Aufgabe, Kirchenmusik zu schreiben,
genuine kompositorische Haltungen generiert hat. Und die Anschlussfrage

lautet dann gleich, ob und wie sich bereits hier konfessionelle
Differenzen ausgewirkt haben. Was bedeutet die kirchenmusikalische Aufgabe
für Musikdirektoren wie Telemann, Bach oder Graupner, oder für
Hofkapellmeister wie Hasse oder für institutionell ganz anders verankerte
Komponisten wie Vivaldi? Welche Bedeutung kommt etwa der Tatsache

zu, dass der mitteldeutsche Lutheraner Händel im gegenreformatorisch
geprägten Rom offenbar keinerlei Anpassungsschwierigkeiten hatte?
Und welche Rolle kommt anderen Kontexten zu? Über die genaue Struktur

zum Beispiel der anglikanischen Kirchenmusik, ihr Verhältnis zum
Hof und ihre Bedeutung für die Herausbildung einer Ästhetik des
Erhabenen gibt es praktisch keinerlei systematische Untersuchung.

Solche Fragen kollidieren mitunter mit jenen tradierten
Forschungsmeinungen, die über Jahrzehnte und teilweise noch bis heute bewusst-
seinsbildend sind Die Auffassung Winterfelds, Schütz sei das entscheidende

Bindeglied zwischen dem Norden und Italien, ist gleich in
mehrfacher Hinsicht falsch. In ihr bleibt unberücksichtigt, dass die Oper
eben nicht über Dresden, sondern über Salzburg und Warschau in den
Norden gelangt ist. In ihr bleibt ferner unberücksichtigt, dass die
Rezeptionswege, wie Axel Beer schon vor zwanzig Jahren gezeigt hat,
viel komplizierter waren. Aber wer spricht in diesem Zusammenhang
allen Ernstes von Bernhard Klingenstein, vom Benediktiner Sebastian
Erthel oder vom Praemonstratenser Christian Keifferer?14 Oder es hat
die herausragende Rolle von Mozarts Requiem-Fragment dessen
komplizierte Verankerung in der Gattungsgeschichte lange Zeit in den
Hintergrund treten lassen, einer Gattungsgeschichte, die, bis in die (Schreibart)

hinein, insbesondere im habsburgischen Raum und dort vor allem
durch Fux auf unmittelbare Weise mit vielschichtigen Mechanismen
imperialer Repräsentation verknüpft war.

14 Axel Beer, Die Annahme des <stile nuovo> in der katholischen Kirchenmusik Süd¬

deutschlands Frankfurter Beiträge zur Musikwissenschaft 22), Tutzing 1989,
hier die Tabelle S. 165 ff.



Konfession und Säkularisation 17

Damit ist ein weiterer, für die Tagung in Fribourg bedeutsamer
Aspekt angesprochen. Nach wie vor und trotz vielfältiger Bemühungen
ist die Rolle der Klöster in diesem Zusammenhang immer noch
weitestgehende terra incognita. Der geistliche Stand der im monastischen Umfeld
agierenden Komponisten hat, nicht nur, aber vor allem wegen des
klösterlichen Demutsgelübdes, eine demonstrativ nach aussen gelagerte
Selbstdarstellung offenbar verhindert oder wenigstens eingeschränkt,
mit Konsequenzen für die Überlieferung. Das daraus entstandene
Forschungsdefizit ist gewichtig. Der Benediktiner Johann Baal (E Marianus
Baal 1657-1701) hat sein Hauptwirkungsfeld in Bamberg, dann in der
Abtei Münsterschwarzach gefunden. Von seinen 83 nachgewiesenen
Messen ist nur eine einzige überliefert, die aber gleich in einer Abschrift
von Johann Gottfried Walther und Johann Sebastian Bach.15 Ein einziger

Druck mit vier lateinischen geistlichen Konzerten und einer Violinsonate

von 1677 hat sich erhalten. Allein diese Werke, darunter eines mit
der Schilderung des Sturzes Luzifers, sind allerdings dazu angetan, die
musikhistorischen Konstruktionen im Blick auf das späte 17. und das
frühe 18. Jahrhundert grundlegend zu revidieren.16 Ein weiteres, viel
späteres Beispiel vermag es, die Zweifel an allzu reduzierten Darstellungen

zu untermauern. Franz Xaver Schnizer (1740-1785), fast drei
Generationen später geboren und jung gestorben, verbrachte nahezu sein

gesamtes Leben in der Benediktinerabtei Ottobeuren. Dort schrieb er
nicht nur zahlreiche Theatermusiken, so 1776 eine Semiramis, Assyrions
herrschsüchtige Königin, die ohne die Kenntnis von Voltaires Drama nicht
denkbar ist. Die 1782 entstandene Marienantiphon Alma redemptoris
mater stellt ein kompositorisches Zeugnis aus, das im 18. Jahrhundert
bisher praktisch nicht kontextualisiert worden ist. Unklar ist auch, wie
und wo diese Musik überhaupt wahrgenommen worden ist.17

Die Forschungsprobleme reichen aber weiter. Im Hinblick auf die
Kirchenmusik des 18. Jahrhunderts ist bisher, abgesehen von der
Diskussion um den Stile antico, nur ansatzweise die Frage diskutiert worden,

inwieweit habituelle und konkrete liturgische Gepflogenheiten die
kompositorische Sprache beeinflusst haben. Das erfordert einerseits die

15 Kirsten Beißwenger, Johann Sebastian Bachs Notenbibliothek Catalogus Musi-
cus 13), Kassel etc. 1992.

16 Dazu Rhabanus Erbacher OSB, Johann P. Marianus OSB) Baal Skizzen zum
Leben und Schaffen des Komponisten und zum höfischen und klösterlichen Umfeld
seines Wirkens, Münsterschwarzach 1990.

17 Vgl. hier Michael Gerhard Kaufmann, Art. «Schnizer», in: MGG2, Personenteil 14
(2005), Sp. 1546f., mit einem allerdings unvollständigen Werkverzeichnis. Das
Alma redemptoris wurde 1997 von Franz Lehrndorfer (Stuttgart: Carus)
herausgegeben.



18 Laurenz Lütteken

auch liturgiehistorisch bisher nur rudimentär erfolgte Rekonstruktion
liturgischer Praktiken, andererseits eine kompositionsgeschichtliche
Differenzierung, die weit über das bisherige Mass hinausreicht. In einem
verwobenen Geflecht von usuellen Anforderungen, feinnervig bestimmten

Anspruchsniveaus und subtil gegliederten Stillagen wurde offenbar
eine Musik verwirklicht, deren Gelingen auch nach dieser <Passform>

beurteilt worden ist. Die Selbstverständlichkeit, mit der man etwa in
der Mozart-Forschung darüber nachdenkt, warum und worin sich der
Eröffnungssatz einer Serenade von demjenigen einer Sinfonie
unterscheiden könnte, ist in der Beschäftigung mit der Kirchenmusik noch
weitgehend illusorisch. Das betrifft sogar deren generelle Voraussetzungen.

Im Jahrhundert der Aufklärung, in dem sich die Beschaffenheit
von Öffentlichkeit und damit die Rolle der Musik in ihr grundsätzlich
verändert haben (was keineswegs die inzwischen hinreichend widerlegte

These linearer Verbürgerlichung) meint), dürften Auswirkungen
gerade auf die Kirchenmusik anzunehmen sein. Wie diese aber konkret
beschaffen sein könnten, ist bisher vollständig fraglich. Um auch dafür
ein Beispiel zu nennen: Johann Stamitz komponierte wohl Anfang der
1750er Jahre für die Mannheimer Hofkirche eine grossbesetzte Missa
solemnis in D-Dur. Ihre Entstehung für Mannheim ist deswegen
wahrscheinlich, weil das Benedictus im Sanctus fehlt, was einer Mannheimer
Gepflogenheit entspricht.18 Stamitz hat das Werk auch mit auf eine
Paris-Reise genommen und dort im August 1755 aufgeführt. Das Werk
unterscheidet sich zwar deutlich von der Instrumentalmusik von
Stamitz, insbesondere von seinen Sinfonien, adaptiert aber gleichwohl den
orchestralen Gestus für ein grossdimensioniertes Vokalwerk. Gerade
hierin ist erkennbar, dass mit der Messkomposition auch eine bestimmte

Stillage verbunden werden sollte. Das Kyrie beginnt mit einem
volltönenden Eröffnungsakkord, der so etwas wie Öffentlichkeit konstituiert

- was im Kontext einer Messe und der liturgischen Position des Kyrie
schwierig zu bewerten ist. Der synkopierte Vorhaltssatz, der diesem
Beginn folgt, ist zweifellos eine Anspielung auf den Kirchenstil, dessen

genaue Kontexte jedoch erst zu eruieren wären.
Derartige Forschungsfragen bedürfen aufwendiger Vorarbeiten,

deren wichtigste die Erschliessung der Partituren selbst ist. Bedenkt
man etwa den Differenzierungsgrad, der in der Opernforschung für das
18. Jahrhundert inzwischen erreicht ist, so wirkt das Defizit im Falle der
Kirchenmusik mehr als erstaunlich. Damit ist nicht allein die beklagens-

18 Vgl. Jochen Reutter, «Die Kirchenmusik am Mannheimer Hof», in: Die Mannhei¬

mer Hoßiapeüe im Zeitalter Carl Theodors, hrsg. v. Ludwig Finscher, Mannheim
1992, S. 97-112.



Konfession und Säkularisation 19

werte Unkenntnis liturgischer Praktiken gemeint, sondern der Umstand,
dass kaum eine der methodisch ambitionierten Debatten im Blick auf
die Erforschung des 18. Jahrhunderts und insbesondere seiner Musik je
wirklich konkret an die Kirchenmusik herangetragen worden wäre. Bis
heute hat die Herkunft der Musikforschung aus konfessionellen Prägungen

dazu geführt, die Kirchenmusik entweder aus dem wissenschaftlichen

Diskurs zu verdrängen oder sie eben, als letztes Residuum gewis-
sermassen, einer wesentlich konfessionell geprägten Bestandsaufnahme
zu überlassen. Auch dafür noch ein Beispiel: Von den wenigen erhaltenen

Kirchenwerken Vivaldis nimmt das Gloria RV 589 einen besonderen
Rang ein. Es könnte um 1720 entstanden sein, für welchen Anlass ist
unklar, wohl nicht für das Ospedale della pietä, in dem Vivaldi zwar
wirkte, aber in dem nur Mädchen singen konnten. Überdies ist es fraglich,

wie der Rest der Messe beschaffen gewesen sein mag, da es keine
Anzeichen dafür gibt, mit welchen anderen Kompositionen dieses Stück
in eine imaginäre Konkurrenz getreten ist. Das mit etwa 30 Minuten
monumentale Werk ist mit drei Solostimmen (zwei Sopranen, Alt), Chor,
Oboe, Trompete und Streichern relativ gross besetzt. Es beginnt mit
einem flächigen, letztlich einteiligen Eröffnungschor, der später nochmals
verkürzt wiederkehrt, und führt geradezu modellhaft vor, wie ein
Messesatz gleichsam intern zyklisch gestaltet werden kann. Das der an sechster

Stelle stehenden Alt-Arie (Domine Deus) sich anschliessende Domine

fili unigenite etwa ist ein bewegter Allegro-Chorsatz in F-Dur mit schroffen

Punktierungen, der einerseits polyphon gearbeitet ist, andererseits
aus Kontrastierungen besteht. Zusammengehalten wird er von einer
gleichsam aufgeweichten, sich immer weiter verflüchtigenden Chaconne,
die den Satz durchzieht. Das eröffnende Ritornell, das den Habitus der
Chaconne vorgibt, erklingt am Schluss zusammenfassend nochmals. In
solchen Momenten wird die Gestaltung eines Messesatzes und wiederum
eines Teiles daraus zum formalen Experiment. Man wird Mühe haben,
vergleichbare Chorsätze zu finden - und noch grössere Mühe, den Kontext

und damit den Beweggrund für diese eigenartige Gestaltung zu
finden. Wie weit hier die Experimentierlust reichen konnte, belegt auch
die Schlussfuge, die Vivaldi aus dem Schluss eines zweichörigen Glorias
entlehnt hat, das der venezianische Komponist Giovanni Maria Ruggieri
1708 aufgeführt hat. Dass dieser semantische Aspekt auch einen Schlüssel
bietet für das Werk selbst, ist offenkundig.19

19 Vgl. dazu auch die Andeutungen bei Michael Talbot, The Sacred Music ofAntonio
Vivaldi Quaderni vivaldiani 8), Florenz 1995; Berthold Over, Per la gloria di
Dio. Solistische Kirchenmusik an den venezianischen Ospedali im 18. Jahrhundert

Orpheus-Schriftenreihe zu Grundfragen der Musik 91), Bonn 1998.



20 Laurenz Lütteken

Die Wirklichkeit des 18. Jahrhunderts:
zum Beispiel in der Messe

Wie komplex die Wirklichkeit des 18. Jahrhunderts ist, mag ein etwas

genauerer Blick auf eine einzige Gattung veranschaulichen, die Messe.
Über deren Binnenstruktur im 18. Jahrhundert herrscht ebenfalls
weitgehend Unklarheit, obwohl sie dennoch ein ganz zentraler Teil des Feldes

<Kirchenmusik> ist. Die Herausbildung der Messe zum musikalischen
Kunstwerk ist ein Produkt des frühen und mittleren 15. Jahrhunderts.
Die Vorstellung, alle Sätze des Ordinarium Missae zusammenzubinden
zu einem einheitlich komponierten und nur mit musikalischen Mitteln
vereinheitlichten Zyklus, ist weder selbstverständlich noch naheliegend,
und sie bedeutet cum grano salis die Durchsetzung einer kompositorischen

Idee gegenüber oder wenigstens in produktiver Konkurrenz zu
einer liturgischen Idee. Dieses Spannungsfeld hat die Gattungsgeschichte
überschattet, bis hin ins 18. Jahrhundert, das letzte Jahrhundert einer
kontinuierlichen, blühenden Gattungsgeschichte. Mit der Säkularisation

hat sich auch hier ein tiefer und radikaler Schnitt ereignet. Seitdem

jedenfalls ist die Komposition von Messen ein Ausnahmefall.
Ungeachtet eines solch hartnäckigen Gattungszusammenhangs ist nahezu
alles an ihm unklar: Funktionen, Differenzierungen, kompositorische
Verfahrensweisen, v. a. im Blick auf einen Text, der so fixiert war wie
nur wenige andere Texte, Überlieferung, Distribution, liturgische
Praktiken, kompositorische Reaktionen darauf, Einbeziehung anderer
Musiken, namentlich von Proprien, alles das ist ein vages Feld, und in der
einzigen Gattungsgeschichte neueren Datums wird deswegen das
betrieben, was dieser Gattung wahrscheinlich am allerwenigsten ansteht:
die weitgehende Reduktion auf die Kompositionsgeschichte.20

Die Form der römisch-fränkischen Messe steht seit dem Mittelalter
in den Grundzügen fest: in ihrer Fixierung auf die lateinische Sprache,
in ihrer Detail-Differenzierung nach All-, Sonn- und Festtagen, in der
Binnendifferenzierung von Proprien und Ordinarien. Die Situation der
Gattung um 1700 ist in Teilen bereits geprägt von einer eigenartigen
Form der Traditionsvergewisserung. In der Folge der Gegenreformation
wurde der a cappella-Satz im Sinne Palestrinas zum Stilideal erhoben,
durchaus mit dem Bewusstsein, auf eine gleichsam genuin katholische

20 Vgl. die Einleitung zu Horst Leuchtmann und Siegfried Mauser (Hrsg.), Messe

und Motette Handbuch der musikalischen Gattungen 9), Laaber 1998, S. 9-
14.



Konfession und Säkularisation 21

Form des vorreformatorischen Satzes zurückgreifen zu wollen. Das hier
kanonisierte Ideal wurde besonders nachdrücklich verkörpert von der
päpstlichen Kapelle, die ihre Funktion als musterbildende europäische
Institution nach 1600 zunehmend verloren hat und sich aus den
gegenwärtigen kompositionsgeschichtlichen Tendenzen in immer stärkerem
Masse auszuklammern begann. Vollends im 18. Jahrhundert war sie

wohl mehr eine touristische Attraktion der Rom-Besucher aller Konfessionen

denn ein ernstzunehmender Faktor in den kompositorischen
Prozessen der eigenen Gegenwart. Gleichwohl bedeutete der mit ihr
verbundene a cappella-Stil auch, und zwar in der willentlichen
Distanzierung zur eigenen Gegenwart, wenigstens eine (und wohl nicht einmal
marginale) Möglichkeit, die Kirchenmusik und insbesondere die Messe
in einer bestimmten Weise zu vertonen. Diese Kanonisierung des Stils
wirkte einerseits in Italien selbst, so etwa in den Messen Alessandro
Scarlattis,21 als auch in den katholischen Gebieten jenseits der Alpen.
Besondere Bedeutung erlangte hier der kaiserliche Hofkapellmeister
Johann Joseph Fux, der ab 1696 in Wien gewirkt und ab 1715 sein Amt
ausgeübt hat. Im Schaffen von Fux wurden der alte, kontrapunktische
Stil und der neue konzertierende Stil in eine offenbar fein ausgelotete
Mischlage gebracht, vor dem Hintergrund seiner für den europäischen
Zusammenhang normbildenden Kanonisierung des Palestrina-Kontra-
punkts - oder zumindest dessen, was er dafür hielt - in den Gradus ad

parnassum von 1725.
Fux hat ungefähr 80 Messen geschrieben, die im wesentlichen den

Bedürfnissen des Kaiserhofes gedient hatten. Zu den Defiziten der
Forschung gehört es auch, dass wir über die Kontexte eines so gewichtigen
Corpus bisher allenfalls eine ungefähre Vorstellung besitzen.22 Es scheint,
dass in diesen Messen ein spezifischer Ansatz repräsentativer Kirchenmusik

verwirklicht wird, der sich eben im für Fux typischen (und von
ihm deswegen auch definierten) <stylus mixtus> äussert. Fux überblendet
also hier alle zur Verfügung stehenden Techniken des Komponierens zu
einem eigenen, repräsentativen Kirchenstil, wie er für den Kaiserhof
typisch werden sollte und etwa auch die Kompositionen Antonio Calda-
ras geprägt hat. Von dort aus hat er offenbar stilbildend gewirkt, etwa

21 Vgl. Ute Schacht-Pape, Das Messenschaffen von Alessandro Scarlatti Europäische
Hochschulschriften 36/102), Frankfurt/M. 1993, hier insbesondere zum Stile

antico, S. 56 ff.
22 Vgl. hier Harry White (Hrsg.), Johann Joseph Fux and the Music of the Austro-

Italian Baroque, Aldershot 1992; Friedrich Wilhelm Riedel, Kirchenmusik am Hofe
Karls VI. (1711-1740). Untersuchungen zum Verhältnis von Zeremoniell und
musikalischem Stil im Barockzeitalter Studien zur Landes- und Sozialgeschichte
der Musik 1), München, Salzburg 1977.



22 Laurenz Lütteken

für die katholische Kirchenmusik am Dresdner Hof, für die Jan Dismas
Zelenka verantwortlich gewesen ist.23 Die von Fux verbundenen
Techniken waren die des a cappella-Stils im Sinne der Tradition Palestrinas,
die mehrstimmige Concerto-Tradition, also die Koppelung vokaler und
instrumentaler Gruppen, und zuletzt die neue monodische Richtung des

generalbassbegleiteten Sologesangs. Das konzertierende Element hat
seit der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts, insbesondere seit der 1656
gedruckten Messa concertata von Francesco Cavalli, eine eigene, besonders
erfolgreiche Tradition ausgebildet.24 Der kontrastierende Wechsel von
Soli, Tutti und Instrumenten kam dabei allem Anschein bestimmten
Traditionen der Messvertonung entgegen. Denn die textarmen Sätze

Kyrie, Sanctus und Agnus mussten kompositorisch gegliedert werden,
die textreichen Sätze Goria und Credo zudem nach Sinnabschnitten im
Text. Solche Gliederungen liessen sich nach dem Muster des konzertierenden

Stils leichter ausbilden, und sie haben auch Fux geprägt.
Wohl im Jahre 1713, dem Jahr des Antritts seines Amtes als

Vizekapellmeister, hat Fux seine Missa Corporis Christi KV 10 komponiert,
eine Festmesse für den Fronleichnamstag. Dieses Fronleichnamsfest
beging der Kaiserhof traditionell ausserhalb des Hofes, demonstrativ
im Stephansdom, und zwar mit einem Pontifikalamt sowie anschliessender

Prozession. Für dieses Pontifikalamt hat Fux seine grossbesetzte
Messe in C-Dur geschrieben, in der auch Trompeten gefordert werden.
In den folgenden Jahrzehnten ist das Werk übrigens an hohen
Festtagen immer wieder aufgeführt worden. Das grossangelegte Gloria bietet

dabei einen guten Einblick in die von Fux verwandte Technik der
kompositorischen Gliederung mit verschiedenen Stilebenen. Der Satz
hebt an mit einer Trompetenfanfare und einem Gloria mit Alt und
Tenor, es folgt ein langsamer Chorsatz mit dem «et in terra pax». Danach
schliessen sich zwei Sätze mit mehreren Solostimmen an, während das
«Domine Deus» ein homophoner Chorsatz mit polyphonen Elementen
ist, das eben auch auf den in Wien kanonisierten Palestrina-Stil
verweist. Gloria und Credo werden mit einer grossen Amen-Fuge, jeweils
etwa ein Drittel des Satzes, beschlossen, die nun topischer Bestandteil
der zumindest von Wien beeinflussten Messkomposition geworden ist.

23 Vgl. hier Thomas Kohlhase, ««Vermischter Kirchenstib und dramatische Konzepte
in Zelenkas kirchenmusikalischem Spätwerk», in: Zelenka-Studien I, hrsg. v. Thomas

Kohlhase Musik des Ostens 14), Kassel etc. 1993, S. 323-343.
24 Die Missa concertata für acht Stimmen, 2 Violinen, Violoncello und Generalbass

(mit der Möglichkeit, weitere Instrumente hinzuzuziehen) erschien im Rahmen
der Musiche sacre, Venedig 1656. Eine kritische Neuausgabe des epochalen Werks
existiert bezeichnenderweise nicht.



Konfession und Säkularisation 23

Welche auch semantische Bedeutung diese kompositorische Normierung

haben könnte, ist ebenso unklar wie die Frage, warum sie
ausserordentlich erfolgreich und langanhaltend gewesen ist.25

Mit der Kanonisierung eines solchen Modells war im 18. Jahrhundert

durchaus ein Muster geschaffen, das auch Reduktionsformen wie
die Missa di gloria beherrschen konnte, also die Vertonung nur von
Kyrie und Gloria, während die anderen Sätze wahlweise als Einzelsätze

angefügt worden sind. In Auseinandersetzung mit der Messa concer-
tata einerseits, dem Prinzip der Stilmischung bei Fux andererseits
entstand ein grosses Repertoire von Messkompositionen, das je nach Anlass
bescheideneren oder grösseren Ausmasses sein konnte. Eine ganze Reihe

italienischer Komponisten bediente sich dieses Modells, darunter
auch die neapolitanischen Komponisten des ersten Jahrhundertdrittels.
Obwohl es sich auch in Neapel immerhin bis 1737 um habsburgischen
Einflussbereich gehandelt hat, fand das zusammenhängende Messor-
dinarium dort keine Nachahmung. Warum dies so war, ist bisher weder
erforscht noch plausibel begründet worden.26

Fux hat in einem anderen Bereich der Messvertonung ebenfalls
normsetzend gewirkt. Unter seinen 80 Messen befinden sich auch sechs

Requiem-Vertonungen. Diese Werke repräsentieren durchaus
unterschiedliche Formen der Auseinandersetzung. Das F-Dur-Requiem KV 55,
das wohl 1697 zum Begräbnis der Erzherzogin Eleonora entstand, ist
eines jener typischen Werke im stylus mixtus, der auch die anderen
Messen prägt: im Wechsel zwischen a cappella-Satz, konzertierendem
Satz und konzertant geführten Instrumenten. Ganz anders präsentiert
sich dagegen das c-Moll-Requiem, das auf Grund eines Missverständnisses

von Kochel die Nummern 51-53 seines Verzeichnisses erhalten
hat. Es kann als eine der wichtigsten Requiemkompositionen in der
ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts gelten. Komponiert wurde es wohl
1720 für die Exequien der Kaiserin Eleonora Magdalena Theresia, der
Witwe Kaiser Leopolds I. und der Mutter der Kaiser Joseph I. und Karl VI.
Auch dieses Werk wurde im Habsburgerhaus mehrfach aufgeführt: 1729
für Leopold Joseph von Lothringen, 1736 für Prinz Eugen von Savoyen,
1740 für Kaiser Karl VI., dazu an den Allerseelentagen, an denen ja die
Totenliturgie ebenfalls gefeiert wird, der Jahre 1731, 1735, 1737 und
1739. Die Besetzung der Messe im konzertierenden Stil ist opulent,

25 Das Werk wurde von Hellmut Federhofer 1959 in der Fux-Gesamtausgabe ediert
(Serie I, Bd. 1), dessen Einleitung (insbes. S. IXf.) den Kontext erschliesst.

26 Vgl. zu dieser Tradition Claudio Bacciagaluppi, Rom, Prag, Dresden: Pergolesi und
die neapolitanische Messe in Europa, Kassel 2010.



24 Laurenz Lütteken

fünf Vokalstimmen, 2 (stille) Zinken, 2 Posaunen, Streicher, darunter
zwei solistische Violinen und eine Viola, Fagott und Generalbass. Und
das Werk präsentiert sich als ausführlich angelegte <Nummernmesse>,
schon deswegen, weil es die vielteilig organisierte Dies irae-Sequenz
enthält.27

Der Introitus, beginnend mit einem kühnen Sextaufschwung der
ersten Violine, demonstriert dabei, wie Fux bestimmte Satztechniken
gleichsam demonstrativ anwendet und sie damit gewissermassen gat-
tungsbezogen prägt. Dieser Introitus im geraden Metrum ist ein
vorhaltbezogener, gestaffelter Vokalsatz, in dem der Alt regelrecht als
Satzachse fungiert. Dagegen stehen die paarig gegliederten Soprane sowie
Alt und Tenor mit einem synkopierenden Kontrapunkt. Die Technik der
kontrapunktischen Vorhaltsbildung steht also einerseits für den sakralen
Kontext, andererseits verweist sie auf den Affekt der Trauer. Besonderes

Augenmerk verdient zweifellos die Sequenz, in der die schon in Bibers
Totenmesse erkennbare Tendenzen der Textausdeutung fortgeschrieben

werden. Dem harschen, blockhaften Dies irae-Beginn folgt das mit
Bogenvibrato auszuführende Quantus tremor, dagegen steht, abgesetzt
im Andante, das mit virtuoser Soloposaunenpartie ausgestattete Tuba

mirum, eine ausladende Altarie. Dann folgt ein blockhafter Chorsatz
mit dem Mors stupebit etc. Fux kontrastiert die Teile folglich in ihrer
Satztechnik, hält sie jedoch tonal in ihrem nur selten in Frage gestellten

c-Moll zusammen. Mit diesem Werk und seinen Gattungstechniken
wird eine Gattungstradition geschaffen, die das ganze 18. Jahrhundert
zumindest im süddeutschen Raum Gültigkeit behielt, bis hin eben zu
Mozarts Requiem, von dem aus sie gewissermassen ins 19. Jahrhundert

verlängert wurde. Auch hier bedürfte es genauerer Untersuchungen,
warum das Requiem als Sonderfall einer Plenarmesse überhaupt eine
solche Tradition entfalten konnte - und warum die Dramatisierung in
der Art von Fux so nachdrücklich erfolgreich war. Alternativen liessen
sich doch immerhin denken, wie das ebenfalls im habsburgischen
Einflussbereich entstandene D-Dur-Requiem von Jan Dismas Zelenka oder
auch das ihm nicht ganz zweifelsfrei zugeschriebene c-Moll-Werk
zeigen.28 Warum solche Modelle aber nicht erfolgreich waren, ist bisher
eine offene Frage.

27 Johann Joseph Fux, Requiem K 51-53 J.J. F. Sämtliche Werke 1/7), hrsg. v.

Klaus Winkler, Graz 1992.
28 Vgl. hier Friedrich Wilhelm Riedel, «Zelenkas Kompositionen zum Toten-Offi-

cium», in: Zelenka-Studien II. Referate und Materialien der 2. Internationalen
Fachkonferenz Jan Dismas Zelenka (Dresden und Prag 1995), hrsg. v. Günter Gattermann

Deutsche Musik im Osten 12), Sankt Augustin 1997, S. 153-159.



Konfession und Säkularisation 25

Messe und Drama

Die wesentlich von Fux ausgebildete Struktur einer kontrastiven
Organisation von Messkomposition ist kurz nach 1700 nochmals bedeutend
verändert worden, nämlich durch die Anbindung an Techniken, wie sie
sich vor allem in Oper und Kantate herausgebildet haben. Die Verschärfung

dieser kontrastiven Elemente führte zu einer immer stärkeren
Separierung der einzelnen Sinnabschnitte, die nun immer deutlicher
voneinander getrennt wurden. Das bedeutete aber die Applizierung vor
allem der Arienform auf die geistliche Musik der Kirche, also die
Anpassung der Soloabschnitte der Messe an die Form der Oper. Der Pro-
zess ist kompliziert und nicht einfach nachzuzeichnen. Unter den
verschiedenen Techniken, die sich im 17. Jahrhundert bei der Bewältigung
eines grösseren solistischen Vokalsatzes herausgebildet haben, hat sich
am Ende des Jahrhunderts die Tendenz zur Dreiteiligkeit durchgesetzt.
Mit ihr war verbunden die immer deutlichere Trennung von handlungstragenden

und handlungsarmen Abschnitten in der Oper, also die Scheidung

von Rezitativ und Arie. Am Ende stand kurz nach 1700 die geregelte

Arienform mit ihrem Da Capo, also ihrer Scheidung von erstem
Teil, zweitem, kontrastierendem Teil und Wiederholung des ersten Teils.
Eine besondere Bedeutung kommt hier Alessandro Scarlatti zu, der diese
Übergangszeit in besonderem Masse geprägt hat.

Diese neue Form der Da Capo-Arie ist schliesslich im Umfeld der
neapolitanischen Schule auch in die Messe gelangt, wenngleich hier
die Kontrastierung mit rezitativischen Teilen nahezu unmöglich gewesen

ist, jedenfalls ist mit Rezitativen in der Messe nur in wenigen
Ausnahmefällen experimentiert worden.29 Dieser Kontrast wurde verwirklicht

mit Hilfe von Chorpassagen, also grossangelegten tutti, die
entweder homophon oder polyphon sein konnten, in jedem Fall aber
ein Rückgriff auf Techniken des polyphonen Satzes und des Palestrina-
Stils bedeuteten. Dieser Vorgang war bedeutsam deswegen, weil
spätestens in den Libretti von Pietro Metastasio die Rezitativ-Arie-Struktur
in der Oper normiert worden ist, unter Fortlassung einerseits des

Ensembles, andererseits des Chores. Der Übernahme der Arie in die Messe

stand also der weitestgehende Verzicht auf das Rezitativ gegenüber,
und der Kontrast entstand folglich durch die Chorpassagen. Dabei wurde

die in der Oper festgeschriebene Funktion - Rezitativ Handlung,
Arie Reflexion - durchaus beibehalten. Die dramatischeren Momente,

29 Herrn Dr. Claudio Bacciagaluppi, Fribourg, danke ich für den Hinweis auf diese

erstaunlichen, aber isolierten Experimente.



26 Laurenz Lütteken

abgesehen von Eingans- und Schlusschor, fielen dem Chor zu, die reflexiveren

den Solisten.
Aus dem bei Fux erkennbaren Modell, die Komposition einer Messe

über verschiedene Stilebenen und das Mittel des Kontrastes zu
bewerkstelligen, wurde also kurze Zeit später das Muster, die damit entstehenden

Kontraste noch schärfer zu fassen: im Wechsel von Chorpartien und
Soli. Durch diese Form war ein neuer Typus geschaffen, der in der älteren

Literatur oft (und durchaus verwirrend) als Kantatenmesse bezeichnet

wird. Gemeint ist eigentlich nur diese Angleichung der Messkomposition

an herrschende Modelle vokaler Praxis. Damit jedoch hatte das
musikalische Kunstwerk Messe eine ganz neue Dimension erlangt, da
die zyklische Durchformung aller fünf Ordinariumsteile jetzt zusätzlich
die Aufgabe mit sich brachte, zumindest die textreichen Abschnitte jeweils
selbständig ebenfalls zyklisch anzulegen. Auf diesem Wege konnten die
Werke ausserordentliche Dimensionen erlangen, und sie konnten die
gesamte kompositorische Meisterschaft beanspruchen.

Innerhalb weniger Jahre hat sich demnach die Idee des Fuxschen
stylus mixtus mit Techniken verbunden, wie sie vor allem in der Oper zu
Verfügung standen. In der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts sollte
diese Annäherung für Auseinandersetzungen sorgen, in der ersten bot
sie hingegen innovative Möglichkeiten, die Formung des musikalischen
Kunstwerks Messe nicht bloss über den Modus des Kontrasts zu
erreichen, sondern mit avancierten Techniken der Bühnendramatik. Wie
faszinierend dieses Modell war, beweist die Tatsache, dass selbst ein
Kantor und städtischer Musikdirektor in Leipzig davon beeindruckt war.
Johann Sebastian Bach hat offenkundig auf dieses Modell reagiert, als

er sich mit seiner Messe in h-Moll BWV 232 Zugang zum katholischen
Dresdner Hof zu verschaffen suchte. Bach dedizierte jedenfalls seine
Messe 1733 an den neuen sächsischen Kurfürsten August II., derzugleich
polnischer König war, worauf 1736, nach nochmaliger Intervention,
auch eine Antwort erfolgte. Bach sandte zunächst nur Kyrie und Gloria
nach Dresden, eine katholische Missa di gloria sozusagen. Erst am Ende
seines Lebens fügte Bach noch ein Credo hinzu und setzte zudem das

wahrscheinlich schon 1724 komponierte Sanctus daran, Osanna, Bene-
dictus und Agnus Dei wurden ebenfalls ergänzt, vielleicht mit der
Absicht, hier ein Werk zur Eröffnung der Dresdner Hofkirche zu liefern.30

30 Die Forschungsprobleme sind vielfältig, aber die konfessionelle Inanspruchnahme
Bachs hat für lange Zeit einen Blick auf die Traditionen des Mess-Unternehmens
verstellt; vgl. hier v. a. John Butt, Bach. Mass in B minor Cambridge Music
Handbooks), Cambridge 1991; Yoshitake Kobayashi, «Die Universalität in Bachs
h-Moll-Messe. Ein Beitrag zum Bach-Bild der letzten Lebensjahre», in: Musik und
Kirche 57 (1987), S. 9-24.



Konfession und Säkularisation 27

Ganz in der Tradition, die sich etwa auch bei Vivaldi abzeichnet, wurde
jeder Teil einzeln betrachtet, erhielt ein eigenes Titelblatt, die allerdings
dann durchnumeriert worden sind - was den Zusammenhang der
Messkomposition veranschaulicht. Wie verbindlich hier das Modell einer
kontrastiven Struktur durch Chöre und Arien gewesen ist, beweist nicht
zuletzt die Tatsache, dass Bach zahlreiche der einzelnen Sätze aus älteren

Vorlagen umgearbeitet hat, also durch Parodie von (ephemeren)
Kantaten in die Dauerhaftigkeit einer wiederholbaren Messmusik
übertragen hat.31

Es ist aus dem Bisherigen deutlich geworden, dass diese Entwicklungen

im wesentlichen von Italien und durch italienische Einflüsse
geprägt worden sind. Gerade die Einführung der vielteiligen Struktur
mit Chören, Duetten und Arien ist unweigerlich an italienische Einflusssphären

geknüpft, Sphären, die auch Bach, der Italien nie besucht hat,
in Dresden mühelos kennenlernen konnte. Es ist freilich daran zu denken,

dass sich in Frankreich ganz andere Traditionen herausgebildet
haben, Traditionen von grosser Eigenständigkeit, die im 18. Jahrhundert

schliesslich für heftige Kontroversen sorgen sollten. Es mutet daher
wie eine Ironie der Geschichte an, dass die entscheidende Figur im
musikalischen Frankreich Ludwigs XTV, Jean-Baptiste Lully, ausgerechnet

gebürtiger Florentiner war. In Frankreich spielte die Messkomposition,

trotz des katholischen Hofes, kaum eine Rolle. Zur höfischen
Repräsentationsgattung wurde der Grand Motet ausgebaut, also am Ende
ein einzelner Offiziumssatz. Die einzigen Komponisten, die zur Gattung
der Messe beigetragen haben, waren, in geringem Umfang, André Campra
und Henry Du Mont, sowie, vor allem, Marc-Antoine Charpentier, von
dem wenigstens elf Messen erhalten sind. Charpentier, der, wie viele
Franzosen, auch Rom besucht hat, war aber vor allem Kapellmeister an
St. Louis, der Jesuitenkirche, und an der Sainte-Chapelle, also qua Amt
mit der Abfassung von Kirchenmusik befasst. Charpentier hat in seinen
Werken zwar auf Modelle der konzertierenden Messe zurückgegriffen,
also auf die Kontrastbildung; da jedoch die Da Capo-Arie in Frankreich
keine Rolle spielte, sind die Vokalformen selbst fliessender, weniger
starr und flexibler. Auch Charpentier hat dabei verschiedentlich
experimentiert, und als Besonderheit muss dabei eine wohl in den 1690er
Jahren entstandene Messe gelten, die ausschliesslich über französische
Weihnachtslieder, sog. <Noëls> geschrieben worden ist.32

31 Dazu Alfred Dürr, «Zur Parodiefrage in Bachs h-Moll-Messe. Eine Bestandsauf¬

nahme», in: Die Musikforschung 45 (1992), S. 117-138.
32 Es ist bezeichnend, dass in einem inzwischen bedeutend gewachsenen Kenntnis¬

stand zu Charpentier die Messen nahezu unberücksichtigt geblieben sind und
lediglich in älteren Arbeiten Berücksichtigung finden.



28 Laurenz Lütteken

Messe, Zeremoniell und Bekenntnis

Geistliche Musik war ursprünglich liturgische Musik. Liturgie als das
Zeremoniell der Kirche ist nichts weiter als die kirchliche Feier, das

religiöse Fest, das seine Gültigkeit aus dem Anspruch bezieht, für die
an ihm Teilnehmenden die Heilsgewissheit zu vergegenwärtigen. Eine
Messfeier wiederholt sich daher täglich, wöchentlich und - in ihrer
Beschaffenheit an Hochfesten - jährlich. Ihren besonderen Sinn
bezieht sie also aus ihrer prinzipiellen Wiederholbarkeit. Dies steht in
einem gewissen Widerspruch zum Ausbau des musikalischen Kunstwerks

Messe zur Einzigartigkeit, der zudem einen Prozess einleiten, in
dem die komponierte Messe (auch) zu einer persönlichen Bekenntnismusik

werden konnte, jedenfalls der Tendenz nach. Gerade an diesem
Punkt setzt im 18. Jahrhundert Kritik ein, die sich nicht bloss auf den
Aspekt der Aufklärung reduzieren lässt. Im liturgischen Alltag selbst
der grösseren Kirchen Italiens dürfte im 18. Jahrhundert, sogar noch
im späteren, die Wiedergabe einer einheitlichen Messkomposition
ohnehin die Ausnahme gewesen sein. Es haben pasticcioartige
Zusammenstellungen einzelner Sätze unterschiedlicher Provenienz überwogen,

während die grosse, durchkomponierte Messe immer der besondere

Ausnahmefall blieb. Nördlich der Alpen hingegen dominierte die
durchkomponierte, ganze Messe. Es fällt folglich sehr schwer, sich von
liturgischen Normen und Gebräuchen der Zeit ein präzises Bild zu
machen. Hier sind regionale und lokale Unterschiede zu berücksichtigen,

Aufführungs- und Rezeptionsumstände. Eine Messe in der bayerischen

Residenz unterschied sich erheblich von einer in der Mannheimer

Hofkirche, im Salzburger Dom, in Versailles oder in der Kathedrale
von Padua. Wir wissen, dass es möglich sein konnte, auch ein
Violinkonzert in einer Messfeier zu spielen oder grossangelegte virtuose
Motetten zu singen. Und auch die Praxis der komponierten Messe konnte,
in Auseinandersetzung mit dem konzertierenden Modell, schon sehr
bald sehr unterschiedliche Formen annehmen.

Besonders aufschlussreich sind die Bemühungen, des Problems der
ausufernden Länge Herr zu werden und kleiner dimensionierte Werke
für den «normalem Sonntag ebenfalls zu schaffen. Gegen die
Jahrhundertmitte differenziert sich die Messkomposition im süddeutschen Raum
unter diesem Gesichtspunkt weiter aus. Standen vorher noch die drei
auch von Fux bedienten Stilebenen zur Verfügung, so wurde nun das

Kriterium der Ausdehnung entscheidend und überlagernd. Die
kontrapunktische Setzweise im quasi-Palestrina-Idiom blieb der Fastenzeit
vorbehalten, ansonsten wurde zwischen «normalem und «festlichem



Konfession und Säkularisation 29

Messen unterschieden, also zwischen Missa brevis und Missa solemnis
oder Missa longa. Bei Fux selbst spielte die Unterscheidung noch keine
Rolle, er komponierte, wahrscheinlich noch vor 1730, eine Missa brevis

solennitatis, KV 5. Danach jedoch wurde das Kriterium der Länge zu
einem weiteren gattungsunterscheidenden Merkmal. Die Missa solemnis

war vielteilig, mit einer komplizierten zyklischen Nummernstruktur
und konnte durchaus beträchtliche Aufführungsdauern von weit

mehr als einer Stunde erreichen. Dagegen stand die grossflächig
gegliederte, nur wenige Zäsuren aufweisende Missa brevis, deren
Einschnitte in der Regel mit liturgischen Gegebenheiten zusammenhingen,

am deutlichsten im Credo: das <et incarnatus est> erforderte in der
Liturgie den Kniefall und ist entsprechend grundsätzlich als langsamer
Teil deutlich abgesetzt.

Die damit definierten Sphären, die ihre Ursache in einem liturgischen

Zeremoniell hatten, konnten durchaus kompositorisch reflektiert
werden. In Ignaz Holzbauers grosser C-Dur-Messe wird ein sinfonischer
Satz direkt auf den Vokalsatz übertragen.33 Eine Auffälligkeit in Haydns
späten Messen, die insgesamt auf eine bisher nur ganz unzureichend
erforschte Weise auf das 18. Jahrhundert reagieren, ist der Versuch, die
Struktur der Missa brevis gewissermassen mit Verfahrensweisen (und
der Ausdehnung) der Missa solemnis zusammenzubringen.34 Solche
Fälle demonstrieren, dass die zeremoniale Verankerung von Messen
auch als produktive Herausforderung an die kompositorische Gestaltung

verstanden werden konnte. Gerade dann verstärkt sich aber der
Eindruck einer zunehmenden «Individualisierung» nicht nur der
kompositorischen Lösungen, sondern des mit ihnen verbundenen Habitus.
Mit den Säkularisationen und Revolutionen des späten 18. Jahrhunderts

war ein «selbstverständliches» Funktionieren des Kunstwerks Messe

zunächst gefährdet, dann unmöglich geworden. Der Verlust einer
sakralen Ästhetik nach 1800 hat die Komposition sakraler Musik im
weitesten Sinne nachhaltig beeinflusst. Aus der kontinuierlichen Tradition

wurde nun das bekenntnishafte Ausnahmewerk, aus dem festgefügten

Zusammenhang der Sonderfall. Dieses Bewusstsein wirkte sich
durchaus auch auf die Rezeption der Kirchenmusik des 18. Jahrhunderts

aus, die nur noch nach ihren Sonderfällen, nicht aber nach ihrem

33 Vgl. hier das Vorwort von Jochen Reutter zu Ignaz Holzbauer, Missa in C, hrsg.
v. Jochen Reutter Musik der Mannheimer Hofkapelle 1), Stuttgart 1995,
S. IX-XIV.

34 Friedhelm Krummacher, «Symphonische Verfahren in Haydns späten Messen»,
in: Das musikalische Kunstwerk. Geschichte. Ästhetik. Theorie, Festschrift Carl Dahlhaus

zum 60. Geburtstag, hrsg. v. Hermann Danuser, Laaber 1988, S. 455-481.



30 Laurenz Lütteken

Regelmodell wahrgenommen worden ist. Gerade hier fallen lebensweltliche

Säkularisation und konfessionell geprägte Wissenschaftlichkeit auf
paradoxe Weise zusammen.

Die hier angestellten Überlegungen sollten gewissermassen
Problemfelder einkreisen, unter denen eine differenzierte Beschäftigung
mit geistlicher Musik des 18. Jahrhunderts möglich sein könnte. Das

Beispiel der Messe hat den Blickwinkel exemplarisch verengt, in anderen

Gattungen stellen sich andere Probleme, immer aber aufgefangen
von einem scheinbaren oder tatsächlichen Widerspruch zwischen
funktionalen Kontexten und dem Anspruch eines musikalischen Kunstwerks.
Gerade weil hier weltanschauliche Prämissen die Forschung lange Zeit
überschattet haben, und gerade weil die Paradigmen einer kompositionstechnischen

<Analyse> in diesem Bereich besonders signifikant versagen,

erscheint das Feld besonders offen. Es weiterhin den Residuen der
Wissenschaft zu überlassen, besteht weder Anlass noch Notwendigkeit,
im Gegenteil.


	Konfession und Säkularisation : zu den Schwierigkeiten der Musikgeschichtsschreibung mit der Kirchenmusik des 18. Jahrhunderts

