Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft
Band: 50 (2009)
Rubrik: I. Dramaturgies du geste

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I. Dramaturgies du geste






JEAN-NOEL LAURENTI

Del’entrée deballeta la pantomime et auballet d’action:
une nouvelle représentation de ’lhomme et de la nature

Entre la mort de Lully et la Révolution, la danse a connu une mutation profonde.
La grande nouveauté, au cours du XVIII® siécle, c’est en effet la naissance, 1’éla-
boration et le développement du ballet d’action. Et I’émergence de ce nouveau
genre alla de pait, bien entendu, avec tout un mouvement de théotisation, au
centre duquel se trouve I'idée de pantomime. De ce mouvement de théorisation,
les Lettres sur la danse (1760) de Noverre demeurent comme le témoignage le plus
célebre. Mais c’est la partie émergée d'un gigantesque iceberg: car la réflexion sur
le statut de la danse, sur ses rapports avec la pantomime, sur les ressorts de la
création chorégraphique, jalonne le xXviir® siecle dés ses débuts et mobilisa les
savants et les philosophes au moins autant que les artistes. On pense aux que-
relles musicales durant la méme époque, et a toutes les ramifications qu’elle im-
pliquaient dans le domaine des idées, relativement a la conception de ’homme,
de la nature, de 'art, des rapports entre intelligence et sensibilité; et 'on imagine
facilement que les débats sur la danse reposaient sur un arriere-plan non moins
consistant, et sans doute fort proche. Ce sont ces enjeux que I'on se propose de
signaler ici.

En effet, si’on compare le statut de la danse tel qu’il résulte du ballet d’action,
ou du ballet pantomime, a la fin du Xv111° siecle, avec le statut qui était le sien cent
ans plus tot, une révolution radicale s’est produite. Depuis le XvI© siecle, la dé-
marche des artistes et des théoriciens tendait 4 la réunion des arts. Rappelons-
nous par exemple ces vers que chantent en trio la Musique, la Comédie et le Ballet
dans le prologue de L Anwour médecin (1665):

Unissons-nous tous trois d’une ardeur sans seconde
Pour donner du plaisir au plus grand roi du monde'.

Le ballet de cour, dés sa naissance, mobilise poésie, musique et danse. Avec
Moliere et Lully la comédie-, puis la tragédie-ballet, tendent vers une union de
plus en plus cohérente. Dans 'opéra de Lully et de ses épigones, méme si la

1 Moliére, (Euvres complétes, éd. Georges Couton, 3 vol., Paris, Gallimard, Bibliothéque de la
Pléiade, 1971, vol. 2, p. 96.



12 Jean-Noél Laurenti

musique et la danse jouent un role essentiel, le texte poétique reste fondamental:
le récitatif, qui fait le corps méme de 'ceuvre, n’est-il pas défini comme une dé-
clamation dont les inflexions sont poussées au point qu’elles deviennent chant?
Sans doute dans le genre du ballet (ce qu’on appellera plus tard 'opéra-ballet) tel
qu’il est pratiqué a partir des Sazsons de Lully et Colasse (Académie royale de
musique, 1695; abbé Pic) et de L'’Exrope galante de Campra (Académie royale de
musique, 1697; La Motte) la danse joue-t-elle un role plus important au détriment
du chant, mais le chant, le texte chanté, est toujours la. Ot la particularité du bal-
let d’action, a la fin du XvII© siecle, est qu’il repose sur une exclusion: celle de la
parole. expression des passions, mais aussi la communication des informations
est assumée par le geste dansé, avec le concours de la musique. Il s’agit d’'une
rupture avec les formes diverses de combinaisons explotrées par les générations
antérieures, et d’'une rupture considérable puisque ce qui est exclu c’est le langage
articulé, piece essentielle du lien social et instrument de I'abstraction. Cela sup-
pose donc que le rapport de ’homme a 'objet, a la nature, a autrui, a lui-méme,
soit congu autrement.

En quoi consiste donc cette mutation de fond? Autour de quelles opposi-
tions d’idées s’est-elle développée? C’est ce parcours qu’on se propose ici de re-
tracer sommairement. Nous nous appuierons évidemment sur les écrits des
penseurs et théoriciens, mais aussi, 2 'occasion, sur ce que nous pouvons consta-
ter a travers telles ou telles ceuvres réellement représentées. En tout cas, méme
si nous devons faire allusion a I'histoire du développement de la pantomime, il
ne s’agira pas ici de brosser un tableau factuel du phénomeéne, auquel d’autres
études ont déja largement contribué®.

Partons donc de la conception que le XvII® siécle se fait de la danse de théa-
tre, et puisque le débat, au XVIII® siccle, se cristallisera autour de I'idée de panto-
mime, demandons-nous quelle place celle-ci occupe au siecle précédent. La
fréquentation du ballet de cour, des opéras de Lully et de ses successeurs nous
montre que la pantomime n’est pas absente. Le cadre de 'entrée de ballet peut
donner occasion 2 la représentation d’une action sous forme dansée. Sans re-
monter aux ballets de I’époque Louis X111, relevons, en 1648, le Ballet du déréglement
des passions, oi nous voyons, par exemple, six Titans entreprendre d’escalader le
ciel, ou bien Prométhée apportant le feu sur terre et animant deux statues’. Parmi

2 Voir notamment Gosta M. Bergman, «l.a grande mode des pantomimes a Paris vers 1740 et
les spectacles d'optique de Setvandoni», Theatre Research International, 2. (1960), p. 71-81, et
Henri Lagrave, «La Pantomime a la Foire, au Théitre Italien et aux Boulevards (1700-1789).
Premiére approche: historique du genter, Romanistische Zeitschrift fiir Literaturgeschichte/ Cabiers
d'Histoire des Littératures Romanes, 3-4 (1979), p. 408-430.

3 Premiére partie, premiére et deuxiéme entrées. Voir Paul Lacroix, Ballets et mascarades de Conr,
de Henri 111 a Louis X1V (1581-1652), 6 vol., Genéve, J. Gay et Fils, 1868-1870; R Genéve,
Slatkine, 1968, vol. 6, p. 177 sg.



De l’entrée de ballet 13

les comédies-ballets de Moliere et Lully, citons I'entrée qui termine Le Mariage
Jforcé, qui montre quatre galants cajolant la femme de Sganarelle?, dernier abou-
tissement de I'action de la comédie. Parmi les opéras de Lully, on connait assez
Pexemple de I'affrontement entre Cadmus et les guerriers nés des dents du dra-
gon’, ou celui du siége de Scyros dans Alest, exemples que Cahusac devait
commenter comme occasions fugitives et mal exécutées (de son temps du moins)
de 'union de la danse et de 'action’. On connait aussi les pages célébres dans les-
quelles Dubos, de son c6té, fait état de I'attention particuliére que Lully attachait
a certaines entrées expressives dont il confiait la composition non a Beauchamps
mais 4 d’Olivet®. Mais 4 c6té de cela, les entrées de ballets, dans les opéras ou opé-
ras-ballets, sont légion qui ne prétendent aucunement représenter une action
particuliére. Il s’agit surtout pour la danse de participer, conjointement avec la
musique et les paroles des divertissements, a ce mouvement par lequel le spec-
tateur est plongé dans une atmospheére, ou au moins 2 la peindre: célébration de
paix retrouvée, célébration de mariage, cérémonie d’interrogation d’oracle, il-
lustration du bonheur pastoral ou au contraire de ’horreur des enfers. Parfois la
couleur expressive de la danse, comme de 'ensemble du divertissement, vient en
contradiction avec I'état d’ame du personnage qui en est le spectateur, ou I'atmo-
sphére qui résulte de I'action: ainsi c’est bien mal a propos que les matelots d’A/yone
célébrent leur départ avec Céyx alors que le spectateur sait qu’ils vont périr dans la
tempéte’. Mais la danse en elle-méme ne retrace pas une action.

Quant au ballet de cout, dans lequel la danse occupe une place de premier
plan, méme si 'on peut étre tenté de le rapprocher du ballet d’action qu’élabo-
rera le XVIII® siécle, un point capital les sépare. Non seulement en effet le ballet
de cour n’exclut pas le langage articulé puisqu’il comporte des récits chantés (il
est vrai que dans le courant du XVIII® siécle certaines pantomimes pourront étre
meélées de couplets), mais surtout il ne représente pas une action continue et,
selon le mot de Marie-Frangoise Christout, s’apparente plutot a une revue
composée de numéros. Comme le dit le Pere Ménestrier,

Moliere, (Euvres complétes, ap. cit., vol. 1, p. T12.

Cadmus et Hermione, acte 1v, scéne 2.

Algeste, acte 11, scénes 3-4.

La Danse ancienne et moderne on Traité historique de la danse, éd. Nathalie Lecomte, Laura Naudeix,

Jean-Noél Laurenti, Paris, Desjonquéres/Centre National Supérieur de la Danse, 2004,

Seconde partie, Livre troisiéme, 11, «Défauts de exécution du plan primitif de 'opéra frangais»,

p. 209-211.

8  Réflexcions critiques sur la poésie et la peinture, Paris, éns-ba, 1993 [texte de I’édition de 1755],
Troisieme partie, Section 14, «De la danse ou de la saltation théatrale [...]», p. 436.

9 _Aleyone, acte 1V, scéne 3.

~N o A



14 Jean-Noél Laurenti

Le ballet demande unité de dessein, afin que tout s’y rapporte 2 un méme but, mais il ne de-
mande pas comme la tragédie unité d’action, ni unité de temps, ni unité de lieu, puisqu’on
peut faire un Ballet des Crieurs de Paris dont I'action n’est pas la méme, des saisons qui ne sont
pas d’'un méme temps, et des diverses parties du monde, qui ne sont pas d'un méme lieu'".

Unité thématique, donc, seulement, ce qui I'éloigne radicalement de la tragédie,
alors que I'ambition de Noverre sera précisément de constituer la tragédie en
pantomime. Cette différence peut étre formulée d’une autre fagon:

La tragédie et la comédie imitent des actions, 'une les actions des grands, 'autre les actions

du peuple. Le ballet imite la nature des choses, et représente indifféremment les hommes et

les animaux!''.

Car voila le nceud du probleme. Le xviI® et le Xviii® siécle seront d’accord, pour
affirmer, comme pour les autres arts, que le ballet est une imitation. Mais de
quoi est-il imitation? Et quelles sont les procédures, quels sont les ressorts de
cette imitation?

Que le ballet soit I'imitation de la nature des choses est une définition qui
permet bien de rendre compte non seulement de 'usage qui est fait le plus gé-
néralement de la danse dans ballet de cour et la comédie-ballet de Moli¢re et
Lully, mais aussi dans 'opéra de Quinault et Lully et de leurs successeurs. Danses
de gueux, de pages, de mendiants, de procureurs, de guerriers, de divinités in-
fernales, etc., il s’agit a travers toutes ces entrées de peindre ce qui fait essence
du personnage, son caractere.

Quelle place alors pour la pantomime en tant que telle, en dehors de ses oc-
currences de fait, dont nous avons parlé tout a 'heure, dans tel ou tel passage dra-
matique? Que dit-on d’elle quand on en parle? Moli¢re, pourtant comédien et
mime jusqu’au bout des ongles, lui accorde dans Les Amants magnifiques une place
qui n’est que trés accessoire: la suivante de la princesse Eriphile lui propose d’en-
gager des artistes pantomimes «qui par leurs pas, leurs gestes et leurs mouve-
ments, exptiment aux yeux toutes choses'®». Mais d’une part leurs prestations
sont présentées comme des curiosités en quelque sorte expérimentales, non
comme des modéles généralisables. D’autre part ces pantomimes ne sont que des
sortes de faiseurs de tours, des bohémes nécessiteux. C’est un statut trés
subalterne si 'on imagine que Moli¢re pensait peut-étre aux artistes qui se pro-
duisaient déja a la Foire: jugement que confirme la définition donnée par

10 Claude-Francois Ménestrier, Des Ballets anciens et modernes selon les régles du thédtre, Paris, Guignard,
1682; R Geneéve, Minkoff, 1972, p. 54.

11 34, pe29L.

12 Acte 11, scéne 5.



De I’entrée de ballet 15

Furetiére dans son Dictionnaire: <Bouffon qui paraissait sur le théitre des anciens
[...]. Cétait a peu pres la méme chose que les baladins d’aujourd’hui, qui repré-
sentent en dansant plusieurs sortes de personnages et d’actions'’.»

Enfin et surtout, dans Les Amants magnifiques les pantomimes en question
«ajustent leurs gestes et leurs pas aux inquiétudes de la jeunes princesse'*»: en
d’autres termes, ils ne font qu’illustrer I’action dite a travers le texte de la comédie;
ils représentent des passions, sans doute en mettant en ceuvre cette rhétorique
des gestes dont les traités d’éloquence de la méme époque (le traité de René
Bary", par exemple) nous livrent des répertoires: la encore, il ne s’agit que de
représenter des caractéres des passions.

Cette conception de la danse de théatre est encore confirmée par Jacques
Bonnet, en 1723, dans son Histoire générale de la danse sacrée et profane'®. Bonnet
affirme bien str que le ballet doit imiter, et que «C’est par les expressions que les
ballets se distinguent des autres danses, qui ne sont que de simples portements
du cotps, ajustés a la cadencer, ce qui les distingue des danses de bal qui
précisément sont «sans aucune expression». Or qu’attend Bonnet d’une danse
expressive? Qu’elle mette en lumiere des caracteres: «La danse des vents doit
étre légere et précipitée; celle des forgerons doit avoir des temps, et des intervalles
a frapper sur 'enclume [...]'"». Suivent d’autres types de personnages. Puis
Bonnet passe en revue les passions que la danse peut exprimer, amour, colére,
crainte, et il met la danse en paralléle avec les «figures de I’éloquence, qui sem-
blent mettre sous les yeux les choses dont 'orateur parle'®» Et de conclure:

Quelques idées que I'on puisse avoir des préceptes de la danse des anciens, qu’ils ont établis
apparemment sur les expériences de leurs pantomimes et de leurs fameux danseurs, j’ai peine
a croire qu’ils I'aient emporté sur ceux que nous avons vus depuis quarante ans en France
[...]. Il ne faut que voir danser une entrée de chaconne par Ballon, une entrée des vents ou
des furies par Blondy, une entrée grave et sérieuse par Lestang, une de paysans par Dumoulin,
et la danse du Caprice par la Prévost, pour juger qu’on ne peut porter plus loin la perfection
de la danse théitrale [...]".

13 Article PANTOMIME, dans Antoine Furetiére, Dictionnaire universel, 3 vol., Rotterdam, Arnout et
Reinier Leers, [1690], vol. 3, np.
14 Cinquieme interméde.
15 René Bary, Méthode pour bien prononcer un discours et pour le bien animer, 1679, dans Sept traités sur le
Jen du comédien et antres textes (1657-1750). De l'action oratoire a l'art dramatique, éd. Sabine Chaouche,
Paris, Champion, 2001, p. 185-236.
16 Jacques Bonnet, Histoire générale de la danse sacrée et profane, Paris, d’Houry fils, 1723; R Geneve,
Slatkine, 1969, p. 62.
17 Ibid.
18 Id., p. 64-65.
19 Id, p. 68-69.



16 Jean-Noél Laurenti

En toile de fond du débat, il faut imaginer en effet la querelle des Anciens et des
Modernes, qui va continuer de secouer le XviiI® siecle. La pantomime des an-
ciens est précisément le modéle dont se réclameront Cahusac et Noverre.
Assurément Bonnet la connait, mais cette référence ne I'impressionne pas. Il
faut dire que notre théoricien dédia son ouvrage au Régent, lui-méme ami du
parti Moderne: et de fait, il semble fort satisfait de ’état ou la danse est arrivée
de son temps et du type de représentation qu’elle met en ceuvre.

Cette appréciation de Bonnet mérite d’étre mise en regard avec celle de John
Weaver, créateur, comme on le sait, du ballet en action a I'imitation des Anciens,
et qui dans son Essay fowards an History of Dancing (1718) reproche a Claude
Ballon son manque d’expressivité et de don pantomime®. C’est dire qu’a cette
époque les Frangais se satisfont de la conception de la danse et de 'entrée de bal-
let que nous venons d’analyser.

Cette conception, en outre, va évidemment de pair avec une certaine ap-
proche du mouvement, approche illustrée par I’écriture chorégraphique dite
«Feuillets, qui fut élaborée et mise en usage a la demande expresse de Louis X1v
et qui constitua un vecteur essentiel de la diffusion de la danse frangaise en
Europe ainsi que des entrées de ballets composées par les chorégraphes frangais,
a commencer par le successeur de Beauchamps a ’'Opéra, Louis-Guillaume
Pécour. Cette écriture, devenue de fait écriture officielle, repose sur une dé-
marche en deux étapes, analyse et synthése. Dans un premier temps, si 'on consi-
dere un pas de danse donné, elle procéde a la décomposition de ce pas dans ses
constituants successifs. Ainsi un pas de bourrée commencé sur le pied droit se
compose d’un plié, marché et élevé sur le pied droit, marché du gauche, marché
du droit; un contretemps de gavotte commencé du méme pied se compose d’une
pli€, sauté avec pied droit en I'air, marché du droit, marché du gauche. 1l est ainsi
permis d’isoler des constituants communs a des pas qui, chacun dans sa globa-
lité, sont différents. Chacun de ces constituants sera représenté sur le papier par
un signe univoque. Puis les signes de ces constituants, en nombre relativement
restreints, permettront de noter une grande diversité de pas, non seulement pas
de bourrée ou contretemps, mais également pas graves, coupés, jetés, sissonnes,
voire cabrioles et entrechats. Et les pas ainsi notés pourront étre non seulement
les pas communs pratiqués au bal, mais aussi des pas de plus en plus chargés
d’ornements, tels qu’on les pratique au théatre: il ne s’agira que de puiser dans
le répertoire des signes et de les combiner pour noter cette complexification.
Considérons par exemple les pas de bourrée tels que les présente sous forme de

20 L’essai de John Weaver est reproduit dans Richard Ralph, The Life and Works of John Weaver,
Londres, Dance Books Ltd, 1985, p. 612-614.



De P’entrée de ballet 17

tables la Chorégraphie de Feuillet: Feuillet ne répertorie pas moins de quatre-vingt
quatorze pas de bourrée différents (et ce répertoire n’est pas exhaustif), depuis
le simple «pas de bourrée en avant» a ceux qui comportent des emboitures et des
successions de battus et des touts.

Or il faut bien voir que le systéme de notation ainsi créé repose lui-méme
sur une certaine conception de l'objet: c’est la danse elle-méme qui est considé-
rée comme un systéme, une réalité complexe analysable. Et cela suppose une
certaine démarche dans I'approche du réel: pour le comprendre et le maittiser,
il s’agit de le décomposer dans ses éléments simples, puis de le recomposer. Aussi
ai-je proposé autrefois de voir dans le travail de Beauchamps et Feuillet une trans-
position de la méthode cartésienne®'. Toutefois, il faut reconnaitre qu’une telle
démarche n’est pas non plus étrangere a 'esprit anglais: la chose est importante
a signaler, sachant que la théorisation de la pantomime en France devra beaucoup
a 'influence anglaise. Or en Angleterre la pédagogie mise en ceuvre par Kellom
Tomlinson dans son Art of Dancing (1724, publié a Londres en 1735) pousse a
I'extréme ce mouvement de recomposition a partir de constituants simples; de
son coté, Weaver, qui ne fut pas seulement le promoteur du ballet d’action, mais
dont 'ceuvre théorique et pédagogique est considérable, procede de fagon
analogue dans ses Mechanical and Anatomical Lectures upon Dancing (1721), démon-
tant le corps et les mouvements pour mieux les reconstruire. Disons donc qu’au-
tour de 1700 la méthode d’approche de la danse sous-entendue par le travail de
Feuillet est la conception dominante.

Mais cette méthode d’approche implique également une certaine idée de la
création chorégraphique. Les constituants de base des pas ayant été analysés, il
est possible ensuite d’explorer les diverses combinaisons dont ces constituants
sont susceptibles, pour obtenir de nouveaux pas. Ainsi les Anglais fabriquent-ils
le contretemps a deux mouvements (contretems with a bound) ou le sissonne avec
contretemps (sissonne with a contreterss). Dans les chorégraphies francaises, nous
trouvons des assemblages de cellules empruntées a des pas bien connus (pas de
menuet, sissonne, ballonné, pas de gaillarde). Or nous touchons la un des res-
sorts de la création artistique telle que la congoit 'esthétique classique: I'imita-
tion. Il n’est pas question ici de 'imitation au sens aristotélicien, mais de
P'imitation telle que I'ont congue les poctes alexandrins, telle que 'ont pratiquée
les Latins et telle que la pratique I’age classique. Cette imitation consiste pour le
poéte a emprunter des matériaux a ses prédécesseurs, non seulement parce que
ces matériaux ont fait leurs preuves de leur effet sur le public, mais aussi parce que
le recours a ces références bien connues du public constitue une sorte de jeu, car

21 Voir «’esprit de la Méthode dans la danse frangaise autour de 1700; invention et imitation»,
dans La pensée de la danse a I'age classique. Excriture, lexcique et poétique, éd. Catherine Kintzler, Lille,
Cahiers de la Maison de la Recherche-Université Charles-de-Gaulle-Lille 111, 1997, p. 47-69.



18 Jean-Noél Laurenti

il s’agit, a partir de ces matériaux empruntés, de combiner, d’infléchir, d’inver-
set, pour fabriquer autre chose: la création et I'originalité sont alors inséparables
de Pallusion littéraire. De méme, dans le domaine de la danse, le sel de bien des
chorégraphies notées en écriture Feuillet repose sur cette complicité qui lie au-
teur et lecteur dans une familiarité avec des formules. Ainsi, de chorégraphie en
chorégraphie, de chorégraphe en chorégraphe, se développe une exploration des
possibles qui n’est pas sans rapport avec le développement de la science, ot
chaque savant s’appuie sur I'ceuvre de ses prédécesseurs pour avancer vers ses
propres découvertes. C’est 4 ce titre qu’on peut envisager ce «petfectionnement
des arts» dont se préoccupent le siecle de Louis X1v et 'esprit des Lumieres.

Nous nous trouvons donc devant un modéle décidément rationaliste, tech-
niciste méme, et mécaniste, dans lequel la danse travaille, a c6té des autres arts,
pour donner a ’homme la maitrise de ce qui lui est donné, objets de la nature,
passions, pas de danse légués par la tradition.

Or c’est une conception radicalement opposée que va sous-tendre la théo-
risation du ballet d’action et de la pantomime en France dans la seconde moitié
du xviie siécle. Certes, Noverre et avant lui Cahusac vont mettre en avant 'idée
de perfectionnement des arts, mais, comme on va le voir, ce mot d’ordre recou-
vre en fait une réorientation complete.

Rappelons rapidement les étapes intermédiaires. En Angleterre, c’est d’abord
I'invention du ballet d’action par John Weaver. En France, ensuite, c’est le déve-
loppement de la pantomime sur les théatres de la Foire, pantomime stimulée par
I'interdiction souvent faite aux forains de patler, mais aussi, précisément, par
I'importation de la pantomime anglaise. C’est enfin la dissertation de I'abbé
Dubos sur les représentations scénique des anciens, publiée en troisiéme partie
de ses Réflexcions critiques sur la poésie et la peinture, dans I'édition de 1733: texte de
référence pour les décennies a venir, abondamment cité, commenté ou réfuté par
les penseurs et théoriciens du spectacle et du langage. Pour étre complet, il faut
ajouter 'expérience tentée par la duchesse du Maine au printemps 1715, durant
les Nuits de Sceaux, sous la forme d’un interméde ou Francoise Prévost et
Claude Ballon dansérent en pantomime, d’apres Corneille, la scéne du meurtre
de Camille par son frere Horace: expérience commentée par Dubos et, a sa suite,
par les théoriciens de la danse en action™.

22 Dubos, Réflexions critigues, op. cit., Troisiéme partie, Section 16, «Des pantomimes, ou des ac-
teurs qui jouaient sans parlem, p. 449-450: voir I'introduction du présent ouvrage pour la ci-
tation intégrale, p. 4-5. Louis de Cahusac se référe également a ce passage célebre, dans
La Danse ancienne et moderne ou Traité historique de la danse, op. cit., Seconde partie, Livre
quatrieme, 1, «Caractére que doit avoir la danse théatraler, p. 221, et VI, «Preuves de la possi-
bilité de la danse en actiony, p. 229-230.



De Pentrée de ballet 19

Toutefois, dans cette premiére moitié du XvIi° siecle, si la pantomime suscite
un intérét, ce n’est pas contre la danse officielle (si 'on peut employer ce mot),
c’est en sus. Elle ne prétend pas se substituer 2 elle, mais se présente comme une
sorte de nouvelle étape dans I'exploration des possibles. Ainsi Weaver répartit la
danse de scéne en trois genres™: sérieuse (telle que I'entrée grave pourrait la ré-
sumer), grotesque (personnages italiens, par exemple), scénique, c’est-a-dire pan-
tomime. Weaver ne nie donc pas la 1égitimité des danses non dramatiques ou de
celles qui se contentent de peindre des caractéres, mais il propose d’entichir la
palette en ajoutant la pantomime. Il renvoie aux modeles anciens, aux fameux
Pylade et Bathylle que citeront en exemple Cahusac, Noverre et leurs émules,
mais il propose de s’inspirer de leur exemple pour compléter la danse moderne,
non pour la réformer complétement. Le point de vue de Dubos est assez sem-
blable. Il reconnait les défauts de 'opéra francais tel qu’il est exécuté de son
temps, alangui depuis la mort de Lully. Déplorant le statisme des cheeurs, il pro-
pose d’introduire plus de gestes dans le spectacle*. 1l cite lui aussi les panto-
mimes antiques, mais de son étude se dégagent des pistes d’amélioration, de
perfectionnement, non des propositions de subversion compléte. Par exemple,
il admet que la danse des anciens comprenait, a coté de I'art des gestes, la danse
non pantomime, telle que 'opéra de son temps I'entendait®, ce qui par consé-
quent lui conserve sa légitimité. Enfin, observons les comptes rendus que nous
livre les fréres Parfaict des représentations de pantomimes sur les théatres de la
Foire dans la premiére moitié du XvIir® siécle. Il s’agit pour une large part de
représenter des personnages nettement typés, Hollandais, Ecossais, sabotiers,
représentants des quatre dges de la vie, et cette danse est «caractérisée™. Il peut
certes y avoir peinture d’'une action, mais cela ne semble pas encore un mot d’ot-
dre prioritaire. Et en outre, comme on le sait, les personnages sont des types de
fantaisie, ou des personnages populaires et pittoresques. Nous sommes tres loin du
registre de I'opéra ou de la tragédie.

Le ton change a partir des années 1750, avec les contributions d’une nouvelle
génération, et ces textes capitaux que sont Lz Danse ancienne et moderne de Cahusac,
les articles publiés dans I’Encyclopédie concernant la danse, 'opéra et I'art drama-
tique en général (dont un bon nombre sont précisément de Cahusac), les Entretiens
sur Le Fils nature/ (1757) de Diderot, et bien str, en maniére d’aboutissement, les

23 Weaver, Essay Towards a History of Dancing, dans Ralph, The I ife and Works of John Weaver, op. cit.,
p. 650 sq.

24 Dubos, Réflexions critigues, op. cit., Troisiéme partie, Section 14, «De la danse ou de la saltation
théatrale [...]», p. 435-436.

25 Id., Troisiéme pattie, Section 13, «De la saltation ou de I'art du geste, appellé par quelques au-
teurs la musique hypocritique», p. 425.

26 Claude et Francois Parfaict, Mémoires pour servir a histoire des spectacles de la foire, par un actenr
Sorain, 2 vol., Paris, Briasson, 1743. Voir par exemple vol 1, p. 52, 54 et 86.



20 Jean-Noél Laurenti

Lettres sur la danse de Noverre® . Et la littérature a la gloire du ballet d’action et
de la pantomime ne cessera de s’entichir jusqu’a la fin du siécle. L’ambition est
alors d’ennoblir la pantomime de la Foire ou des Italiens, de lui donner le statut
d’un genre parmi les grands gentres.

Que s’agit-il désormais de peindre? Non plus des caractéres généraux, mais
des objets qui font immédiatement impression sur les sens, et de 1a sur la sensi-
bilité: ce sont des personnages en situation, saisis dans leurs rapports, qui les
unissent et font naitre les tensions, dans leurs «conditions» chéres a Diderot.
Nous sommes, en effet, dans 'esthétique du tableau™, et Novetre se réclame de
Diderot au point de donner aux personnages d’un de ses ballets, L2 Amour corsaire
ou L'Embarguement pour Cythére®, des noms empruntés a ceux du Fils naturel.
Précisément, comment Noverre définit-il le ballet? «Un ballet est un tableau, la
scéne est la toile™» La danse doit donc «copier fidélement la nature®'». «Le bal-
let bien composé est une peinture vivante des passions, des mceurs, des usages,
des cérémonies et du costume de tous les peuples de la terre; conséquemment,
il doit étre pantomime*.» Comme pour I'esthétique classique, le principe est bien
d’imiter la nature, mais derriére la permanence de la formule se cachent trois
différences considérables.

La premiére est que la nature qu’il s’agit d’imiter est non pas une nature gé-
nérale, mais une nature particuliére, des étres, des milieux nettement
individualisés, tels qu’ils peuvent ou pourraient étre observés. Preuve en est la ré-
férence au costume, c’est-a-dire a ce qu'on appellera plus tard la couleur locale: il
s’agit de peindre les Romains, les Persans dans leur spécificité, non dans ce qui
les rapproche des Francais ou de ce qui pourrait les rattacher 2 une humanité
abstraite. Nous sommes au moment ou la réforme des habits de théatre est en-
tamée avec Lekain (et de fait Noverte bataille contre les tonnelets, les paniers®
et les masques™, accessoires de convention, contraires a la réalité historique et
géographique). L’ambition est donc de restituer le donné sensible, non de
recomposer la nature pour en extraire une représentation intellectuelle.

En effet, seconde différence, cette imitation de la nature doit étre une véri-
table «copie». 1l s’ensuit que l'artifice doit tendre a disparaitre. D’ou le combat
de Noverre contre la virtuosité technique, d’ou le refus de la symétrie qui, dit-il,

27 Jean Geotges Noverre, Lettres sur la danse, et sur les ballets |...], Lyon, Chez Aimé Delaroche,
1760; réédition Paris, Ramsay, 1978 (nous nous référons a cette derniere édition).
28 Voir Pierre Frantz, I'esthétique du tablean dans le thédtre du XVIIT siécle, Paris, PUF, 1998.
29 Noverre, gp. ait., Lettre XV.
30 Id, Lettre 1, p. 93.
31 Id, Lettre 1, p. 96.
32 Id., Lettre 1, p. 102.
33 Id., Lettre v, p. 190 sgq.
34 Id, Lettre 1%, p. 198 5q.
[



De ’entrée de ballet 21

«dans les scénes d’action, doit faire place a la nature®». La symétrie, autrefois
congue comme image de la cohérence profonde du monde, ou du moins
expression du désir de cohérence de I'esprit humain, est donc considérée comme
totalement dépourvue de sens, occultant la nature: la seule nature est celle qui se
voit ordinairement.

Quel va étre 'effet de cette pantomime, de ce tableau vivant? Troisieme dif-
férence, restituant la réalité sensible la plus immédiate, il devra «parler a 'ame par
les yeux», «saisir cette sorte de vérité séduisante qui dérobe lillusion au specta-
teur, qui le transporte en un instant dans le lieu ou la scéne a da se passer; qui
met son Ame dans la méme situation ou elle serait, s’il voyait I'action réelle [...]".
Or dans la conception classique, le spectateur n’oubliait jamais qu’il était au théa-
tre’’, et 'artifice de la déclamation, des habits, de la musique, était 1a pour le lui
rappeler. Il participait aux passions en jeu et en méme temps la distance ména-
gée lui permettait de ne pas s’y livrer entiérement. Désormais, c’est une expé-
rience de la passion a I’état brut qui est proposée. Avec la restitution de la
sensation immédiate des objets dans leur présence physique va de pair la resti-
tution du sentiment dans sa prégnance immédiate.

En fait, Noverre ne fait que formuler pour la danse des idées qui se déve-
loppent durant tout le XVviII® siecle concernant I’art dramatique, selon un par-
cours dont rendent bien compte les textes théoriques de 'époque récemment
publiés par Sabine Chaouche®. Le mouvement général est au refus de la décla-
mation, accusée d’étre un type d’élocution faux, qui n’existe pas dans la nature,
et a la revendication d’une liberté plus grande pour le geste. Les figures symbo-
liques de cette réforme sont Lekain, encore une fois, Garrick, le célébre
comédien pantomime anglais®, sans parler de Mlle Dumesnil, célébre pour son
jeu dépourvu d’apprét. Dans la méme perspective se situe I'offensive contre
Popéra francais, accusé d’étre un monstre artificiel a tous égards, offensive
dont un exemple caractéristique est l'article de Grimm POEME LYRIQUE dans
UEncyclopédie, article qui est un véritable pamphlet et dans lequel, précisément, il
cite Noverre en exemple®.

35 id; Lettze 1. p. V7.

36 Id., Lettre 11, p. 103.

37 Voir par exemple Bernard Le Bovier de Fontenelle, Réflexions sur la poétigue, chapitre XXXVI, dans
Envres complétes, 9 vol., Paris, Fayard, 1989, vol. 3, p. 133.

38 Sept traités sur le jen du comédien et antres textes (1657-1750). De laction oratoire d l'art dramatique,
éd. Sabine Chaouche, gp. cit.

39 Voir par exemple Novetre, Lettres sur la danse, op. cit., Lettre 1X, p. 205.

40 «A en juger par 'emploi continuel des ballets, on seroit autorisé 4 croire que l'art de la danse
est porté au plus haut degré de perfection sur le théitre de 'opera frangois; mais lorsqu’on
considere que le ballet n’est employé a 'opéra frangois qu’a danser & non a imiter par la danse,
on n’est plus surpris de la médiocrité ou I'art de la danse est resté en France, & 'on congoit



22 Jean-Noél Laurenti

Mais par rapport a Lekain ou a Diderot, dont il est si proche, Noverre présente
une particularité: c’est, encore une fois, que la parole est bannie du ballet d’action
alors que Diderot, par exemple, dans les Entretiens sur le Fils naturel, entend par pan-
tomime un jeu muet a 'intérieur d’un drame qui par ailleurs est parlé.

En fait, pour comprendre le mouvement qui méne a Noverre, il faut se ré-
térer a ' Essai sur l'origine des connaissances humaines de Condillac, publié en 1749, et
a son analyse de 'origine du langage, au début de la seconde partie. Condillac,
on le sait, est une des grandes figures du sensualisme du XVI1I° siécle, dans la li-
gnée de Locke. Au début, explique-t-il, les hommes ne communiquaient que
par des cris et par des gestes spontanés, signifiants par eux-mémes. C’est ce que
le philosophe appelle le dangage d’action»:

Par exemple, celui qui souffrait, parce qu’il était privé d’un objet que ses besoins lui rendaient
nécessaire, ne s’en tenait pas a pousser des cris: il faisait des efforts pour 'obtenir, il agitait sa
téte, ses bras, et toutes les parties de son corps. L'autre, ému a ce spectacle, fixait les yeux sur
le méme objet; et sentant passer dans son ame des sentiments dont il n’était pas encore capa-
ble de se rendre raison, il souffrait de voir souffrir un misérable*!.

On croirait entendre ici Noverre décrivant la pantomime et ses effets. Mais par
la suite, ajoute Condillac, les hommes inventérent le langage, fondé sur «’habi-
tude de lier [des idées] a des signes atbitraires*» (L’arbitraire du signe, en effet,
n’est pas une découverte de Ferdinand de Saussure, mais une idée largement
connue des rhétoriciens classiques.) Puis ce langage fait de signes conventionnels
«devint plus commode que le langage d’action» et finit par se substituer a lui.
Toutefois, il resta des traces du langage d’action chez les anciens qui, précise
Condillac, dans la lignée de Dubos, 'appelaient danse. Plus tard, ajoute-t-il, on
petfectionna cette danse, qui se «divisa naturellement» en deux arts, la «danse
des gestesy, danse pantomime, et la «danse des pas», danse qui n’exprime que des
passions, «et particuliérement la joie*». Condillac, précisons-le, ne présente pas
cette évolution comme dommageable: il se contente de I'analyser. 1l prend acte
de la pluralité des genres de danse sans en condamner aucun: «Tous sont bons,
dit-il, pourvu qu’ils expriment quelque chose, et ils sont d’autant plus parfaits que
Pexpression en est plus variée et plus étendue*.»

qu’un frangois plein de talens & de vues (M. Noverre), a pu étre dans le cas d’aller créer le bal-
let loin de sa patrie» Grimm, article POEME LYRIQUE, dans Encyclopédie, ou Dictionnaire raisonné
des sciences, des arts et des métiers, par une Société de Gens de lettres, éd. Denis Diderot, Jean le Rond
d’Alembert, 17 vol., Paris, Briasson, 1751-1765; vol. 12 (1765), p. 834.

41 Essai sur l'origine des connaissances humaines, éd. Aliénor Bertrand, Paris, Vrin, 2002, Seconde par-
tie, Section I, Chapitre premier, § 2, p. 100.

42 1d,§6,p. 101.

43 Id, § 11, p. 104.

44 Id,§12,p. 104.



De l’entrée de ballet 23

Ce n’est pas, en effet, loin de 13, que Condillac condamne le langage articulé,
fondement de la science. Mais il suffira d’infléchir dans un sens primitiviste Iin-
terprétation de son analyse: pour retrouver la nature, il s’agira de remonter a cet
heureux temps du langage d’action, pure expression de la passion.

Entre Condillac et Noverre se situe un intermédiaire: c’est Cahusac, théori-
cien de la danse en action dans 'opéra. Cahusac ne plaide pas pour I'action
muette, mais, reformulant a sa maniére les vues de Condillac, il prépare le terrain
a Novetre.

D’abord, sous sa plume les ctis inarticulés dont patlait Condillac deviennent
tout de suite «une espéce de chanty, de «musique naturelle®». On reconnait en
germe la theése que Rousseau développera dans I'Essaz sur Porigine des langues, on il
est parlé de la mélodie et de Vimitation musicale®, selon laquelle le langage primitif de
I’homme est chant, voix des passions, poésie, et non prose utilitaire. Cahusac,
pour sa part, effectue le méme cheminement concernant le geste: les gestes spon-
tanés sont assimilés a de la danse. Tout cela fait un «langage universely, «antérieur
a toutes les conventions, et naturel a tous les étres qui respirent sur la terre*».

Or ce langage d’action fut cultivé des anciens, et trouva son épanouissement
dans la pantomime, dont les représentants les plus illustres (comme le xXvIIr®
siecle s’est tant plu a la rappeler) furent Pylade et Bathylle. Mais par la suite,
ajoute Cahusac, la danse a dégénéré, et «n’a reparu que faible et languissante*.
Pour la régénérer, il importe donc de retrouver cette danse des anciens. Sans
doute Cahusac ne va pas jusqu’a conclure que 'opéra francais est une perversion
de la nature originelle; il vise au contraire a lui donner une vie nouvelle en I’ani-
mant de cette danse en action ressuscitée de 'antiquité. Mais la conclusion qu’il
ne tire pas, d’autres la tireront pour lui.

Et nous retrouvons les enjeux de la querelle des Anciens et des Modernes. En
ce milieu du xvI1I° siecle, époque ou commencent les fouilles d’Herculanum et
de Pompéi, ou 'académie de Dijon lance des sujets de concours qui invitent les
candidats a s’interroger sur la valeur de la civilisation moderne, 'heure est au
culte de 'antique et de la simplicité des premiers temps. Le perfectionnement des
arts passe par le retour aux anciens, assimilés a des sortes de bons sauvages.

§’il s’agit de revenir a la nature, a la nature primitive, alors on comprend que
la pantomime exclue la parole, méme sous forme de chant. C’est que méme le
chant, et a plus forte raison la simple parole, fait appel au langage articulé, lequel,

45 Cahusac, La danse ancienne et moderne, op. cit., Premiére partie, Livre premier, chapitre 1V, «Origine
de la danse, définition qui en a été faite par les philosophes», p. 50.

46 Voir les chapitres 11, et 111. Esquissé des 1755, ce texte ne fut publié a titre posthume qu’en 1781.

47 Cahusac, La danse ancienne et moderne, op. cit., Premiére partie, Livre premier, 1v, «Origine de la
danse, définition qui en a été faite par les philosophesy, p. 49.

48 Id., Premiére partie, Livre troisieme, I, «Naissance du théitre», p. 92.



24 Jean-Noél Laurenti

étant postérieur au langage d’action, en constitue une dégradation. Associé aux
gestes de la pantomime, il diluerait donc les passions dans I’analyse. Comme le
dit Noverre, «l faut moins de temps pour exprimer un sentiment par le geste,
qu’il n’en faut pour peindre par le discours; ainsi lorsque I'instant est bien choisi,
I'action pantomime est plus chaude, plus animée et plus intéressante que celle qui
résulte d’'une scéne dialoguée®». Ce caractére second de la parole est précisément
affirmé par Cahusac dans I'article GESTE de I'Encyclopédie. Alors que les traités de
rhétorique du XVII® siécle expliquaient que le geste de 'orateur (et donc du
comédien) devait commencer avec la parole™, Cahusac se fait ’écho du principe
inverse, qu’il n’est certes pas le premier a énoncer, mais qu’il théorise:

Le geste au théatre doit toujours précéder la parole: on sent bien plutot que la parole ne peut
le dire; et le geste est beaucoup plus preste qu’elle; il faut des moments a la parole pour se for-
mer et pour frapper l'oreille; le geste que la sensibilité rend agile, part toujours au moment
méme ou I"dime éprouve le sentiment’!.

L'usage exclusif du geste, sous 'espéce de la pantomime, est ainsi garant de la
vérité dans sa présence immédiate, et cette vérité est sentiment, non abstraction.
Au début du siecle, Dubos faisait remarquer que les gestes ne sont pas tous na-
turels et universels, qu’il existe aussi des gestes d’institution que 'on ne peut
comprendre sil’on n’en connait pas le code®, bref qu'’il est bien malaisé de faire
enticrement I’économie de arbitraire du signe. Mais ces réserves ne sont plus de
saison.

Sila danse est résurgence de la nature premicre, un série de conséquences en
découlent quant aux procédures de la création, quant a la facon dont 'artiste,
chorégraphe ou interpréte, va exercer son talent.

Une premicre conséquence est le refus du systéme de notation Feuillet.
Weaver, avocat du ballet d’action, lui était si peu hostile qu’il avait été un des tra-
ducteurs du traité de Feuillet en Angleterre, et il pensait que la Chorégraphie
poutrait noter méme la pantomime™. Quand Dubos insiste sur Iart des gestes
dans la déclamation des Anciens, il tient en fait, implicitement, le raisonnement
suivant: le récitatif de Lully n’est pas loin d’avoir retrouvé la déclamation notée

49 Noverre, Lettres sur la danse, op. cit., Lettre XV, p. 330, note.

50 Voir par exemple Michel Le Faucheur, Traité de l'action de 'Oratenr, Paris, Augustin Courbé,
1657, p. 220, dans Chaouche, Sept traités sur le jen du comédien, op. ait., p. 133.

51 Diderot, d’Alembert, Encyclopédie, op. cit., article GESTE, vol. 7 (1757), p. 652.

52 Dubos, Réflexions critiques, op. cit., Troisiéme partie, Section 13, «De la saltation ou de I'art du
geste, appellé par quelques auteurs la musique hypocritique», p. 428-429 et Section 16, «Des
pantomimes ou des acteurs qui jouaient sans parlem, p. 443.

53 Weavet, dans Ralph, The Life and Works of John Weaver, op. cit., p. 670-672.



De Pentrée de ballet 25

que pratiquaient les anciens, de méme il devrait étre possible de noter les gestes;
pourquoi une écriture congue selon les principes de Feuillet n’y parviendrait-elle
pas>*? Noverre, lui, s’acharne contre la Chorégraphie™, 'accusant non seulement
d’étre inefficace et inutile, inapte a noter des danses compliquées et dévoreuse
de temps pour celui qui voudrait ensuite déchiffrer, mais surtout nuisible a ’art
méme du danseur. Si, dit-il, on notait les ballets montés a 'Opéra, on obtiendrait
«un écrit trés savant, mais chargé d’une si grande abondance et d’un mélange si
informe de lignes, de traits, de signes et de caractéres que [les] yeux en seront of-
fusqués, et que toutes les lumiéres que ['on] espérfait] d’en tirer seront, pour
ainsi dire, absorbées par le noir dont sera tissu ce répertoire™». Il reproche donc
ala Chorégraphie de rompre la globalité du mouvement: le danseur n’a que faire
de la démarche analytique. La création, 'exécution sur scéne résultera de la dy-
namique insufflée par le maitre de ballet, et du «feu» qui 'anime, lui et ses inter-
pretes:

Ce n’est pas la plume a la main que I'on fait marcher des figurants. Le théitre est le Parnasse
des compositeurs ingénieux; c’est la que, sans chercher, ils rencontrent une multitude de choses
neuves: tout sy lie, tout y est plein d’ime, tout y est dessiné avec des traits de feu’’.

En effet, la notion de «feu» est capitale, et révele le fossé creusé par rapport a I'es-
thétique du XVII° siecle. Celle-ci reconnaissait la part du talent, des dons per-
sonnels, mais niait que I'inspiration brute fit suffisante. Or le XVIII® siecle met a
la mode le feu et le génie, ressort de 'innovation contre les techniques routiniéres.
Ainsi, au théatre, la technique qui assimilait le comédien a un orateur tombe en
discrédit, avec la déclamation. Luigi Riccoboni invite le comédien a déclamer
avec les «tons de ’ame’®», Rémond de Saint-Albine affirme que le comédien ne
peut avoir trop de «feu™» et qu’il doit se passionner dans son role. Noverre n’est
pas en reste. Il est de méme instructif de lire dans 'Encyclopédie le curieux article
ENTHOUSIASME, écrit par Cahusac, qui fait précisément souvent appel a la notion
de «feu» dans La Danse ancienne et moderne. C’est bien str de 'enthousiasme de

54 Dubos, Réflexcions critiques, op. cit., Troisiéme partie, Section 14, p. 433: «Comment, dira-t-on, les
anciens avaient-ils pu venir a bout de [...] trouver des notes et des caractéres qui exprimassent
toutes les attitudes et tous les mouvements du corps? Je n’en sais rien, mais la Chorégraphie
de Feuillet [...] montre suffisamment que la chose était possible.»

55 Noverre, Lettres sur la danse, op. cit., Lettre X1I, p. 287 sq.

56 Ibid.

57 Ibid.

58 Luigi Riccoboni, Pensées sur la déclamation, Paris, Briasson, Delormel, Prault, 1738, p. 17, dans
Chaouche, Sept traités sur le jen du comédien, ap. cit., p. 455; voir également le commentaire, p. 436 s4.

59 Le Comédien, Paris, Desaint, Saillant, Vincent fils, 1747, Premiére partie, Livre premier, chapi-
tre 111, dans Chaouche, Sep# traités sur le jen du comédien, op. cit., p. 556 sq.



26 Jean-Noél Laurenti

Partiste qu’il s’agit. Alors que la notion d’enthousiasme est par essence si reli-
gieuse, Cahusac, s’attache a la sauver, de méme que celle de génie, et pour cela
il travaille a la rationaliser. Il combat la doctrine néoplatonicienne selon laquelle
inspiration artistique est un furor: «Je crois d’abord que ce mouvement qui éléve
Pesprit & qui échauffe I'imagination, n'est rien moins qu’une fureur®» Clest en
effet, poursuit-il, «a raison seule [...] qui le fait naitre; il est un feu pur qu’elle al-
lume dans les momens de sa plus grande supériorité® »

Et Cahusac de proposer pour exemple, comme le fera Noverre, la fagon
dont le peintre concevra son tableau, en insistant sur le fait que cette conception
repose sur des connaissances acquises et organisées®”. Mais le caractére trans-
cendant de I'invention artistique subsiste, puisque dans cette raison qui illumine
Partiste Cahusac voit une «émanation d'un Etre supréme®, de sorte que I'élan
créateur conserve quelque chose du mysticisme traditionnel. La-dessus, il ex-
plique comment cet enthousiasme qui saisit 'artiste se communique aux acteurs,
et des acteurs aux spectateurs®, selon un processus dans lequel on reconnait
sans peine le mythe de I'aimant développé par Platon dans I’Jon. (Précisément,
c’est a ce mythe que se référait d’ailleurs le trés chrétien Luigi Riccoboni quand
il faisait ’éloge de la déclamation selon les «tons de 'ame»: celui qui déclame, dit-
il, ne fait que transmettre, a travers ces «tons de I’ame», 'enthousiasme du pocte
a ses auditeurs®).

Cet enthousiasme, explique Cahusac, est celui qui saisit I'artiste quand se
présente 2 lui 'image d'un tableau «IN E U F%y. 1l reste a ajouter, en effet, que
le refus de la notation chorégraphique, la primauté accordée au feu et au génie,
impliquera que le maitre de ballet, quand il compose, compose de fagon entie-
rement originale. Noverre se moque en effet de ces «prétendus maitres qui com-
posent leurs ballets, aprés avoir mutilé ceux des autres®’», qui «abandonnent les
graces naives du sentiment pour s’attacher a copier servilement un certain nom-
bre de figures dont le public est rebattu depuis un siécle®®, et célebre ces
«hommes rares qui, prenant la nature pour modele et le génie pour guide, s’éle-
vent d’un vol hardi et de leurs propres ailes 4 la perfection®».

60 Article ENTHOUSIASME, dans Diderot, d’Alembert, Encyclopédie, op. cit., vol. 5 (1755), p. 719.

61 Ibid.

62 Id, p. 720.

63 Id,p.721.

64 Id,p. 722,

65 Riccoboni, Pensées sur la déclamation, op. cit., p. 15, dans Chaouche, Sept traités sur le jen du comédien,
op. cit., p. 454-455.

66 Article ENTHOUSIASME, dans Diderot, d’Alembert, Encyclopédie, op. cit., vol. 5, p. 720.

67 Noverre, Lettres sur la danse, op. cit., Lettre X111, p. 302,

68 Id., Lettre 1, p. 95.

69 Id., Lettre Xv, p. 347.



De 'entrée de ballet 27

Telles sont les principales lignes de fracture qui séparent I'esthétique de la
danse entre '’époque de Lully et la seconde moitié du xviie siecle. Il faut préci-
ser néanmoins que si le nouveau courant représenté notamment par Cahusac et
Noverre (ils ne sont pas les seuls, car sur ce sujet les productions sont multiples)
se rattache de fait a I'Encyclopédre, il ne faut pas y voir une doctrine inhérente a I'en-
treprise de I’Encyclopédie elle-méme. Car le monde de I’Encyclopédie n’est pas un
monde homogene, et les divergences d’orientation sont nombreuses entre les ar-
ticles. Pour ne citer qu'un exemple, Cahusac y défend le modéle de 'opéra francais
alors que Grimm l'attaque violemment. Avec la distance du temps, les théoriciens
eux-mémes peuvent ne pas nous sembler toujours cohérents avec eux-mémes:
ainsi Noverre se proclame solidaire de Rameau, dont I'esthétique savante est
tout le contraire du primitivisme qui sous-tend I'idéologie de la pantomime. Ce
qui est donc intéressant, c’est 'émergence d’'un courant, sachant que ses contouts
restent quelque peu flous et qu’il est bien difficile de dite qui précisément le «pi-
lotex. Il serait également intéressant d’étudier I’'argumentation des adversaires de
la pantomime, de ceux qui résistent (un Marmontel par exemple, encyclopédiste
d’ailleurs’™), et qui nous permettent de mieux cerner les enjeux. Enfin, on pour-
rait s’interroger sur les rapports entre I'idéologie qui préside au ballet d’action et
les thémes de la franc-macgonnerie, si florissante au cours du siécle: outre les re-
lations de Cahusac avec elle, comme, en Autriche, d’Angiolini et de Gluck™, on
peut se demander si le retour a la danse des anciens n’est pas en relation avec la
nostalgie magonnique de I’age d’or et le motif du retour d’Astrée. Mais il ne
s’agit la que de pistes. Il apparait bien, néanmoins, que le débat autour de la
danse est en relation, comme on ’a vu, non seulement avec des débats connexes
relatifs aux autres arts, essentiellement théatre et musique, mais aussi qu’il
plonge ses racines dans un phénomeéne plus profond: une mutation essentielle
dans la définition de I'idée de nature, de 'homme, des rapports qu’ils entre-
tiennent, et finalement dans le statut de 'artiste, artiste désormais inspiré qui
préfigure I'artiste romantique.

70 Voir dans ses Eléments de littérature (1787), Particle PANTOMIME: «en se livrant au plaisir d’étre
ému, on peut s’épargner presque la peine de penser [...]» dans Jean-Frangois Marmontel,
Euvres complétes, 7 vol., Paris, Belin, 1819-1829; R Genéve, Slatkine, 1968, vol. 4, p. 823. «On
ne forme point les esprits avec des tableaux et des coups de théatre [...] on fera crier la nature,
mais on ne la fera plus parler» (7., p. 824.) Voir également, par exemple, 'ouvrage satirique
de Pierre Nougaret, La littérature renversée, ou l'art de faire des piéces de thédtre sans paroles, Berne-
Paris, Chez les Débitants de brochures nouvelles, 1775.

71 Voir Gerardo Tocchini, [ fratelli d’Orfeo, Gluck e il teatro musicale massonico tra Vienna e Parig,
Florence, Olschki, 1998, notamment p. 146-151.






ANNE PIEJUS

«Je vois un char bralant descendre sur la terrey.
Médée, de la magie verbale a l'efficace scénique

Au début de Pacte 11 de Médée et Jason, tragédie en musique de Joseph-Frangois
Salomon sur un livret de ’abbé Simon Joseph Pellegrin', Créiise relate 4 sa
nourrice un songe effrayant qu’elle vient de faire (Planche 1, p. suivante): elle a
vu Médée apparaitre sur le char magique du Soleil son grand-pére. Or, comme
tous les autres personnages, Crélse, fille du roi de Corinthe et amante de Jason,
croit que cette derniére est partie, puisque qu’apres avoir été répudiée par Jason
Médée a été bannie de Corinthe.

Deés la scéne suivante (acte 11, scéne 2), Médée arrive sur son char (Planche 1),
confirmant rétrospectivement la valeur prémonitoire du songe et accordant a
Crétise un statut dramatique que les Classiques lui démentaient.

L’annonce de larrivée de Médée contribue a renforcer les effets sur le
spectateur, comme si les éléments scéniques, matériels, gestuels du spectacle, tels
que le char descendant des cintres, le feu, les monstres, les enchantements
commandés par la magicienne, étaient autant d’actions spectaculaires puisant
dans le langage et dans le pouvoir de I’évocation une force supplémentaire.
Créiise décrit de manicre précise les éléments visuels de la scéne: le nuage qui
s’entrouvre et laisse place a Médée descendant sur un char enflammé, accom-
pagnée de démons, de magiciens et de magiciennes. A leur apparition, le
spectateur les identifie d’autant mieux qu’ils ont été précisément désignés; et leur
effet sur lui est d’autant plus important, qu’ils ont été annoncés.

Le char de Médée et le songe de Crélise constituent deux ajouts a la tradition
mythographique: topos de la scéne lyrique, le char n’en est pas moins une infil-
tration ovidienne dans la légende héritée de Sénéque; le songe de Créilise marque
un déplacement de la légende (qui attribuait la prémonition a Créon), déplace-
ment permis par la référence tacite aux Argonantigues d’ Apollonios de Rhodes,
dans lesquels Circé, tante de Médée et comme elle magicienne, voit cette derniére
apparaitre en songe. Il s’agit d’un songe prémonitoire, puisque Médée lui rend
effectivement visite. Entorses a ’héritage sénéquien, le char de Médée et le songe
de Crétse offrent a Pellegrin deux moyens de rompre avec la lecture classique

1 La tragédie en musique, que Pellegrin signa du pseudonyme Antoine de La Roque, fut créée
sur la scene de I’Académie royale de musique le 24 avril 1713.



Anne Piéjus

ACTE SECOND.

Le Theltre repréfente dun cbeé un agréable
Paifage au pi¢ d’une Montagne qui s'éleve jufqu'au
Cicl : On voir de lautre, unc Campagne 2 perte
de vi&, au voifinage de CORINTHE,

TR G PR ORI BB B B R RS
SHEEN B P BB M BaRE.
CREUSE, CLEONE.
€L E QN E

On ; je n'aprouwve point cette frayenr mortelle,
Qui wient de witre caur troubler hearcufe
paix,

CREWYS E

Puis-je wpir fans frayeur une image cruelle,
Qui ne m'abandonne jamais ?

i MEDEE ETJASON,
C LB O NE
Qui peut vous allarmer ?
CURE U S B
Ur ﬁmg: :'Pan';lzmmble.
Jren aurois 4 Jafon montré toute Lhorreur ;
Mais il anroit bldmé la doslenr qui m’accable :
Fay renfermé mon trouble dans mon caur.
¢ L-E & ‘N B
Queireft ce fonge affrenx ?
R E N .SE
T was trembler, Cleong;
A te leretracer s moy-méme je friffonne.

A peinz le (ommeil vient me fermer les yeux ,
Que jentends gronder le tonnerre,
Un nuage s'entronvre , & du plus hant des Cl-ux,
Fe wvois um Char brilant defeendre fur la ter ..
Medée eft dans ce Char qui [ail frémir les airs ;
Ses yeux ctincelants de rage
Sont plus ardents que les éclairs
%ﬂm woit briller pendant lorage.
Le Palais de Créon, foudatn eft enflammeé ;
Jafon par lamour animé ,
Cherche aw travers des fenx & souvrir un paffage 5
Contre liry , contre moy , tout I Enfer et arme:
F invoque envainles Dicux,que pourliss feul s implore;
Sur lity Medée avance un poignard a la main :
Je ne wois point le coup qui luy perce le fein;
Mais , du fang de fdﬁﬂ ce potgnard fume encore,
CLEONE.

T R:AGEBDIE 1y
C.LE . GN E:

Avecun tendre dmant ce jour doit vous tnir ;
Gotitezun bien certain';laiffez, un vain menfonge.
Eb ! poirquoy , fur la foy dun fouge,

Chercher des maux dans Lavenir?

Medée a fonr jamais quitté la Theffalic,
Acafte , ardent a fc vanger,
Pourfiit le meurtre de Pélie
Qd'elle vient de faire c'iorgcr.'

Dans des climats leintains elle cherche un azile.
GG E Y SR

Non, fon éloignement ne me rend point tranquille s
Que ne pent point fon ari? les Monts , les vafles Mers
Ne meitroient enire nous qu'un rempart inutile ;

Un moment luy [uffit pour traverfer les airs.

Quel bruit ! Ciel ! quel épais nuage
Nous cache la clarté des Ciewux?

On entend une Symphonic cffrayante , pendant
laquelle il paroitun Tourbillon de nuages qui def=
cend , & cn s'ouvrant tout & coup , fair paroitre
M E D E'E entourée de Magicicns & de Démons, qui
s'avancent avec clle fur le Theicre.

N

24 MEDEE ETJASON,
E¥$¥¥§¥$¥§¥¥¥¥$¥ﬁﬁiiﬁifﬁﬁ#*ﬂﬁmﬂg
SCENETL

CREUSE,MEDEE, CLEONE,NERINE;
Troupes de Magiciens & de . Démons.

CREUWUSE.

D.’mx! quel objet Soffre & mes yenx |
Mon fonge m'a tracé cette terrible image
Fuyons fon afpedt odienx:

Ceft Medée; évitons fa rage.

ME D E'z savance vers CrREv S E, & la touche
de 2 Baguerte magique.

cLeoxs senfuie
“MeET BB BOTE
Demeunre,
G REU SE
Malgré- moy je me fens arréter
Par unc puifface fatgle..
ME'DEE.
Demenre , & connoi ta Rivale,
Pour apprendre alu redonter,
Qu'un affemblage affrenz a fes regards érale ,
Tout ce_q'en ma favenr la furear, infernile
: A jamais pé faire, éclater.
Le Theltre change & repréfente ui lieu aficeux , o les
plus grands crimes de MeDE'E font exprimez.

Planche 1. Simon-Joseph Pellegtin, Médée et Jason, acte 11, scénes 1 et I (début).

MEDEE |ET| JASON,| TRAGEDIE | Représentée pour la premiere fois, | PAR ACADEMIE
ROYALE | DE MUSIQUE, | Le vingt-quatriéme jour d'Avril 1713. | Reprise le premier de May 1727. | Remise
au Theitre le Jeudy 22. Novembre 1736. [...]. Patis, Jean-Baptiste-Christophe Ballard, 1736, p. 23-26.



«Je vois un char brilant descendre sur la terre» 31

de la légende de Médée, illustrée en France par Pierre Corneille, considéré a tort
par ses successeurs comme le premier auteur francais a avoir porté la légende a
la scéne’. Char et songe ne sont pas indifférents, au sens o dans 'ceuvre de
Pellegrin leur association instaure un nouveau rapport entre la scéne et le langage,
entre I’évocation et la représentation, ou encore entre dimensions verbale et
spectaculaire.

De la dialectique tragique a I'action spectaculaire

Pierre Corneille, et déja Jean Bastier de La Péruse, proposaient une lecture
morale de I’épisode corinthien de la 1égende de Médée, concentrant les pires
exactions de la magicienne, commises sous I’emprise de la fureur jalouse qui
anime ’épouse répudiée. Dans un théatre mimétique, le sujet permettait le dé-
ploiement d’une dialectique tragique centrée sur 'ambivalence du personnage
éponyme, figure humaine partiellement légitimée par la passion qui 'aveugle, et
monstre vengeur, coupable du plus grave et du plus inhumain des crimes: le ré-
gicide et I'infanticide.

Cette lecture classique se lit encore trés clairement dans la tragédie de Thomas
Corneille mise en musique par Marc Antoine Charpentier en 1693, tout comme
dans celle de Longepierre, en 1694. Par bien des aspects, Pellegrin, écrivant
quelques vingt années aprés ces deux Médée de la fin du siecle, rompt avec la
lecture morale qu’elles proposaient. Chez lui, la répartition de la culpabilité, qui
nourrissait la construction tragique des Classiques, ne fait plus question; trés
simple, non remise en cause, elle revient a une géographie amoureuse fort
répandue 2 la scéne lyrique pendant le premier tiers du Xviie© siécle: celle du cou-
ple d’amoureux innocent poursuivi par un monstre féroce. L’atténuation de la
responsabilité de Jason dans le drame corinthien s’accompagne d’une nouvelle
lecture des caracteres de Créon et de Créiise, qui accédent, chacun a leur maniére,
a un pathétique absent du modele cornélien. Coupable mais victime, Médée de-
vient coupable et monstrueuse, étrangere a toute forme d’humanité. Son entrée
spectaculaire la soustrait d’emblée 4 la condition humaine. A la lecture dialectique
s’est substitué un autre usage scénique de la légende, fondé sur ses ressources
spectaculaires. Le char enflammé sur lequel la magicienne fait son entrée, les
démons et les furies que la magicienne convoque sur scene, 'embrasement final
du palais de Créon et la mort du roi et de sa fille étaient susceptibles de séduire

2 LaPéruse avait écrit une Médée trés largement inspirée de Sénéque, premiére tragédie francaise
a étre publiée, en 1555. Les auteurs de la fin du régne de Louis XIV ne connaissaient manifes-
tement pas cette tragédie, méme si tous se nourrissent a la source sénéquienne, reléguant le
modele d’Euripide au second plan.



32 Anne Piéjus

le librettiste autant que le musicien. Ce renouvellement dans le traitement du sujet
poutrait correspondre a une évolution décisive de I'efficace dramatique — imputable
tant au déplacement de la scéne tragique vers la scéne lyrique qu’a I'évolution du
gout et de la conception dramatique en quelque quatre-vingts années — comme si
la lecture morale imposée par Pierre Corneille cédait le pas a une culture du
spectacle. ’enseignement moral de la tragédie n’apparait plus qu’en filigrane,
héritage pali par la priorité accordée a P'action scénique. L'éblouissement des
spectateurs semble reléguer au second plan la dialectique tragique.

La démesure

La démesure de Médée, figure de la passion, s’exprime d’abord, chez Pierre
Corneille, a travers I’ego dont 'hypertrophie peut se lire comme une volonté de
comprendre le monde, au sens littéral du terme. L.a mégalomanie de la Médée
cornélienne comportait une dimension spectaculaire, d’autant plus séduisante
pour les librettistes de la génération suivante qu’elle s’exprimait a travers un
langage imagé, hyperbolique et suggestif®, que P. Corneille devait d’ailleurs,
presque mot pour mot, a Séneque.

Plus encore, les manifestations de la passion qui anime Médée ne pouvaient
laisser indifférents librettistes et compositeurs. Déja P. Corneille proposait de la
passion de Médée une interprétation quasi-allégorique. En ce sens, il ouvrait la
voie a son cadet. La démesure humaine, propice a la personnification — autrement
dit, 4 une extériorisation — se prétait aisément aux ressources de la scéne lyrique,
qui ne dédaignait pas la personnification des passions et des hypostases. Ainsi
Médée, dans la tragédie de Thomas Corneille, suscite-t-elle une double allégori-
sation de 'excés passionnel — la Jalousie et la Vengeance, qui apparaissent au
troisiéme acte (scéne 6) — tout comme ’Armide de Quinault qui, appelant la
Haine et la Rage, confiait a la scéne et au geste spectaculaire 'exces d’une pas-
sion qui débordait son propre langage et sa propre présence corporelle. Pourtant,
les personnifications de la tragédie en musique de Corneille et Charpentier de-
meurent discrétes, au regard de celles qu’exploitait Quinault quelques années

3 NERINE: Dans un si grand revers que vous reste-t-il?
MEDEE: Moi,
Moi, dis-je, et C’est assez.
NERINE: Quoil vous seule, Madame!
MEDEE: Ouli, tu vois en moi seule, et le fer, et la flamme,
Et la terre, et la mer, et PEnfer, et les Cieux,
Et le sceptre des Rois, et le foudre des Dieux.
(Pierre Corneille, Médée, acte 1, scéne 4).



«Je vois un char bralant descendre sur la terre» 33

auparavant. Nulle caractérisation musicale ne vient accentuer la force de la repré-
sentation allégorique. En outre, les nombreuses didascalies s’accompagnent de
développements musicaux minimaux, et le livret semble excéder la réalité
spectaculaire.

Chez Pellegrin et Salomon, la passion de Médée ne donne lieu a aucune pet-
sonnification des passions. La fonction menagante et annonciatrice ordinairement
dévolue aux allégories et aux hypostases repose sur des personnages infernaux
(démons, magiciens et furies), non individualisés, et dont la caractérisation musicale
demeure collective®.

A Pexcés de la passion s’ajoutaient la représentation de ses conséquences: la
robe empoisonnée consumant la jeune princesse, les futies convoquées par la ma-
gicienne, 'embrasement du palais et son écroulement, 'envol final de Médée. La
encore, la référence a I’ Armide quinaldienne s'impose, notamment dans la scéne de
Iembrasement et de ’écroulement du palais de Créon.

Magie et spectacle

Comme la magicienne du Tasse, encore, Médée associe, a I'excés de la passion, les
pouvoirs de la magicienne, qui appelaient une représentation scénique particulie-
rement favorable 4 la scéne lyrique. Chez Sénéque, les invocations infernales de la
Colchidienne étaient plus volontiers rapportées que présentes sur la scéne. Pierre
Corneille accentue cette dimension de la légende; la magie occupe une place im-
portante dans sa premiére tragédie, si on la compare a I'ceuvre de son cadet. La
Médée de 1639 en appelle aux puissances infernales (acte 111, scéne 3), et se livre,
sur scéne, a 'enchantement de la robe destinée a Crétise (acte 1V, sceéne 1). Effet
du méme pouvoir magique, les chaines d’Egée prisonnier tombent d’elles-mémes.
Longepierre, ceuvrant lui aussi pour la scéne tragique, ne dédaigna pas non plus
les scénes d’évocation magique. Tirant vraisemblablement parti du souvenir
qu’avaient les spectateurs des scénes de magie de 'opéra de Charpentier donné
'année précédente, il n’hésite pas a présenter sur sceéne 'enchantement de la robe,
qui comprend I'invocation aux dieux infernaux et 'apparition de 'ombre du frére
sacrifié, figure de la culpabilité de la magicienne (acte 11, scéne 2):

Dieux cruels! Dieux vengeurs! Je vous évoque tous.
Venez semer ici 'horreur et les alarmes.
Venez remplir ces lieux et de sang et de larmes.

i

4 Alacte11, scéne 2, un cheeur («Tremble, frémis d’effroi») puis un trio («Des enfers 'empire som-
brex) réunissent magiciens, magiciennes et démons; a 'acte v, scéne 2, Médée (dessus) chante avec
trois furies (haute-contre, taille, basse-taille).



34 Anne Piéjus

On m’exauce. Le Ciel se couvre de ténébres.

Lair au loin retentit de hurlements funébres.

Tout redouble en ces lieux le silence et I'horreur.
Tout répand dans mon dme une affreuse terreur.
Ce palais va tomber. La terre mugit, s’ouvre;

Son sein vomit des feux, et ’enfer se découvre.
Quel est ce criminel qui cherche a se cacher?

Je reconnais Sisyphe a ce fatal rocher

Fesis]

Mais quels fantomes vains sortent de toutes parts?
Que de spectres affreux s’offrent a mes regards?
Quelle ombre vient 2 moi? Que vois-je? C’est mon pére!
Quel coup a pu si tot lui ravir la lumiére?

Chére ombre apprends-le moi? Ma fuite et ma fureur,
Hélas! t'ont fait sans doute expirer de douleur.
Tends-moi les bras du moins. .. Mais quelle ombre sanglante
Se jette entre nous deux, terrible et menagante?

De blessures, de sang, couvert, défiguré,

Ce spectre furieux parait tout déchiré.

C’est mon frére. Oui; c’est lui; je le connais a peine.
Ah! pardonne, chére ombre a ma rage inhumaine.
Pardonne! ’amour seul a causé ma fureur.

Il fut ton assassin, il sera ton vengeur,

Et saura t'immoler de si grandes victimes,

Qu'’il obtiendra de toi le pardon de ses crimes.

Le sang... Tout disparait; tout fuit devant mes yeux.
Trisiphone avec moi reste seule en ces lieux.

Noire fille du Styx, furie impitoyable,

Ah | cesse d’attiser mon courroux effroyable;
Calme de tes serpents les affreux sifflements.

i

J'ordonne. Obéissez, sombres divinités!. ..

Le charme a réussi, poursuivons ma vengeance.

Bien qu'’il ait travaillé pour la scéne lyrique, Thomas Corneille dédaigne plusieurs
¢léments spectaculaires présents chez son ainé. La disparition du personnage du
vieux roi d’Athénes, remplacé par le jeune Oronte, lui interdisait d’ailleurs les
scenes de prison, la représentation des chaines et celle du fantéme qui se
substitue chez le cadet des Corneille au vieux roi d’Athénes.

La tragédie de Pellegrin rompt plus radicalement encore avec I’héritage cor-
nélien, qui semblait pourtant offrir des possibilités scéniques privilégiées. I'em-
poisonnement de la robe a lieu pendant I'entracte, alors que Longepierre, écrivant
pour la scéne tragique, n’avait pas hésité a y consacrer une scene. La baguette ma-
gique elle-méme, mentionnée par les deux Corneille et par Longepierre, a disparu
du livret de Pellegrin: devenue un attribut du personnage, elle n’a plus guére de



«Je vois un char bralant descendre sur la terre» 35

raison d’étre mentionnée. Si la baguette n’est plus qu'un accessoire, c’est qu’elle
a perdu toute fonction magique, et notamment la représentation symbolique de la
nécromancie, que les deux Corneille prétaient 2 Médée: Pellegrin supprime les
cercles tracés par Médée au moyen de la baguette et il n’est plus besoin de baguette
magique pour empoisonner la robe de la jeune rivale.

Au-dela de I’évolution de I'exploitation dramaturgique du théme de la magie,
on peut s’interroger sur les motifs de son éviction amorcée par Thomas Corneille
et confirmée par Pellegrin, qui paraissent dédaigner une thématique lyrique
idéale. I’évolution du statut culturel de la magie explique partiellement cette
réévaluation du caractére de Médée. En effet, la condamnation classique de
Médée reposait non seulement sur ses actes meurtriers et les circonstances qui
les ameénent, mais aussi sur le statut moral de la magicienne. La magie de Médée
formait, chez Corneille, la partie la plus noire du caractére de la princesse de
Colchide; sa présence dans le drame corinthien servait la condamnation de la
femme assassine. Dans un environnement classique héritier du Concile de
Trente, la figure de la magicienne représente ’envers abhorré de 'humanité.
Magie et enfer sont liés par le statut moral qui les confond, mais aussi dans I'ima-
ginaire scénique de 'opéra, qui assimile toute forme de pouvoir surnaturel a celui
des divinités infernales, et replie la dramaturgie de la magie sur celle des enfers.
En témoigne la confusion constante, dans le traitement dramaturgique de la lé-
gende de Médée, entre enfers et nigromancie, alors méme que la nigromancie est
un ajout notoire a une tradition mythographique qui lui est tres largement anté-
rieure. Cette confusion entre enfer chrétien, la nigromancie médiévale et d’au-
tres formes de magie, qu’on lit notamment dans les didascalies de Thomas
Corneille’, était pain béni pour les librettistes d’opéra, qui ont assimilé la magie a
'un des lieux privilégiés de la manifestation du merveilleux que sont hotamment
les enfers de la tragédie en musique. Cet envers de 'humanité se présente comme
un lieu de décompensation idéal, celui de la prononciation ou de la révélation des
oracles, de la prédiction de I’avenir, de la manifestation d’une puissance supérieure
aux hommes. En outre ces mondes souterrains étrangers au modeéle de la nature
autotisaient le déploiement de la «vraisemblance merveilleuse» spécifique a 'opéra’,
tandis que la parole collective et indistincte des fantomes et des furies appelait une
écriture chorale et des danses bienvenues dans les divertissements.

5 Ainsi dans Iacte 1v, scéne 6: «Elle fait un cercle en I'air avec sa baguette et aussitot on voit des
fantémes sous la figure de femmes agréables.» Corneille, Médée, op. cit., p. 63.

6  Sur cette notion de «vraisemblance merveilleuse» et plus généralement de «merveilleux de re-
présentation» qui caractérise 'opéra classique frangais, voir Catherine Kintzler, Théatre ef opéra a
['dge classigue. Une familiére étrangeté, Paris, Fayard, 2004 («La pensée programmatique de 'opéra et
le monde merveilleux. La préface &’ Hippolyte et Aricie ou la critique de Pheédre», p. 137, et «Du mer-
veilleux et du sublime: nature lacunaire, surnature, contre-naturey, ., p. 197-210).



36 Anne Piéjus

Ainsi la magie a proprement parler est-elle entierement évacuée de la tragédie
de Pellegrin. Plutét quun refus d’une ressource spectaculaire, on y peut lire une
évolution culturelle. Alors qu’elle conservait chez Pierre Corneille un statut de
mal absolu, la magie semble devenue irreprésentable ou obsoléte dans I’esprit
d’un librettiste du XVvIII® siécle naissant. Seule demeure I'iconographie mytholo-
gique, ce char de Médée dans lequel on reconnait sans peine un topos
scénographique plus que la représentation d’une magie qui n'intéresse plus le
pocte ni pour sa valeur dramatique, ni méme pour les ressources qu’elle offrait
dans ’économie dramaturgique.

Les topot scénographiques ou le débordement du spectacle

Inversement, le geste scénique semble, chez Pellegrin, excéder la légende de
Médée, comme si esthétique de la tragédie en musique des années 1710 impo-
sait certains passages obligés, notamment dans les divertissements. On dénombre
en effet chez Pellegrin quantité de topoi absents non seulement des tragédies
sur le méme théme, mais aussi de la tragédie en musique de Thomas Corneille
et Charpentier. La scéne d’enchantement introduite au troisiéme acte, emprunt
direct a I’ 4rmide de Quinault’, met en scéne Jason, qui voit apparaitre un brillant
palais. Cette modification de la légende permet l'introduction, trés tot dans I'acte,
du divertissement qui fait intervenir une troupe de démons transformés en
Amours, en Nymphes, en Jeux et en Plaisirs. Créiise, amplement réhabilitée dans
cette tragédie, vient tirer Jason de cette dangereuse illusion et lui rappeler le dan-
ger que représente Médée.

Le théme de I’égarement, qui s’impose a la fois dans le monde tragique et sur
la scéne lyrique, est ajouté par Pellegrin a la tradition mythographique dont il était
absent. Iégarement est ici spectaculaire et ressortit plus a une tradition de mise en
scéne de la duperie (dont Atys est un exemple présent dans toutes les mémoires),
que de la scéne de folie engendrée par la passion (dont les modéles, pour la géné-
ration de Pellegrin, seraient a la fois le Roland furienx et I'Oreste d’Andromagque).
Chez Thomas Corneille, Créon, égaré, croit voir Médée et tue le jeune Oronte;
chez Pellegrin, croyant voir Médée, il tente de tuer Créiise, mais Jason arréte son
bras. Enfin, plus généralement, les divertissements de Pellegrin trahissent une
concession 2 la scéne, et n’entretiennent pas le lien de nécessité a lintrigue qu’ils
semblaient conserver chez Thomas Corneille. Le stéréotype parait plus proche.
Corneille et Pellegrin tirent tous deux parti du versant politique de ’épisode

7 Cet épisode rappelle 'enchantement éphémeére d’Ubalde et du chevalier danois par Mélisse et
Lucinde, au quatrieme acte d’Armide.



«Je vois un char bralant descendre sur la terre» 37

corinthien, qui offre a leurs musiciens la possibilité d’écrire pour le cheeur, d’in-
troduire des danses, tandis que I'expression stéréotypée de la louange, celle de
’hymne a 'amour précédant les noces de Jason et Crétise ou encore celle de I'af-
firmation de la confiance dans le gouvernement de Créon, présentent les poncifs
idéaux pour Iécriture chorale des divertissements. Néanmoins, la comparaison des
sujets de divertissement chez Thomas Corneille et chez Pellegrin donne 4 voir un
écart significatif, qui correspond précisément a lintroduction d’un topos
scénographique. A la fin de la septiéme scéne du quatriéme acte, alors que dle théa-
tre représente le rivage de la mer, le port et la ville de Corinthe dans le fond»,
Nérine, confidente de Médée, annonce I'entrée de matelots qui escorteront Médée.
Le divertissement, qui occupe la scéne 8, enchaine danses et petits airs solistes, et
se termine pat une bréve mais violente tempéte. Tous les poncifs de I'écriture
littéraire et musicale des tempétes sont ici réunis. Un «prélude pour toutes les basses»
introduit 'orchestre complet, qui précéde le cheeur de matelots, marqué «tres viter:

Quel bruit! Quels vents! Ciel! Quel affreux orage!
Les flots frémissant de courroux,
Sont préts d’engloutir le rivage.
Dieux! Le tonnerre gronde, il nous menace tous,
Sauvons-nous.

L’introduction d’une tempéte garantissait dans une certaine mesure le succes au-
pres du public de ’Académie royale dans les premieres années du XVIII® siecle.
Elle demeure dramatiquement faible, et n’est qu’indirectement reliée a l'intrigue
principale. Ecart, encart dans la légende, entorse a la mythologie, ce divertissement
fut probablement éctit en fonction de la musique qu’il appelait.

Le cinquiéme acte de Médée et Jason offre une autre illustration du recours du
librettiste aux topoi d’une écriture pensée en fonction de la scénographie. La
destruction du palais de Créon, action spectaculaire s’il en est, semble un lieu
commun de 'opéra; d’autant plus qu’elle parait moins la conséquence d’une
action maléfique qu’une véritable catastrophe naturelle. La scéne se découpe en
trois moments dramatiques distincts, qui recourent tous trois a des lieux com-
muns de la scéne lyrique. Le premier est celui de 'aveuglement de Créon et de la
tentative de meurtre de sa propre fille, dramatisé par les effets dynamiques et il-
lustratifs de 'orchestre qui ponctuent son air en so/ mineur de batteries et de fusées;
le deuxiéme est celui de 'impuissance des deux amoureux devant les Enfers qui
engloutissent d’abord le pére, puis la fille; le troisiéme, enfin, repose sur I'effon-
drement du palais. Introduit par une «symphonie souterraine et funeste» en
Jamajeut, 2 C barré, le cheeur, ponctué par les batteries de tonique de 'orches-
tre, crie son désarroi: «Dieux! Quel mugissement sort du sein de la terre! Quels
feux embrasent ce palais! Le ciel fait gronder le tonnerre; faut-il que nos malheurs



38 Anne Piéjus

ne finissent jamaisl» Le vocabulaire littéraire et musical fait apparaitre cet
effondrement comme un tremblement de terre, une catastrophe orchestrée par le
destin, et non comme Peffet direct d’une magie maitrisée. N’était la tonalité de fz ma-
jeur, véritable signature du statut infernal de la magicienne, tout laisserait 4 penser
qu’il s’agit d’'une tempéte maritime ou d’un tremblement de terre d’opéra-ballet.

Ces deux scénes a grand spectacle illustrent 'usage de stéréotypes d’écriture
littéraire et musicale qui semblent distordre la légende de Médée au profit d’une
écriture pour la scéne. En un sens, I'action spectaculaire a remplacé la dialec-
tique tragique; mais ce constat d’évolution demande a étre nuancé. Tout d’abotd,
la mutation de la lecture que propose Pellegrin n’est imputable ni 4 la seule évo-
lution du gout en quelque quatre-vingts années ni a '’économie dramatique de
la scéne lyrique et a ses divergences par rapport au modéle tragique. L’important
écart existant entre Thomas Corneille et Pellegrin suffit a le prouver; la drama-
turgie de 'opéra ne légitime seule ni la modification de la lecture de la légende
ni celle du rapport entre verbe et scene.

La relation apparemment plus lache qu’entretient le livret de Pellegtin a la 1é-
gende — au regard des lectures classiques qui 'ont précédé — demande lui aussi 2 étre
reconsidéré. Certes, la peinture des caracteres illustre une simplification et une stan-
dardisation de la géographie amoureuse et, avec elle, de la distribution des caractéres
en fonction des réles dramatiques. Elle montre aussi, a travers I’évolution du pet-
sonnage de Créiise, un nouveau rapport a la transcendance des personnages. La
jeune princesse, moralement indifférente, puis accablée de culpabilité, mais tou-
jours dramatiquement secondaire chez les prédécesseurs de Pellegrin, semble chez
ce dernier contenir sa propre histoire, plus qu’elle ne la subit de 'extérieur. Les en-
jeux dramatiques révélent, avec cet exemple, une réelle évolution de la pensée, et ne
se limitent pas a un relachement de la pensée tragique au profit du grand spectacle.

Langage et représentation

Ce songe nouvellement attribué a Créiise, qui témoigne d’une évolution de la
peinture des caractéres, appelle une réflexion sur lintériorisation de la scéne.
Alors méme que Médée et Jason semble imposer un modéle d’extériorité et illus-
trer ’éclatement expressif caractéristique de la scéne lyrique, l'utilisation du songe
invite a explorer les liens entre spectacle et langage.

L’intériorisation du spectacle allait de soi dans la tragédie déclamée; I'impot-
tance dramatique des récits en témoigne, tout comme les scénes d’enchantement
des Médée de Pierre Corneille et de Longepierre. Dans la tragédie en musique de
Pellegrin, 'extériorité semble d’abord dominer, jusque dans I'écriture musicale,
qui exploite tous les poncifs spectaculaires ajoutés par le librettiste 4 la 1égende.



«Je vois un char bralant descendre sur la terre» 39

Pourtant, méme si la dimension scénique et visuelle semble primer sur la lecture
tragique et 'exploitation de la légende, ce déploiement scénique entretient avec
le langage un lien traditionnel. Non seulement I'intériorisation du spectaculaire
n’est pas évacuée, mais le spectacle est agencé a partir du langage, qui le permet
et le met en valeur,

I.’évocation

Dans les tragédies de Pierre Corneille et de Longepierre, la magie de Médée pas-
sait par ’évocation. En dépit de 'importance des scénes que lui consacrent ces
deux auteurs, la magie, comme toutes les manifestations de la fureur et des pou-
voirs surhumains de Médée, passait par le prisme du langage: présente ou reje-
tée hors de la scéne, elle n’était jamais représentée au sens ou elle pouvait I’étre
sur la scéne lyrique. Dans un opéra aux moyens expressifs diversifiés, la repré-
sentation prend un autre sens. Décors changeants avec les lieux, machines, ac-
cessoires multipliés permettent, matériellement, la représentation des scénes
magiques que la vraisemblance merveilleuse propre a 'opéra autorise plus vo-
lontiers que la vraisemblance tragique du théitre classique®.

Bien que Thomas Corneille et Pellegrin proposent une véritable représenta-
tion de la magie, I’évocation demeure, et avec elle, le primat du langage dans la
construction du drame. Ainsi du songe de Créiise. Pellegrin et Salomon tirent un
profit dramatique, dramaturgique et scénographique de ce songe qui apparait
d’abord sous la seule forme du langage.

Le bref récit du songe, qui rapporte une action située hors de la scéne (en
Poccurrence, dans I’esprit de Crétlise endormie) ressortit a une esthétique de la
parole particulierement appréciée dans I'opéra, et rappelle les scénes de pro-
phétie. Tel que Pellegrin et Salomon l'inseérent dans 'économie tragique, ce songe
entretient d’évidents rapports avec le monologue et avec une conception pet-
formative du langage. Pellegrin en retire un indéniable profit dramatique. Le dé-
placement du songe permet un changement radical d’éclairage sur le personnage
de Créiise, qui parvient 4 une lucidité qu’aucun auteur précédent ne lui accordait,
et contribue 4 lui donner une véritable dimension tragique. Il modifie aussi le rap-
port au temps, puisque la scéne suivante vient confirmer la prémonition. Ce type
d’anticipation, commun dans la tragédie comme dans 'opéra, facilite la construc-
tion dramatique par la mise en abyme, qui donne une profondeur nouvelle a I'ar-
tivée de Médée. Elle permet aussi d’attacher le public 2 la suite des événements,
le songe suscitant a la fois une curiosité vis-a-vis de ce qui va suivre (vérification
de la valeur prémonitoire) et une inquiétude.

8  Voir Kintzler, dDu metveilleux et du sublime», dans Théatre et opéra a I'dge classique, op. ait., p. 197-210.



40 Anne Piéjus

Enfin, une telle anticipation permet a Pellegrin et Salomon de jouer sur la
multiplicité des moyens d’expression de la tragédie en musique. I’entrée de
Médée est d’abord évoquée, puis représentée; le langage opére ici une double
redondance vis-a-vis de la représentation scénique: non seulement Crétise an-
nonce 'arrivée de Médée, mais elle la commente au moment ou Médée descend
des cieux, selon un procédé de redoublement sémantique entre livret et scéne
caractéristique de 'opéra.

La superposition du langage chanté et du geste scénique qu’on observe dans
ces deux scénes reléve d’un procédé caractéristique de 'opéra; mais dans le cas
présent, cette dualité expressive se double d’une relation pléonastique entre livret
et scene, dans la mesure ou la description est concomitante au geste, puisque
Créiise, apres 'avoir annoncée, commente 'entrée de Médée.

Cette relation n’est pas exceptionnelle sur la scéne lyrique, qui associe, a la
tradition des oracles et des songes, des procédés de redondance dramaturgique.
Cependant, dans le cadre d’une réflexion sur les liens entre dimensions verbale
et spectaculaire, on peut se demander si I’élément verbal, par sa rigueur drama-
tique, par sa précision et par 'inquiétude et la curiosité qu’il suscite dans I'esprit
du spectateur, ne se substitue pas en partie a Paction scénique: dés lors que
Créiise a relaté ce songe, la force spectaculaire et dramatique de 'entrée de Médée
est assurée. Les déploiements de machines, les fastes du décor répondent a ce
qu’a peint le seul langage, et leur efficacité réside moins dans leur qualité réelle
qu’en ce qu’ils confirment la valeur prémonitoire du songe. Autrement dit, le
char de feu entouré de démons et de magiciens peut n’exister qu’a I'état suggestif;
son effet spectaculaire est assuré par anticipation, et sa qualité de char de feu, pré-
cisée par le langage. De méme que la seule représentation scénique ne permet pas
toujours de distinguer, par exemple, la personnification d’'un Tourment de celle
d’une Crainte’ — et que la lecture du livret permet alors au spectateur de lever les
imprécisions de la représentation, la représentation pourrait s’appuyer ici sur le
langage, au sens ou I'évocation du char de Médée permet a la fois de l'identifier
et de le craindre. L’anticipation et la superposition du verbe au spectacle garan-
tirait a4 ce dernier son efficacité visuelle.

9  Cet exemple se fonde sur une réflexion orale de Raphaélle Legrand lors d’une séance de tra-
vail sur le statut du livret organisée dans le cadre du GRIMAS.



«Je vois un char bralant descendre sur la terre» 41

Langage et décors

Poursuivant cette investigation, on peut s’interroger sur la validité d’une telle com-
plémentarité en ce qui concerne les décors des deux tragédies en musique. Le li-
vret de Pellegrin présente peu de didascalies, et pratiquement pas d’indications de
décot'’. Celui de Thomas Corneille, au contraire, proposait une fin trés spectaculaire,
qui tranchait avec la lenteur dramatique et le pathétique des caractéres. A la toute fin
de 'opéra, apres 'ultime confrontation des époux au cours de laquelle Médée dé-
signe Jason comme premier coupable, une bréve symphonie en 57 bémol majeur
clot la tragédie en musique, tandis que, selon le livret imprimé:

Médée fend les Airs sur son Dragon, & en mesme temips les Statués & autres ornemens du Palais se brisent.
On voit sortir des Demons de tous coteg, qui ayant des feux: d la main embrasent ce mesme Palais. Ces Demons
disparoissent, une nuit se forme, & cet édifice ne paroist plus que ruine & monstres, aprés quoy il tombe une

pluye de feu''.

On est ici dans le domaine des images, plus que dans celui de la tragédie.

Les indications de Corneille étaient techniquement réalisables sur la scéne de
I’Académie royale; leur enchainement ’est moins, et la représentation de l'in-
cendie du palais s’appuyait nécessairement sur le changement de toiles de fond.
On peut se demander, face a un tel déploiement, si 'efficacité d’une telle scé-
nographie repose sur sa réalisation matérielle, sur le pouvoir d’évocation du li-
vret qui se superposerait a la représentation effective, ou sur le pouvoir suggestif
du recours a des images connues, part de la mémoire visuelle collective. Une
telle description évoque en effet I'imaginaire de Jacques Callot, et notamment ses
Tentations de saint Antoine, alots trés connues du public. La paternité n’est pas di-
recte, mais confirme la familiarité des hommes du temps avec la représentation
visuelle de scenes apocalyptiques a grand spectacle. On réalisait sans difficulté
des toiles de fond suggestives, mais la référence culturelle pouvait, ici encore,
prolonger la scéne d’opéra, en ce qu’elle permettait d’identifier I’action a travers
le décor peint.

Ces indications de décor demeurent fidéles a une approche tragique, ou du
moins a une fonction tragique du langage. Si, dans la tragédie, le langage se
substituait partiellement a la représentation — ne serait-ce que par la place cen-
trale qu’occupaient les scénes d’évocation dans les tragédies de Médée —, la scéne
lyrique n’opére qu’un déplacement minimal de cette fonction verbale. Le langage

10 Les éditions consultées sont celles de 1713, 1722 et 1736; les indications de décor et les

didascalies y sont presque identiques.
11 Thomas Corneille, MEDEE, | TRAGEDIE. | EN MUSIQUE,| REPRESENTEE | PAR

[’ACADEMIE ROYALE | DE MUSIQUE. [...], Paris, Christophe Ballard, 1693, p. 79.



42 Anne Piéjus

supplée aux insuffisances du spectacle, ou renforce les effets scéniques. Ainsi,
bien que la Médée et Jason de Pellegtin, souvent décriée, fasse de larges concessions
au spectaculaire, au point de faire d'importantes entorses a la tradition mytho-
graphique et de rompre avec la lecture classique du personnage éponyme,
Pellegrin conserve une fonction éminemment tragique du langage, marquée par
la relation de complémentarité entre verbe et geste, par le réle dramatique et scé-
nique accordé a 'allusion et a 'évocation, et par le renforcement de l'effet dans
Pesprit du spectateur au moyen du langage. Le langage conserve un rapport pre-
mier et immédiat au sens et s’impose encore comme maitrise, origine et déter-
mination de I'action scénique.



LLAURA NAUDEIX

Le jeu du chanteur
dans l'esthétique spectaculaire de 'opéra lulliste

Le présent essai envisage les pratiques gestuelles du chanteur, telles que nous les
restitue un nombre réduit de sources, afin de proposer une lecture dramatur-
gique des effets marquant P'originalité du projet lulliste. En limitant cette étude
aux derniéres années du XVII® siécle et aux premieres décennies du siécle suivant,
il s’agit d’observer le moment de passage d’une esthétique de jeu a une autre, en
se plagant avant 'apparition des signes explicites d’un jeu «mimé», et de chercher
a savoir si 'opéra a pu jouer un réle dans I’élaboration de cette nouvelle concep-
tion du jeu scénique.

Nous ne reviendrons pas sur la définition du chanteur comme un acteut, car
il s’agit d’une constante de la réflexion sur 'opéra jusqu’a la fin du siecle'. Ce qui
change en revanche est la hiérarchie entre poéme et musique. Idéalement, seule
la poésie justifie le projet d’un théatre lyrique; I’évolution historique du genre de
I'opéra a pour le moins nuancé cette justification, jusqu’a admettre que la
musique, tout autant que le texte, puisse tenir une place prépondérante dans I'agen-
cement d’une ceuvre intéressante, le but du théatre lyrique, a instar du théatre parlé,
étant de susciter les émotions du spectateur.

A lintérieur de ce dispositif, il semblerait normal de donner au chanteur une
fonction semblable a celle de I’acteur?. En réalité, on circonscrit sévérement la
tendance du chanteur 4 se comporter uniquement en musicien. Il faut y reconnaitre

1 Voir Dene Barnett, avec la collaboration de Jeanette Massy-Westropp, The Art of Gesture: the
Practices and Principles of 18"-century Acting, Heidelberg, C. Winter, 1987, et Michel Verschaeve,
Le Traité de chant et de mise en scéne barogue, [Bourg-la-Reine], Zurfluh, 1997.

2 Sur la nuance de dénomination qui fait du chanteur un acteur, on peut penser qu’il s’agit avant tout
d’un usage qui vise 2 distinguer le comédien, entendu comme celui qui joue en patlant, du chanteur,
celui qui chante. C’est ce dont témoigne la définition de article CHANTEUR, rédigé par Cahusac,
dans I"Encyelopédie de Diderot et d’Alembert: «L’opéra de Paris est composé actuellement de dix-
sept chantenrs ou chanteuses récitants, et de plus de cinquante chanteurs et chanteuses pour les cheeurs.
On leur donne communément le nom d’actenrs et & actrices de l'opéra; et ils prennent la qualité d’or
dinaires de l'académie royale de Musique» (Encyclopédie, ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des
métiers, par une Société de Gens de letires, éd. Denis Diderot, Jean le Rond d’Alembert, 17 vol.,
Paris, Briasson ef a/., 1751-1765; vol. 3 (1753), p. 145).



44 Laura Naudeix

une spécificité propre au chanteur frangais, au contraire du chanteur italien, quant
a lui uniquement musicien sur scéne: pour le chanteur frangais, ce serait renon-
cer aux principes qui gouvernent la représentation théatrale, et par conséquent
le théitre lyrique. On peut mesurer une telle différence d’appréciation chez un
auteur qui s’est en quelque sorte soumis a ce type d’alliance entre le texte et la
musique, aprés ’avoir condamnée:

La premiére institution de la musique a été faite pour tenir notre ame dans un doux repos, ou
la remettre dans son assiette, si elle en était sortie. Ceux-la [les chanteurs italiens] sont louables,
qui par une connaissance égale des meeurs et du chant, suivent des ordres si utilement établis.
Les Francais n"ont aucun égard a ces principes: ils inspirent la crainte, la pitié, la douleur; ils
inquictent, ils agitent, ils troublent quand il leur plait; ils excitent les passions que les autres apai-
sent; ils gagnent les cceurs, par un charme qu’on pourrait supposer une espéce de séduction.
[.-.]- [Ce sont des] maitres secrets de I'intérieur, qui cherchent encore la grice et la beauté de
Iaction, pour mettre nos yeux dans leurs intéréts [...]"

L'un des éléments dont le chanteur doit tenir compte est donc le geste qui
accompagne le discours: malgré les tentatives de Lully, la pratique lyrique fran-
caise est restée longtemps héritiere des pratiques oratoires qui gouvernent en
grande partie le jeu des comédiens au XvII° siecle®.

L’échec de la pantomime

Lully est un ancien collaborateur de Moli¢re, défenseur de la «pantomime’»,
c’est-a-dire de la possibilité de mettre en scéne des situations ou tout le corps
de ’acteur est en jeu, entendu au sens ou il est alors capable de traduire phy-
siquement des émotions et des sentiments. A ce titre on peut retrouver dans
ses tragédies en musique, de fagon isolée, des tentatives d’acclimater ce type de
jeu a la scéne lyrique: c’est en particulier le cas dans Roland (Versailles, 1685;
Quinault), qu’on pourrait rapprocher de la scene comique d’Arbas tueur de

3 Chatles de Saint Denis, seigneur de Saint-Evremond, Eclaircissement sur ce qu'on a dit de la musique
des Italiens (1705), dans (Euwvres en prose, 4 vol., éd. René Ternois, Paris, Didier, Société des Textes
Francais Modernes, 1966, vol. 4, p. 433.

4 Voir ’étude de Sabine Chaouche, 1.’Ar¢ du comédien. Déclamation et jen scénique en France a ['dge
classigue (1629-1680), Paris, Champion, 2001.

5  Voir dans Moliere, Amants Magnifigues (1670), acte v, scene 3, la définition des «Pantomimes»: «Ce
sont des personnes qui, par leurs pas, leurs gestes et leurs mouvements, expriment aux yeux
toutes choses, et on appelle cela pantomimes. J’ai tremblé a vous dire ce mot, et il y a des gens
dans votre cour qui ne me le pardonneraient pas.



Le jeu du chanteur 45

Dragons dans Cadmus et Hermione (Jeu de Paume de Bel Air, 1674; Quinault),
partiellement inspirée de La Princesse d’Elide, ot Moron, joué par Moliére lui-
méme, est aux ptises avec un outs’.

Arbas se livre a une parodie bouffonne du combat héroique et multiplie les
allées et venues entre le fond et 'avant-scene, accompagnant le tout d’attitudes
approprié¢es’. Roland est quant 4 lui une sorte de téplique sérieuse de ce pet-
sonnage, mais c’est sa réaction passionnée qui constitue le sujet méme de 'opéra,
et qu’il convient aussi bien de mettre en scéne que de jouer hors des canons de
la déclamation. Par conséquent, les auteurs n’abordent la fureur qu’avec de nom-
breuses précautions, visant sans doute a mettre a distance la tentation comique
susceptible de naitre d’un jeu trop éloigné des conventions de la tragédie et de
action rhétorique. En effet, une partie de la folie de Roland est muette, et com-
mentée comme telle par les autres personnages présents en scéne, grice a un
systeme de didascalies internes qui décrivent le héros, tandis que la contenance
compatissante et inqui¢te de ces mémes bergers indique au spectateur quelle
doit étre sa réception de la scene:

Le trouble de son caur se montre dans ses yeux. — I/ 5'agite. — 1/ menace — I/ palit. — I/ soupire. |...]
Quels terribles regards! |...) — I/ murmure. — Il frémit. — 1l répand des plenrs. — Ses regards sont plus
douse. — 1 est moins agité®.

On retrouve une méme intention didactique dans la didascalie externe qui ex-
plique au spectateur (qui consulte le livret), que Roland s’adresse a une Furie ab-
sente, mais qu’il croit voir dans son délire: «Roland croit voir une Futie; il lui
patle, et il s’imagine qu’elle lui répond’» Ce systéme vise a encadrer les mani-
festations désordonnées de 'acteut, invité 4 mimer le délire et non plus seulement
a déclamer la séquence dans les régles de 'art. Cependant, alors qu’il est censé
briser des éléments du décor (celui ou plus haut il avait trouvé des marques de
son malheur'’), et se dépouiller de ses armes'!, rien ne prouve que 'acteur soit

6 Cadmus et Hermione, acte 111, scénes 3 a 5; La Princesse d’Eilide (Versailles, 1664; Moliere), deuxiéme
interméde, scéne 2: «Ces beurenx chasseurs n'eurent pas plus 16t remporté cette victoire, que Moron, devenu
brave par l'éloignement du péril, voulut aller donner mille coups a la béte, qui n'était plus en état de se défendre,
et fit fout ce qu’un fanfaron qui n'auroit pas été trop hardi edt pu faire en cette occasion [.. .]».

T «Arbas met l'épée a la main et va percer le Dragon, qui fait encore quelgque monvement, qui oblige Arbas a
retorrner sur le devant du thédtrex»

8 Roland, acte 1v, scéne 5.

9 Acte 1v, scéne 6.

10 Acte 1v, scéne 2: «Roland lit tout bas des vers éerits sur la grotte»

11 Id.: «Roland brise les inscriptions et arrache des branches d'arbres et des morcean: de rochers. |...] Roland

Jette ses armes, et se met dans un grand désordre



46 Laura Naudeix

passé a I'acte. Peut-étre se contentait-il de signaler, a ’aide de signes symboliques
et conventionnels, les désordres décrits par les didascalies. Un tel ensemble de
sceénes reste cependant un exemple limite. On peut évoquer le cas isolé des livrets
de Mennesson, pour les tragédies en musique Manto la fée (Académie royale de
musique, 1711; musique de Jean-Baptiste Stuck'?) et Ajax (Académie royale,
1716; musique de Toussaint Bertin de la Doué), qui comportent un grand
nombre de didascalies externes, d’indications de jeu mais également de gestes en
direction du décor, ou mouvements de corps et placements sur le plateau'.

Dans 'article GESTE de 'Encyclopédie, les remarques de Cahusac sur la capa-
cité des chanteurs a ignorer une quelconque inscription dans le lieu scénique, et
en particulier 4 conserver la position abstraite de la déclamation frontale, nous
invitent a penser que la dramaturgie lyrique n’a pas fondamentalement orienté le
jeu vers une expressivité gestuelle plus développée'’. C’est peut-étre ’hallucina-
tion de Roland, le moment ot le chanteur renoue avec la puissance évocatrice de
la rhétorique classique doublée de ’aide de I'orchestre, qui a eu le plus de pos-
térité. Comme la déclamation, le geste du chanteur correspond a ce que Cahusac
appelle encore, au milieu du XviI© siécle, une «déclamation trouvée, de laquelle
[le chanteur] ne saurait s’écarter'’>» C’est ce dont témoignent les portraits de
chanteuses céleébres réalisés par Carmontelle: elles adoptent une pose d’actrice
relativement standardisée, telle qu’on peut le voir dans I'attitude de Mlle Chevalier
(Planche 1).

Le chanteur déclamateur

Par conséquent, le chanteur observe théoriquement les mémes principes que
ceux de la déclamation patrlée telle qu’elle est transposée au théatre; c’est-a-dire
que les effets en sont un peu plus marqués, afin d’assurer leur effet sur le public.

12 Je remercie Jacqueline Waeber pour avoir signalé la disposition graphique de ce livret.

13 Dans Manto, on trouve par exemple: «Avec méprisn, acte 111, scéne 1; «Avec dépit, Elle feint de s'en aller,
Revenant avec précipitation», acte 111, scéne 3. Dans Ajax: «Cassandre, regardant les ruines de Troie (an
Jond)», acte 1, scéne 3; «Elle lui montre les ruines», acte 1, scéne 4; «Arbas qui survient avec précipita-
tion», acte 1, sceéne 6; «Corebe seul regardant de tous cotém, acte 11, scéne 1; «Cassandre, criie seule, re-
gardant la mer avec agitationm, «Corebe revenant a lui sans se levem, acte 11, scéne 3, etc.

14 Cahusac, article GESTE, Encyclopédie, op. cit., vol. 7 (1757), p. 652-653: «On en a vu faire mur-
murer les ruisseaux dans I'orchestre et dans le parterre; les y suivre des yeux et de la main; aller
chercher les zéphirs et les échos dans les balcons et dans les loges ou ils ne pouvaient étre; et
laisser tranquillement pendant toute la lente durée de ces beaux chants, les berceaux et 'onde
pure qu’offraient les cotés et le fond du théatre, sans leur donner le moindre signe de vie»

15 Article EXPRESSION, Encyclopédie, op. cit., vol. 6 (1756), p. 318.



Le jeu du chanteur 47

Planche 1. Louis Carrogis, dit Carmontelle. Mademoiselle Chevalier, de I'Académie royale de musique, vers
1760 (Chantilly, Musée Condé; Photo RMN © René Gabriel Ojéda).



48 Laura Naudeix

Vis-a-vis du chanteur, les exigences sont formulées avec la méme fermeté qu’a
I'égard des comédiens. C’est encore le cas de Cahusac, qui définit en quelque
sorte a contrario ce qu’il attendrait d’un chanteur:

Une actrice qui n’est plus, et dont on peut maintenant parler sans scrupule, [...] chantait tres
rapidement ses roles, faisait faire a ses bras de trés grands mouvements, et malgré tout cela ne
débitait point, parce qu’elle ne nuancait point son chant, et qu’elle manquait de justesse.

[-..]- On prenait pour de la noblesse, une morgue insupportable; pour gestes d’expression, des
mouvements convulsifs qui n’étaient jamais d’accord avec les choses qu’elle devoit exptimer [...]'".

C’est un propos similaire qu’avance Jean Blanchet, lorsqu’il réclame de la variété
dans les mouvements: «LLa variété des gestes est une nouvelle source de plaisirs
au théatre lyrique'’.» Par conséquent, on peut constater de maniére générale que
le jeu du chanteur subit le méme type d’évolution que le jeu scénique: une pro-
gression vers 'abandon d’une codification rigide au profit d’une appropriation
plus spécifique, et par la plus surprenante, des rappozts entre les situations dra-
matiques et les mouvements du corps et les inflexions de la voix. On peut le
mesurer en comparant le traitement d’une méme séquence, celle de la mort
d’Hercule empoisonné par la tunique de Nessus, traitée par deux librettistes a
presque soixante-dix ans d’intervalle: Campistron dans Alkide en 1693 et
Marmontel dans Hercule mourant en 1761. Chez le premiet, un noble récitatif ou
nulle indication intra- ou extratextuelle ne signale un effet d’interprétation autre
que P'action rhétorique; chez le second, une pantomime complexe qui envahit les
didascalies et les répliques'®. En témoigne l'article ACTEUR du Dictionnaire de
musigue de ].-J. Rousseau (1768, recte [1767]), qui définit sur de nouveaux frais
I'ensemble des fonctions du chanteur d’opéra:

Il ne suffit pas a Pacteur d’opéra d’étre un excellent chanteur, s’il n’est encore un excellent
pantomime; car il ne doit pas seulement faire sentir ce qu’il dit lui-méme, mais aussi ce qu’il
laisse dire a la symphonie. L’orchestre ne rend pas un seul sentiment qui ne doive sortir de son
ame; [...] et quoiqu’occupé d’un réle difficile, s’il laisse un instant oublier le personnage pour
s’occuper du Chanteur, ce n’est qu’un musicien sur la scéne; il n’est plus un Acteur'.

16 Jean-Jacques Rousseau, article DEBITER, Encyclopédie, op. cit., vol. 4 (1754), p. 652.

17 Jean Blanchet, I.’Ar? ou les principes philosophiques du chant, Paris, Lottin, Lambert, Duchesne, 1756.
Seconde partie, «Le chant composé ou la Déclamation chantantey, chapitre viil: «De I’action
propre au chant», p. 80-81.

18 Respectivement acte V, scéne 6 et derniére, et acte V, scéne 4. Le texte de Marmontel contient
de nombreuses didascalies externes («Hercule, se trainant sur le blicher [...]. I/ succombe |...]. 1/ se
leve [...). Il retombe sur le bicher |...]. 1/ se reféve |...]»), et internes («I/ veut embrasser son fils, mais le
tient écarté de lui par crainte du poisomy; «Il expire dans les tourments»...).

19 Jean-Jacques Rousseau, article ACTEUR, Dictionnaire de Musigue, dans (Envres complétes. V. Eerits
sur la Musique, éd. Bernard Gagnebin, Marcel Raymond e# a/., Paris, Gallimard, collection
Bibliothéque de la Pléiade, 1995, p. 637.



Le jeu du chanteur 49

Cependant, on peut estimer que les chanteurs adoptaient, soit par maladresse,
soit par atavisme, une gestuelle spécifique. Il est certains témoignages, 2 manier
avec précaution de par leur rareté, qui indiquent que les chanteurs plagaient les
mains au niveau de la téte, les bras en croix, ce qui va a 'encontre des régles de
la déclamation. Ainsi de ces deux descriptions, la premiére de Louis Ladvocat:
«Considérez ses gestes, ses regards étincelants en penchant la téte amoureuse-
ment, comme elle tourne ses mains d’une nonchalance affectée, comme elle
étend ses bras en croix comme un saint Frangois pour exprimer la douleur qu’elle
ressent si bient6t elle n’est unie a son fidéle amant®»; et la seconde d’Antoine-
Francois Riccoboni: «Cependant, il faut éviter d’avoir les deux bras également
étendus, et de les porter tous deux a la méme hauteur, car ce geste en croix dont
les musiciens accompagnent ordinairement la cadence a la fin d’un air, n’est point
un modéle a suivre*'.» Descriptions que I'on peut rapprocher d’une Psyché
abandonnée par I'’Amonr, peinte par Charles-Antoine Coypel vraisemblablement,
inspirée de la piece de Moliere devenue une tragédie en musique de Lully en
1678 (et reptise jusqu’en 1713), ou 'on retrouve cette méme attitude expressive
et emphatique (Planche 2, p. 51).

Sinon toléré, ce genre de posture est du moins repéré comme un signe dis-
tinctif. Ce geste semble constituer autant un appui technique du chanteur, qui
abandonne alors une régle de ’action rhétorique, qu’une maniére de donner
une ampleur singuliére 4 une suspension de la déclamation dans le temps. Sou-
lighons ici que P'esthétique lyrique frangaise évite le plus possible d’arréter le
discours sur des vocalises ou des notes tenues, précisément afin de contenir la
part spécifiquement musicale de la parole lyrique, et de la rapprocher de la pa-
role sans musique: ce qui explique notamment que 'on demande souvent au
chanteur francais de «débiter», au lieu de «chanter». Cependant, le chanteur
d’opéra reste placé au croisement de deux temporalités, celle du théatre, du
texte proprement dramatique, et celle de la musique. La musique porte en elle-
méme sa propre durée, mais elle peut également avoir une influence sur le texte,
puisqu’elle peut donner une longueur fort variable a 'énoncé des phrases, de
méme qu’elle peut les répéter une ou plusieurs fois. Globalement, on consi-
dére que le chant ralentit I’élocution du chanteur et que la mise en musique, en
faisant se répéter les mémes mots, invite a varier les effets plutét qu’a faire

20 «Description de la Vie et Mceurs, de 'Exercice et I’Etat des Filles de 'Opéra» [1694?], dans
Louis Ladvocat, Lestres sur Fopéra a I'Abbé Dubos [1694-1698], éd. Jérome de La Gortce, Patis,
Cicéro, [1993], p. 82.

21 Antoine-Francois Riccoboni, [.2Art du Théitre a Madame *** [1750], dans Sep# traités sur le jen du
comédien et antres textes. De ['action oratoire @ l'art dramatique (1657-1750), éd. Sabine Chaouche,
Paris, Champion, 2001, p. 723.



50 Laura Naudeix

exactement coincider un geste et une idée comme dans la déclamation patlée®. En
conséquence, les théoriciens invitent le chanteur a étre d’autant plus vigilant™, voire
a simplifier ses effets®.

Enfin se pose le probléme de la temporalité musicale en elle-méme. Blanchet
nous suggére une piste précieuse: certes, il invite les chanteurs a varier leurs ef-
fets et a ne pas donner «trop de durée» aux gestes et aux positions, afin de ne pas
offrir un spectacle monotone®; mais un peu plus loin, il leur conseille également
d’adopter ce qu’il appelle des «attitudes» ou «contenances» du corps®. Certes, il
ne justifie pas ce conseil, mais dans quelle mesure cette distinction entre «atti-
tude» et les «gestes» n’est-elle pas un moyen de conduire le temps musical a 'inté-
rieur du temps dramatique, et de donner au sens des paroles une expression juste,
adaptée, permettant a la durée spécifiquement musicale d’étre traduite dans le jeu?

On peut donc poser la question du jeu scénique du chanteur lors de moments
purement musicaux, ou, en d’autres termes, se demander dans quelle mesure il est
possible ou non de considérer les ritournelles et préludes comme n’étant pas exclusi-
vement cantonnés dans un role ornemental, mais comme patticipant a la création
d’une atmosphére dramatique. On sait par exemple qu’il s’agissait de 'un des talents
les plus remarquables de Marthe ILe Rochois, qui continuait de «jouer pendant le
temps des ritournelles d’introduction de ses compatses ou de ses propres airs>.

22 On en trouve un témoignage intéressant dans les différentes parties de réle conservées a la
Bibliotheque-Musée de I'Opéra, Paris, regroupées sous la cote Matériels XviIr® siécle. Lorsqu’elles
comportent des indications dynamiques ou d’expression, les reprises dans les airs semblent sou-
vent avoir été caractérisées différemment les unes par rapport aux autres.

23 Cahusac, article GESTE, Encyclopédie, op. cit., vol. 7 (1757), p. 652-653: «Le contre-sens du geste
passe rapidement au théitre de la comédie; I'attention y court de pensée en pensée, et 'acteur
n'a pas le temps de s’appesantir sur la faute qui lui échappe quelquefois. Il n’en est pas ainsi
au théatre du chant; les détails y sont ralentis et repérés par la musique; et c’est la que le contre-
sens, quand il y est une fois amené, a tout le temps d’assommer le spectateur.»

24 Blanchet, L Art ou les principes philosophiques du chant, op. cit., p. 78: «On comprend que le jeu
d’un chanteur [...] doit étre bien moins chargé que celui d’un simple déclamateur; la raison est
que P'on insiste davantage sur les sentiments dans le chant, que dans la déclamation de la tra-
gédie ou de la comédie. [...] Comme la musique insiste plus longtemps sur les notes dans les pas-
sions nobles et sérieuses, que dans les passions gaies et enjouées, 'on doit se permettre beaucoup
moins d’action dans le récitatif de nos opéras, que dans les vaudevilles de la Comédie-Italienne,
et de ’Opéra-Comique»

25 Id., p. 80-81: «[les plus beaux mouvements, airs, positions], dés qu’on leur donne trop de durée,
n’offrent aux yeux des spectateurs, que des beautés monotones et par conséquent ennuyeuses.
Il en serait de méme de 'ensemble le plus accompli.»

26 Id., p. 83: «Outre les mouvements dont j’ai parlé, il est de certaines situations de tout le corps,
ou plutot des contenances terribles ou gracieuses, tristes ou gaies, fieres ou naives, etc. on les
appelle attitudes: un chanteur doit encore plus s’en servir que des gestes; les premiéres sont
un tableau entier, les secondes ne sont qu'un coup de pinceau.»

27 En plus des remarques fameuses d’Evrard Titon du Tillet dans son Parnasse frangais (1732), ci-
tées par Antonia Banducci dans le présent volume (voir p. 127), on peut se référer a la parodie



Le jeu du chanteur 51

Planche 2. Chatles-Antoine Coypel (attribué). Psyché abandonnée par l'amonr, 1748 (Lille, Palais des
Beaux-Arts; Photo RMN © Droits réservés).



52 Laura Naudeix

[’image arrétée ou la présence du chanteur

L’alliance de I’abstraction du discours poétique et de la temporalité musicale
fonde une conception renouvelée du spectaculaire. En effet, c’est pat le biais de
’hypotypose, du récit halluciné, que I'acteur du théatre lyrique rejoint les grands
personnages classiques, lesquels, par la force de leur seul discouts, peuvent concut-
rencer les exhibitions spectaculaires. La tendance a ’abstraction, entendue comme
un jeu scénique étranger aux régles rhétoriques, est indiquée par les contempo-
rains (bien plus qu’effectivement décrite) comme une maniére de reconnaitre la
spécificité de la présence physique du chanteur: non seulement sa voix, mais
aussi son corps, tel qu’il est stylisé par la musique.

En conclusion, on peut avancer une hypothése de lecture dramaturgique de
'un des extraits les plus représentatifs du projet lyrique de Lully et Quinault: le
monologue d’Armide, durant le sommeil de Renaud®. On notera que le caractére
expérimental de cette scéne est indiqué par la méme utilisation de didascalies
«explicatives» que dans Roland, et qui visent a lever toute ambiguité sur le sens
des gestes de actrice: «Armide va pour frapper Renaud, et ne peut excécuter le dessein
gu'’elle a de lui dter la vie» Cette scéne est a recevoir autant comme une image que
comme un moment rhétorique, car la force dramatique se trouve aussi bien dans
I'apparition de P'actrice que dans le déroulement de la séquence poétique, dia-
lectique. I’idée de cette sceéne est peut-étre issue du geste suspendu d’Arcabonne,
qui, dans Amadis, s’appréte a frapper son ennemi avant de reconnaitre qu’il est
celui qu’elle aime. La scéne est rapide, et tient en ’espace de quelques vers de dia-
logue, mais I'image fondamentale est déja présente®. L’opéra rejoint enfin la
peinture, qui a2 de nombreuses fois illustré cet épisode avant de s’inspirer a son
tour de 'expressivité de la représentation lyrique, ainsi qu’on peut le voir dans
ce tableau de Jean-Francois de Troy (Planche 3).

Dans Armide, on observe une dilatation maximale de la scéne, qui est justement
permise par sa soumission au temps musical. Ce dernier s’affranchit du texte,
puisque c’est la ritournelle et non le récitatif qui dicte son tempo 4 la représentation:

du Thétis et Pelée (1689, Fontenelle, Colasse; Le Rochois avait créé le tole-titre) par Lesage, Arlequin-
Thetis [piéce a écriteaux], (1713), scéne 7 (d’apres Thétis et Pelée, acte 11, scéne 4): «On joue la ri-
tournelle tendre de l'opéra, pendant que Thétis le monchoir d la main fait le tour du théitre, a l'imitation de
Lactrice de l'opérax (Théitre de la Foire, 15 vol., Paris, Ganeau, 1721-1747, vol. 1).
28 _Armide, acte 11, scéne 5.
29 _Amadis, acte 111, 4:
Arcabonne s'approche d’Amadis avec un poignard a la main.
Meurs... que mes sens sont interdits!
O Ciel! que vois-je? est-ce Amadis?
[...] Quoil Pennemi dont j’ai juré la mort
Est le Héros qui m’a sauvé la vie?



Le jeu du chanteur 53

Planche 3. Jean-Francois de Troy. Armide, sur le point de poignarder Renaud, est désarmée a la vue de ce héros
endormi, vers 1725 (Lille, Palais des Beaux-Arts; Photo RMN © Jacques Quecq d’Hentipret).

ainsi de ce cas commenté par Antonia Banducci, qui date des années 1770, une
indication d’entrée en scene placée au début du prélude, suggérant qu’il s’agit de
faire durer le spectacle muet de cette femme armée au-dessus du guerrier sans
défense, d’inscrire I'image dans un temps différent de celui de la progression
dramatique qui redémarre avec le monologue™.

Le geste d’Armide est donc suspendu, 'action arrétée: mais c’est bien cette
image, ce moment, que 'ceuvre prépare, grice au songe raconté au premier acte’’,
Cet autre morceau d’anthologie est I'idée forte de Quinault, qui permet de relier les
deux scénes-clefs de son sujet (le meurtre interrompu et I'évanouissement final de
la magicienne aux pieds de Renaud qui I'abandonne) au travers du motif poétique
de la mort d’amour. En entendant la chanteuse interpréter le songe, Le Cetf de la
Viéville confesse qu'il voyait Renaud plonger un poignard dans le cceur d’Armide™.

30 Voir dans ce volume le texte d’Antonia Banducci, p. 115 sq.
31 Armide, acte 1, scéne 1:
J’ai cru le voir, j’en ai frémi,
Jai cru qu’il me frappait d’une atteinte mortelle.
Je suis tombée aux pieds de ce cruel vainqueur.
[...] Et par un charme inconcevable,
Je me sentais contrainte 2 le trouver aimable
Dans ce fatal moment qu’il me pereait le cceur.
32 Jean Laurent Le Cerf de la Viéville de Freneuse, Comparaison de la musique italienne et de la musique
Jrangaise, Premitére partie, 1 ettre é Monsienr de 1.a**% Bruxelles, Foppens, 1705; R Genéve, Minkoft,
1972, p. 174-175: «Cependant extréme vivacité des expressions du chant emporte presque toute
notre attention. Il n’est point de stupide qui ne soit sensible aux éclats de voix d’Armide, placés



54 Laura Naudeix

Le spectateur, qui s’attend a voir Armide frappée au cceur, tombée aux pieds
de son vainqueur, est donc préparé a éprouver toute 'ambiguité du spectacle
saisissant du guerrier livré a la femme armée. La réalisation du projet fondateur
du théatre lyrique est donc aussi effective par le croisement de la musique et de
la présence du chanteur, ce dernier désormais investi d’une capacité a indiquer,
aux confins de 'immobilité, une situation dramatique fantasmée. C’est sans
doute dans cette participation abstraite, musicale, dans le sens de non-textuelle,
que le geste du chanteur s’inscrit le plus singuliérement dans I'esthétique du
jeu théatral.

A la fin du xvIr® siécle et au début du siécle suivant, pour autant que la rareté des
sources nous permette d’en juger, on peut supposer que le geste du chanteur, a
I'instar de celui de I'acteur, est dépendant d’une codification rhétorique préexistante
a la lettre spécifique du texte. Mais le spectacle lyrique, en faisant avec la musique
entrer de plein droit dans I'expression dramatique un autre art que la seule poé-
sie, permet une autre maniére d’articuler le geste, le jeu et 'intention dramatique
dans ’espace de la scéne et dans le temps de la représentation. Contrairement a ce
qu’affirme par exemple Cahusac, on est alors en droit de penser que la spécificité
du chanteur n’est pas seulement la beauté de sa voix, ou méme la qualité de son
action, qui du reste peuvent aussi étre reconnues 4 tout orateur’, mais la qualité
du rapport que son jeu peut entretenir avec 'ensemble du processus de la
représentation lyrique. Conjuguée a la temporalité musicale, la dimension specta-
culaire de 'opéra semble délimiter le «éalisme» du jeu mimé vers lequel I'évolution
du gott tend a orienter les acteurs. En revanche, en réfléchissant a la place occu-
pée par le chanteur a 'intérieur du systéme d’images que crée le livret, nous pro-
posons d’envisager une lecture proprement scénique du jeu, ou plutét des enjeux
de la présence du chanteur et de son personnage en scene.

avec une justesse et une force égale, sur ce dernier vers! Dans le fatal noment qu'il me percait le canr.
A ce mot, peryait, je vois, ce me semble, Renaud qui donne un coup de poignard dans le cceur
d’Armide suppliante. Demanderai-je alors si Lully a2 mis la beaucoup de science et d’application?»

33 Cahusac, article EXPRESSION, Encyclopédie, op. cit., vol. 6 (1756), p. 318: «Et comme il est cer-
tain qu’un excellent comédien ajoute beaucoup a 'expression du poéte par sa maniére de débi-
ter, il faut aussi que le récitatif soit un surcroit d’expression, en devenant une déclamation notée
et permanente. Mais 'acteur qui doit le rendre ayant par ce moyen une déclamation trouvée,
de laquelle il ne saurait s’écarter, quelle est donc I'expression qu’il peut encore lui préter? Celle
que suggére une ame sensible, toute la force qui nait de I'action théatrale, la grice que répan-
dent sur les paroles les inflexions d’un bel organe, I'impression que doit produire un geste
noble, naturel, et toujours d’accord avec le chant.»



HeDY LAw

From Garrick’s dagger to Gluck’s dagger:
the dual concept of pantomime in Gluck’s Paris Operas

In a 1999 production of the Paris version of Aleste (1776) by Christoph
Willibald Gluck, conductor John Eliot Gatdiner, in collaboration with the di-
rector Robert Wilson, gave rise to a cutious interpretation of what Gluck called
«pantomime» in Act I, scene 3:' nobody dances there. The music does not ac-
company a «danse sacrée» as Gluck intended; instead it accompanies a gigantic
cube spinning slowly downwards onto the middle of the stage. In the hands of
Gardiner and Wilson, Gluck’s pantomime becomes literally disembodied.? What
is really at stake when nobody makes gesture in a pantomime scene of a mod-
ern production of an eighteenth-century French opera?

At issue in this interpretation is that in some of modern operatic produc-
tions dance does not enjoy the same historical scrutiny as music and verbal text.
Gardiner’s passion for historical performance is contradicted by Wilson’s avant-
garde interpretation.” This contradiction reveals tension between avant-garde
staging and performance practice, for it is duplicitous to make a historical claim
for music and verbal text while arguing for an unconventional interpretation of

1 Christoph Willibald Gluck, .A/este, with Robert Wilson, John Eliot Gardiner, Anne Sofie von
Otter, the English Baroque Soloists, and the Théitre du Chatelet, Arthaus Musik,
DVD 100 160, 2000. The performance was recorded in October 1999, during Gardinet’s one-
month residency at Chitelet in France. It was later, in 2000, performed at the Barbican Hall
in London. The CD version was released by Decca and Philips in September 2002.

2 Gluck specified the staging of this pantomime scene as follows: «Le théatre représente le tem-
ple d’Apollon, la statue colossale de ce dieu parait au milieu du temple. Les Prétres et les
Prétresses dansant les danses sacrées. Le Grand-Prétre et le Choeur alternativement.»
Christoph Willibald Gluck, Akeste, ed. Gerhard Croll, in Christoph Willibald Gluck: Sémtliche
Werke, ser. 1: Musikdramen, 11 vol., Kassel, Birenreiter, 1954-2005, vol. 3a, p. 64.

3 Decca and Philips, the record company that released Gluck’s Akeste, claims that Gardiner’s use of
period instruments and historical performance practice adds «true stylistic authenticity to this
recording» See http:/ /www.deccaclassics.com/newsandreleases/ september2002/470293 html
(accessed January 25, 2008). Concerning the dances in this recording, music critic Peter
Branscombe writes, «much of the ballet music is omitted. These are small points, of little
consequence in the context of the whole splendid venture.» Peter Branscombe, «Gluck’s Alceste
(Paris Version, 1776)», in Andante Magazine, December, 2002.



56 Hedy Law

dance and staging in the same production. But this duplicity invites an impor-
tant question that has garnered scholarly attention lately: in what ways is dance
related to music and verbal text in opera?*

This essay attempts to answer this question, by using Gluck’s Paris Operas as
a case study to demonstrate the various ways in which he integrated not just
dance, but also gesture into these operas. In these we seldom find the explicit
mention of «gesture»; we find instead the dual concept of pantomime — pan-
tomime as dance and pantomime as acting — that broadens the conceptual cat-
egories of «dance», «ballety, and «divertissement». This dual concept brings
music, gesture, and verbal text together to form new modes of representation,
to extend the domain of referentiality from verbal meanings to nonverbal ones,
and to cohere individual numbers in opera. The discovery of these various
modes of representations, I argue, bears implications not just for research in
dance and music, but also for developing practical approaches to staging and
choreography in modern productions of late eighteenth-century operas.

Why Pantomime?

Pantomime made its first appearance in Gluck’s second opera written for Patis,
Orphée et Euridice, a revision based on his Italian opera, Orfeo ed Euridice (Vienna,
1762). There Gluck renamed the first «ballet» in Act 1, scene 1 «pantomime» while
keeping the music the same.

The issue of ballet in Orphée et Euridice arose from Parisians’ criticisms of dances
in Gluck’s first Paris opera, Iphigénie en Aulide. In November 1770, after having at-
tended Gluck’s third reform opera, Paride ed Elena in Vienna, Frangois Louis-Gand
Le Bland, Marquis du Roullet, began to revise Jean Racine’s tragedy Iphigénie en
Aulide (1674). About two years later, he started to promote Iphigénie en Aulide to the
Parisians. In a letter of August 1, 1772, to the director of the Académie royale de
musique, Antoine Dauvergne, Du Roullet claimed that Gluck — composer of two
revolutionary Italian operas — had just finished a French opera (Iphigénie en Aulide),
and wished to have it performed at the Académie royale de musique.” Du Roullet
asserts that the new opera was to reclaim the superiority of French opera, release

4  For recent discussion of issues concerning dance in French opera, see Rebecca Harris-Warrick,
«“Toute danse doit exprimer, peindre...”: Finding the Drama in the Operatic Divertissement»,
Basler Jahrbuch fiir historische Musikpraxis, 23 (1999), p. 187-210. Nevertheless, choreography in
modern operatic production is a topic that awaits critical scrutiny.

5 Frangois Louis-Gand Le Bland, Marquis Du Roullet, «Lettre 2 M.D. un des Directeurs de 'Opéra

de Parisy, in Querelle des gluckistes et des piccinnistes: Textes des pamphlets, ed. Frangois Lesute, 2 vol.,
R Geneva, Minkoff, 1984, vol. 1, p. 1-2.



From Garrick’s dagger to Gluck’s dagger 87

French lyric drama from Jean-Jacques Rousseau’s denigration of it, and resolve
the decades-long dispute over Italian and French music. Having been well aware
that French opera was not only about recitative and aria, but also about operatic
«accessories» including chorus, ballets, and decorations, Du Roullet emphasized
the divertissements in Iphigénie: «On a tiré sans effort du sujet, & 'on a amené
naturellement dans chaque Acte un divertissement brillant lié au sujet de ma-
niere qu’il en fait partie, en augmente ’action ou la compléte.»®

Had all of Du Roullet’s descriptions been directly based on Gluck’s Iphigénie
en Aunlide, the opera would have sounded promising to Parisian audiences, but
some evidence suggests that Du Roullet was not as familiar with the opera as he
claimed. According to Chatles Burney’s report of his meeting with Gluck on
September 2, about a month after publication of Du Roullet’s letter, Iphigénie en
Aulide was finished but not a note had been written down. Gluck sang the opera
to him «early from beginning to end.»’ Perhaps because it seems implausible
that Gluck could perform his «unwritten» opera from memory, some scholars
have modified the meaning of Burney’s report. Klaus Hortschansky takes
Du Roullet’s words literally and claims that at least part of the divertissement
of Iphigénie en Aulide was finished in Vienna, whereas Daniel Heartz notes that
Du Roullet had exaggerated many of the facts and suspects that Burney’s brief
remark might tell more of the truth than Du Roullet’s letter.® If so, what
Du Roullet wrote about the divertissements in his letter to Dauvergne might be
less an accurate description of Iphigénie en Aulide than as a reinstatement of some
general Noverrian principles that had been gaining populatity across Europe.’

6. ld,p.4.

7  Chatles Butney, The Present State of Music in Germany, the Netherlands, and United Provinces, or Jour-
nal of a Tour through Those Countries, Undertaken to Collect Materials for a General History of Must,
2 vol,, London, T. Becket, 1775, vol. 1, p. 265; emphasis added.

8 Klaus Hortschansky, Parodie und Entlehnung im Schaffen Christoph Willibald Gluck, Cologne, Arno
Volk, 1973, p. 159. Daniel Heartz points out many inaccuracies in Du Roullet’s letter: Du Roullet
claimed that Gluck had composed forty successful Italian operas but in fact Gluck composed
about thirty operas and not all of them were successful; Du Roullet noted that Gluck had
produced successful operas in Naples and Milan but in fact Gluck had never been there; Du
Roullet overrated Gluck’s language competency, claiming that he knew French and Italian per-
fectly. See Daniel Heartz, «Gluck’s Iphigénie en Aulide. A Prolegomenon», Words on Music: Essays
in Honor of Andrew Porter on the Occasion of His 75" Birthday, ed. David Rosen and Claire Brook,
New York, Pendragon, 2003, p. 138-145.

9  Uniting dance with the principal action is a key principle in Noverre’s campaign to reform
ballet. See his Lettres sur la danse, Lyon, Chez Aimé Delaroche, 1760; Lettre 1, p. 4; see also his
Lettre viiL, p. 129-194. Noverre’s dance treatise represented views of several important cho-
reographers, including Louis de Cahusac in France and Gasparo Angiolini in Vienna. Angiolini
published a dissertation prefacing the printed scenario of his ballet Le festin de Pierre (1761).
See Gasparo Angiolini, Dissertation sur les ballets pantomimes des anciens pour servir de programme an
ballet pantonzime tragique de Sémiramis, Vienna, Trattner, 1765.



58 Hedy Law

The issue here is not so much Du Roullet’s overstatement as how Gluck re-
sponded to it. Gluck should have read a reprint of Du Roullet’s letter in the
October issue of the Mercure de France. For several months, Gluck let the inac-
curacies pass in silence, while Parisian readers awaited the described opera with
enthusiasm. Michel-Paul-Guy de Chabanon, for one, published a response in
the January 1773 issue of the Mercure de France, quoting parts of Du Roullet’s
letter wotd for word and warmly welcoming Gluck’s proposal to revive French
opera. Ever since Rousseau’s denigration of French opera, Chabanon implies,
the French had been longing for a composer like Gluck who, «not blinded by na-
tional prejudice», had difted the ban imposed on our language.»' In reading
Chabanon’s response to Du Roullet’s letter, Gluck immediately wrote a humble
letter to the editor of the Mercure de France, asking him to publish it in the forth-
coming issue. Gluck vaguely disclaimed Du Roullet’s hyperbolic remarks, avoid-
ing mention of operatic revolution, giving full credit to Ranieri de’ Calzabigi
(the mastermind behind his reform operas), making it explicit that he intended
to work with (and not against) Rousseau: «J’envisage de produire une musique
propre a toutes les nations, & de faire disparaitre la ridicule distinction des mu-
siques nationales.»'!

After six months of sensational rehearsal, the supposedly epoch-defining
Iphigénie en Aulide was premiéred on April 19, 1774. While the Parisians got accus-
tomed to the declamation and new orchestral effects, they unanimously found the
ballets unpleasant. Recalling his conversation with the Italian composer Niccolo
Jommelli in 1759, Jean Chrysostome Larcher, Count of La Touraille, mentioned
that Gluck’s neglect of the dances of Iphigénie en Anlide revealed a typically Italian
animosity toward ballet, as well as his ignorance of the ways in which ballets func-
tioned in French opera.'* «ILes airs y sont également négligés &, encore une fois,
j’ai de la peine a comprendre comment un aussi fameux Compositeur dédaigne si
cavaliérement la partie de nos opéras, si habituellement nécessaire 4 nos plaisirsx»'

10 Chabanon published his response entitled «Lettre sur les propriétés musicales de la langue
francoise» in favor of Du Roullet’s proposal in Mercure de France in January 1773.

11 The response was published in the February issue of the Mercure de France in 1773. Gluck,
«Lettre de M. le Chevalier Gluck a 'auteur du Mercure de France», Querelle des gluckistes et des
Dpiccinnistes, op. cit., vol. 1, p. 8-10; 10.

12 According to Larcher, Jommelli extolled Rameau’s dances, noting that the Italians were too
learned to abase themselves to compose ballet music. «Le fameux Iomelli me disait, il y a
quinze ans, en exaltant, sur cela, le mérite de Rameau, que les Italiens étaient trop savants pour
s’abaisser a faire des airs de ballets.» Jean Chrysostome Larcher, «Lettre 2 Madame la Marquise»,
in Querelle des gluckistes et des piccinnistes, op. cit., vol. 2, p. 31-59; here p. 38-39.

13 Larcher, «Lettre 2 Madame La Marquise», gp. dit., p. 53.



From Garrick’s dagger to Gluck’s dagger 59

One review written two days after its premiere states, «les airs de Ballet sont
absolument négligés.»'* A few days later, Louis Petit de Bachaumont voiced sim-
ilar dissatisfaction with the ballets: «Au rebours des autres opéras du méme genre,
ce sont les danses & les divertissements qui en deviennent la partie fatigante,
parce qu’ils sont trés négligés, qu’ils n’ont aucun caractére relatif a I'action, &
qu’ils n’expriment rien»'® The reviewer of the Mercure de France expressed similar
disapproval of the dances: «On a trouvé des longueurs dans les divertissements,
ce qui fait I'éloge de la scéne qui a de I'intérét: or 'intérét souffre d’étre longtemps
suspendu.»'® Friedrich Melchior Gtimm also noted that there was nothing «re-
markable» in the ballets at the end of the opera and that they «cooled down the
spectaclex»'’ Even Gluck’s supportter, the Abbé Francois Arnaud, admitted that
Gluck’s ballets were less satisfactory than Iphigénie en Anlide as a whole, suggest-
ing that the quality of the ballets could be improved by using pantomime in the
forms of «religious» and «military noble dance» that reform choreographer Jean-
Georges Noverre promoted. Yet he also blamed Gluck’s «failure» on the
Parisians, countering that Gluck composed those dances that are «absolutely for-
eign to the drama» only because he felt obliged to do so."

Debates surrounding the unpleasant ballets in Iphigénie en Aulide concerned
not just the changing poetics of French opera, but specifically the ways in which
the ongoing ballet reform would participate in this operatic transformation."
At stake is the tension between the aesthetics of «pleasure» upheld by French
operas and the Aristotelian aesthetics of coherence that Gluck promoted in his
operas. How, then, did Gluck reconcile this aesthetic tension?

Unfortunately, the death of Louis XV on May 4 brought the performance of
Iphigénie en Aulide to a halt after only five performances. In answering the criti-
cisms, Gluck had less than four months to revise Orfeo ed Euridice for the Opéra,

14 Review of Iphigénie en Aulide dated April 21, 1774. Louis Petit de Bachaumont, Mémoires secrets
pour servir a lhistoire de la république des lettres en France depuis 1762 jusqu’a nos jours, ou Journal d'un
observatenr, 36 vol., London, John Adamson, 1783-1789, vol. 7, p.163.

15 Bachaumont, Mémoires secrets, op. cit., vol. 7, p. 164.

16 Mercure de France, May 1774, p. 175.

17 Grimm reported that the premiére was not as well received as the second performance. The
ending of the opera and the final ballets made the action frigid. But in the second perform-
ance, the opera was «extolled to the skies» Friedrich-Melchior Grimm, Denis Diderot,
Guillaume Thomas Francois Raynal, Correspondance littéraire, philosophique et critique [...], ed.
Maurice Tourneux, 16 vol., Paris, Garnier fréres, 1877; R Kraus, Nendeln, 1968, vol. 10, p. 417.

18 Francois Arnaud, [ettre de M. 1. A. A **. . A Madame d’ *** [originally published in the April,
1774 issue of Gazgette hittéraire], in Lesure, Querelle des gluckistes et des piecinnistes, ap. cit., vol. 1, p. 36.

19 As Catherine Kintzler has put it, the problem of dance in French opera that composers faced
was how to make it necessary for French opera. «Dans I'opéra francais, la présence de la danse
est obligatoire; le probléeme est de la rendre nécessaire» Catherine Kintzler, Thédatre et opéra a l'age
classique: Une familiére étrangeté, Paris, Fayard, 2004, p. 165.



60 Hedy Law

with the premiere of Orphée et Enridice scheduled for August 2, 1774. Because of
this time constraint, Gluck did not revise Orfeo extensively, but the changes he
did make suggest that he was reactive to dance criticisms of Iphigénie en Aulide.

As mentioned above, Gluck revised his Orphée et Euridice by renaming the
ballet in Act I, scene 1 «pantomime», having being reminded by the Parisian crit-
ics that Noverrian pantomime could make his ballets more relevant to his operas.
But what is in a name? This nominal change emphasizes referential content that
might be deduced from the extensive description of the same scene in the orig-
inal version of Orfeo ed Euridice first performed in Vienna in 1762:

This ballet represents the funeral rites that the ancients celebrated around the tombs of the
dead. These consisted of sacrifices, censing, strewing flowers and wreathing the tomb with
them, in pouring milk and wine on it, and dancing around it with acts of grief, and in singing
the praises of the departed one. In the most solemn of [these rites] youths dressed as genii
were introduced, and given attributes and actions suited to the character and station of the per-
son entombed: Thus in this ballet around the tomb of Euridice there weep genii represent-
ing cupids, one of whom, in the guise of Hymen, extinguishes his torch as a symbol of the
conjugal union being broken by death.”

Even though there is no extant choreography for Orphée, there is evidence indi-
cating that Gluck must have preserved at least the idea of funeral ceremony in
the pantomime.”’ According to the Journal des beanx-arts, «la symphonie, pen-
dant les cérémonies funéraires, est d'un chromatique froid, sa longueur la rend
fatigante: elle déchire l'oreille sans affecter I'’dme»™ As there is no instrumental
passage other than the pantomime, the «symphony» the reviewer mentioned
must be the instrumental accompaniment to the pantomime. Another review in
the Mercure de France confirmed the presence of the funeral service: «Les ballets
de la pompe funébre & des Enfers sont de la composition de M. Gardel»*

20 «Si rappresentato in questo Ballo le feste funebri che celebravano gli antichi intorno a” sepolcti
de’morti. Consistevano in sagrifizj, in profumi, in sparger fioti e circondarne la tomba, in versar
latte e vino sulla medesima, in ballar all'intorno con atti di dolore, e in cantar le lodi del def[u]nto.
S’introducevano nelle pit solenni de’ giovannetti in abito di Genj dando loto e attribute ed azioni
convenienti alla persona, e alla qualita del sepolto: Cosi in questo Ballo intorno all’'urna di Euridice
piangono de’ Genj che rappresentano degli Amorini, e uno in figura d’Imeneo spenge la sua
face simbolo dell’ unione conjugale separate dalla mortex» Translation taken from Bruce Alan
Brown, Gluck and the French Theatre in VVienna, Oxford, Clarendon Press, 1991, p. 367.

21 No extant sources indicate that Gluck borrowed the same dramatic scenario of the pantomime
from Orfeo to Orphée.

22 Journal des beaux-arts, Septembert, 1774. Quoted in Christoph Willibald Gluck, Orphée et Euridice,
ed. Ludwig Finscher, in Christoph Willibald Gluck. Samtliche Werke, op. cit., vol. 6, p. xii.

23 Mercure de France, September, 1774, p. 197.



From Garrick’s dagger to Gluck’s dagger 61

In addition to renaming the ballet ¢pantomime», Gluck redesigned the whole
scene I by welding together disparate elements including dance, recitative, and
chorus. Gluck separated the recitative of the 1762 version into two parts, first
and second, as shown in Tables 1 and 2.%*

Orfeo Orphée

Libretto First edition Livret First edition
(1762) (1764) (1774 (August, 1774)
1) chorus 1) chorus 1) chorus 1) chorus
2) recitative 2) recitative 2) pantomime 2) 1* recitative
3) chorus 3) Ballo 3) 1* recitative 3) pantomime
4) Ballo 4) chorus 4) chorus 4) chorus

5) ritornello 5) 2 recitative ~ 5) 2™ recitative

6) titournelle 6) ritournelle

Table 1. Revisions of Orfeo and Orphée, Act 1, scene 1.

1762 1774
RECITATIVE FIRST RECITATIVE
Basta, basta, o compagni: il vostro lutto |Vos plaintes, vos regrets, augmentent mon supplice!
Aggrava il mio: spargete Aux manes sacrés d’Furidice

Purpurei fiori, inghirlandate il marmo, |Rendez les suprémes honneuts,
Et couvrez son tombeau de fleurs.

SECOND RECITATIVE

Partetevi da me: restar vogl'io Eloignez-vous: ce lieu convient 2 mes malheurs,
Solo fra’ queste ombre funebri e oscure |Laissez-moi sans témoins y répandre des pleurs.
Coll’empia compagnia di mie sventure.

Table 2. Comparison of recitative in Act 1, scene 1 of Gluck’s Orfeo ed Euridice (1762)
and Orphée et Enridice (1774).

One advantage of the 1774 two-recitative version is that each recitative introduces
only one stage action. In the first recitative of the French version, Orphée asks the
nymphs to cover Euridice’s tomb with flowers. As indicated in the first edition of
the French version (Table 1), a pantomime follows the recitative, suggesting that the
content of the pantomime follows the verbal text of the preceding recitative. As
shown in the first edition of the Italian version (Table 1), Gluck must already have
learnt that pairing recitative with pantomime (what he had called «Ballo» in 1762)
would effectively manipulate the referential content of the dance. What is new in

24 This table is by no means a comprehensive account of all the revisions Gluck had made to
Orfeo and Orphée. It presents the main changes Gluck made to the French versions, but omits
the changes Gluck made to Orfeo in the Parma re-run.



62 Hedy Law

the French version, howevet, is that Gluck manipulated the referential content of
the pantomime more pointedly than he had done before. Similarly, in the second
recitative, Orphée asks the nymphs to leave him alone, a command that introduces
a truncated repetition of the pantomime — the «ritournelle» — during which the
dancers exit the stage. By commanding stage actions in the recitatives and asking
dancers to perform the specified actions, Gluck thus established a causal relation-
ship between recitative and pantomime, subtly but directly manipulating the refer-
ential content of the pantomime dances. Gluck must have been pleased with this
invention, for he later paired recitative with pantomime in all of his subsequent
Parisian operas whenever pantomime played a part (Table 3).

Opera |Act/sc. | Description

Alceste |1/3 A short RECITATIVE sung by the Grand Priest «Suspendez vos sacrés
(1776) mystéres; la Reine vient méler ses veeux a nos prieresy is followed by a
PANTOMIME.

Alceste  |11/4 | The RECITATIVE «lmmortel Apollon» sung by Alceste ends with the lines
(1776) «Daignes prendre pitié du tourment qui m’accable, et jette un regard favo-
rable sur ces offrande & ces présentsy which dictates the action to be seen
in the following PANTOMIME, as printed on the livret and the first edition:
(On porte des présents au DIEU; on brille des parfums: les PRETRES &
PRETRESSES wont chercher la Victine, le GRAND-PRETRE ipmmnrole & en exa-
miine les entrailles.)

ot

Iphigénie |1/4 Oreste’s recitative «Dieux justes, Ciel vengeur! Oui, oui le calme rentre dans
en Tauride mon cceu in the first edition (a more specific version than that in the li-
(1779) vret) introduces the ensuing pantomime. The content of the pantomime
is printed in the livret:

(Les Euménides sortent du fond du thédtre, & entourent Oreste. 1 es unes excécutent an
tour de lui un BALLET-PANTOMIME d ferreur; les autres lui parlent. Oreste est sans
connaissance pendant toute cette scéne.)

Echo et |1/3 The RECITATIVE sung by Echo, dNymphes, éloignez-vous un moment de
Narcisse |(1/2, | ce lieu! L’amitié me prévient dans les veeux que vous faites; mais par des
(1779) |1780 |offrandes secrétes je dois fléchir un autre dieuy is followed by a
version) | PANTOMIME:

(Les CHQEURS sortent. Echo dépose son offrande, Ies NYMPHES de sa suite en-
lacent lenrs Guirlandes antour de I'Antel & posent leurs Corbeilles sur les marches. Tous
ces monvements composent une PANTOMIME. Echo renvoie sa suite.) (Elles se refirent.)

Echo et | Prologue The RECITATIVE «Aimables plaisirsy sung by L’Amour, ends with the line
Narcisse |sc. 2 “Voyons a qui de vous doit recoutit PAmoury which introduced a
(1779) PANTOMIME (as indicated in the livret). As shown in the first edition, this
«pantomime» includes a series of three dances: an Andante, an Entrée des plar-
sirs, and a Grazioso. (The critical edition reprints the description on the livret.)

Table 3. Pairing of recitative with pantomime in Gluck’s Patis Operas.



From Garrick’s dagger to Gluck’s dagger 63

Apart from the referential content indicated in the recitative, the pantomime of
Orphée draws another type of referential content from a musical «sigh» that first
appears in the opening chorus. While the entire chorus comments on Orphée’s
distress and his grief from a distance, a trio sings «il soupire, il gémit, il plaint sa
destinée» in mm. 42-44 (Example 1).” Gluck captured Orphée’s sighs effectively
in music. From mm. 42-44, the soprano sings a melody that prolongs the note G
by oscillating between its upper neighbor A-flat, and its lower neighbor F-shatp.

cLn G e e e
. 1 1 1
i m‘—l’—w’ = ST ErEEE SRR S S e
[3) (P e
B[R = = = 3
Tbn —1 - -i
Vin L. 11 T =

Via L . = :’ E %
f,” ¥ 77 ﬁ*ﬁiiaﬁf

a2 -J:ZH il
Ophée A= - 2 -

,;; =
Eu-ri di - [cekee!
soli
o : : | | B ! ==
1§ 1 1 | FSiE 1 1 1 1 L 1 1 1 I n
S 1 1 1 1 1 1 1 1 I 1 1 Ir I
A :‘F##rtk :?—P*'E?f
P g _sou pi- re,il gé |- mit il |plaint sa des-ti|-né_ - (-
T ho e lho o elhp plleeepele > |
s { S ST =
Ir

Vic,B -

—.—-r-

'

1
| TREE

Example 1. Gluck, Orphée et Euridice, Act 1, scene 1, mm. 42-47.

25 The chorus usually remained on stage throughout the act, either singing a comment upon the
events or announcing events as they unfold. For a discussion on the motionless chorus in French
opera, see Mary Cyr, «T'he Dramatic Role of the Chorus in French Opera: Evidence for the Use
of Gesture, 1670-1770», Opera and the Enlightenment, ed. Thomas Bauman et Marita Petzoldt
McClymonds, Cambridge, Cambridge University Press, 1995, p. 107-115. Rebecca Harris-Warrick
has noted that in Lully’s tragédies en musique, dancers function as the moving surrogates of the
chorus. Harris-Warrick, «“Toute danse doit exprimer, peindre...”», p. 193.



64 Hedy Law

IIQ_-"'

'
—'m_ /\
'M_A

=1,
L

—_ o~~~ —
5, 5o il ] ] e i it B . =
3 1 _l_#+
»
d

T |

VaVic| P e—— w7
T

Example 2. Gluck, Orphée et Euridice, Act 1, scene 1, mm. 77-82.

Gluck made the pantomime referential by transferring the musical «sighs» from the
chorus to the pantomime (Example 2). Similar to mm. 42-45 of the chorus, Gluck
highlights the chromatic neighbor notes in the pantomime: B-flat/C-flat/B-flat
in m. 78; C/D-flat/C in m. 80; and F/G-flat/F in m. 81. Given that the chromatic
neighbor notes accompany Orphée’s sighs in mm. 42-45 of the chorus, those in
the pantomime can be taken to «embody» the sighs, conveying Orphée’s physio-
logical expression of sorrow over Euridice’s death duting the funeral cetemony.
The musical «sighs» reappear in the added titournelle —a truncated repetition of
the pantomime — at the end of the scene while the dancers exit the stage (Example
3, mm. 145-150). Being signifiers of Orphée’s grief, the F-sharp, the chromatic lower
neighbor in the last quarter beat of m. 145, the E-natural in m. 147, the G-flat in
m. 148, the B-natural in m. 149, and the D-flat in m. 150 depict Orphée’s voice-
less lament of his loss. Within the context of the first scene of Orphée et Euridice,
these chromatic neighbor notes thus introduce some referential meanings to the
seemingly nonreferential pantomime. From the pairing of recitative and pan-
tomime as well as the ways the musical «sighs» signifiy, Gluck fuses dance, chorus,
and recitative together into a visually and aurally interlaced scene.

Vinl, 1

4 I
-
| \
H PRI IR Y
Vla, Vie AT SRR T e s R

N>
o1
'i"c
MY

%
%
i
Al

§

5
3
:i
?

[
T
TTT®| 0
e

"r.:{,i“;; e ——:
TTEr [rF FlrS F[FD ST !
T e LS P
SESESSsS: UESSEE EESiSe e St

Example 3. Gluck, Orphée et Euridice, Act 11, scene 1, mm. 145-154.



From Garrick’s dagger to Gluck’s dagger 65

Gluck’s deliberate effort did not escape the Parisians’ notice. Shortly after the
premicre, Grimm noted generally, des ballets d’Orphée ont aussi fait plus de plai-
sit que ceux d’Iphigénie; ils sont plus analogues au sujet et d’'une harmonie plus
noble et plus soutenue»*® One reviewer compared the ballets in Gluck’s Orphée
to those in Jean-Philippe Rameau’s Castor et Pollux (1737), an opera famous for
its ballets: «M. Gluck a trés bien lié dans cet Opéra les Ballets a I'action, ils en font
une partie essentielle comme dans Castor, & beaucoup mieux que dans Iphigénie
[en Aulide] »*

As Gluck tasted his first success in Paris with the ballets of Orphée, he quickly
revised Iphigénie en Aulide for its next run of performances in early 1775, most
extensively the dances. As shown in Table 4 (next page), a comparison of the
1774 and the 1775 versions in the scenes with dances from Acts 1 and 11, much
of Gluck’s revision was guided by eliminating dances that are unrelated to the
plot.*® In Act 1, scene 5, for example, Gluck cut all the dances except a passepied,
whose 3/8 meter, the D-major tonality, and the melodic material resemble that
of the chorus «Non, jamais, jamais aux regards» Gluck eliminated most dances
in Act 11, scene 3 and he used the conquest of Lesbos as a dramatic backdrop
for introducing the characteristic dance («Air pour les esclaves») that undetlines
Achilles’s military capacity to challenge Agamemnon and Calchas.”” He also
added a short recitative («Venez, et vous serez mes compagnesy) to call for the
characteristic dance. The pairing of recitative with this characteristic dance is
clearly a technique Gluck had developed in the course of revising Act 1, scene 1
of Orphée et Euridice in the summer of 1774,

26 Grimm, Correspondance littéraire, op. cit., vol. 10, p. 472.

27 Journal des Beaux-Arts, Septembert, 1774, p. 520-47. Quoted in Gluck, Orphée et Euridice, op. cit.,
p- xii.

28 Apart from the changes listed, Gluck deleted vocal pieces in Act I, scene 6; Act 11, scene 1;
Act 11, scene 7; and Act 111, scene 3. For a summary of these changes, see Gluck, Iphigénie en
Aulide, ed. Marius Flothuis, in Christoph Willibald Gluck: Séamitliche Werke, op. cit., vol. 5a, p. x-xi.
Julian Rushton has discussed the textual changes and their dramatic implications, in «“Royal
Agamemnon’: The Two Versions of Gluck’s Iphigénte en Aulider, Music and the French Revolution,
ed. Malcolm Boyd, Cambridge, Cambridge University Press, 1992, p. 15-36.

29 We know Gluck moved the Passacaille from the second act to the third act divertissement in
the 1775 version of Iphigénie en Aunlide. The problem of coming up with the 1775 final diver-
tissement resides in the inconclusive nature of the extant sources. See Rushton, «“Royal
Agamemnon™», gp. cit., p. 27.



66 Hedy Law
Act/sc.| 1774 version* 1775 version

1/5 | Cheeur: «que d’attraits» Cheeur: «que d'attraits»
Air «que j'aime a voir ces hommages flatteurs» | Air «que faime a voir ces hommages flatteurs»
Clytemnestre: «Demeurez dans ces lieux» | Clytemnestre: «Demeurez dans ces lieux»
L. Air gai**
11. Lento, con espressione
Cheeurs: «non, jamais aux regards» Cheeurs: «non, jamais aux regards»
Un Grec : «Qui pourra jamais se flatter
Ballet: Allegro ginsto
Ballet: Menuet 1-Menuet 2-Menuet 1
Air: lles veeux dont ce peuple m’honore» | Air: «es veeux dont ce peuple m’honore»
Air: (Monvement de passepied) Air: (Monvement de passepied)
Ballet: Grazioso
Ballet: Air Gai

11/3 | Achille: «Les auteurs de vos jours» Achille: «Les auteurs de vos jours»

Marche: (Maestoso, con espressione)

Achille: «Rival de ma valeum

Achille et Cheeur: «Chantez, célébrez votre
Reine»

Air Gai: tempo de Marcia

Air: «Achille est couronné»

Ballet: I Passacaille

Marche: (Maestoso, con espressione)

Achille: «Rival de ma valeun»

Achille et Cheeur: «Chantez, célébrez votre
Reine»

Air Gai: tempo de Marcia

Air: «Achille est couronné»

L. Gavotte — mrinore — majore

Passacaille

Cheeur: «Ami sensible, ennemi redoutable»
Air: Moderato

Cheeur: «a Grece a peine»

Alr gracienx:

Passacaille

Ballet: Gravement

Lentement

Mouvement de Chaconne

Quatuor et cheeur: «jamais a tes autels»

Cheeur: «Ami sensible, ennemi redoutablex»
Air: Moderato

Ballet: Gravement

Lentement

Monvement de Chaconne (un peu aninié)

Gauvotte graciense

Cheeur (Esclaves lesbiennes): «Les filles de
Lesbos»

Iphigénie: «Venez, et vous serez mes com-
pagnes fideles»

Alir pour les esclaves: Allegretto

Quatuor et cheeur: «jamais a tes autels»

Table 4. Comparison of dances in the 1774 and 1775 versions of Iphigénie en Aulide.

*  The editor of the modern critical edition opts for the 1775 version for the main redaction of
the opera. The deleted pieces are published in Gluck, Iphigénie en Aulide, sex. 1, vol. 5b.
** The pieces in italics are dances.




From Garrick’s dagger to Gluck’s dagger 67

If Gluck hoped to use the re-run of Iphigénie en Aulide to prove himself as a ballet
composer compatrable to Jean-Baptiste Lully and Rameau, he must have been
pleased with the reviews.”” The premicre on January 10, 1775 garnered praise
from the critics. Bachaumont reviewed the performance the next day, on January
11: «Dans le second acte, il y a des danses caractérisées, ou sont figurés les Jeux
divers de la Gréce; ce qui donne un appareil plus militaire a la féte, & plus d’ex-
pression a cette chorégraphie»’' The reviewer of the influential Mercure de France
similarly endorsed the revision: «Plusieurs changements heureux & quelques mor-
ceaux de musique ajoutés dans les scénes & dans les divertissements assurent en-
core davantage la fortune de cet Opéra»*

Authorship and Authority of Cythére assiégée

Just when Gluck had reasons to celebrate his hard-won authority over his operas
performed at the Opéra, the very authority got him into a dispute with his pub-
lisher and the Opéra administration during his next production: his revision of the
opéra-comique Le siége de Cythére (1748), Cythére assiégée (2™ version, Académie
royale de musique, August 1, 1775), which he had originally written for the
Vienna Burgtheater in 1759. Unlike the case of Iphigénie en Aulide, the dispute was
not so much about the aesthetic merits of the progressive pantomime over the tra-
ditional ballet as about the extent to which this very aesthetic progress called into
question the relevance of the age-old final divertissement to French opera.

The beginnings of the dispute can be dated back to late 1774, when Gluck
decided to change publisher, requesting that L.e Marchand, who had published
the scores of Iphigénie en Aulide and Orphée et Euridice, send him all the plates of
Iphigénie. Two months after the performances of Iphigénie en Aulidein 1775, in the
middle of March, Gluck left Paris for Vienna. Before leaving, he asked his friend
Franz Kruthoffer, secretary to Count Mercy-Argenteau, to overlook publication
of the complete score of Le siége de Cithére [Cythére assiégée] |...] with «all its

30 Apart from the above-noted changes in the ballet, Gluck changed the dénouement of the
opera. Instead of following Racine, as he did in the 1774 version, Gluck ended the 1775
version with the intervention of Diane who set Iphigénie free and let her marry Achilles. See
Martha Feldman and Valerio Valeri, «Opera e sacrificio: passato e futuro mitologico nel teatro
pre-rivoluzionarion, in Valerio Valeri, Uno spazio tra sé e sé: 1. antropolagia come ricerca del soggetto, ed.
Martha Feldman and Janet Hoskins, trans. Bianca Lazzari, Rome: Donzelli, 1999, p. 183-228.

31 Bachaumont, Mémoires secrets, op. cit., vol. 7, p. 263.

32 Mercure de France, January, 1775, vol. 2, p. 157.



68 Hedy Law

accessories and appendages» [«toutes ses circonstances et dépendances»],” to
negotiate terms on his behalf, and to act in his stead. By late March, Kruthoffer
signed a contract with Anton de Peters that discreetly cited Gluck’s own words,
specifying that de Peters publish «the complete score» of Cythére assiégée «with all
its accessories and appendages» As we shall see, the words «complete, «all its
accessories», and «appendages» became the center of disputes, for Gluck at-
tempted to rid Cythére assiégée of the time-honored final divertissement, making
what he thought a «complete» opera an «incomplete» ballet that the Opéra ad-
ministration and his publisher vetoed.*

The absence of a final divertissement in Cy#hére assidgée caused troubles. In Gluck’s
absence, director of the Opéra Pierre-Monton Berton was reported to pay atten-
tion to the ballets Cyzhére assiégée at the expense of the quality of music. By late April,
Kruthoffer complained to Du Roullet that Berton was not correcting poortly pet-
formed passages: «There is a widespread rumor that M. Berton appears to be more
concerned with the success of his ballet than with the test of the opera»” The
rumor must have passed to Gluck. Sick in Vienna where he was revising A/este for
the upcoming re-run in Paris, he expressed his frustration in a letter dated May 30:

As far as the final divertissement [of Cyzhére assiégée] is concerned, I deliberately did not intend
to write one, because it is a digression [hors d’ceuvre]: my work finishes with the last chorus.
If, however, M. Peters wants there to be such a piece, I will ask M. Berton to try to work out
something of the sort, although I believe that the opera will be sufficiently strong, and long
enough, without it, and without incurring extra expense in this way.*

Gluck’s denigration of the final divertissement provoked Berton’s disagreement.
Not only did he have a final divertissement added to Cythére assiégée, he probably
inserted a pointed remark into the preface to the livret: «[Gluck] n’a pas eu le
temps de faire la musique du Divertissement du dernier Acte: il a engagé M. le
Berton de le suppléer a cet égard.»’’

33 Letter from Gluck to Kruthoffer, dated March 9, 1775, published in Maurice Cauchie, «Gluck et
ses éditeurs parisiens (Documents inédits)», [.e Ménestrel. Musique et Thédtres, 89 (1927), p. 309-310;
p. 310; translated in Patricia Howard, Gluck: An Eighteenth-Century Portrait in 1 etters and Documents,
Oxford, Clarendon Press, 1995, p. 132-133.

34 The issue was partly due to the ambivalent nature of its genre. Gluck seems unaware that his
wopera» Cythére assidgée was classified in both the first edition and the livret as a «ballet» and that
Cythére assidgée was supposed to belong to the genre of opéra-ballet along with Rameau’s Les
Indes galantes (1735). Yet after the premiere, the critic of Mercure de France classified Gluck’s
Cythere assiégée as an opéra-comique.

35 Howard, Gluck: An Eighteenth-Century Portrait, op. cit., p. 140.

36 Id,p. 142.

37 CYTHERE ASSIEGEE,| BALLET EN TROIS ACTES,| REPRESENTEE, | POUR LA
PREMIERE FOIS,| PAR I’ACADEMIE ROYALE DE MUSIQUE, | Le Mardi. 1. Aodt,



From Garrick’s dagger to Gluck’s dagger 69

It is now clear that Gluck was most concerned about the aesthetic principle
of unity of his opera whereas his business partners — Berton and de Peters —
concerned with the practical consequences that this new aesthetic would bring
forth. Gluck wrote to Kruthoffer on July 1, exactly one month before the
premicre, complaining that Berton had not been replying to his letters and ask-
ing Kruthoffer to «remove the work from the stage» if it was unsatisfactory.
Kruthoffer probably could not do much, for rehearsals for the opening were
well under way. Worse still, Berton gave one final divertissement of doubtful
origin to Gluck’s ex-publisher, Le Marchand, for publication, an action that pro-
voked an instant protest from Gluck’s new publisher De Peters: «Imagine what
effect that will have on the public, and how many complaints I shall have to deal
with from all sides, claiming that the work is incomplete, and that it is too dear at
24 livres»™ Although de Peters, not Le Marchand, published the divertissement,
this dispute shows that how Gluck understood «a complete operax» in pure aes-
thetic terms mattered less than how the administration of the Opéra and his
publisher wanted it.

Finally, writing on July 31, 1775, one day before the premiere of Cythére assiégée,
Gluck fulminated against the criticisms he had been receiving since the premiéere
of the 1774 version of Iphigénie en Aulide concerning him as an incompetent
composer of dance music:

I gathered from his letter that M. Peters considers my S#ge de Cythére to be incomplete, even
though I have already explained to him that my work ends with the last chorus. The ballet
that M. Berton wants to add to it, whatever it may be called, is from my point of view an bors
d'euvre. .. [de Peters has been given|] the complete work for which the Academy paid me. I will
go further and say that in future I shall write no more ballet airs for my operas, apart from
those that arise during the course of the action, and if people do not like that, then I shall write
no more operas, for I will not let myself be reproached in all the journals that my ballets are
weak and mediocre, etc. The rogues shall hear no more from me, and my operas will always
end where the text ends.”

Gluck was frustrated over the outmoded aesthetic of a «complete» opera that in-
cludes what he considered to be irrelevant ballets throughout the opera and es-
pecially at the end of it at the expense of dramatic coherence. Yet his aesthetic

1775.| PRIX XXX. SOLS.| AUX DEPENS DE L’ACADEMIE.| A PARIS, Chés
DELORMEL, Imprimeur de ladite Académie, rue| de Foin, a 'Image Saint Geneviéve.| On
trouvera des Exemplaires du Poéme a la Salle de 'Opéra.| M. DCC. LXXV.| AVEC
APPROBATION ET PRIVILEGE DU ROIL, p. 2.

38 Letter from Peters to Kruthoffer dated July 15, 1775, cited in Howard, Gluck: An Eighteenth-
Century Portrait, op. dit., p. 147; emphasis added.

39 Letter from Gluck to Kruthoffer dated July 31, 1775, id., p. 147-148.



70 Hedy Law

bears no legality, for he may have forgotten about the contract he had asked
Kruthoffer to sign on his behalf, in which he agreed to supply de Peters with «all
[the] accessories and appendages» of Cythére assiégée, which, according to de Peters
and Berton, would include the final divertissement. In any case, Gluck’s letter
indicates that he had little idea about just how «complete» his Cyzhére assiégée turned
out to be. The next day, on Aug 1, 1775, Cythére assidgée was premicred at the
Opéra, and on the same day, the so-called «completed» score of it was published
by de Peters.

Not surprisingly, multiple «complete» versions of the Cythére assiégée coexist.”’
A manuscript copy of the opera ends with the chorus «Tout rit en ces lieux» of
Act 111, scene 4, suggesting that this version is probably closest to the one Gluck
had in mind.* But as shown from the livret and the first violin part,** as well as the
first edition, there exist additional materials that follow this chorus. In the livret,
these additional materials are grouped together as «the last scene» while in the first
edition, similar materials are subdivided into two scenes (Act 111, scenes 5 and 0).
If the manuscript of the opera represents Gluck’s ideal design, the livret, the or-
chestral parts, and the first edition provide previously unexamined information
about how Berton and de Peters tampered with Gluck’s opera in the final stage of
the production.

Who composed the materials after the chorus «Tout rit en ces lieux» of Act 111,
scene 42 Given that Gluck insisted the day before the premiére that the opera should
end with the chorus — most likely «Tout rit en ces lieux» — he probably did not pro-
vide de Peters with the three arias of Act 111, scene 5 for publication. Although the
sources for «Nymphes chantéz victoire» and «Venus ici raméne la paix» remain un-
clear, we do know that Cloé’s «[aimable paix régne en ces asiles» is a revision of
Mitro’s aria in the divertissement of the Brussels version of the opéra comique Le
siége de Cythére (1748) by Barthélémy-Christoph Fagan and Chatles-Simon Favart.”

40 No modern edition of Cyzhére assiégée has been published.

41 F-Po, microfilm, A. 234 a.

42 F-Po, Mat 18, 75 (1-123), the first violin part, (95).

43 According to the published livret of the 1754 version of Favart’s Ie siége de Cythére, the atia was sung
by Mitro to the tune of Air: 264. Had the author searched in Favart’s I e siége de Cythére for a diver-
tissement to end Gluck’s Cythére assiégée, he might also have revised Mitro’s «Victoire, Victoire,
Victoire» of the second-to-last scene of 1 e siége de Cythére for Daphne’s iNymphes, chantéz victoire».
Nonetheless, given the popularity of the pastoral story in the French operatic repertories, the au-
thor would have had plenty of examples to choose from other than Favart’s Le siége de Cythére. For
Mitro’s «Victoire, Victoire, Victoire» see Cythére assiégée, | Opéra-comique en un Acte; | Repré-
senté a Bruxelles, pour la premiére fois, le 7 Juillet, 1748: | et a OPERA—COMIQUE| Le Lundi 12
Aot 1754. | Militat omnis amans et habet sua castra cupido. | NOUVELLE EDITION. | Le prix
est de vingt-quatre sols sans Musique. | La musique se vend séparément 36 sols.| A PARIS, | Chez
Duchesne, Libraire, rue Saint Jacques | au-dessous de la Fontaine Saint Benoit, | au Temple du



From Garrick’s dagger to Gluck’s dagger

Source |Autograph ms. Livret Orchestral parts  |First edition

Author

Gluck /4 /4 /4 /4
Annonce «Que le charme | Annonce Annonce

régne a Cythére»

(marche pour Parti- 111/4 Daphne: 111/4 Daphne:
vée de Mars et «tout annonce ici «tout annonce ici
Venus) la présence» la présence»
Doris: Doris: Doris: Doris:
«lci mille plaisits  [«Ici mille plaisirs |«Ici mille plaisits  [«Ici mille plaisirs

suivent nos désirs»

suivent nos désirs»

suivent nos désitsy»

suivent nos désirs»

Cloé: da volupté»

Cloé: dla volupté»

Cloé: da volupté»

«Tout rit en ces
lieux»

«Tout rit en ces
lieux»

«Tout rit en ces
lieuso»

«Tout rit en ces
lieuso

Berton?

Berton
with
Favart?

The End

(Les Bergers, les
Bergeres & la suite
de Venus & de
I’Amour se réunis-
sent, en dansant, &
commencent la
féte.)

Passacaille
Loure

Match

Scéne dernicre Entrée des Bergers|1/5: 1° Entrée
des Bergers
Louré Gigue
Daphne: Daphne: 111/4 [sic] Daphne:
«Nymphes chantés |«Nymphes chantés |«Nymphes chantés
victoire» victoire» victoire»

Daphne: «Venus ici
raméne la paix»

Daphne: «Venus ici
rameéne la paix»

Daphne: «Venus ici
ramene la paix»

[crossed out]
(La féte continue) |Gigue 111/ 6: 2e. Entrée des
Bergers
Air gai
Tambonrin.*
Cloé: Cloé: Cloé:

«l’aimable paix
régne en ces asiles»

«l’aimable paix
régne en ces asiles»

«l’aimable paix
régne en ces asiles»

(Une féte générale

Louré

Passacaille

termine le spectacle.)

Repeat of the last
ariette (Cloé’s)

Gavotte

No. 13 tempo di
minuetto gratioso.
Chaconne

A dance in ¥ time

Table 5. Gluck, Cythére assiégée, Act 111, scene 4.




758 Hedy Law

An unusual remark in parentheses (marked * in Table 5) contained in Act 111, scene 6
(final scene) of the first edition of Cythére assiégée states the following: «(Tous les
Divertissements depuis 'annonce de la Marche [in Act 111, scene 4] jusqu’a la fin
de la partition sont de la composition de M." le Ch.* Gluck et les Divertissements
que 'on joue a 'Opéra sont de la Composition de M." Berton.)»* If, according to
this remark, Gluck was indeed the author of the final scene as shown in the livret
ot the last two scenes in the engraved score, then why did he insist the day before
the premiere that he wanted to end his opera with the chorus?

As far as the identity of the mysterious author of the final divertissement is
concerned, concert reviews provide a critical source of evidence. Bachaumont no-
ticed the stylistic «disparity» between the divertissement and the rest of the opera,
a dispatity so perceptible that the divertissement and the opera became «two com-
positions».* The reviewer of the Mercure de France even lauded Berton’s endeavor
to «mprove» Gluck’s Cythére assiégée.

[Berton] connait les talents & le faire agréable. M. le Berton a bien répondu a cet honneur par
ses soins, par son zele & par son activité; il a suppléé a ce que M. le Chevalier Gluck n’avait
pu faire avant son départ de Paris; il a travaillé & composé durant plusieurs mois, d’aprés les
additions, les changements & le dénouement que M. Favart a jugés nécessaires; il a composé
en outre six grands morceaux de musique pour la féte du dernier acte, parmi lesquels il y a la
passacaille, 1a chaconne, &c.*

This reviewer seems to know more about Berton’s input into Cythére assiégée than any
other contemporary reviewers, for he identified the exact number of dances in the
divertissement as shown in the orchestral part, as well as the passacaille and un-
published chaconne that were added to the performance. Perhaps, as the review
indicates, Berton had asked the then sixty-five-year-old Favart for comments on his
divertissement. Pethaps he even informed the reviewer of the Mercure de France of
the changes he made to Gluck’s Cythére assiégée. This scenario might explain why the
reviewer of the September issue of the Mercure de France stood so firmly by Berton:

M. le Chevalier Gluck a traité trop sérieusement cet Opéra comique, ou il 2 employé toute la
force imposante de son génie, lorsqu’il fallait y répandre les graces aimables de I'esprit & du
gout. Au reste, ce spectacle n’est point sans agrément. On y remarque plusieurs airs bien faits,
surtout la charmante musique de M. Berton, pour le divertissement du dernier acte, qui a été

Gout. | M. DCC. LX. | Avec Approbation & Privilége du Roi, p. 43. For Mitro’s «’aimable paix
régne en ces asiles», see the same libretto, 45. This libretto was published in vol. 7 of Charles-Simon
Favart, Thédtre de M. Favart, ou recueil des comédies, parodies & opéra-comiques qu'il a donnés jusqu'a ce jour,
avec les airs, rondes & vandevilles notés dans chaque piéce, 10 vol., Paris, Duchesne, 1763.

44 Cythere assiégée, F-Pmus, L. 4180, p. 192.

45 Bachaumont, Mémoires secrets, op. cit., vol. 8, p. 140-141.

46 Mercure de France, August, 1775, p. 133.



From Garrick’s dagger to Gluck’s dagger 73

fort applaudie. Les ballets ont été trouvé ingénieux & agréablement dessinés; celui du premier
acte, par M. Dauberval; celui du second, par M. Gardel; le troisieme, par M. Vestris: dans ce der-
nier divertissement, le concours & la réunion des principaux talents de la danse, exécutée par
Mlles Heynel & Guimard, par MM. Vestris, Gardel & Dauberval ont eu le plus grand succes.

Although we do not know the author of the dances published in the engraved
edition of Cythére assiégée, it now seems clear the version performed on August 1,
1775 was different from the one published on the same day, and both versions
were different from Gluck’s intended Cyshére assiégée. As Gluck did not «completex
Cythére assiégée when he had had a chance to do so, someone — may he be an Opéra
administrator, a publisher, or an ex-author — had to complete it for him.

Disputes over the legal, business, and administrative implications of the «in-
completen Cythére assiégée reveal the resilience as well as the fragility of the aes-
thetic of sensuous pleasures that helped sustain the institution of the French
opera. Once the Aristotelian aesthetic of dramatic unity, logic, and simplicity
came of age, the French were pressed to defend their aesthetics of multi-sen-
suous pleasure. This aesthetic collision initiated a series of fiery exchanges con-
cerning nature, culture, and their relations to a broadly conceived notion of
musical meaning among the best minds in France in 1776. These fiery exchanges
were set off by another Gluck’s opera, A/este.

The «Unnaturaly .A/este?

Gluck was revising A/este in Vienna when the tension over dances in Cyzhére
assiégée built up in Paris. What changes regarding dance did he introduce to the
French version of Alkeste? It would appear that Gluck would have wanted to re-
tain the two Noverrian pantomimes of the underworld scenes (Act 11, scene 1-
2) from the Italian A/keste in the French version of Akeste. But he had other ideas.
He cut the underworld scenes (Act 11, scenes 1-2) from the French version,*
and instead beginning Act 1T with a jubilant divertissement celebrating the

47 Mercure de France, September, 1775, 178.

48 As Bruce Alan Brown observes, Gluck was used to this kind of reform and retrenchment. As
the tragic endings of Citera assediata (1762) and Sémiramis (1765) were poorly received, Gluck
and Angiolini reused happy endings in Iphigénie en Aulide (now lost) and the unperformed
Achille in Sciro, the last two major ballets they produced in Vienna in 1765. For a discussion of
the ballet reform in Vienna, see Bruce Alan Brown, «Zéphire et Flore: A “Galant” Early Ballet
by Angiolini and Glucky, in Opera and the Enlightenment, op. cit., p. 189-216.



74 Hedy Law

improved health of King Admeéte.*” Gluck was not entirely sure of his new
design. In a letter dated July 1, 1775, a month before the premiére of Cythere
assiégée, Gluck wrote his librettist, Du Roullet, and asked for his comments on this
particular issue:

I think the divertissement in the second act must not be too long, otherwise it will be out of
proportion with the rest of the opera. It should comprise a very lively dance for the whole en-
semble, while the chorus sings, with no pas de deux or solo, because I feel that the mood of
rejoicing must prevail, and any dance not for the full ensemble would weaken this effect. I want
your opinion on this matter.”

By the time A/leste premiéred, there were dances (pantomime and ballets in-
cluded) in each of its three acts. While the three pantomimes in Act I are sacred
dances that conjure up ceremonial effects, the ballets in Acts 11 and 11 are fes-
tive and celebratory.®' It would appear that Gluck had found a solution to bal-
ancing pantomime and ballet in his French opera.

Yet the Parisians did not think so. On the day after its premiére on April 23,
1776, Bachaumont praised the «brilliant» effects of the spectacle, but pointed out
some major flaws, including the Apollo dénouement and the ballets: «Il y a tout
a parier que ce chef-d’ceuvre prétendu du monsieur Gluck ne prendra pas dans
ce pays-ci. [...] Les ballets méme sont misérables: point d’air de violon, rien de
gai»”* Grimm noted the «extreme simplicity» of the libretto in contrast with that
of Jean-Baptiste-Maurice Quinault, a libretto that was «full of zeal, movement,

49 Jeremy Hayes provided a useful comparison between the two versions of Alkeste, in The New
Grove Dictionary of Opera, ed. Stanley Sadie, 4 vol., London, Macmillan, 1992, headword
ALCESTE, vol. 1, p. 62-70. Based on the symmetrical design of Act 111, scene 3 of the Italian
version of Alceste, with Evandro’s Aria «Or che Morte» sandwiched by two ballets, which in
turn are sandwiched between the chorus «Dal lieto soggiorno» that begins and ends the scene,
Gluck retained the chorus as a framing device of Act 11 scene 1 of the French version, elim-
inated the aria, and expanded the number of ballets from two to five (two numbers marked
«Légerement» followed by an Andante, an Allegro, and a Lent).

50 Gluck to Du Roullet, Vienna, July 1, 1775, quoted in Howard, Gluck: An Eighteenth-Century
Portrait, op. cit., p. 145 (emphasis in the original).

51 Gossec may have written a few numbers for the final divertissement in Act 11. Of the six
numbers of the divertissement only three of them (the March, the A major Andante, and the
final Chaconne) are by Gluck. The other three (the G major Andante, the Menuet, and the
Gavotte) are those that may have been supplied by Gossec. As we see from Gluck’s letter to
Kruthoffer, dated June 30, 1776, Gluck was again controlling the publication of Alkeste in
Vienna, asking Kruthoffer to have Akeste published in the same form in which it was per-
formed, instructing him to disregard «the little that Herr Gossec may have added to it, for it
«can be of no consequence. [...] [The divertissement] will make the opera neither better nor
worse, because it comes at the end of it» Quoted in Howard, Gluck: An Eighteenth-Century
Portrait, op. cit., p. 158.

52 Bachaumont, Mémoires secrets, op. cit., vol. 9, p. 92.



From Garrick’s dagger to Gluck’s dagger 4

[and] action.»” The public opinion was summatized by Arnaud: «Ce qui choque
davantage est de ne pas trouver un seul air de ballet. Enfin, tout cet Opéra est
une déplorable psalmodie»’* Inspired by its «extreme simplicity», some audi-
ences wrote epigrams that ridicule A/este. A dless malicious» one was reprinted
by Bachaumont in his Mémoires secrets:

Pour jubilé lon représente Aleste:
Les confesseurs disent aux pénitents,

Ne craignez rien, a ce drame funeste,
Pour station, allez vous, mes enfants:
Par-la bien mieux dans ce temps d’abstinence,
Mortifiez vos gotts & vos plaisirs,

Et si par fois vous avez des désirs,
Demandez Gluck pour votre pénitence.”

Given the celebratory divertissements in .4/este at the beginning of Act 11 and the
end of Act11l, the ways the Parisians criticized the ballets seem unwarranted. What
they referred to as penitentiary dances seems specifically to target the pantomimes
in Act I. The problem with these pantomimes could well be seen in Arnaud’s
defense, in which he explained the essence of visual pleasures in an imaginary
dialogue with one of his neighbors during a performance of .4/este. «On m’a as-
suré qu’il n’y avait point de danse», one noted.”® Arnaud disagreed: «En voila
une, & sur un air si noble, si touchant, si religieux; sur un air qui devrait vous trans-
portter au milieu des Temples, vous mettre au pied des Autels, & vous inspirer le
plus profond recueillement.»’” The air in question is the pantomime that begins and
ends Act 1, scene 1.%® Presumably, the neighbor must have noticed that this ballet-
pantomime diverged fundamentally from the typical French ballet, as he asked the
most obvious question:”” «Vous appellez donc cela une danse’» Arnaud did not an-
swer him directly, retorting instead with a flurry of questions:

53 Grimm, Correspondance littéraire, op. cit., vol. 11, p. 234-235.

54 Arnaud, «Le souper des enthousiastes», in Querelle des gluckistes et des piccinnistes, op. cit., vol. 1,
p. 62-92; p. 63.

55 Bachaumont, Mémoires secrets, gp. cit., vol. 9, p. 97. 1775 was the Holy Year, or Jubilee, of the
Roman Catholic Church. As Akeste was premiéred in 1776, a year after the Holy Year, the au-
thor of this poem wrongly related Gluck’s Akesze to activities associated with it.

56 Frangois Arnaud, «La soirée perdue a ’Opérar, in Querelle des gluckistes et des piccinnistes, op. cit.,
vol. 1, p. 46-45; p. 46.

57 Arnaud, «La soirée perdue a 'Opéra», gp. ¢it., vol. 1, p. 46.

58 Gluck called this dance a «Ballet-pantomime» in the livret; it is called a «pantomime» in the first
edition.

59 In his tenth letter in the Lettres sur la danse, Noverre stated that the Italian acrobatic style of
pantomime dance was inappropriate to serious ballet. When dancers express despair and sen-
sibility, they should stop dancing and instead be immobile. «C’est aux yeux a parler; les bras



76 Hedy Law

Ne voudriez-vous pas que des Prétres, des Prétresses vinssent adorer & prier en battant des en-
trechats? Tous ces mouvements, parfaitement d’accord avec ceux de I'Orchestre, ne peignent-
ils pas ce qu’ils doivent peindre, n’expriment-ils pas ce qu’ils doivent exprimer? Or, Monsieur,
auriez-vous la bonté de me dire, quelles sont les passions ou les idées que réveillent en vous
les cabrioles, les entrechats, les gargouillades & les moulinets; croyez-moi, ce que vous cher-
chez ici ne devrait, le plus souvent, se rencontrer qu’a la foire: lisez Noverrel®

In light of the attacks that had been circulating around Gluck’s ballets,
Du Roullet defended Gluck in his Lettre sur les drames in 1776. Instead of admit-
ting that Gluck’s ballets were weak, Du Roullet dismissed the traditional diver-
tissement, with nonreferential dance as its subject, as an absurdity («un
contresens»).® To his mind, the divertissement in Act 1V of A#s celebrating the
wedding of Sangaride that exist only for the sake of convention and not dra-
matic needs should be eliminated. Du Roullet insisted that Gluck’s ballets are not
ascetic, but that the French had been too accustomed to the «unnatural» (though
conventional) ballets in Quinault’s operas to appreciate the truly logical, «nat-
ural» (though unconventional) ballets in Gluck’s operas.

Du Roullet did not go so far as to claim that Quinault had corrupted the natu-
ralness of French opera. His claim is more nuanced: wtiting as a librettist who had
worked under the patronage system of the ancien régime, he argued that Quinault
simply had little choice but to comply with what was expected of him. This made
him unaware of the «unnaturalness» of his works: «Quinault n’a vraisemblable-
ment pas fait ces observations: il travaillait pour les plaisirs d’'un Roi magnifique
& d’une Cour galante qui n’étaient occupés que de danses & d’amusements.»®
But having made divertissements a priority in the design of the libretto, Quinault
contrived arbitrary subplots that made such tangential characters as furies,
demons, magicians, Hate, Fates, Vengeance, and other allegorical figures dance. In-
stead of critically examining ballets in Quinault’s design, successors of Quinault
wrongly took Quinaldian divertissement as a norm and applied it uncritically to
their own works. Decades of uncritical thinking on the part of playwrights and
composers, Du Roullet contended, had caused the French divertissement to take
root in French theater. Convention notwithstanding, the French divertissement
should be reevaluated once composers realized that the effect of Quinaldian
practice did little more than «suspendte I'action, d’en retarder la marche & d’en
détruire I'intérét.»®

méme doivent étre immobiles, & le Danseur dans ces sortes de Scénes ne sera jamais si ex-
cellent que lorsqu’il ne dansera pas» Noverre, Lettres sur la danse, op. cit., p. 277.

60 Arnaud, «La soirée perdue a 'Opéran, gp. cit., p. 46-47; emphasis in the original.

61 Du Roullet, Lettre sur les drames-opéra, Patis, Esprit, 1776, in Querelle des gluckistes et des piccinnistes,
op. cit., vol. 2, p. 107-161; here p. 144.

62 Id., p. 145.

63 Id,p. 147.



From Garrick’s dagger to Gluck’s dagger 747

For those familiar with Italian operatic reform, Du Roullet is using Calzabigi’s
Aristotelian principles for reforming opera seria in his criticism of the ballets of
French tragédie en musique. Instead of making an absolute claim that all dances
should be ruled out, he enunciated two principles about incorporating dances
into French operas. First, the characters played by the dancers must be central
to the dramatic action. Second, dancing should be a believable extension of plot:
«quand le peuple intéressé a 'action théatrale éprouve une joie vive, il doit la
faire éclater par la danse, qui est 'expression naturelle de la joie du peuple»™ In
the genre of tragedy, then, dance should be restricted to a minimum, for the ex-
pression of joy through dance would conflict with the subject matter at large:
«mais hors ces situations ou celles semblables, la danse ne peut pas étre introduite
dans le cours d’une action tragique, il faut la réserver pour la fin du Drame, aprés
que P'action est terminée par un dénouement heureux.»®

Du Roullet proposed that it was within the context of the limitations of
French ballet that pantomime should be used more as an essential corrective
than merely an alternative to French lyric theater. Apart from being a new genre
of dance «entirely subordinated to the principal action»,”® pantomime offered a
new initiative for spectatorship at the Opéra:

Cependant sans la pantomime, I’action qui en est susceptible demeure froide & sans mouve-
ment. Sans la Pantomime il n’est presque pas possible d’introduire les cheeurs & de les faire
agir comme personnages nécessaires. Sans elle les fétes sont sans intention marquée, & la
danse ne présente qu’un mécanisme fastidieux.”’

Following Du Roullet’s argument, pantomime is the s# generis antidote capable
of remedying the shortcomings of Quinaldian lyric drama. With naturalistic ges-
tures — features absent in the static acting typically found in works performed at
the Opéra — pantomime provided a much needed means not only to enhance
dramatic realism, but also to help lift Quinaldian drama up and away from its resid-
ual ties to the performance convention that had been upheld by the antiquated
French court. By redirecting the audiences’ focus from such individual elements
as ballet, divertissement, and chorus to the large-scale unfolding of dramatic ac-
tion, pantomime — the hitherto «almost completely neglected» theatrical resource —
could save audiences from indulging in frivolous visual pleasures.*®

64 Id, p. 147-148.
65 Id, p. 148.

66 Id, p. 149.

67 Id, p. 150.

68 Ihid



78 Hedy Law

To change the viewing habits of audiences was a tall order, one that would
understandably incite resistance, especially from the Académie royale de musique.
After the publication of Du Roullet’s Le#tre sur les drames, Nicolas le Bourguignon
de La Salle, secretary of the Opéra, published a blow-by-blow response refuting
Du Roullet’s argument. For La Salle, Du Roullet’s claims for pantomime reveal
the limits of his knowledge of pantomime performed at the Opéra. By reduc-
ing all operas at the Opéra to a Quinaldian stereotype, Du Roullet ignored recent
development in pantomime that had already been implemented at the Opéra.
Not only had pantomime been done there, La Salle rightly countered, but it was
primarily through pantomimes performed by such stellar dancers as Jean Bercher
Dauberval, Marie Alard, Maximilien Gardel, and Marie-Madeleine Guimard that
dances were knitted mote closely into the fabric of dramatic actions.” Any dis-
cussion of pantomime disregarding those dancers, as Du Roullet had attempted
to do, would distort the very institutional function of dance at the Opéra, and «de-
nature» the «pleasures»: «On parle de Pantomime sans s’y connaitre. Dauberval &
Mlle. Alard, Gardel & Mlle Guimatrd [...] ne font que compliquer le sujet, & dé-
naturer nos plaisirs.»”

The whole debate concerning Gluck’s pantomime now hinged on two
tropes — «nature» and «pleasure». While for Du Roullet and Gluck, a «natural»
drama had to be stripped of any unnecessary subplot, personages, and dance,
their opponent La Salle argued that drama could not function without ballets as
suitable visual pleasures. Gluck’s operas were so deprived of sensual pleasures
that audiences found the experience unpleasant and therefore the opera «un-
naturaly.

Perhaps no one articulated the theoretical essence of the debate more clearly
than the French man of letters Jean-Frangois Marmontel, elected member of the
Académie frangaise. In his article on «pantomime» published in the Supplément a
PEncyclopédie (1776), Marmontel refuted Du Roullet’s arguments on two levels.
First, Marmontel used the Rousseauian theory of the origins of language to jus-
tify the «naturalness» of French generic dances. If dancing were an «innate» ac-
tivity natural to human beings, then dance — referential or not — would have
nature as its model. Second, when used in the context of opera, French dance
was much more connected with the plot than critics of it had thought:

On ne danse pas pour exprimer son sentiment ou sa pensée, on danse pour danser, pour
obéir a P'activité naturelle ou nous met la jeunesse, la santé, le repos, la joie, & que le son d’un
instrument invite a se développer [...]. Voila I'intention du ballet figuré: son modele est dans
la nature. [...] Le ctitique de 'opéra Frangois trouve presque tous nos ballets inutiles &

69 Nicolas le Bourguignon de La Salle, Réponse a 'autenr de la lettre sur les drames-opéra, L.ondon,
Emslay, 1776, in Querelle des gluckistes et des piccinnistes, op. dit., vol. 2, p. 182.
70 Id,p. 181-182.



From Garrick’s dagger to Gluck’s dagger 79

déplacés [...]. Mais les plaisits dans le palais d’Arwide, & dans la prison de Dardanus; mais le
ballet des armes d’Enée dans 'opéra de Lavinie, &, dans le méme, le ballet des Bacchantes; &
celui de la Rose dans Les Indes galantes, & celui des Lutteurs aux funérailles de Castor; & une in-
finité d’autres qui sont également & dans le systéme, & dans la situation, & dans le caractére
du poeme; faut-il les bannir du théatre? Un ballet peut étre moins heureusement lié a 'action
que la pastorale de Roland, chef-d’oeuvre unique dans ce genre, sans pour cela étre déplacé. On
a sans doute abusé de la danse; mais les excés ne prouvent rien, sinon qu’il faut les éviter.”

In the much-quoted Essaz sur les révolutions de la musigue en France (1777), Marmontel
emphasized that Gluck missed an important point of French lyric drama by re-
straining singing and other pleasures in it: «I.’objet des Arts qui émeuvent I'dme,
n’est pas seulement I'émotion, mais le plaisit qui 'accompagne»™ For a French
opera, strong emotion alone that Gluck’s operas feature is not enough,; it should
also be enjoyable. Hence, Aristotelian aesthetics alone as represented by pan-
tomime cannot replace the aesthetics of pleasure in French lyrical works.

At issue was to carve an aesthetic space that could accommodate both ref-
erential and nonreferential dance, or dance as dance as well as dance as a dramatic
component.” In Iphigénie en Tauride, Gluck seemed to be able to strike this very
balance. Unlike the previous operas, there are only two ballets for Iphigénie en
Tauride: the dances of the Scythians in Act I, scene 4 and the dance of the furies
in Act 11, scene 4, both choreographed by Noverre. In the only divertissement
in Iphigénie en Tauride, in Act 1, scene 4, Thoas addresses his fellow Scythians (all
male) with a short recitative «et vous a vos Dieux tutélairesy» that introduces the
divertissement, a device, first conceived in Act I, scene 1 of Orphée, supplying ref-
erential meaning to the otherwise nonreferential dance. In order to ensure that
the referential content be understood, Gluck stated explicitly in the livret that «ci
le Peuple exprime sa joie barbare dans un divertissement trés court.» The words

71 Jean-Frangois Marmontel, headword PANTOMIME, in Supplément a 'Encyclopédie, ou Dictionnaire
raisonné des sciences, des arts et des métiers, ed. Denis Diderot et al., 4 vol., Amsterdam, Marc-Michel
Rey, Paris, 1776, vol. 4, p. 232-233.

72 Marmontel, «Essai sur les révolutions de la musique en France», Journal de Paris, 3 June 1777,
in Querelle des gluckistes et des piccinnistes, op. cit., vol. 1, p. 153-190; here p. 166.

73 It should be noted that pantomime and figured ballets were abstract categories instead of ac-
curate descriptions of specific dances in specific operas. Whether or not individual figured
ballet conveys referential content in specific opera remains a separate issue. Although figured
ballets convey referential content in opera, they were generally conceived to be nonreferen-
tial. Diderot laments in the Entretiens sur [ e Fils naturel (1757) that figured ballet is non-imita-
tive: «La danse attend encore un homme de génie; elle est mauvaise partout, parce qu’on
soupgonne a peine que c’est un genre d’imitation [...]. Je voudrais bien qu’on me dise ce que
signifient toutes ces danses, telles que le menuet, le passe-pied, le rigaudon, I'allemande, la sa-
rabande, ou I'on suit un chemin tracé. Cet homme se déploie avec une grace infinie; il ne fait



80 Hedy Law

«barbarous joy» cartied a double meaning with respect to «nature». Dancing with
joy is a «natural» activity, as Marmontel had claimed; primates and salvages used
gestures and inarticulate cries to communicate in the unrefined «natural»

language.™

|
Ob 11 ﬁ;ﬁ R !é ué 2
Bsn I, IT Aol TE L 1
il  A—— A
B ORI v - 8 e o N 21 ) e —
Vin 11 |Ffwb—a e et w s+t +oH .
AN = 3 1 1
-y s
he 42 1 2
Via, Ve |EFEREEE £ 2 £
SmEL I ¥ 1 t
o) | |
ovin A = = = 1
Bsn[ Il S I N8 1 1 b 1 e |
' C : : ?
T p T »
=0 F P P P eppepesp e
VinL 1T o e
D) === i === i ;
Via.Vie [ESF ﬁé ? Blé 2
= |

Example 4. Gluck, Iphigénie en Tauride, Act 1, scene 4, mm. 81-88.

aucun mouvement ou je n"apercoive de la facilité, de la douceur et de la noblesse: mais qu’est-
ce qu’il imite?» Denis Diderot, Entretiens sur Le Fils naturel, in (Envres, ed. Laurent Versini, 5 vol.,
Paris, Laffont, 1996, vol. 4, p. 1185. In Ia nouvelle Héloise (1760), Rousseau states this point ex-
plicitly: «L.a danse est donc le quatriéme des beaux arts employés dans la constitution de la
scéne lyrique: mais les trois autres concourent a I'imitation; et celui-la, qu’imite-t-il? Rien. Il est
donc hors d’oeuvre quand il n’est employé que comme danse; car que sont des menuets, des
rigaudons, des chaconnes, dans une tragédie?» Jean-Jacques Rousseau, Julte, ou la Nonvelle Héloise,
ed. Henri Coulet, in Jean-Jacques Rousseau, (Envres complétes, 5 vol., ed. Bernard Gagnebin,
Marcel Raymond et al., Paris, Gallimard, collection Bibliothéque de la Pléiade, 1955-1995,
vol. 2 (1964), p. 287. Similarly, Noverre pit ballet against pantomime in his Lettres sur la danse,
et sur les ballets (1760). In 1776, Marmontel continued to employ these binaries in his defini-
tion of pantomime. See Marmontel, headword PANTOMIME, in Supplément a I'Encyclopédie, op. cit.,
vol. 4, p. 233. I thank Professor Bruce Alan Brown for pointing out this issue.

74 Here Marmontel draws on one of the most enduring topoi of the Enlightenment, the idea of
a «natural language» made of inarticulate cries and gestures, a point notably developed by
Etienne Bonnot de Condillac in his Essai sur lorigine des connaissances humaines (1746).



From Garrick’s dagger to Gluck’s dagger 81

Gluck represented this doubly natural ecstasy by means of four sections of ballet
in related keys, a technique lending tonal coherence to the divertissement that he
had used in the 1775 version of Iphigénie en Aulide.”” The doubly natural effect is
enhanced by an unconventional eight-measure ballet (Example 4) that resem-
bles the music depicting the wrath of nature at the beginning of the opera. Of
all the dances in Iphigénie en Tauride, the doubly natural dance of the Scythians
made an impression. In the parody of the opera entitled Les Réveries renonvelées des
Grecs, performed on June 26, 1779, Favart, together with Guérin de Frémicourt
and the Abbé Claude-Henri de Fusée de Voisenon, summarized the issue of the
divertissement surrounding Gluck’s operas, turning the brevity of the diver-
tissement and the dance of the barbarous joy into a joke:

Peuple, amusez les Dieux par de joyeux hommages,
Exécutez ici la danse des Sauvages;
Pour éviter ’ennui de 'uniformité,
Cette fois seulement appelons la gaieté,
Et que le Calinda, joint aux Branbransonettes;
Témoigne les transports de la joie ot vous étes.”

Within the context of the debate concerning dance in 1776-1777, Gluck’s short
divertissement in Act 1 of Iphigénie en Tanride marked a historical milestone in
reinventing French operatic ballets by combining pantomime with generic ballet.
From Iphigénie en Aulide to Echo et Narvisse, Gluck instilled referential content into
the otherwise non-referential dances by specifying bodily movements. As ballets
became increasingly referential, the margin separating acting and pantomime be-
came progressively less distinct. In light of the ever-porous boundary between
acting and dance, we need to take a wider view of pantomime from the pet-
spective of acting, and examine how Gluck’s music simulates naturalistic acting.

75 These four sections are of the same ballet number and in the same key.

76 According to Bruce Alan Brown, the exotic slave dances «Calinda» and «Branbransonnette»
were used in the opéra comique L. Amitié a l'éprenve (1771) by Favart and Grétry. See Bruce Alan
Brown, «Les réveries renouvelées des Grees: Facture, Function, and Performance Practice in a Vaude-
ville Parody of Gluck’s Iphigénie en Tauride (1779)», Timbre und 1 aundeville: Zur Geschichte und
Problematik einer populdren Gattung im 17. und 18. Jabrbundert, Bericht iiber den Kongref§ in Bad Hom-
burg 1996, ed. Herbert Schneider, Hildesheim, Georg Olms, 1999, p. 306-343; here p. 325.



82 Hedy Law

From Garrick’s Dagger to Gluck’s Dagger

In his An Essay on Acting (1744), the celebrated English actor David Garrick de-
clared that the most remarkable scene in Shakespeare’s Macbeth is that of the air-
drawn dagger in Act 11, scene 1. For Garrick, Macbeth experiences an intense
psychological turmoil when the golden opportunity for killing King Duncun ar-
rives. His imagination conjures up the air-drawn dagger that leads him eventu-
ally to the king’s chamber. «Macbeth’s mind is torn by these different and
confused ideas, his senses fail, and present that fafa/ agent of his cruelty — the
Dagger, to him.»"" To illustrate the power of acting, Garrick teaches the reader
how a good actor would perform this scene.

Now, in this visionary hotror, he should not rivet his eyes to an zzaginary object, as if it really
was there, but should show an unsettled motion in his eye, like one not quite awaked from
some disordering dream; his hands and fingers should not be immovable, but restless, and en-
deavoring to disperse the cloud that over shadows his optic ray, and bedims his intellects; here
would be confusion, disorder, and agony!™

All of the physical expressions that represent the psychological turmoil experi-
enced by Macbeth enhance Shakespeare’s succinct lines. «Is this a dagger, which
I see before me, The handle toward my hand?"™

The next line, Come let me clutch thee! is not to be done with one motion only, but by some suc-
cessive catches at it, first with one hand, and then with the othet, preserving the same motion,
at the same time, with his feet, like 2 man, who out of his depth, and half drowned in his strug-
gles, catches at air for substance.*

The effect of his performance would be captivating, Garrick predicted: «this
would make the spectator’s blood run cold, and he would almost feel the ag-
onies of the murderer himself»*' The essence of acting, Garrick suggests, is
to act out all the probable psychological conflicts, including foreboding, hes-
itation, trepidation, anxiety, and agitation, that Macbeth should be experienc-
ing. His acting added a visual dimension that coexisted alongside Shakespeare’s
verbal text.

77 David Garrick, An Essay on Acting, London, W. Bickerton, 1744, p. 17.

78 Ibid.

79 William Shakespeare, Macbeth, ed. Kenneth Muir, Cambridge (MA), Harvard University Press,
1953, 2.1.33-34.

80 Garrick, An Essay on Acting, op. cit., p. 17-18.

81 “ldyp. 18



From Garrick’s dagger to Gluck’s dagger 83

Garrick must have considered his interpretation of Macbeth one of his very
best, as he frequently performed this scene as his signature piece outside the
theater. On his first trip to Paris, he performed the scene for the intellectual cir-
cle during a dinner on July 12, 1751. One of his audiences, the French vaude-
ville writer and comedy dramatist Chatles Coll¢, described his performance as a
tragic pantomime.

1l [Garrick] nous inspira la terreur; il n’est pas possible de mieux peindre une situation, de la
rendre avec plus de chaleur, et de se posséder en méme temps davantage. Son visage exprime
toutes les passions successivement, sans faire aucune grimace, quoique cette scéne soit pleine
de mouvements terribles et tumultueux. Ce qu’il nous joua était une espéce de pantomime
tragique, et par ce seul morceau je ne craindrais point d’assurer que ce comédien est excel-
lent dans son art.*

Morte than a decade later, in his trip to Italy and France beginning in 1763,
Garrick performed the air-dagger scene for the Spanish Prince Philip, Duke of
Parma.® The Duke of Parma was impressed with «his ardent looks, the ex-
pressive tones, and impassioned action»® Later, while in Paris, Garrick pet-
formed the same scene and impressed Grimm:

Nous lui avons vu jouer la scéne du poignard dans la tragédie de Macbeth, en chambre, dans
son habit ordinaire, sans aucun secours de l'illusion théatre; et a mesure qu’il suivait des yeux
ce poignard suspendu et marchant dans Iait, il devenait si beau qu’il arrachait un cri général
d’admiration a toute ’assemblée.®

For Grimm, Garrick’s acting is essentially «deepn, for it reveals the psychological
complexity between Shakespeare’s lines:

Tous les changements qui s’opérent dans ses traits proviennent de la maniére dont il s’affecte
intérieurement; il n"outre jamais la vérité, et il sait cet autre secret inconcevable de s’embellir
sans autre secours que celui de la passion.“

82 Chatles Collé, Journal et mémoires de Charles Collé sur les hommes de lettres, les onvrages dramatiques et
les événements les plus mémorables du régne de I onts X1/, ed. Honoré Bonhomme, 3 vol., Paris, Didot,
1868, vol. 1, p. 332.

83 Garrick was accompanied by his wife, the Viennese dancer Eva Maria Veigel, whom he mat-
ried in 1749. See Thomas Davies, Memoirs of the Life of David Garrick, esp. Interspersed with
Characters and Anecdotes of His Theatrical Contemporaries, the Whole Forming a History of the Stage,
Which Includes a Period of Thirty-Six Years, 2 vol., London, Davies, 1780, vol. 2, p. 66.

84 Davies, Memoirs of the Life of David Garrick, gp. cit., vol. 2, p. 80.

85 Grimm, Correspondance littéraire, op. cit., vol. 6, p. 319. Grimm noted that only the French actor
of the Comédie-Francaise, Aufresne, was at all comparable to Garrick. Had nature assisted the
talents of Aufresne, he would have been «a baron, a Garrick, a Roscius, a god.» (Tbid.)

86 Ibid.



84 Hedy Law

This kind of «deep» acting also has «broad» significance, for it attests to gesture
as the «universal» expression of passion that can transcend the language barrier.
Garrick himself experienced the full power of gesture as a universal language
during his stay in France, where he realized that not many French understood
English.*” When he saw a tragic accident in a French province, Garrick perceived
gesture as a «universal language»:

A father, he [Garrick] said, was fondling his child at an open window; from whence they looked
into the street; by one unlucky effort, the child sprang from his father’s arms, fell upon the
ground, and died upon the spot: what followed [...] was a language which everybody under-
stood, for it was the language of nature.®

Even though the peasant did not speak a word of English, his bodily move-
ments communicated his grief in a way that struck Garrick as immediately in-
telligible: while recounting this tragedy, Garrick imitated the father’s gestures
and expressed «the silent, but expressive language of unutterable sorrow»* His
acting was so affecting that he moved many of his French viewers to tears, in-
cluding the forty-five-year-old actress La Clairon.

Garrick’s acting approximated the kind of pantomime popular in the Roman
times. Grimm described him as «ce grand et illustre acteur, ce Roscius anglais, ou
plutot des modernes»” —a reference to Quintus Roscius, the greatest of all
comic actors, who is believed to have instructed Cicero in elocution. In relating
Garrick to the Roman actor Roscius, whom the Abbé Dubos repeatedly cited as
the ancient model of eighteenth-century pantomime, Grimm’s remarks carry a
twofold importance. First, they confirm that pantomime meant in the eighteenth
century a larger category under which acting and dance are subsumed. Second,
they confirm that Grimm was specifically referring to Garrick’s effective use of
gestures.

What, then, does Garrick’s natural style of acting have to do with music?
Garrick’s style of acting might have had a musical origin from the beginning,
As Ellen T. Harris has recently suggested, Garrick’s famous theatrical declama-
tion may have been inspired by George Frideric Handel, whose works performed
in England show similar rhetorical silences and expressive pauses.”’ In addition

87 According to Davies, «as the greater part of the former [French] were but little acquainted with
the English language, Mr. Garrick was induced to relate a certain fact, and afterwards to ex-
hibit it by action.» Davies, Memoirs of the Life of David Garrick, op. cit., vol. 2, p. 81.

88 Id, p. 82.

89 Id,p. 83.

90 Grimm, Correspondance littéraire, op. cit., vol. 6, p. 318.

91 Ellen T. Harris, «Silence as Sounds: Handel’s Sublime Pauses», Journal of Musicology, 22/4 (2005),
p- 521-558, see esp. p. 552-556.



From Garrick’s dagger to Gluck’s dagger 85

Armide tenant un dard a la main
t

agﬁ t N - el
ESE=ET=rTEmmsteemiee e
3] I

1 -
Armide = T —V¥—¥ ==¥ o 15 7 s s 43 2 - o
¥ | L5
En 4 fin il est en ma puis | san-ce, Ce fa-tal En-ne| - my, ce su-per-be Vaind
S r = 3 '
Be 2=l { IF o 5 f e
L T
7 : 6 6 6 6
24 4
— f) 4 - A A
A : =t " T -
1 ) 1] i 17 3 L |
ANav4 ¥ ¥ v ¥ A ks 3 | Zam Vi 1L Ve !
queur. Le char-me du som |- meil le li-vred ma ven 4 gean - ce; Je vais per-
W -t ] >
0 124 1 .4
L 1 1
A 93 | | 1 b1 L 1 1
- :I 1 1 - 3 3
5b 6 #
27
")
| K
e
AN VA | 4 r Li ¥ 174 ) § \ 14 &
) ] B sl Sif a2
cer son in-vin - ¢i - ble cocur, Par | luy tous mes cap-tifs sont sor-tis d'es-cla-
0 rem L6 ] L® 1
1 1 P A ¥
g e
6 64 b
30 Armide va pour fraper Renaud, et ne peut
oI} NN > - N Y
= = A 5 5 1 Y 1\
RS = rrrnEa e niiaEEe s
A f e
d T ¥ T T T L
va - ge;  Quil e-prou-ve tou-te ma | ra - ge. Quel | trou - ble me sai- sit?
~H— % + -
gais e=—r= S >
g 6 64 [6] 6
(4#]
33 A executer le dessein qu'elle a de luy oster la vie. 2
-4 s e : e—— —
ANA74 11 i A ... : | v & L/ I; | VA |, 4 L) 1 Jll Il. - & %
Fy) 2 B | T e | T
qui me fait he - si} ter? Qu'estce qu'en sa fa| - veur la pi-tié me veut di - re?
Ol - J
SRR o e F
S L1 [ & ] |
~ T

Example 5. Lully, Armide, Act 11, scene 5, «Enfin, il est en ma puissance», mm. 21-36.

to being influenced by Handel, Garrick’s acting revolutionized the way music
was perceived as nonverbal communication in the late eighteenth century. The
best way to see the effects of pantomime in music is through another dagger
scene, the recitative «Enfin, il est en ma puissance» from Act 11, scene 5 of
Gluck’s setting of Quinault’s Armide (1777) in relation to analyses of it in
Rousseau’s Lettre sur la musique frangoise (1753) and Rameau’s Observations sur notre
instinct pour la musique (1754) — his answer to Rousseau’s commentary. Assuming
that Garrick’s dagger scene made a phenomenal impact on eighteenth-century



86 Hedy Law

acting, as Collé¢, Grimm, the Duke of Parma, and Garrick himself attested,
I argue that Rousseau’s analysis of Lully’s dagger scene articulated a new aware-
ness in musical representations of nonverbal expressions. It is on the terms of
this larger concept of pantomime that Gluck’s music in the dagger scene paral-
lels the psychological depth that Garrick had conveyed in his dagger scene; and
conversely, only when we see such a parallel can we understand how Gluck’s
«Enfin, il est en ma puissance» represents a pantomime in which physical ges-
ture makes music intelligible.

Rousseau’s Lettre sur la musique frangoise (1753) ends with an extensive analysis
of the recitative «Enfin, il est en ma puissance» of Lully’s Armide (1686).
Rousseau charged Lully with toning down the emotional struggle Armide must
experience in his setting of «Enfin [...]», as Armide changes her mind entirely
over the span of this recitative. Instead of killing Renaud, she decides not to do
so, rather, to make him love her, and to reserve the option to hate him as revenge.
In Quinault’s libretto, the scene begins with the resentful Armide approaching
the sleeping Renaud with a dagger [poignard] in her hand.”” According to
Rousseau, the first sign of Armide’s hesitation appears right after Armide de-
clares that she is going to pierce Arnaud’s impregnable heart.

Je vais percer son invincible cceut.
Par lui tous mes Captifs sont sortis d’esclavage;
Qu’il éprouve toute ma rage!

Rousseau claims that there is a «secret progress» in Armide’s developing emo-
tions, as Lully adds rests after the word «cceur» (Example 5, m. 28). «On voit
qu’il y a ici une adroite réticence du Poéte. Armide, apres avoir dit qu’elle va pet-
cer I'invincible cceur de Renaut, sent dans le sien les premiers mouvemens de la
pitié, ou plut6t de 'amour.»”

Rousseau and Rameau read this scene differently. For Rousseau, nothing in
Lully’s setting shows that he was aware of this important psychological change
that Armide experiences: «[Lully] a fait un silence qu’il n’a rempli de rien, dans un
moment ou Armide avait tant de choses a sentit, et, par conséquent, 'orchestre 2
exprimer.»’* Rousseau further objected to Lully’s setting of the line «Par lui tous
mes captifs sont sortis d’esclavage», claiming that Lully set almost the entire line

92 There is no evidence that indicates that Gluck worked with a contemporary librettist when he
reset Quinault’s libretto. In Quinault’s libretto, Armide is holding a dart («un dard»), but in the
libretto of Gluck’s Armide, she is holding a dagger («un poignard») although Gluck changed
it back to a dart in the first edition.

93 Jean-Jacques Rousseau, Lettre sur la musique francoise, ed. Olivier Pot, in Rousseau, (Euvres
complétes, ap. cit., vol. 5 (1995), p. 324.

94 Ibid.



From Garrick’s dagger to Gluck’s dagger 87

to the chord tones of E-minor in m. 29, the same chord that supports the word
«cceun» in m. 28, and that the music fails to articulate the exact moment when
Armide withdraws her desire to pierce Renaud’s heart. In his Observations sur notre
instinct pour la musigue (1754), Rameau countered Rousseau’s analysis. On the issue
of the rest in m. 28, Rameau did not see the in-between-the-line moment as a
dramatic turning point:

la Dominante, choisie pour le repos qui précéde ce dernier Vers, fait souhaiter un nouveau
repos sut la Tonique qui doit la suivre: de sorte qu’on sent par-la qu’Armide a encore quelque
chose a dire, lorsque cependant le sens qui finit avec le Vers n’en donne aucun soupgon.”

Apart from the orchestral accompaniment, Rameau also disagreed with
Rousseau’s harmonic analysis. Rameau hears m. 29 not as an E-minor chotd,
even if it appears to be one. Rather, he hears a minor dominant seventh on E
prolonging m. 29 with an implied seventh of D that is not articulated in the
melodic line. This implied dominant seventh on E serves as a secondary domi-
nant leading to the implied dominant seventh in D major on the first beat of
m.30. The C-sharp sung by Armide in m. 30 then becomes the leading note
(«note sensible») of D major (a point Rousseau neglects).”

Both Rousseau’s analysis and Rameau’s must have been critical to Gluck when
he began resetting Armide in 1775. In the letter to the editor of the Mercure de
France dated February 1, 1773, Gluck admitted that he had studied Rousseau’s
analyses of the recitative in Lully’s Armide: «I’étude que j’ai faite des ouvrages de
ce grand homme sur la Musique, la Lettre entr’autres dans laquelle il fait I'ana-
lyse du monologue de I’Armide de Lully, prouvent la sublimité de ses connais-
sances & la streté de son golt, & m’ont pénétré d’admiration.»’’ But the best
evidence of Gluck’s consciousness of the debate through Rousseau’s writing is
his setting of Armide, which makes manifest Armide’s hesitation, indignation,
anger, pity, love, all the psychological struggles upon which Rousseau had
grounded his analysis of Lully’s setting, In setting «Je vais percer son invincible
cceur» (Example 6, next page), Gluck extended the rest beyond the poetic line.
Instead of one and a half beats, as in m. 28 of Lully’s setting, Gluck used a rest
of almost three measures. In m. 17, the orchestra starts an ascending sixteenth-
note scalar thrust that signifies Armide’s rage. But over mm. 18-19, the scalar
material is echoed by a subdued, fragmented B-D-B melodic cell that leads to

95 Jean-Philippe Rameau, Observations sur notre instinct pour la musique, et son principe; O les moyens de
reconnaitre l'un par l'antre, conduisent a pouvoir se rendre raison avee certitude des différents effets de cet art,
Paris, Prault fils, 1754.

96 Rameau, Observations sur notre instinct, in The Complete Theoretical Writings of Jean-Philippe Ramean
(1683-1764), ed. Erwin Jacobi, 6 vol., Rome, American Institute of Musicology, vol. 3, p. 85.

97 Howatd, Gluck: An Eighteenth-Century Portrait in Letters and Documents, op. cit., p. 107.



88 Hedy Law

its transposition, C sharp-E-C sharp, in the next measure. The stark melodic
contrasts between m. 17 and mm. 18-19, underscored by dynamic contrasts,
are restored in m. 20, when the orchestra plays the ascending scale in thirds in
B-minor. Gluck’s setting suggests that the dynamic, textural, melodic, and rhyth-
mic contrasts between m. 17 and m. 20 make manifest all of these inner strug-
gles, those Rousseau wanted to see in Lully’s setting. One important textual
change reflects Gluck’s interpretation.”® In contrast to Quinault’s text, «je vais
percer son invincible cceur as reprinted in the libretto of Gluck’s Armide, Gluck
changed the word «vais» to «veux» in the first edition.” The word «vais» [T am
going to] implies an action whereas the word «veux» [I want] suggests a de-
sire.!”™ With this critical change, Gluck reverts — brilliantly — the audience’s at-
tention from Armide’s physical action to the psychological confusion she
experiences.

= " S g m d sy
VinLL 11 e = - - 2 s -
"V S T : i
J »
[} - B
2 ﬁ_ﬁ_H__‘F_&H_H‘ — y 3 L_
A"nldc | o W W o 1/ | 4 1”4 h i | S - .. P
ANAVA 11 L LS 14 VW ¥ ¥V P 1
) 4 |G == g
Je veux per | cer son in-vin-ci-ble coeur.
Bc ﬁin - g? ¥ AF_E'_WI y 3 T
= Al 1 -~ ;g f '—lil i 1 rY 1
f) —_— (P
f = \
Vinl, 11 =E Hh
Via B g
Armide =
e I
Be | ke = =
C ¥ | a1 I
(f)%

Example 6. Gluck, Armide, Act 11, scene 5, «Enfin, il est en ma puissance», mm. 17-20.

98 Gluck’s revisions of Quinault’s texts are minor. The most obvious addition is the four lines
of text in Act 3. See Carl Van Vechten, «Notes on Gluck’s Armides, The Musical Quarterly,
3/4 (1917), p. 545.

99 This textual change is highlighted by the editor in Christoph Willibald Gluck, Armide, ed. Klaus
Hortschansky, in Christoph Willibald Gluck: Samtliche Werke, op. ait., vol. 8a, p. 64.

1001 thank Jacqueline Waeber for clarifying different translations of the word «veux».



From Garrick’s dagger to Gluck’s dagger 89

The textual change from «vais» to «veux» carries significant implications for mu-
sical interpretation. The burst of rage in m. 17 is not an imitation of the physi-
cal action of stabbing Renaud, as suggested by Quinault, but merely an
expression of the «urge» to kill him. The melodic cell B-D-B in m. 18 repre-
sents a «second thought,» a momentary reflection that crosses Armide’s mind in
m. 19. After that slight hesitation, she wants to kill Renaud again, as indicated by
the return of the scalar rage in m. 20.

Gluck must have disagreed in principle with Rameau’s interpretation of the
rests that follow Armide’s «Je vais percer son invincible cceur.» Instead of merely
implying a rhetorical pause, as Rameau interpreted it, Gluck must have agreed
with Rousseau, arguing by means of his musical setting that the rests express a
profound psychological turmoil that is inexpressible by means of verbal language
and expressible by means of physical gestures. In the line «Quel trouble me sai-
sit? Qui me fait hésiter?» (Example 5), Rousseau criticized Lully’s use of the
D-major chord in m. 31 as a dominant of G major: «Eh dieux! Il est bien ques-
tion de tonique et de dominante dans un instant ou toute liaison harmonique
doit étre interrompue, ou toute doit peintre le désordre et 'agitationl»'”!

Similar to Grimm and the French men of letters, who were captivated by
Garrick’s performance of the dagger scene in Macbeth, Gluck found his musi-
cal accompaniment to be an effective means of representing Armide’s
psychological turmoil. But if Garrick’s fine acting —a revelation of unspoken
psycho-physiological reactions — was pantomime to many audiences, then Gluck’s
musical accompaniment was also pantomimic, for both share a common interpre-
tive and perceptive basis.

The «pantomimic» treatment in Armide resonates with Gluck’s strategies in
other operas. At the end of Act I, scene 4 of Cythére assiégée, for example, Gluck
wrote the following description of gesture in the livret: «(Awu commencement de ce
choeut, Brontes parait: il reste immobile d'étonnement. Doris, a sa vue, se retire fiérement avec
la massue d'Olgar, qu’elle a désarmé: elle reparait ensuite sur les remparts, au milien des nymphes,
avec ce trophée.

Contrary to the livret, where this gesture appears at the beginning of the
chorus, the first edition of the work asks Brontes to be stupefied at the end of the
chorus. The change may be minot, but Gluck must have been attempting to find
the most precise visual means to capture the physical effects of astonishment.'”

101 Rousseau, Lettre sur la musique frangoise, op. cit., p. 325.

102 Marian Smith has noted that librettists and metteurs en scéne of eatly-nineteenth-century grand
opera and ballet-pantomime made plentiful use of the «éea# (shock) and tableaux of «upéfaction»
See Marian Smith, Ballet and Opera in the Age of Giselle, Princeton (NJ), Princeton University
Press, 2000, p. 53-55. On similar «coups de théatre» and «tableaux», see Emilio Sala’s text in
the present volume, p. 215 sg.



90 Hedy Law

Should Brontes stay immobile during the chorus? Or should he appear after the
chorus and show his surprise for a moment before he starts to sing? Either way,
his silence expresses a profound speechless state.'”® Just in case the audiences were
to miss the significance of this dramatic nuance, Gluck — as he did in his treatment
of Orphée’s sighs in Act 1, scene 1 of Orphée et Enridice — informs them of it by de-
scribing it with the musical setting of the text. Immediately following the «surptise»
moment, Brontés sings «mon étonnement est extremey, explaining why he is tem-
porarily transfixed. Once again, Gluck fused together the verbal text, gesture, and
music in a dramatic scene.

As in Cythére assiégée, Gluck used this device of astonishment to articulate the
most dramatic moment in 4keste. In Act 11, scene 3, the recitative «Tu m’aimes, je
t'adore», Adméte learns from Alceste that she is to sactifice her life in return for
his well-being. Gluck expanded the whole scene in the French version, as com-
pared with the Italian original, in a way that stresses Alceste’s psychological strug-
gle (Table 6).

Italian version French version
Recitative (Admeto, Alceste, Ismene, Récitatif (Alceste, Admeéte):
Evandro): «Consortel» «Ciel! tu pleures?»

Air (Alceste): «Je n’ai jamais»

Récit (Admeéte, Alceste): «Tu m’aimes»

Choeur: «O malheureux Admeétel»

Récit (Admeéte, Alceste): «O coup affreux!
Aria (Admeto): «No, crudel» Air (Admete): «Barbarel»
Table 6. Comparison of Gluck’s Akeste (1767) and Alkeste (1776), Act 11, scene 3.

At the moment when Adméte discovers that Alceste is to die on his behalf, he
cries out «Toil... ciell... Alcestel» While no accompanying gesture is indicated in the
livret, Gluck described one verbally in the first edition: «ADMETE: étourds, sans
monvement, indicating that Adméte is to remain stunned by the shocking news dur-
ing the twelve-measure choral passage «O malheureux Adméte» (Example 7).

103 Silence as a real expression of sentiment is a common theme in writings of the Enlightenment.
Noverre, for example, mentions this modality in the second letter of his Lettres sur la danse. «Je ne
puis m’empécher, Monsieur, de désapprouver les Maitres de Ballets, qui ont 'entétement ridicule
de vouloir que les figurants & les figurants se modeélent exactement d’aprés eux, & compassent
leurs mouvements, leurs gestes & leurs attitudes, d’aprés les leurs; cette singuliére prétention ne
peut-clle pas s’opposer au développement des grices naturelles des exécutants, & étouffer en
eux le sentiment d’expression qui leur est propre?» Noverre, Lettres sur la danse, gp. cit., p. 15.



From Garrick’s dagger to Gluck’s dagger 91

Fl. Ob
ClinC

Vin L II
Via

Alceste

>w

O makheureux  Ad |- me - te. que pour | suit  le sort en-courf roux!

| —— —1 I 1 4 ey I ) S— ——1

73

223
TR

HTo

A W3
= == = i
- 1]

-
I
™
Hu
H

Example 7. Gluck, Akeste, Act 11, scene 3, «O malheureux Admeéte», mm. 524-528.

From the ways he set Armide’s «Enfin, il est en ma puissance» to the way he
highlighted the bodily reactions to astonishment in Cythére assiégée and Alceste,
Gluck’s French operas underscore music as a correlative of the eloquent body.
In the cases where we are certain of Gluck’s authorial control, we see that Gluck
«embodied» his music by incorporating dual concept of pantomime: pantomime
as dance and pantomime as acting;

3

In the article «From Garrick to Gluck,» Daniel Heartz has explained Gluck’s op-
eratic reform within the historical context of four theatrical reforms: dance re-
form by Louis de Cahusac, Noverre, and Gasparo Angiolini; Carlo Goldoni’s
reform of comic operas; theater reform by Denis Diderot and Gotthold Ephraim
Lessing; and Gartick’s acting reform.'* In light of Heartz’s article, I hope to have
demonstrated in this essay that Gluck’s music and Garrick’s acting both em-
phasized eloquent gestures of the moving body as irreplaceable components in
performance. Gluck brought a high degree of precision linking music to gesture
as he marked extensive verbal descriptions of gesture in his librettos, first edi-
tions, and other performance materials. From Orphée’s sighs to Admeéte’s shocks,
from sacred dance to bursts of barbarous joy, from Orphée’s flowers to Armide’s
dagger, Gluck incessantly weaved gestures into the operatic fabric. In some cases,
the visual details also provide essential clues for us to decipher otherwise obscure
musical and dramatic meanings.

104 Heartz, «From Garrick to Gluck, gp. cit.



92 Hedy Law

Gluck’s dual concept of pantomime can provide a practical framework for
future producers of Gluck’s Paris operas as they address issues related to stag-
ing, choreography, and visual effects. Like Garrick and Noverre, Gluck struggled
repeatedly to incorporate the effects of gesture into his own lyrical works. In his
Paris Operas gesture presents a necessary medium through which music gains
referential meanings. In representing bodily expression through music, Gluck
established instrumental accompaniment as yet another nonverbal text that rep-
resents private meanings. In keeping with the Gluckian reformist spirit,
resuscitating the moving body may well be the much-needed step toward any
claims for «authentic» reconstruction of Gluck’s Paris Operas.



	I. Dramaturgies du geste
	Del'entrée de ballet à la pantomime et au ballet d'action : une nouvelle représentation de l'homme et de la nature
	"Je vois un char brûlant descendre sur la terre" : médée, de la magie verbale à l'efficace scénique
	Le jeu du chanteur dans l'esthétique spectaculaire de l'opéra lulliste
	From Garrick's dagger to Gluck's dagger : the dual concept of pantomime in Gluck's Paris Operas


